Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 61
Artikel: Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der

Universitat Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als
Schrifsteller : 1811-1889 [Fortsetzung]

Autor: Menn
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER FRANZ KNOODT,

Dr. und Professor der Philosophie an der Universitit Bonn,
Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens,

ALS SCHRIFTSTELLER.
(1811—1889.)
(Fortsetzung.)

B. Der zweite Teil des ersten Briefes des zweiten Bandes
enthilt die Lehre vom Sindenfall und seinen IFolgen. Wenn
auch Clemens, obschon die Giinthersche Auffassung mehrfach
von der scholastischen Theorie abweicht, hier nichts zu tadeln
tand, als das Eine: Dass in ihr diejenige Verschlimmerung der
Seele, welche in einer wurspriinglichen Verkehrtheit (Schwichung
und Beugung) des Willens und der Freiheit bestehe, vermisst,
ja dass diese Verkehrtheit von Glinther geradezu geleugnet
werde, so nahm unser Gelehrter in der Widerlegung doch Ver-
anlassung, die ganze Spekulation Giinthers tiber diesen Gegen-
stand im Zusammenhang darzulegen und dabei nach Giinthers
Vorgang auf die Bedeutung des Kreatianismus, des Dualismus
und der doppelten Stammvaterschaft des Menschengeschlechtes
zur Aufhellung dieses schwierigen Gebietes hinzuweisen. Und
weil es sich hier in der Tat um eine der Fundamentallehren
des Christentums handelt, die zugleich von jeher fiir die Spe-
kulation ein schweres Kreuz gewesen ist, so diirfte an dieser
Stelle eine etwas austiihrlichere Darlegung der Lehre Gunthers
und Knoodts gestattet sein.

Folgende Hauptpunkte sind dabei zu besprechen: Was ist
Siinde? Was ist Schuld? und was sind die Strafen der Stnde?
Was ist personliche, was wvererbfe Stunde, Schuld und Strafe?
Wie unterscheiden sich die Strafen von blossen Folgen?



— 76 —

1. Die Stinde. Der Begriff der Siinde ist ein Verhdltnis-
begriff; denn die Stinde ist ein Akt des kreatiirlichen freien
Subjektes, der nicht ohne ein Objekt zu stande kommt. Dieses
Objekt ist der (direkt im Verbote und indirekt im Gewissen
sich aussprechende) Wille Gottes. Dieser subjektive Akt in
seiner Richtung auf Gott wird n#émlich zur sogenannten Be-
leidigung fiir Gott, d. h. zur Sinde, wenn er dem Willen
Gottes widerspricht; oder zu Gottes missfalliger Anschauung des
Widerspruchs zwischen dem kreaturlichen und dem géttlichen
Willen.

2, Die Schuld. Unzertrennlich von der Siinde ist die
Schuld. Denn ein wesentliches Merkmal des Begriffes der
Siinde ist die Erkenntnis eines Wechselverhdltnisses zwischen
Gott und dem Geiste, so dass die Stinde nicht denkbar ist ohne
Widerspruch gegen Gott. Der Widerspruch aber des kreatiii-
lichen Geistes gegen den gottlichen Willen ruft den "Wider-
spruch Gottes gegen jenen oder den sogenannten Zorn Gottes
hervor, denn es fordert die Negation des gottlichen Willens
von seiten des kreatiirlichen die Negation jerer Negation von
seiten Gottes heraus; und diese doppelte Negation, dieser dop-
pelte Widerspruch oder das Moment der Beleidigung Gottes
in der Stinde ist die Schuld. Mit andern Worten: Der Willens-
akt Adams als solcher ist nicht der alleinige FErzeuger der
Schuld, sondern setzt auch ein Huld- und Liebesverhiltnis
Gottes zum Geiste voraus, das eben durch jenen Akt verletzt
wird.

3. Die Strate. Die wunmittelbare Folge der Stinde ist die
Trennung Gottes vom Geiste oder der ewige Tod, welche Folge
aber durch die Schuld zur eigentlichen Strafe wird. Der Ver-
lust Gottes ist daher nicht identisch mit der Schuld; diese ist
in der doppelten Rickwirkung des verkehrten Willensaktes
auf Gott und den Menschen selber beschlossen, jener ist die
Folge davon, :

Beim Menschen, als Vereinwesen von Geist und Natur,
tritt noch eine zweite Folge als Strafe ein, ndamlich der Zerfall
in seine konstitutiven Elemente oder der zeitliche Tod. Beide,
der ewige und der =zeitliche Tod, sind die Folge (Strafe) der
Schuld.

Demgemiiss ist @) die Sinde Adams, im Unterschiede von
der Schuld betrachtet, eine freiwillice Ubertretung des erkannten



ey TR

gottlichen Gesetzes, oder: Der Widerspruch des freien Willens
gegen die erkannte Idee Gottes vom Menschen, oder: Der
gegen die Idee Gottes von der Freiheit des Geistes (als einer
nur in Gott zu vollendenden) gekehrte Willensakt, oder kurz:
Der wverkehite freie Willensakt.

Dieser Willensakt, die personliche Stinde, bleibt so gewiss
im Geiste Adams beschlossen, als dieser in und fiar sich ge-
schlossen und abgeschlossen ist. Der Willensakt eines freien
(ieistes lasst sich so wenig als der Geist selber fortpflanzen
und vererben.

b) Durch die Siinde ist Adam aus dem Huldverhiltnisse
heraus- und in das Schuldverhdilinis zu Gott eingetreten. Dieses
verletzte liebesverhiltnis, diese Beleidigung Gottes oder die
Schuld bleibt, solange es nicht gesiihnt ist. Es bleibt der dop-
pelte Widerspruch stehen, indem die Kreatur (weil ihre sub-
jektive Vollendung im Freiheitsakte dem Willen Gottes gemiiss
ist) fortbesteht. Ja auch dann noch erhélt formal die Schuld
sich im Subjekte fort, wenn bereits der reale, d. h. lebendige
Verkehr mit Gott abgebrochen ist, indem ihre Bedingung keine
andere ist, als der Gottesgedanke in der Kreatur, der so wenig
als das Selbstbewusstsein der letzteren schwindet.

Auch diese Schuld, als énneres Resultat des frei verletzten
Liebesverhiiltnisses, bleibt im Geiste Adams beschlossen. Sie ist
aber zugleich eine faktische Zustdndlichkeit, die unter der Vor-
aussetzung der Fortpflanzung Adams in ein Geschlecht vererb-
Jich ist,

¢) Folgen der Schuld waren fiir Adam die Trennung des
(Feistes von (Gott und wvon der ihm geeiniglen Natur, oder der
awige und der zeitliche Tod, Folgen, die durch die Schuld zu
Strafen gestempelt werden. Die Trennung Gottes vom Geiste
des Menschen ist die unausbleibliche Folge des Schuldverhilt-
nisses, oder es miisste Gott mit sich selbst in Widerspruch
freten konnen. Aber auch die Trennung der Physis vom
(Geiste ist eine unausbleibliche Folge desselben, weil die Nega-
tion der realisierten Idee Gottes vom Menschen im Ungehor-
same Adams nicht denkbar ist ohne den Zerfall der Elemente
des Menschenwesens. Wenn aber doch dieser Zerfall nicht
sogleich eintrat, so war dieses nur moglich durch den Gehorsam
eines neuen Adam. Denn es lag in jener Idee vom Menschen
als Vereinwesen von Geist und Natur auch ein Moment zur



— 78 —

Moglichkeit der Restauration (des Stindenfalls und seiner Folgen),
die durch Gottes Erbarmung zu einem Faktum geworden ist.

4. Wie aber ist nun eine Vererbung der Schuld, resp. der
Siinde, insofern die Schuld das Wesen der Sinde, weil ein
positiver Willensakt ist, welcher den positiven Willen Gottes
negiert, und daher auch von diesem in seiner Selbstaffirmation
negiert wird — mdaglich?

Mboglich ist sie dadurch, dass der Mensch ein Doppelwesen,
d. h. nicht nur geistiges, sondern auch Naturwesen ist, denn
dadurch ist die Solidaritdt des (Geschlechtes mit den unter-
geordneten Momenten der Substitution und der Reversibilitiit
gegeben, In einem solchen Doppelwesen stellt sich ein Wechsel-
einfluss und Austausch der Eigentiimlichkeiten eines jeden
Lebens, communicatio idiomatum, Giitergemeinschaft, ein, und
zwar nicht bloss in intellektueller, sondern auch in ethischer
Beziehung.

So trifft denn die Stnde in ihrer Ruckwirkung nicht nur
den Geist, sondern auch die Physis Adams. Trifft sic aber
seine Physis, so trifft sie auch die in derselben potentiell
gegebene Gattung. Denn das Gesetz der Selbsterhaltung der
Physis heisst Fortpflanzung. Durch die Physis in ihrer Fort-
pflanzung wird die »iinde vererblich. Was aber an der Siinde
wird vererblich? Der subjektive Willensakt in ihr nicht, der ja
nur in seiner Riéckwirkung die Physis treffen kann, und als die
Selbstbezeugung des Geistes (im (Gegensatze zur Selbstbezeugung
der Physis) so gewiss in jenem beschlossen bleibt, als auch
die Selbstbezeugung der Physis, die Fortpflanzung mittelst
Zeugung, nie Ligentiimlichkeit des Geistes werden kann.
Wohl aber wird das durch diesen Willensakt unmittelbar und
mittelbar Verursachte, die Schuld und die Strafen, oder die
Zustindlichkeit, in welche Adam durch jenen Willensakt ein-
tritt, oder das Schicksal Adams vererblich. Diese Vererblich-
keit fallt somit zusammen mit der Fortpflanzung Adams in ein
Geschlecht.

Die Physis, in der Zeugung wirklich emanierend, kann in
der Fortsetzung nicht edler als in der Setzung ausfallen. Und
wenn auch der Geist sich nicht durch Zeugungsakte fortpflanzt,
sondern durch Kreationsakte Gottes in das sich fortpflanzende
Menschengeschlecht eintritt, so kann doch Gott den Einzelnen
nicht so ins Geschlecht eintreten lassen, als wire derselbe



— 79

nicht Individuwm eines Geschlechts, nicht Teil eines organischen
Ganzen, nicht ein unter der Allgemeinheit begriffenes Beson-
deres, nicht Nachkomme Adams. Kurz: es partizipiert jeder
Einzelne an dem Schicksale des im Stammvater potentiell
gegebenen Ganzen, an dem Schuld- und Strafverhiltnisse, in
welchem Adam nicht bloss als Person, sondern, in Beziehung
auf sein durch Fortpflanzung mdogliches Geschlecht, auch als
Stammbherr sich befindet.

Was aber durch die Idee des Menschen, als nicht bloss
geistigen, sondern auch Gattungswesens, mdglich ist, nimlich
die Vererbung der Schuld, das muss darum noch nicht wirk-
lich sein. Wenn nédmlich das Verbrechen Adams seinen Or-
ganismus von Geist und Natur zerbrechen musste; wenn aber
der dem Tode Verfallene dennoch lebt, so kann er nicht leben
und Geschichte haben als Stinder und Gefallener, sondern als
Erloster und Aufgerichteter. Dieser Zustand aber konnte nicht
das Werk einer und derselben Person des ersten Adam, wohl
aber das Werk und Verdienst eines zweiten Adam sein. Ohne
Erbverdienst keine Erbsiinde.

Miglich ist somit die Erbsiinde nur durch die Idee einer
doppelten Stammuvaterschaft, die selber die Idee des Menschen
als eines Vereinwesens von Geist und Natur und der in ihr
gegrindeten Gilitergemeinschaft zur Voraussetzung hat. Vesr-
wirklicht aber kKann jene Idee nur werden durch die Erbarmung
der gottlichen Liebe. So ist denn schliesslich als Lichtblick in
dem Verstindnisse des Menschen als der Synthese von Geist
und Natur und der wechselseitigen Geltung der Gesetze beider
anzusehen: der Gedanke einer doppelten Reprisentation des
Menschengeschlechts durch und in zweil Stammvétern.

5. Tritt nun durch die Erlosungsgnade die Trennung der
Physis vom Geiste (der leibliche Tod) nicht ohne weiteres ein,
pflanzt Adam sich fort, und stirbt er erst, nachdem das
Geschlecht gesichert dasteht, so offenbart sich der Zerfall in
ihm — die Emanzipation des Fleisches vom Geiste — 1m Kampfe
zwischen beiden. Und auch diese veriinderte Zustédndlichkeit
Adams, die Konkupiszenz, ist vererblich.

o

6. Auf dieser ganzen durch die Stinde verschuldeten Zu-
stindlichkeit der Nachkommen Adams, die als Verlust der
urspriinglichen Gerechtigkeit bezeichnet werden kann, ruht das



— 80 —

Missfallen Gottes; und in dieser Gott missfilligen, weil ver-
schuldeten, Zustéindlichkeit besteht die Hrbsiinde.

7. Es ist aber nicht zu lbersehen: dass, wie der Kampf
zwischen den Elementen der Menschennatur und die Sterblich-
keit dem Fleische nach, als modifizierte Zustindlichkeit, schon
die Erlosungsgnade zur Voraussetzung hat, so auch die Tren-
nung des Geistes von Gott (der ewige Tod) keine schlechtweg
durchgefiihrte, also auch die Erbschuld nicht in jeder Beziehung
eine schlechthinige ist. Denn da nur fiir ein mogliches Geschlecht
die Stinde und Strafe Adams zur Erbschuld, das mogliche
Geschlecht aber zum wirklichen nur durch, einen Gehorsam
wird, der dem Ungehorsam Adams das Gleichgewicht halt, so
hat das wirkliche Menschengeschlecht ebenso ein Erbverdienst
wie eine Erbschuld zu seiner Voraussetzung. Beide, Erbschuld
und Erbverdienst, sind fur jedes Individuum in der Gattung
vorhanden, vor und nach seiner personlichen KEntscheidung.
Der Logos, der gleich im Anfang das Erlésungswerk auf sich
genommen, erweist sich im Gewissen wirksam. Der Lebens-
verkehr Gottes mit dem Geiste ist also nicht schlechtweg abge-
brochen, sondern im Hinblick auf den Menschensohn in anderer
Weise wieder angekntipft. Infolge hiervon kann, schon in
der alten Zeit, jeder Einzelne seinen Willen dem gottlichen
frei unterordnen, und kann auch aus dem Kampfe mit dem
Fleische siegreich hervorgehen. Aber darum bleibt doch die
Erbsiinde und insofern das Missfallen Gottes auf ihm lasten,
denn wenn auch durch das Erbverdienst die Erbschuld awuf-
gehoben ist, so bleiben doch anderseits beide im Geschlechte
vorhanden, weil sie sich wechselseitig, gerade wie die beiden
Stammpviiter, bedingen. In der Taufe des N. B. wird der
durch die Genugtuung Christi verdiente hl. Geist iiber alles
Fleisch ausgegossen, ohne dass deshalb die Konkupiszenz auf-
horte; aber Siinde ist sie als solche nicht mehr.

8. Mit besonderm Nachdruck weist Knoodt gegeniiber
Clemens darauf hin, dass eine direkte Schwdchung und teilweise
Aufhebung seiner Freiheit durch seinen Ungehorsam gegen Gott
in Adam nicht kann bewirkt worden sein, @) weil er durch
diesen Akt sich in seiner Freiheit affirmierte und bekraftigte.
Kann aber der freie Akt des Ungehorsams unmittelbar kein
Schwiichungsakt der Freiheit gewesen sein, eben weil er eine
Bekriftigung der Freiheit war, so kann auch von den Nach-



81 —

kommen Adams eine an und fir sich und urspringlich ge-
schwiichte Freiheit nicht pradiziert werden; ) iiberdies ist die
Freiheit die wesentliche Qualitdt des Geistes, gehort zur Natur
desselben. Eine wrspriingliche oder angeborene Schwdiche des
freien Willens lehren, wiirde daher nichts anderes heissen, als
eine Schwichung des (Geistes selber, d. h. eine apriorische Seins-
minderung desselben behaupten; ¢/ nun pflanzt sich ferner der
(Geist nicht durch Zeugung fort, sondern Gott schafft den
Geist eines jeden Menschen und bewirkt die synthetische Ein-
heit desselben mit der Leiblichkeit. Mit obiger Behauptung
wire daher zugleich gesagt, dass Gott einen geschwdchten Geist
dem Leibe der Nachkommen Adams einschaffe; d) weiterhin
ist der Geist in seiner Gesetztheit aus nichts so wenig ein
a priori freititiges als wollendes, weil noch gar nicht seiner
selbst bewusstes, Wesen, sondern er wird beides erst im Akte
seiner Differenzierung, welche selber wieder fiir ihren Eintritt
eine bestimmte Entwicklungsstufe des physischen Lebens des
Menschen voraussetzt. Er kann also auch an sich, das ist
vor allem Wollen, nicht willensverkehrt sein. Und da er fir
jeden Menschen unmittelbar aus der Hand des Schopfers her-
vorgeht, so kann selbst auch in der primitiven unwillkiirlichen
Willensdusserung, in die er auf Sollizitation eintritt, eine Abkehr
von Gott nicht ohne weiteres liegen; e) eine solche primitive
und im Willen selbst gelegene Abkehr von Gott wird ferner
von der Kmpirie nicht bestitigt. Es setzt namlich die Abkehr
des Willens von Gott den Gedanken von Gott und dessen
Willen im Geiste voraus, wiihrend dieser (Gedanke nach Aus-
weis der Empirie in inseparabelem Zusammenhang mit dem
Ichgedanken sich einstellt. In dieser Art Verbindung aber liegt
so wenig eine Abkehr, dass der (zeist vielmehr den ganzen
Inhalt seines Selbstbewusstseins, als innere Gesetzgebung, in
letzter Instanz auf Gott als Gesetzgeber beziehen muss. Darin
liegt zugleich fiar den freien Willen die Aufforderung, den
nattirlichen Liebeszug des Geistes zu Gott auch praktisch zu
betitigen. Tn Ubereinstimmung hiermit sagt auch der Apostel:
condelector legi secundum interiorem hominem; und es ergibt
sich diese Wahrheit aus jener Verbindung des Gottes- und
Selbstbewusstseins; /) es befindet sich endlich der erbstindliche
Mensch primitiv nicht im Zustande ginzlicher Gottverlassenheit
oder blosser Nattirlichkeit, so dass man auch hieraus die

Revue intern. de Thiologie, Heft 61, 1908. 6



— 82

Willensverkehrtheit nicht ableiten kann. Dieser Zustand des
Menschen in puris naturalibus, ohne Gott, ohne Gnade, ist
nichts als eine Fiktion. Dieser Zustand ist in der Menschheit
nie wirklich, so wenig bei den Nachkommen Adams als bei diesem
selber vor der Siinde, denn hier war durch den Willen und
die Kraft Gottes das Seelische dem Geiste untergeordnet, der
Geist aber Gott in unwillkiirlicher Hingezogenheit zu ihm,
wéahrend dort der Mensch nicht ausserhalb der Erlosungsgnade
steht, ja ohne diese gar nicht existieren wiirde. Damit ist der
primitive Zustand der Nachkommen Adams schon vermittelt
durch den Eintritt des neuen Adam ins Geschlecht, also durch
die Erlosungsgnade; und es ist dieser Zustand kein anderer,
als der des Kampfes zwischen Geist und Psyche. Dieses Gott
missfillige Verhdltnis zwischen Geist und Natur im Menschen
ist vorhanden wor allem Freiheitsgebrauch im Triger jenes
Zustandes, nicht aber die Verkehrtheit der Willensfreiheit
an sich.

Bei der Erkldrung des Wesens der Erbsiinde darf, da die
Stnde als Schuld ein Verhdltnisbegriff ist, das Verhdltnis des
Geistes nach oben und nach unten, zu Gott und zur Physis,
nicht tibersehen werden. '

Demnach kann, ja muss, eine Schwiche und Abkehr des
geistigen Willens der Nachkommen Adams daraus gefolgert
werden, dass derselbe 1. nicht mehr auf gleiche Weise in Gott
gefestigt ist, als es Adams Wille durch die urspriingliche heilig-
machende Gnade war; und dass er 2. durch den emanzipierten
Willen des Fleisches angereizt und gar leicht verfithrt wird,
sein Gesetz der Freiheit zu missachten und in freiem Ent-
schlusse den Willen Gottes zu tbertreten.

Hiernach st der Wille des Geistes der Nachkommen nicht
in und aus sich selber von Gott abgekehrt und schwach, wohl
aber wird er in und wegen der durch Adams Schuld ver-
dnderten Relationen Gottes und der Physis zu ihm sollizitiert
zu solcher Verkehrtheit und Schwachheit.

Somit leugnet (viinther nicht, sondern behawuptet ausdriick-
lich die Verkehrtheit des Willens. Sie rihrt daher, dass der
kreatiirliche Geist sich von vornherein nicht in den urspriing-
lich von Gott gesetzten und gewollten, sondern in veranderten
Relationen befindet. Diese verkehrte Stellung ist von unaus-
bleiblichem Einfluss auf den Willen, der eben darum ein ver-



kehrter und geschwiichter zu nennen ist. An sich aber, d. h.
abgesehen von dem verinderten Verhéltnisse zur Physis und
zu Gott, ist die Freiheit vor allem Missbrauche derselben seitens
ihrer Triger so wunverletzt als der Geist selber: sie ist Wahl-
freiheit. Zugleich ist aber nicht zu tibersehen, dass jene Rein-
heit der Wahl zwischen Gutem und Bosem, wie Adam sich der-
selben deshalb erfreute, weil alle Bezichungen seines Geistes
der ewigen Idee vom Menschen als Synthese, wonach der Wille
des Fleisches dem Willen des Geistes, dieser aber dem Willen
Gottes untergeordnet war, entsprachen — in den Nachkommen
nicht mehr vorhanden ist. Und zwar deshalb nicht mehr vor-
handen ist, weil jene Beziechungen nicht mehr der ewigen Idee
Gottes von der vollkommen durchgefithrten Synthesis ent-
sprechen. Darum beanstandet Knoodt mit Giinther nicht, diesen
Verlust der urspriinglichen Reinheit des freien Wahlaktes als
eine Verschlimmerung und Schwdichung der Freiheit anzuer-
kennen.

V. Im zweiten Briefe des zweiten Bandes behandelt Knoodt
insbesondere die Satisfaktionstheorie. Zunichst stellt er des
Gegners Vorwurf, Glnther sei in offenem Widerspruch zur
Kirchenlehre nachzuweisen bemiiht, dass die Genugtuung im
Erlosungswerke lediglich vom Menschensohne, nicht vom Gott-
menschen, geleistet worden, dahin richtig, dass nach Ginthers
Lehre nur der Gottmensch, Christus als Gott und Mensch, die
Genugtuung flir die Menschheit habe leisten konnen. Sodann
legt er Giinthers Lehre von der Genugtuung im Zusammen-
hang dar.

In Beziehung auf das Erlosungswerk ist es zunidchst Auf-
gabe der spekulativen Theologie, die ewige Idee Gottes wvon
der Kreatur und besonders jenes Moment in dieser Idee aufzu-
suchen, wodurch ihm (Gott) eine Erlosung des gefallenen Men-
schen ermdiglicht ist. Denn Gott miisste aufhoren, seine eigene
Idee vom Nichtich zu respektieren, miisste also mit sich selbst
in Widerspruch treten, wenn er seine Kreatur im Widerspruch
mit ihrer Idee behandeln wollte. Demgemiiss hat der speku-
lative Theologe sein Augenmerk nicht bloss auf Gott und Gottes
Allmacht, sondern auch auf das, was der Allméchtige schopfe-
risch gesetzt, auf die Weltgesetze, und insbesondere auf das
Gesetz der menschlichen Personlichkeit, zu richten.



— 84 —

Beachtet man dieses Gesetz, so zeigt sich sogleich eine
Verschiedenheit zwischen dem reinen Geisterreiche und der Mensch-
heit. Ja, diese Verschiedenheit ist derartig, dass in ihr gerade
die Erlisbarkeit der letzteren und die Unerlisbarkeit des ersteren
begrindet erscheint.

Es steht némlich das Geisterreich als ein gegebenes und
fertiges Ganzes in der Totalitit von personlichen Substanzen
dem Naturreiche als einem werdenden Ganzen von zahllosen
Individuen aus einer und derselben Substanz gegeniiber. Eine
Entwicklung des Geisterreiches mittelst Zeugungsprozesses wider-
spricht der Idee des Geistes als sclbstbewusster und freier
Kreatur. In der Menschheit aber, als der Synthese von beiden
Reichen des Alls, ist es anders. In ihr ist Entwicklung mittelst
Zeugung infolge ihres Anteils am Naturleben. In ihr ist keine
Entwicklung mittelst Zeugung, insofern der Geist zum (Geiste in
keinem Geschlechtsverkehr steht.

Dieser Umstand bringi in das Schicksal der Geister- und
der Menschenwelt eine ungeheuere Verschiedenheit. Beiden ge-
mein ist die Fewerprobe der Freiheit mittels Zntscheiduing durch
Wahl. Ist nun im Geisterreiche einmal das Los geworfen, so
bleibt es, wie es gefallen, und der Akt in der Zeit wird zum
Markstein in der Ewigkeit. Wo namlich kein Geschlecht, da ist
keine Gattung, wo Kkeine Gattung, da ist Kkeine Gleschichte in
ihren Zeiten, sind keine Zeiten in der Geschichte, folglich auch
keine Wechselwirkung zwischen den Zeiten und ihren Reprisen-
tanten — kurz: keine Erlisung, weil so wenig eine FErbschuld
als ein FErbverdienst moglich ist, weil sich dort nichts vererben
lisst, wo Kkeine Zeugung ist. Es gibt daher im Geisterreiche
wohl eine Arisis, die aus anfinglicher Unentschlossenheit zur
Fntscheidung fihren muss. Ist aber diese einmal eingetreten,
so wird die Erschliessung durch den innern Entschluss zugleich
zum Beschluss ihrer Geschichte okne Hoffnung einer Erlosung.
Der Mensch dagegen ist nicht nur Geistes-, sondern aueh Natur-
wesen und Synthese dieser beiden Wesenheiten, Als geistiges
Wesen aufgefasst, kann er nur sich verdienen, nur sich ver-
schulden. Als Naturwesen steht jedes einzelne Individuum unter
dem Schicksale des Ganzen, dem es angehort, unter dem
Schicksale seiner Gattung, d. h. es findet eine Reziprozitit
(Reversibilitit des Verdienstes und Substitution der Schuld) statt
zwischen den Teilen und dem Ganzen infolge der Solidaritiit,



— 85 —

die aus der Gattungseinheit sich ergibt. Als Synthese endlich
ist der Mensch nicht denkbar ohne Wechselaustausch zwischen
den Eigentiimlichkeiten einer jeden seiner beiden Wesenheiten.
Infolge dieser communicatio idiomatum kann, was bloss geistig
unmoglich ist, durch das Gesetz des Naturlebens, und was bloss
natiirlich unmoglich ist, durch das Gesetz des Geisteslebens in
der Menschheit bewirkt werden. Es kann eine personliche
Schuld und Strafe des Stammvaters zugleich auf seine Nach-
kommen sich vererben; und es kann ein zweiter Stammvater
Schuld und Strafe des Geschlechtes, in welches und fiir wel-
ches er durch Gottes Kraft eintritt, auf sich nehmen und tilgen:
Iis kann sein persinliches Verdienst zugleich Gattungsverdienst
werden.

Kurz: In der Menschheit liessen sich Schuld und Verdienst
als Qualitiit der Personlichkeit wvererben, solange die Peisinlich-
keit des Geistes am Geschlechtsleben der Natur partizipiert. Kraft
der Idee, die Gott von der Menschheit als Synthese von Geistes-
leben und Gattungsleben hat., erkennt er also den einzelnen
Menschen nur im Ganzer seiner Gattung, und die Gattung auch
im Einzelnen, besonders wenn dieser der Repréasentant der Gat-
tung sein kann, wie solches der Fall ist im Urmenschen als
Vater des ganzen Geschlechts. Kraft jener Idee kann es ferner
cinen doppelten Reprdsentanten geben. Fin Sohn des ersten Adam
dem Fleische nach kann Vater des ersten Adam und seiner
Nachkommen dem Geiste nach werden, und so der Vater des
Menschengeschlechts zum Sohn des zweiten Adam.

In dieser Beschaftenheit der Menschheit, als lebendiger
Syvnthese der antithetischen Weltfaktoren, ist aber nur die
Miglichkeit der Erldsung (restitutio in integrum), und zwar diese
Moglichkeit nur von einer Seite, ndmlich von Seite der ewigen
Idee Gottes von der ilenschheit gegeben.

Die andere Seite dieser Moglichkeit fillt in den Ratschluss
Gottes, und da miissen wir sagen, dass der allmichtige Gott
will, was er ohne Verletzung seiner Heiligkeit oder der Reinheit
seiner L.iebe kann, sobald es sich um die Erreichung der ewig
gewollten Endabsicht seines Schopfungswerkes handelt. Seine
Liebe will sich tiber den gefallenen Menschen erbarmen, d. h.
mit den Armen der Huld ihn wieder umfangen, indem sie das
trennende Hindernis zwischen sich und der Menschheit, die
Schuld, entfernt. Das kann sie aber, ihrer eigenen Idee vom



— 3 —

Menschen gemiiss, nicht ohne Genugtuung, d. h. ohne ein jene
Schuld aufhebendes Verdienst, welches selber nicht ausserhalb
des Menschengeschlechts und nicht mit Umgehung des Menschen
vollbracht werden kann; denn eine freie Schuld kann nur von
einem freien Verdienste in einem und demselben organischen
(ranzen aus diesem Ganzen gehoben werden.

Darum ist ewig im Ratschlusse Gottes festgestellt, dass fiir
den Fall der Siinde Adams eine Person in der Gottheit, und
zwar diejenige, durch welche die Welt geschaffen worden,
Mensch werde. Der gittliche Logos tibernimmt die Erlosung
der gefallenen Menschheit; denn nur er kann @) die Erlosung
dadurch einleiten, dass er den Menschen iliber dem Tode im
Leben erhéilt, damit er in ein Geschlecht sich ausbreite; nur er
kann b den abgebrochenen Lebensverkehr zwischen Gott und
der Menschheit in anderer Weise, als es im Paradiese der Fall
war, im Gewissen nimlich, wieder anknitipfen, und diesen Lebens-
verkehr fort- und durchfiihren, und zwar nicht bloss als Jehovah
der Juden, sondern unter mannigfachen Formen auch im re-
ligiosen Leben der Heiden. Aber er kann von Anfang an dieser
unser Krléser, die Verheissung der Juden und die Erwartung
der Heiden, nur sein im Hinblicke auf seine hypostatische Ver-
einigung mit dem Menschensohne. Und es wvollbringt daher der
Logos in der Fille der Zeiten als Menschensohn, d. h. in per-
sonlicher Vereinigung mit dem neuen Adam, unsere Erlosung.

So besteht denn nach Giinther und Knoodt der Hauptmiss-
griff der Scholastik bel ihrem Versuche, das kirchliche Dogma
von der Genugtuung durch einen Gottmenschen spekulativ zu
erhirten, darin, dass sie das kreatirliche lement in Christo
(das nicht bloss ein leidenstihiger Leib, sondern auch ein wahl-
freier (zeist, sowie beider Synthesis ist) und dessen Relation zum
Gesamtorganismus der Menschheit nicht grindlich beachtete, und
ihren Blick zu ausschliesslich auf das gittliche Element heftete.
Eben darum bestand ihre spekulative Aufgabe darin, den Anteil
des Menschensohnes an der Erlosungstat eben so allseitig zu
erheben, als der Anteil des Gottessohnes schon erhoben war;
und wenn letzterem auf Kosten des ersteren von der alten
Schule zu viel gegeben worden, jedem das Seine zu vindizieren.

Zusammenfassen liasst sich die Giinthersche Anschauung in
folgende Sitze: 0 Adyos 6agf &ysvevo, das ist die Fille der
Zeiten. Darum ist der Logos vom Beginn der Siinde an schon



— 87 —

das Licht, das da erleuchtet jeden, der in die Welt eintritt.
Darum tritt er als das Licht und das Leben immer mehr ins
Geschlecht hinein und glanzt als der Morgenstern aus der Ge-
schichte desselben hervor. ,Das Wort ist Fleisch geworden“
dies ist der Kern und das Zentrum unserer Erlosung — nach der
Lehre des Apostels Johannes und auch nach Giinthers Anschau-
ung. Und das der Zeit nach Friithere: ,Im Logos war das Leben,
und das Leben war das Licht der Menschen; er war das wahre
Licht, das jeden Menschen erleuchtet, der in die Welt kommt;
so viele ihn aufnahmen, denen gab er die Macht, Kinder Gottes
zu werden“ —- ist in Wahrheit das durch die Fiille der Zeiten,
durch die in Gottes Ratschluss liegende Menschwerdung des
lLogos Bedingte — so nach Johannes, so auch nach Gtinther.

Zuar Wirklichkeit wird also die durch die Idee der Mensch-
heit und Gotles Relation zu ihr mdgliche Erlosung durch die Tat
des Gottmenschen Christus Jesus. Es beginnt die Verwirklichung
jener Moglichkeit vom Augenblicke des Stindenfalles an, schreitet
durch die Zeiten der Menschengeschichte herab ihrer Erfillung
zu und wird endlich vollbracht am Kreuze. Dann beginnt die
Ausbreitung der im hl. Geiste gegriindeten neuen Kirche, das
Wachstum des in das Erdreich der Menschheit gelegten himm-
lischen Senfkorns zum weltiiberschattenden Baume.

VI. Im letzten Briefe des zweiten Bandes wird die Lehre
von der Person Christi, des Gottmenschen, behandelt. Der
Hauptvorwurf des Dr. Clemens war in der Behauptung ent-
halten, die Giinthersche Lehre sei nicht neu, sondern nur eine
Erneuwerung des alten Nestorianismus. Im ersten Teile gibt daher
Knoodt einen ausfiihrlichen Abriss der Lehre seines Meisters
iiber die Person Christi, im zweiten Teile vergleicht er diese
Lehre mit der Kirchenlehre, im dritten Teile geht er auf das
Verstiindnis der Viter und Theologen iiber die Person Christi
ein und zeigt, dass Giinther in der Tat ein bedeutendes neues
Moment fiir das wissenschaftliche Verstéandnis der Person so-
wohl des Menschen als des Gottmenschen aufgefunden habe.

An dieser Stelle miissen wir uns auf eine dirftige Skizze
der Giintherschen Spekulation beschrénken.

1. Es ist ein in der Theologie feststehender Satz: Sicut
anima rationalis et caro unus est homo, ita Deus et homo
unus est Christus (Symb. Ath.). Zur genauen Bestimmung der
Einen Personlichkeit des Gottmenschen ist es daher notwendig,



— 88 —

ins Auge zu fassen, wie die Eine Personlichkeit der zwei Na-
turen des Menschen beschaffen sei. Zwei qualitativ verschiedene
Realprinzipien konnen in ihrer Verbindung nicht zu Einem
Realprinzip, zwei wesentlich verschiedene Naturen nicht zu
Einer Natur, die Natursubstanz kann nicht (zeistsubstanz, diese
nicht jene, beide konnen auch nicht Eine gemeinschaftliche
dritte Substanz werden. Das Wissen um beider Einheit kann
daher auch nicht ein Wissen um die reale Einheit beider werden,
Die Einheit selber kann also nur eine formale, d. h. eine Lebens-
einheit, eine Einheit der Erscheinungen sein. Aber wie?

Ist der Mensch seiner Idee nach Vereinwesen qualitativ
verschiedener Prinzipien, so sind letztere zu eciner organischen
Union a priori bestimmt, d. h. der Geist des Menschen ist spe-
zifisch fir die Vereinigung mit der Physis geschaffen, und die
menschliche Physis speziell fir die Lebensgemeinschatt mit dem
Geiste organisiert; so dass beide nur fir und mit einander
dascin und in Weehselbestinemtheit durch einander ihre Lebens-
entfaltungen vornehmen konnen, welchen daher auch der Stempel
der Gemeinschaft unter der Form der Einheit aufeedriickt sein
muss. Das aber kann ebensowenig sagen wollen, dass wesent-
liche Formen der Leiblichkeit wegfallen, als es heissen kann,
dass der (zeist irgend eine seiner Qualititen und deren Often-
barungen verliere; denn in beiden Fillen wiirde der 3Mensch
aufhoren, das Vereinwesen von Geist und Natur zu sein. Es
kann nuor heissen: dass eine gegenseitige Teilnahme an den
beiderseitigen Lebensformen stattfindet.

Diese wechselseitige Durchdringung, dieser gegenseitige
Austausch, diese communicatio idiomatum ist aber nicht selber
die FEinheit der Person des Menschen in der Zweiheit seiner
Naturen, sondern die Folge davon. Was ist nun diese FPerson-
einheit? Sie ist eine Relation zwischen den verbundenen Sub-
stanzen, denn letztere konnen, als wesentlich verschieden, nur
in Relation zu einander gesetzt sein. ILs sind die beiden Sub-
stanzen in eine solche Beziehung (Verhiltnis, Relation) zu ein-
ander gesetzt, dass das physische Individuum mit seinem sinn-
lichen Fihlen und Denken, diese natiirliche (also uneigentliche)
Person, nicht in Abgeschlossenheit fiir sich besteht, sondern in
Aufgeschlossenheit gegen und [lir den Geist, der in dasselbe
eindringt und es bestimmend in Besitz nimmt, so dass es in der
geistigen (also, im Vergleiche zur natiirlichen Individualitiit,
eigentlichen) Person zu ruhen kommt; wihrend umgekehrt



89 ——

auch der Geist nicht unbestimmt durch das Gesetz der Leib-
lichkeit sich entfalten kann. Das ist die wahrhafte Einheit der
Hypostasen, die wahrhafte hypostatische Union, insofern als Hypo-
stasen (Substanzen, Realprinzipien) in solche Beziehung zu
einander treten, dass sie ein organisches Ganzes bilden, in
welchem (ohne Vereinerleiung der Substanzen) der Geist sich
als Triiger des natiirlichen Faktors erweist.

Aus dieser Substanzenrelation ergibt sich somit noch eine
andere Relation, ndmlich der Lebensfunktionen oder Erschei-
nungen der verbundenen Substanzen. In dieser andern Rela-
tion kommt die Unzertrennlichkeit der fiir einander gesetzten
Substanzen zur Offenbarung. Die verschiedenen Funktionen
gehen zwar je von Einer Substanz aus, aber nicht ohne Ein-
schlag (mittelst Ein- und Rickwirkung) der anderen verbun-
denen., Beide Substanzen fithren also ein einheitliches, weil
wechselseitig bestimmtes, Leben. Es ist dieses ein Leben mit,
neben, fir, zu und in einander, und nicht ohne und ausser ein-
ander, ein wahres, innerliches Vereinleben der neben einander ge-
setzten Substanzen. Und das ist (weil die Selbstbezeugungen
die Form des Prinzips sind) die Form-Einheit oder die formale
Finheit von Geist und Natur im Menschen, die FEine Person
des Menschen, d. h. die Eine (formale) Persinlichkeit der beiden
Substanzen, vermoge welcher jede bewusste und freie mensch-
liche Betitigung eine geistig-seelische ist.

Kurz, auf dem Standpunkt des Duwalismus muss gesagt
werden: Die Synthese der Hypostasen (Geist und Natur) offenbart
sich in einer FEinheit der Person, welche eine rein formale und
kommunikative ist. In dem wechselseitigen Austausch und in
der wechselseitigen Bestimmung aber der zur Erscheinung
kommenden Iigenttimlichkeiten der beiden Naturen offenbart
sich jene Lebens- oder formale Einheit, welcher der Geist als das
hegemonische Prinzip das Siegel seiner Personlichkeit aufdrickt.

2. Wie nun Geist und Natur Ein Mensch, so Gott und
Mensch der FKine Christus. Wesentlich anders als die des
Menschen darf daher auch die personliche Einheit Christi nicht
aufgefasst werden. s handelt sich ja hier wie dort um eine
Union verschiedener Wesenheiten, deren jede in ihrer Voll-
kommenheit fiir sich nicht anders als personlich gedacht werden
kann. Dass aber Jesus vollkommener Mensch sei, ist Offen-
barungslehre, und dass der vollkommene Mensch nicht ohne
die Form der Personlichkeit gedacht werden konne, ist eine



anthropologische Tatsache. Uberdies muss Christus als der
Ideal- und Exemplar-Mensch alle, also auch diese hochste Voll-
kommenheit der menschlichen Natur in sich vereinigen. Der
Mensch Jesus ist ja von den andern Menschen nur darin ver-
schieden, dass er, der Sohn der Jungfrau, ohne Siinde ist, und
darin, dass er vom Momente seiner Existenz an in ein solches
Verhiiltnis zum Logos gesetzt ist, und daher auch im Leben
ein solches Verhalten zum Logos betiitigt, wie kein anderer
Mensch. In allem {brigen ist er den Briidern gleich. Jenes
Verhiltnis aber ist das der hypostatischen und organischen
Ineinssetzung mit dem Logos. In dieser innigsten aller denk-
baren Verbindungen von verschiedenen Wesenheiten, in dieser
Substanzensynthese miissen die Substanzen ohne Aufhebung
ihrer Qualititen unverindert fortbestehen, sonst finde keine
Synthesis statt, sondern Synkretismus. Worin also nur kann
die Ineinssetzung beider Naturen zur Offenbarung kommen?
Nur in einer solchen Relation, die als die innigste von allen
denkbaren Relationen mit der persinlichen Einheit zusammentillt.

Nun ist ferner nicht zu tbersehen, dass, wihrend der
Gottessohn ewig vollendete Person ist, der mit ihm geeinte
Menschensohn a priori nicht vollends entwickelt dasteht (was
zu lehren Nestorianimus wire), sondern nur allméhlich und unter
fremder Beihiilfe seiner Vollendung entgegenschreiten kann.
Ausser der gewdhlichen erfreut er sich aber auch einer ausser-
ordentlichen Beihiilfe, ndmlich desjenigen, womit er vereinigt
ist. Wegen dieser in der Logosunion begrindeten Einwirkungen
wird zwar seine Lebensentfaltung eine ganz besondere sein,
aber immerhin doch eine menschliche, d. h. nach dem Grund-
gesetze der menschlichen Natur verlaufende. Dieses Grundgesetz
verlangt eine gewisse korperlich-psychische Reife, ehe das Selbst-
bewusstsein des Geistes (und zwar unter der gewohnlichen Be-
dingung der Einwirkung anderer selbstbewusster Menschen) sich
einstellen kann. Erst mit dem Eintritt des Jesuskindleins ins
Selbstbewusstsein war das Mittel vorhanden zum Wissen um
das mit ihm verbundene absolute Prinzip, und zwar infolge einer
Einwirkung des letztern. Sobald daher das Selbstbewusstsein
des Menschensohnes sich einstellt, stellt sich auch das Wissen um
seine Union mit dem Gottessohne ein, und letzteres Wissen kann
ihm so wenig als ersteres je abhanden kommen. Mit jenem
doppelten Wissen ist aber die menschliche Entwicklung noch
nicht auf ihrem Hoéhepunkte angelangt. Einerseits schreibt die



9] —

Offenbarung dem Menschen Jesus als solchem Freiheit des Willens
zu, und zwar nicht bloss als Qualitit des Geistes, sondern
auch als Betitigung dieser CQualitdt oder als IFreitdtigkeit;
und anderseits setzt die Adnthropologie das primitive Selbst-
bewusstsein, als quantitatives Wissen, nur als die Vorstufe des
qualitativen Wissens, des Wissens um die Qualitdt des geistigen
Prinzips oder um die Wahlfreiheit an. Die weitere Entwicklung
des Menschensohnes wird daher darin bestehen, dass er zur
wahlfreien Betéitigung, zur ethischen Freititigkeit, zu verdienst-
lichen Handlungen und damit zum Wissen um die Freiheit als
Qualitit seines Geistes kommt. Und erst dieses qualitative
Selbstbewusstsein befihigt den Menschensohn zum Wissen um
die ganz andere, absolute, nicht wahlfreie, Qualitit des mit ihm
geeinten Gottessohnes. '

Mit der wahlfreien Betitigung ist aber auch die Person-
lichkeit eines Wesens ohne weiteres gegeben. Die geistige
Personlichkeit fallt mit seinem ethischen Handeln zusammen,
und gerade in Union mit dem Gottessohne lag es dem Menschen-
sohne ob, angeregt durch jenen, von sich aus in den Willen jenes
einzugehen und so den Willen Gottes in allem zu dem seinigen
zu machen.

In der hypostatischen Verbindung also mit der Gottheit
verlief die Entwicklung des Menschensohnes zwar um so rascher,
reiner und vollkommener; aber ausbleiben konnte auch die
hochste Bliitenkrone dieser Entwicklung, die Personlichkeit,
nicht. Diese menschliche Personlichkeit verhindert die per-
sonliche Einheit mit der Gottheit nicht, denn es weiss ja der
Menschensohn, von dem Augenblicke des Sichwissens an, un-
unterbrochen sich mit dem Logos zu eirem organischen Ganzen
verbunden, und bezieht all sein Wissen und Wollen auch auf
den Logos; an ihn gibt er sich hin, aus ihm nimmt er sich
zuriick. Und hinwiederum nimmt der Logos ihn, ohne Ver-
nichtung seines (des Menschensohnes) personlichen und somit
verdienstlichen Gehorsams, ganz in sich auf; und nun ist jene
communicatio idiomatum vorhanden, die eine immer durch-
greifendere Verklarung des Menschensohnes, ohne Verwand-
lung seiner Natur, zur Folge hat.

In dem Wissen um die reale Verbundenheit und for-
male Einheit des Gottes- und Menschensohnes ist die eine
Person des Gottmenschen gegeben. Das Selbstbewusstsein des
Gottessohnes geht seiner Form nach in das Selbstbewusstsein



92

des Menschensohnes tiber, um Ichgedanke desselben zu werden;
und so wird das formale Bewusstsein der kreatirlichen aufge-
nommen in das formale Bewusstsein der géttlichen Person,
unter einem Exponenten, ndmlich der Ichheit.

Gegeben ist damit eine solche Relation der menschlichen
Personlichkeit auf die gottliche Person, wodurch negiert ist,
dass die menschliche Natur bloss sich zu eigen gehore, und also
affirmiert ist, dass sie der DPerson des Logos zu eigen gehirt.
Deshalb lidsst sich streng genommen die Einheit der Person
im historischen Christus nur von Logos in ihm aussagen. Das
heisst aber doch nicht: die menschliche Natur verliert ihre
Personlichkeit an die Person des Logos; das kann sie nicht,
ohne aufzuhtren, uns ,in allem, die Stinde ausgenommen,
gleich® zu sein; sondern sie ist kein Abgeschlossenes in sich,
sondern aufgeschlossen fiir den Logos, bezogen auf ihn, frei
sich bestimmen lassend durch ihn. Darum verbleibt die mensch-
liche Natur Christi nicht bei dem Beziehen ihrer Erscheinungen
auf sich, als das kreatiirliche, synthetische Prinzip derselben,
sondern bezieht auch letzteres mitsamt seinen Erscheinungen,
als diesem personlich zu eigen gehorig, auf den Logos, in
welchem sie ihren absoluten Triger und ihre absolute Lebens-
form findet und festhiélt.

5. s lehrt also Giinther die Zinheit der Persen Christi,
die aber in ihrer Formalitit die Personlichkeit wie der gott-
lichen, so auch der menschlichen Natur zu ihrer notwendigen
Voraussetzung hat: denn anders konnte Christus nicht zugleich
vollkommener Gott und vollkommener Mensch sein. Folge von
dieser Einheit der Person ist die communicatio idiomatum beider
Naturen. Und wie jene personliche Einheit einen stufenweisen
Fortschritt von seiten der Menschheit erlebte, indem sie beimn
Erwachen des Selbstbewusstseins in Beziehung auf das quali-
tative Wissen noch nicht so vollkommen sein konnte, als infolge
der spiteren wahlfreien Akte; so musste auch diese communi-
catio idiomatum eine allmiihlich fortschreitende sein, sowohl
wegen der zeitlichen Entwicklung der menschlichen Natur, als
wegen der in demselben Masse zunehmenden Offenbarung der
gottlichen.

Ja sclbst ein Wechsel in der Vorherrschaft des einen
Lebens vor dem andern, also wechselnde Zustinde des gott-
lichen und menschlichen Wissens und Wollens, werden, nach
der Analogie der Synthese von Geist und Natur im Menschen;



ey B

auch in der gottmenschlichen Synthese sich einstellen, ohne
dass aber dieser Wechsel anders, als nach dem Willen des
Gottessohnes, sich einstellen konnte.

Warum aber legen Gilinther und seine Schiiller so viel
Gewicht auf den Satz, dass in der einen Person Christi die
menschliche Natur fir sich als eine personliche festzuhalten,
dass also jene eine Person als eine nur formale, als inner-
lichste organische Relation, zu denken sei? Weil die Voll-
kommenheit der menschlichen Natur Christi nicht festgehalten
werden kann, wenn ihr als solcher die Personlichkeit abge-
sprochen wird. Wenn man die Menschheit in Christus als eine
an und fiir sich unpersénliche ansetzt, indem man ihr die Per-
sonlichkeit unmittelbar und ausschliesslich in der Person des
Logos anweist, so degradiert man sie zu einer unselbstindigen
Sache. Der kreatiirliche Geist in Christo ist dann entgeistet,
d. h. seines eigentiimlichen Wesens beraubt. Wahrer voll-
kommener Mensch ist dann der lLogos nicht geworden ; unser
Erloser ist er daun so wenig mehr, als unser Vorbild.

Wer als Dualist mit Giinther wie den Geist, so auch die
Natur, als Lebensprinzip, und somit als in allen ihren Gliedern
lebendig auffasst, und konsequent in der menschlichen Synthesis
zwel unverkiimmerte Lebensprinzipien sich zur Einheit der
Person verbinden lisst, der muss auch in der hoéchsten Syn-
thesis, einer gottlichen Person mit dem Menschen, den letztern
zur Fille seines Lebens, somit zur Persinlichkeit kommen lassen,
ohne ihm aber eine in sich abschliessende, getrennte Personlich-
keit zusprechen zu konnen, weil dieselbe, als dem Logos ge-
horig, ihren Abschluss und absoluten Triger nur in der gott-
lichen Person finden kann.

Und wie der Dualismus, so verlangt der mit demselben
gegebene Kreatianismus, als Lehre von der durchweg geschopf-
lichen Natur des Menschen, dass keine wesentliche Form der-
selben von der unerschaffenen gottlichen Natur aufgehoben
werde. Denn die Moglichkeit einer solchen Aufhebung wirde
ein Verhiltnis zwischen Gott und Mensch voraussetzen, wie es
zwischen den niedrigern und hohern Formen des Naturlebens
besteht, also das Verhiltnis der FEmanation und nicht der
Kreation. Dr. MENN.




	Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als Schrifsteller : 1811-1889 [Fortsetzung]

