
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der
Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als
Schrifsteller : 1811-1889 [Fortsetzung]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


75

PETER FRANZ KNOODT,
Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn,

Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens,

ALS SCHRIFTSTELLER.

(1811—1889.)

(Fortsetzung'.)

B. Der zweite Teil des ersten Briefes des zweiten Bandes
enthält die Lehre vom Sündenfall und seinen Folgen. Wenn
auch Clemens, obschon die Günthersche Auffassung mehrfach
von der scholastischen Theorie abweicht, hier nichts zu tadeln
fand, als das Eine: Dass in ihr diejenige Verschlimmerung der
Seele, welche in einer ursprünglichen Verkehrtheit (Schwächung
und Beugung) des Willens und der Freiheit bestehe, vermisst,
ja dass diese Verkehrtheit von Günther geradezu geleugnet
werde, so nahm unser Gelehrter in der Widerlegung doch
Veranlassung, die ganze Spekulation Günthers über diesen Gegenstand

im Zusammenhang darzulegen und dabei nach Günthers
Vorgang auf die Bedeutung des Kreatianismus, des Dualismus
und der doppelten Stammvaterschaft des Menschengeschlechtes
zur Aufhellung dieses schwierigen Gebietes hinzuweisen. Und
weil es sich hier in der Tat um eine der Fundamentallehren
des Christentums handelt, die zugleich von jeher für die
Spekulation ein schweres Kreuz gewesen ist, so dürfte an dieser
Stelle eine etwas ausführlichere Darlegung der Lehre Günthers
und Knoodts gestattet sein.

Folgende Hauptpunkte sind dabei zu besprechen : Was ist
Sünde? Was ist Schuld? und was sind die Strafen der Sünde?
Was ist persönliche, was vererbte Sünde, Schuld und Strafe?
Wie unterscheiden sich die Strafen von blossen Folgen?



— 76 —

1. Die Sünde. Der Begriff der Sünde ist ein Verhältnisbegriff;

denn die Sünde ist ein Akt des kreatürlichen freien
Subjektes, der nicht ohne ein Objekt zu stände kommt. Dieses
Objekt ist der (direkt im Verbote und indirekt im Gewissen
sich aussprechende) Wille Gottes. Dieser subjektive Akt in
seiner Richtung auf Gott wird nämlich zur sogenannten
Beleidigung für Gott, cl. h. zur Sünde, wenn er dem Willen
Gottes Aviderspricht ; oder zu Gottes missfälliger Anschauung des

Widerspruchs zwischen dem kreatürlichen und dem göttlichen
Willen.

2. Die Schuld. Unzertrennlich ATon der Sünde ist die
Schuld. Denn ein wesentliches Merkmal des Begriffes der
Sünde ist die Erkenntnis eines Wechselverhältnisses zwischen
Gott und dem Geiste, so dass die Sünde nicht denkbar ist ohne
Widerspruch gegen Gott. Der Widerspruch aber des kreatürlichen

Geistes gegen den göttlichen Willen ruft den 'Widerspruch

Gottes gegen jenen oder den sogenannten Zorn Gottes
hervor, denn es forciert die Negation des göttlichen Willens
von seiten des kreatürlichen die Negation jeuer Negation von
seiten Gottes heraus; und diese doppelte Negation, dieser
doppelte Widerspruch oder das Moment der Beleidigung Gottes
in der Sünde ist die Schuld. Mit andern Worten : Der Willensakt

Adams als solcher ist nicht der alleinige Erzeuger der
Schuld, sondern setzt auch ein Huld- und Liebesverhältnis
Gottes zum Geiste voraus, das eben durch jenen Akt vorletzt
Avird.

3. Die Strafe. Die unmittelbare Folge der Sünde ist die
Trennung Gottes vom Geiste oder der ewige Tod, welche Folge
aber durch die Schuld zur eigentlichen Strafe wird. Der Verlust

Gottes ist daher nicht identisch mit der Schuld ; diese ist
in der doppelten Rückwirkung des verkehrten Willensaktes
auf Gott und den Menschen selber beschlossen, jener ist die
Folge davon.

Beim Menschen, als Vereinwesen von Geist und Natur,
tritt noch eine zweite Folge als Strafe ein, nämlich der Zerfall
in seine konstitutiven Elemente oder der zeitliche Tod. Beide,
der ewige und der zeitliche Tod, sind die Folge (Strafe) der
Schuld.

Demgemäss ist ci) die Sünde Adams, im Unterschiede von
der Schuld betrachtet, eine freiwillige Übertretung des erkannten



— // —

göttlichen Gesetzes, oder: Der Widerspruch des freien Willens
gegen die erkannte Idee Gottes vom Menschen, oder: Der
gegen die Idee Gottes von der Freiheit des Geistes (als einer
nur in Gott zu vollendenden) gekehrte Willensakt, oder kurz:
Der verkehrte freie Willensakt.

Dieser Willensakt, die persönliche Sünde, bleibt so gewiss
im Geiste Adams beschlossen, als dieser in und für sich
geschlossen und abgeschlossen ist. Der Willensakt eines freien
Geistes lässt sich so wenig als der Geist selber fortpflanzen
und vererben.

b) Durch die Sünde ist Adam aus dem Huldverhältnisse
heraus- und in das Schuldverhältnis zu Gott eingetreten. Dieses
verletzte Liebesverhältnis, diese Beleidigung Gottes oder die
Schuld bleibt, solange es nicht gesühnt ist. Es bleibt der
doppelte Widerspruch stehen, indem die Kreatur (weil ihre
subjektive Vollendung im Freiheitsakte dem Willen Gottes gemäss
ist) fortbesteht. Ja auch dann noch erhält formal die Schuld
sich im Subjekte fort, Avenn bereits der reale, d. h. lebendige
Verkehr mit Gott abgebrochen ist, indem ihre Bedingung keine
andere ist, als der Gottesgedanke in der Kreatur, der so Avenig
als das Selbstbewusstsein der letzteren schwindet.

Auch diese Schuld, als inneres Resultat des frei verletzten
LiebesArerhältnisses, bleibt im Geiste Adams beschlossen. Sie ist
aber zugleich eine faktische Ziiständlichkeit, die unter der
Voraussetzung der Fortpflanzung Adams in ein Geschlecht vererb-
lich ist.

c) Folgen der Schuld waren für Adam die Trennung des
Geistes von Gott und von der ihm geeiniglen Natur, oder der
ewige und der zeitliche Tod, Folgen, die durch die Schuld zu
Strafen gestempelt Averden. Die Trennung Gottes vom Geiste
des Menschen ist die unausbleibliche Folge des Schulclverhält-
nisses, oder es musste Gott mit sich selbst in Widerspruch
treten können. Aber auch die Trennung der Physis 'vom
Geiste ist eine unausbleibliche Folge desselben, Aveil die Negation

der realisierten Idee Gottes vom Menschen im Ungehorsame

Adams nicht denkbar ist ohne den Zerfall der Elemente
des Menschenwesens. Wenn aber doch dieser Zerfall nicht
sogleich eintrat, so Avar dieses nur möglich durch den Gehorsam
eines neuen Adam. Denn es lag in jener Idee vom Menschen
ids Vereinwesen von Geist und Natur auch ein Moment zur



Möglichkeit der Restauration (des Sündenfalls und seiner Folgen),
die durch Gottes Erbarmung zu einem Faktum geworden ist.

4. Wie aber ist nun eine Vererbung der Schuld, resp. der
Sünde, insofern die Schuld das Wesen der Sünde, weil ein
positiver Willensakt ist, welcher den positiven Willen Gottes

negiert, und daher auch von diesem in seiner Selbstaffirmation
negiert wird — möglich

Möglich ist sie dadurch, dass der Mensch ein Doppehxesen,
d. h. nicht nur geistiges, sondern auch Naturwesen ist, denn
dadurch ist die Solidarität des Geschlechtes mit den
untergeordneten Momenten der Substitution und der Reversibilität
gegeben. In einem solchen Doppehvesen stellt sich ein Wechsel-
einfluss und Austausch der Eigentümlichkeiten eines jeden
Lebens, communicatio idiomatum, Gütergemeinschaft, ein, und
zwar nicht bloss in intellektueller, sondern auch in ethischer
Beziehung.

So trifft denn die Sünde in ihrer Rückwirkung nicht nur
den Geist, sondern auch die Physis Adams. Trifft sie aber
seine Physis, so trifft sie auch die in derselben potentiell
gegebene Gattung. Denn das Gesetz der Selbsterhaltung der
Physis heisst Fortpflanzung. Durch die Physis in ihrer
Fortpflanzung wird die Sünde vererblich. Was aber an der Sünde
wird vererblich? Der subjektive Willensakt in ihr nicht, der ja
nur in seiner Rückwirkung die Physis treffen kann, und als die
Selbstbezeugung des Geistes (im Gegensatze zur Selbstbezeugung
der Physis) so gewiss in jenem beschlossen bleibt, als auch
die Selbstbezeugung der Physis, die Fortpflanzung mittelst
Zeugung, nie Eigentümlichkeit des Geistes Averden kann.
Wohl aber wird das durch diesen Willensakt unmittelbar und
mittelbar Verursachte, die Schuld und die Strafen, oder die
Ziiständlichkeit, in welche Adam durch jenen Willensakt
eintritt, oder das Schicksal Adams vererblich. Diese Vererblich-
keit fällt somit zusammen mit der Fortpflanzung Adams in ein
Geschlecht.

Die Physis, in der Zeugung wirklich emanierend, kann in
der Fortsetzung nicht edler als in der Setzung ausfallen. Und
wenn auch der Geist sich nicht durch Zeugungsakte fortpflanzt,
sondern durch Kreationsakte Gottes in das sich fortpflanzende
Menschengeschlecht eintritt, so kann doch Gott den Einzelnen
nicht so ins Geschlecht eintreten lassen, als Aväre derselbe



— 79 —

nicht Individuum eines Geschlechts, nicht Teil eines organischen
Ganzen, nicht ein unter der Allgemeinheit begriffenes Besonderes,

nicht Nachkomme Adams. Kurz: es partizipiert jeder
Einzelne an dem Schicksale des im Stammvater potentiell
gegebenen Ganzen, an dem Schuld- und Strafverhältnisse, in
Avelchem Adam nicht bloss als Person, sondern, in Beziehung
auf sein durch Fortpflanzung mögliches Geschlecht, auch als
Stammherr sich befindet.

Was aber durch die Idee des Menschen, als nicht bloss

geistigen, sondern auch Gattungswesens, möglich ist, nämlich
die Vererbung der Schuld, das muss darum noch nicht wirklich

sein. Wenn nämlich das Verbrechen Adams seinen
Organismus von Geist und Natur zerbrechen musste; wenn aber
der dem Tode Verfallene dennoch lebt, so kann er nicht leben
und Geschichte haben als Sünder und Gefallener, sondern als
Erlöster und Aufgerichteter. Dieser Zustand aber konnte nicht
das Werk einer und derselben Person des ersten Adam, wohl
aber das Werk und Verdienst eines zweiten Adam sein. Ohne
Erbverdienst keine Erbsünde.

Möglich ist somit die Erbsünde nur durch die Idee einer
doppelten Stammvaterschaft, die selber die Idee des Menschen
als eines Vereinwesens von Geist und Natur und der in ihr
gegründeten Gütergemeinschaft zur Voraussetzung hat.
Verwirklicht aber kann jene Idee nur werden durch die Erbarmung
der göttlichen Liebe. So ist denn schliesslich als Lichtblick in
dem Verständnisse des Menschen als der Synthese von Geist
und Natur und der Avechselseitigen Geltung der Gesetze beider
anzusehen : der Gedanke einer doppelten Repräsentation des

Menschengeschlechts durch und in zavcì Stammvätern.

5. Tritt nun durch die Eiiösungsgnade die Trennung der
Physis vom Geiste (der leibliche Tod) nicht ohne Aveiteres ein,
pflanzt Adam sich fort, und stirbt er erst, nachdem das
Geschlecht gesichert dasteht, so offenbart sich der Zerfall in
ihm — die Emanzipation des Fleisches vom Geiste — im Kampfe
zioischen beiden. Und auch diese veränderte Zuständlichkeit
Adams, die Konkupiszenz, ist vererblich.

6. Auf dieser ganzen durch die Sünde verschuldeten
Zuständlichkeit der Nachkommen Adams. die als Verlust der
ursprünglichen Gerechtigkeit bezeichnet werden kann, ruht das



— 80 —

Missfallen Gottes; und in dieser Gott missfälligen, Aveil

verschuldeten, Zuständigkeit besteht die Erbsünde.
7. Es ist aber nicht zu übersehen: dass, wie der Kampf

zwischen den Elementen der Menschennatur und die Sterblichkeit

dem Fleische nach, als modifizierte Zuständlichkeit, schon
die Erlösungsgnade zur Voraussetzung hat, so auch die Trennung

des Geistes A'on Gott (der ewige Tod) keine schlechtweg

durchgeführte, also auch die Erbschuld nicht in jeder Beziehung
eine schlechthinige ist. Denn da nur für ein mögliches Geschlecht
die Sünde und Strafe Adams zur Erbschuld, das mögliche
Geschlecht aber zum wirklichen nur durch, einen Gehorsam
wird, der dem Ungehorsam Adams das Gleichgewicht hält, so
hat das wirkliche Menschengeschlecht ebenso ein Erbverdienst
wie eine Erbschuld zu seiner Voraussetzung. Beide, Erbschulcl
und Erbverdienst, sind für jedes Individuum in der Gattung
vorhanden, vor und nach seiner persönlichen Entscheidung.
Der Logos, der gleich im Anfang das Erlösungswerk auf sich

genommen, erweist sich im Gewissen wirksam. Der Lebens-
verkehr Gottes mit dem Geiste ist also nicht scMechtweg
abgebrochen, sondern im Hinblick auf den Menschensohn in anderer
W'eise Avieder angeknüpft. Infolge hiervon kann, schon in
der alten Zeit, jeder Einzelne seinen Willen dem göttlichen
frei unterordnen, und kann auch aus dem Kampfe mit dem
Fleische siegreich hervorgehen. Aber darum bleibt doch die
Erbsünde und insofern das Missfallen Gottes auf ihm lasten,
denn wenn auch durch das Erbverdienst die Erbschuld
aufgehoben ist, so bleiben doch anderseits beide im Geschlechte
vorhanden, Aveil sie sich wechselseitig, gerade Avie die beiden
Stammväter, bedingen. In der Taufe des N. B. AAird der
durch die Genugtuung Christi verdiente hl. Geist über alles
Fleisch ausgegossen, ohne dass deshalb die Konkupiszenz
aufhörte ; aber Sünde ist sie als solche nicht mehr.

8. Mit besonderm Nachdruck weist Knoodt gegenüber
Clemens darauf hin, dass eine direkte Schwächimg und teilweise

Aufhebung seiner Freiheit durch seinen Ungehorsam gegen Gott
in Adam nicht kann bewirkt Avorden sein, a) Aveil er durch
diesen Akt sich in seiner Freiheit affirmierte und bekräftigte.
Kann aber der freie Akt des Ungehorsams unmittelbar kein
SchAvächungsakt der Freiheit gewesen sein, eben Aveil er eine
Bekräftigung der Freiheit Avar, so kann auch von den Nach-



— 81 —

kommen Adams eine an und für sich und ursprünglich
geschwächte Freiheit nicht präcliziert werden ; b) überdies ist die
Freiheit die wesentliche Qualität des Geistes, gehört zur Natur
desselben. Eine ursprüngliche oder angeborene Schwäche des

freien Willens lehren, würde daher nichts anderes heissen, als
eine Schwächung des Geistes selber, d. h. eine apriorische
Seinsminderung desselben behaupten; c) nun pflanzt sich ferner der
Geist nicht durch Zeugung fort, sondern Gott schafft den
Geist eines jeden Menschen und bewirkt die synthetische Einheit

desselben mit der Leiblichkeit. Mit obiger Behauptung
wäre daher zugleich gesagt, class Gott einen geschwächten Geist
dem Leibe der Nachkommen Adams einschaffe : cl) Aveiterhin
ist der Geist in seiner Gesetztheit aus nichts so wenig ein
a priori freitätiges als Avollendes, weil noch gar nicht seiner
selbst bewusstes, Wesen, sondern er wird beides erst im Akte
seiner Differenzierung, Avelche selber Avieder für ihren Eintritt
eine bestimmte Entwicklungsstufe des physischen Lebens des

Menschen voraussetzt. Er kann also auch an sich, das ist
vor allem Wollen, nicht AvillensA'erkelirt sein. Und da er für
jeden Menschen unmittelbar aus der Hand des Schöpfers
hervorgeht, so kann selbst auch in der primitiven unwillkürlichen
Willensäusserung, in die er auf Sollizitation eintritt, eine Abkehr
von Gott nicht ohne weiteres liegen ; e) eine solche primitiATe
und im Willen selbst gelegene Abkehr von Gott wird ferner
von der Empirie nicht bestätigt. Es setzt nämlich die Abkehr
des Mullens von Gott den Gedanken von Gott und dessen

Willen im Geiste voraus, Avährend dieser Gedanke nach Aus-
Aveis der Empirie in inseparabelem Zusammenhang mit dem

Ichgedanken sich einstellt. In dieser Art Verbindung aber liegt
so wenig eine Abkehr, dass der Geist vielmehr den ganzen
Inhalt seines SelbstbeAvusstseins, als innere Gesetzgebung, in
letzter Instanz auf Gott als Gesetzgeber beziehen muss. Darin
liegt zugleich für den freien Willen die Aufforderung, den
natürlichen Liebeszug des Geistes zu Gott auch praktisch zu
betätigen. In Übereinstimmung hiermit sagt auch der Apostel:
condelector legi secundum inferiorem hominem; und es ergibt
sich diese Wahrheit aus jener Verbindung des Gottes- und
SelbstbeAvusstseins; f) es befindet sich endlich der erbsündliche
Mensch primitiv nicht im Zustande gänzlicher Gottverlassenheit
oder blosser Natürlichkeit, so dass man auch hieraus die

Revne intern, de Théologie, Heft 61, 1908. 6



— 82 —

Willensverkehrtheit nicht ableiten kann. Dieser Zustand des
Menschen in puris naturalibus, ohne Gott, ohne Gnade, ist
nichts als eine Fiktion. Dieser Zustand ist in der Menschheit
nie wirklich, so wenig bei den Nachkommen Adams als bei diesem
selber vor der Sünde, denn hier war durch den Willen und
die Kraft Gottes das Seelische dem Geiste untergeordnet, der
Geist aber Gott in unwillkürlicher Hingezogenheit zu ihm,
während dort der Mensch nicht ausserhalb der Erlösungsgnade
steht, ja ohne diese gar nicht existieren würde. Damit ist der
primitive Zustand der Nachkommen Adams schon vermittelt
durch den Eintritt des neuen Adam ins Geschlecht, also durch
die Erlösungsgnade; und es ist dieser Zustand kein anderer,
als der des Kampfes zwischen Geist und Psyche. Dieses Gott
missfällige Verhältnis zwischen Geist und Natur im Menschen
ist vorhanden vor allem Freiheitsgebrauch im Träger jenes
Zustandes, nicht aber die Verkehrtheit der Willensfreiheit
an sich.

Bei der Erklärung des Wesens der Erbsünde darf, da die
Sünde als Schuld ein Verhältnisbegriff ist, das Verhältnis des
Geistes nach oben und nach unten, zu Gott und zur Physis,
nicht übersehen werden.

Demnach kann, ja muss, eine Schwäche und Abkehr des

geistigen Willens der Nachkommen Adams daraus gefolgert
werden, dass derselbe 1. nicht mehr auf gleiche Weise in Gott
gefestigt ist, als es Adams Wille durch die ursprüngliche
heiligmachende Gnade war ; und dass er 2. durch den emanzipierten
Willen des Fleisches angereizt und gar leicht verführt wird,
sein Gesetz der Freiheit zu missachten und in freiem
Entschlüsse den Willen Gottes zu übertreten.

Hiernach ist der Wille des Geistes der Nachkommen nicht
in und aus sich selber ven Gott abgekehrt und schwach, wohl
aber wird er in und wegen der durch Adams Schuld
veränderten Relationen Gottes und der Physis zu ihm sollizitiert
zu solcher Verkehrtheit und Schwachheit.

Somit leugnet Günther nicht, sondern behauptet ausdrücklich

die Verkehrtheit des Willens. Sie rührt daher, dass der
kreatürliche Geist sich von vornherein nicht in den ursprünglich

Aen Gott gesetzten und gewollten, sondern in veränderten
Relationen befindet. Diese verkehrte Stellung ist von
unausbleiblichem Einfluss auf den Willen, der eben darum ein ver-



kehrter und geschwächter zu nennen ist. An sich aber, d. h.

abgesehen von dem veränderten Verhältnisse zur Physis und
zu Gott, ist die Freiheit vor allem Missbrauche derselben seitens
ihrer Träger so unverletzt als der Geist selber: sie ist
Wahlfreiheit. Zugleich ist aber nicht zu übersehen, dass jene Reinheit

der Wahl zwischen Gutem und Bösem, wie Adam sich
derselben deshalb erfreute, Aveil alle Beziehungen seines Geistes
der ewigen Idee vom Menschen als Synthese, wonach der Wille
des Fleisches dem Willen des Geistes, dieser aber dem Willen
Gottes untergeordnet war, entsprachen — in den Nachkommen
nicht mehr vorhanden ist. Und zwar deshalb nicht mehr
vorhanden ist, weil jene Beziehungen nicht mehr der ewigen Idee
Gottes von der vollkommen durchgeführten Synthesis
entsprechen. Darum beanstandet Knoodt mit Günther nicht, diesen
Verlust der ursprünglichen Reinheit des freien Wahlaktes als
eine Verschlimmerung und Schwächung der Freiheit
anzuerkennen.

V. Im zAveiten Briefe des ZAveiten Bandes behandelt Knoodt
insbesondere die Satisfctktionstheorie. Zunächst stellt er des

Gegners VorAVurf, Günther sei in offenem Widerspruch zur
Kirchenlehre nachzuweisen bemüht, class die Genugtuung im
ErlösungSAAerke lediglich vom Menschensohne, nicht vom
Gottmenschen, geleistet worden, dahin richtig, dass nach Günthers
Lehre nur der Gottmensch, Christus als Gott und Mensch, die
Genugtuung für die Menschheit habe leisten können. Sodann
legt er Günthers Lehre Aen der Genugtuung im Zusammenhang

dar.

In Beziehung auf das Erlösungswerk ist es zunächst
Aufgabe der spekulativen Theologie, die ewige Idee Gottes von
der Kreatur und besonders jenes Moment in dieser Idee
aufzusuchen, wodurch ihm (Gott) eine Erlösung des gefallenen
Menschen ermöglicht ist. Denn Gott musste aufhören, seine eigene
Idee vom Nichtich zu respektieren, musste also mit sich selbst
in Widerspruch treten, wenn er seine Kreatur im Widerspruch
mit ihrer Idee behandeln Avollte. Demgemäss hat der spekulative

Theologe sein Augenmerk nicht bloss auf Gott und Gottes

Allmacht, sondern auch auf das, was der Allmächtige schöpferisch

gesetzt, auf die Weltgesetze, und insbesondere auf das
Gesetz der menschlichen Persönlichkeit, zu richten.



_ 84 —

Beachtet man dieses Gesetz, so zeigt sich sogleich eine
Verschiedenheit zwischen dem reinen Geisterreiche und der Menschheit.

Ja, diese Verschiedenheit ist derartig, dass in ihr gerade
die Erlösbarkeit der letzteren und die Unerlösbarkeit des ersteren
begründet erscheint.

Es steht nämlich das Geisterreich als ein gegebenes und
fertiges Ganzes in der Totalität Aen persönlichen Substanzen
dem Naturreiche als einem werdenden Ganzen Aen zahllosen
Individuen aus einer und derselben Substanz gegenüber. Eine
Entwicklung des Geister reiches mittelst Zeugungsprozesses
widerspricht der Idee des Geistes als selbstbewusster und freier
Kreatur. In der Menschheit aber, als der Synthese von beiden
Reichen des Alls, ist es anders. In ihr ist Entwicklung mittelst
Zeugung infolge ihres Anteils am Naturleben. In ihr ist keine

Entwicklung mittelst Zeugung, insofern der Geist zum Geiste in
keinem Geschlechtsverkehr steht.

Dieser Umstand bringt in das Schicksal der Geister- und
der Mcnschenwelt eine ungeheuere Verschiedenheit. Beiden
gemein ist die Feuerprobe der Freiheit mittels Entscheidung durch
Wahl. Ist nun im Geisterreiche einmal das Los geworfen, so

bleibt es, wie es gefallen, und der Akt in der Zeit Avird zum
Markstein in der Ewigkeit. WTo nämlich kein Geschlecht, da ist
keine Gattung, wo keine Gattung, da ist keine Geschichte in
ihren Zeiten, sind keine Zeiten in der Geschichte, folglich auch
keine Wechselwirkung zwischen den Zeiten und ihren Repräsentanten

— kurz: keine Erlösung, Aveil so wenig eine Erbschuld
als ein Erbverdienst möglich ist. weil sich dort nichts vererben

lässt, avo keine Zeugung ist. Es gibt daher im Geisterreiche
wohl eine Krisis. die aus anfänglicher Unentschlossenheit zur
Entscheidung führen muss. Ist aber diese einmal eingetreten,
so wird die Erschliessung durch den innern Entschluss zugleich
zum Beschluss ihrer Geschichte ohne Hoffnung einer Erlösung.
Der Mensch dagegen ist nicht nur Geistes-, sondern auch Naturwesen

und Synthese dieser beiden Wesenheiten. Als geistiges
Wesen aufgefasst, kann er nur sich verdienen, nur sich
verschulden. Als Naturwesen steht jedes einzelne Individuum unter
dem Schicksale des Ganzen, dem es angehört, unter dem
Schicksale seiner Gattung, cl. h. es findet eine Reziprozität
(Reversibilität des Verdienstes und Substitution der Schuld) statt
zwischen den Teilen und dem Ganzen infolge der Solidarität,



— 85 —

die aus der Gattungseinheit sich ergibt. Als Synthese endlich
ist der Mensch nicht denkbar ohne Wechselaustausch zwischen
den Eigentümlichkeiten einer jeden seiner beiden Wesenheiten.

Infolge dieser communicatio idiomatum kann, was bloss geistig
unmöglich ist, durch das Gesetz des Naturlebens, und was bloss

natürlich unmöglich ist, durch das Gesetz des Geisteslebens in
der Menschheit bewirkt werden. Es kann eine persönliche
Schuld und Strafe des Stammvaters zugleich auf seine
Nachkommen sich vererben ; und es kann ein zweiter Stammvater
Schuld und Strafe des Geschlechtes, in welches und für
welches er durch Gottes Kraft eintritt, auf sich nehmen und tilgen:
Es kann sein persönliches Verdienst zugleich Gattungsverdienst
Averden.

Kurz : In der Menschheit liessen sich Schuld und Verdienst
als Qualität der Persönlichkeit vererben, solange die Persönlichkeit

des Geistes am Geschlechtsleben der Natur partizipiert. Kraft
der Idee, die Gott von der Menschheit als Synthese ven Geistesleben

und Gattungsleben hat, erkennt er also den einzelnen
Menschen nur im Ganzen seiner Gattung, und die Gattung auch
im Einzelnen, besonders wenn dieser der Repräsentant der
Gattung sein kann, wie solches der Fall ist im Urmenschen als
Vater des ganzen Geschlechts. Kraft jener Idee kann es ferner
einen doppelten Repräsentanten geben. Ein Sohn des ersten Adam
dem Fleische nach kann Vater des ersten Adam und seiner
Nachkommen dem Geiste nach werden, und so der Vater des

Menschengeschlechts zum Sohn des zweiten Adam.
In dieser Beschaffenheit der Menschheit, als lebendiger

Synthese der antithetischen Weltfaktoren, ist aber nur die

Möglichkeit, der Erlösung (restitutio in integrum), und zwar diese

Möglichkeit nur von einer Seite, nämlich Aen Seite der ewigen
Idee Gottes von der Menschheit gegeben.

Die andere Seite dieser Möglichkeit fällt in den Ratschluss
Gottes, und da müssen wir sagen, dass der allmächtige Gott
will, Avas er ohne Verletzung seiner Heiligkeit oder der Reinheit
seiner Liebe kann, sobald es sich um die Erreichung der eAvig

gewollten Endabsicht seines SchöpfungSAverkes handelt. Seine
Liebe avüI sich über den gefallenen Menschen erbarmen, d. h.

mit den Armen der Huld ihn Avieder umfangen, indem sie das

trennende Hindernis zwischen sich und der Menschheit, die
Schuld, entfernt. Das kann sie aber, ihrer eigenen Idee vom



— 86 —

Menschen gemäss, nicht ohne Genugtuung, d. h. ohne ein jene
Schuld aufhebendes Verdienst, welches selber nicht ausserhalb
des Menschengeschlechts und nicht mit Umgehung des Menschen
vollbracht werden kann ; denn eine freie Schuld kann nur von
einem freien Verdienste in einem und demselben organischen
Ganzen aus diesem Ganzen gehoben werden.

Darum ist ewig im Ratschlüsse Gottes festgestellt, dass für
den Fall der Sünde Adams eine Person in der Gottheit, und
ZAvar diejenige, durch welche die Welt geschaffen worden,
Mensch werde. Der göttliche Logos übernimmt die Erlösung
der gefallenen Menschheit; denn nur er kann a) die Erlösung
dadurch einleiten, dass er den Menschen über dem Tode im
Leben erhält, damit er in ein Geschlecht sich ausbreite ; nur er
kann b) den abgebrochenen Lebensverkehr zwischen Gott und
der Menschheit in anderer Weise, als es im Paradiese der Fall
war, im Gewissen nämlich, wieder anknüpfen, und diesen Lebens-
verkehr fort- und durchführen, und zwar nicht bloss als JehoA'ah
der Juden, sondern unter mannigfachen Formen auch im
religiösen Leben der Heiden. Aber er kann von Anfang an dieser
unser Erlöser, die Verheissung der Juden und die Erwartung
der Heiden, nur sein im Hinblicke auf seine hypostatische
Vereinigung mit dem Menschensohne. Und es vollbringt daher der
Logos in der Fülle der Zeiten als Menschensohn, d. h. in
persönlicher Vereinigung mit dem neuen Adam, unsere Erlösung.

So besteht denn nach Günther und Knoodt der Hauptmissgriff

der Scholastik bei ihrem Versuche, das kirchliche Dogma
von der Genugtuung durch einen Gottmenschen spekulativ zu
erhärten, darin, dass sie das kreatürliche Element in Christo
(das nicht bloss ein leidensfähiger Leib, sondern auch ein wahlfreier

Geist, sowie beider Synthesis ist) und dessen Relation zum
Gesamtorganismus der Menschheit nicht gründlich beachtete, und
ihren Blick zu ausschliesslich auf das göttliche Element heftete.
Eben darum bestand ihre spekulative Aufgabe darin, den Anteil
des Menschensohnes an der Erlösungstat eben so allseitig zu
erheben, als der Anteil des Gottessohnes schon erhoben war;
und wenn letzterem auf Kosten des ersteren von der alten
Schule zu viel gegeben worden, jedem das Seine zu vindizieren.

Zusammenfassen lässt sich die Güntherseihe Anschauung in
folgende Sätze : I) Xoyoç oàçÇ syévsro, das ist die Fülle der
Zeiten. Darum ist der Logos vom Beginn der Sünde an schon



— 87 —

das Licht, das da erleuchtet jeden, der in die Welt eintritt.
Darum tritt er als das Licht und das Leben immer mehr ins
Geschlecht hinein und glänzt als der Morgenstern aus der
Geschichte desselben hervor. „Das Wort ist Fleisch geAvorden"
dies ist der Kern und das Zentrum unserer Erlösung — nach der
Lehre des Apostels Johannes und auch nach Günthers Anschauung.

Und das der Zeit nach Frühere: „Im Logos Avar das Leben,
und das Leben war das Licht der Menschen ; er Avar das wrahre

Licht, das jeden Menschen erleuchtet, der in die W7elt kommt;
so viele ihn aufnahmen, denen gab er die Macht, Kinder Gottes
zu werden" — ist in Wrahrheit das durch die Fülle der Zeiten,
durch die in Gottes Ratschluss liegende Menschwerdung des

Logos Bedingte — so nach Johannes, so auch nach Günther.
Zur Wirklichkeit wird also die durch die Idee der Menschheit

und Gottes Relation zu ihr mögliche Erlösung durch die Tat
des Gottmenschen Christus Jesus. Es beginnt die Venvirklichung
jener Möglichkeit vom Augenblicke des Sündenfalles an, schreitet
durch die Zeiten der Menschengeschichte herab ihrer Erfüllung
zu und wird endlich vollbracht am Kreuze. Dann beginnt die

Ausbreitung der im hl. Geiste gegründeten neuen Kirche, das
Wachstum des in das Erdreich der Menschheit gelegten
himmlischen Senfkorns zum weltüberschattenden Baume.

VI. Im letzten Briefe des zweiten Bandes wird die Lehre
von der Person Christi, des Gottmenschen, behandelt. Der
Hauptvorwurf des Dr. Clemens Avar in der Behauptung
enthalten, die Günthersche Lehre sei nicht neu, sondern nur eine
Erneuerung des alten Nestorianismus. Im ersten Teile gibt daher
Knoodt einen ausführlichen Abriss der Lehre seines Meisters
über die Person Christi, im zweiten Teile vergleicht er diese
Lehre mit der Kirchenlehre, im dritten Teile geht er auf das
Verständnis der Väter und Theologen über die Person Christi
ein und zeigt, dass Günther in der Tat ein bedeutendes neues
Moment für das Avissenschaftliche Verständnis der Person so-
Avohl des Menschen als des Gottmenschen aufgefunden habe.

An dieser Stelle müssen AAir uns auf eine dürftige Skizze
der Güntherschen Spekulation beschränken.

1. Es ist ein in der Theologie feststehender Satz: Sicut
anima rationalis et caro unus est homo, ita Deus et homo
unus est Christus (Symb. Ath.). Zur genauen Bestimmung der
Einen Persönlichkeit des Gottmenschen ist es daher notwendig,



ins Auge zu fassen, Avie die Eine Persönlichkeit der zwei
Naturen des Menschen beschaffen sei. ZAvei qualitativ verschiedene
Realprinzipien können in ihrer Verbindung nicht zu Einem
Realprinzip, zwei wesentlich verschiedene Naturen nicht zu
Einer Natur, die Natursubstanz kann nicht Geistsubstanz, diese
nicht jene, beide können auch nicht Eine gemeinschaftliche
dritte Substanz werden. Das Wissen um beider Einheit kann
daher auch nicht ein Wissen um die reale Einheit beider Averden.
Die Einheit selber kann also nur eine formale, d. h. eine Lebens-

einheit, eine Einheit der Erscheinungen sein. Aber wie?
Ist der Mensch seiner Idee nach Vereinwesen qualitativ

verschiedener Prinzipien, so sind letztere zu einer organischen
Union a priori bestimmt, d. h. der Geist des Menschen ist
spezifisch für die Vereinigung mit der Physis geschaffen, und die
menschliche Physis speziell für die Lebensgemeinschaft mit dem
Geiste organisiert; so dass beide nur für und mit einander
dasein und in Wechselbestimmtheit durch einander ihre
Lebensentfaltungen vornehmen können, Avelchen daher auch der Stempel
der Gemeinschaft unter der Form der Einheit aufgedrückt sein
muss. Das aber kann ebensowenig sagen Avollen, class wesentliche

Formen der Leiblichkeit wegfallen, als es heissen kann,
dass der Geist irgend eine seiner Qualitäten und deren
Offenbarungen verliere; denn in beiden Fällen Avurde dei' Mensch
aufhören, das Vereimvesen von Geist und Natur zu sein. Es
kann nur heissen: class eine gegenseitige Teilnahme an den
beiderseitigen Lebensformen stattfindet.

Diese Avechselseitige Durchdringung, dieser gegenseitige
Austausch, diese communicatio idiomatum ist aber nicht selber
die Einheit der Person des Menschen in der ZAveiheit seiner
Naturen, sondern die Folge davon. Was ist nun diese
Personeinheit/ Sie ist eine Relation ZAvischen den verbundenen
Substanzen, denn letztere können, als wesentlich verschieden, nur
in Relation zu einander gesetzt sein. Es sind die beiden
Substanzen in eine solche Beziehung (Verhältnis, Relation) zu
einander gesetzt, class das physische Individuum mit seinem
sinnlichen Fühlen und Denken, diese natürliche (also uneigentlichej
Person, nicht in Abgeschlossenheit für sich besteht, sondern in
Aufgeschlossenheit gegen und für den Geist, der in dasselbe

eindringt und es bestimmend in Besitz nimmt, so dass es in der
geistigen (also, im Vergleiche zur natürlichen Individualität,
eigentlichen) Person zu ruhen kommt; während umgekehrt



— 89 —

auch der Geist nicht unbestimmt durch das Gesetz der
Leiblichkeit sich entfalten kann. Das ist die wahrhafte Einheit der

Hypostasen, die wahrhafte hypostatische Union, insofern als Hypostasen

(Substanzen, Realprinzipien) in solche Beziehung zu
einander treten, dass sie ein organisches Ganzes bilden, in
Avelchem (ohne Vereinerleiung der Substanzen) der Geist sich
als Träger des natürlichen Faktors erweist.

Aus dieser Substanzenrelation ergibt sich somit noch eine
andere Relation, nämlich der Lebensfunktionen oder Erscheinungen

der verbundenen Substanzen. In dieser andern Relation

kommt die Unzertrennlichkeit der für einander gesetzten
Substanzen zur Offenbarung. Die verschiedenen Funktionen
gehen zwar je ven Einer Substanz aus, aber nicht ohne
Einschlag (mittelst Ein- und Rückwirkung) der anderen verbundenen.

Beide Substanzen führen also ein einheitliches, weil
wechselseitig bestimmtes, Leben. Es ist dieses ein Leben mit,
neben, für, zu und in einander, und nicht ohne und ausser
einander, ein icahres, innerliches Vereinleben der neben einander
gesetzten Substanzen. Und das ist (Aveil die Selbstbezeugungen
die Form des Prinzips sind) die Form-Einheit oder die formale
Einheit von Geist und Natur im Menschen, die Eine Person
des Menschen, cl. h. die Eine (formale) Persönlichkeit der beiden
Substanzen, vermöge Avelcher jede beAvusste und freie menschliche

Betätigung eine geistig-seelische ist.

Kurz, auf dem Standpunkt des Dualismus muss gesagt
werden: Die Synthese der Hypostasen (Geist und Natur) offenbart
sich in einer Einheit der Person, Avelche eine rein formale und
kommunikative ist. In dem wechselseitigen Austausch und in
der Avechselseitigen Bestimmung aber der zur Erscheinung
kommenden Eigentümlichkeiten der beiden Naturen offenbart
sich jene Lebens- oder formale Einheit, Avelcher der Geist als das

hegemonische Prinzip das Siegel seiner Persönlichkeit aufdrückt.
2. Wie nun Geist und Natur Ein Mensch, so Gott und

Mensch der Eine Christus. Wesentlich anders als die des
Menschen darf daher auch die persönliche Einheit Christi nicht
aufgefasst Averden. Es handelt sich ja hier wie dort um eine
Union verschiedener Wesenheiten, deren jede in ihrer
Vollkommenheit für sich nicht anders als persönlich gedacht Averden
kann. Dass aber Jesus vellkommener Mensch sei, ist Off'en-

barungslehre. und class der vollkommene Mensch nicht ohne
die Form der Persönlichkeit gedacht werden könne, ist eine



— 90 —

anthropologische Tatsache. Überdies muss Christus als der
Ideal- und Exemplar-'Slensch alle, also auch diese höchste
Vollkommenheit der menschlichen Natur in sich vereinigen. Der
Mensch Jesus ist ja ven den andern Menschen nur darin
verschieden, dass er, der Sohn der Jungfrau, ohne Sünde ist, und
darin, dass er veni Momente seiner Existenz an in ein solches
Verhältnis zum Logos gesetzt ist, und daher auch im Leben
ein solches Verhalten zum Logos betätigt, wie kein anderer
Mensch. In allem übrigen ist er den Brüdern gleich. Jenes
Verhältnis aber ist das der hypostatischen und organischen
Ineinssetzung mit dem Logos. In dieser innigsten aller
denkbaren Verbindungen von verschiedenen Wesenheiten, in dieser

Substanzensynthese müssen die Substanzen ohne Aufhebung
ihrer Qualitäten unverändert fortbestehen, sonst fände keine
Synthesis statt, sondern Synkretismus. Worin also nur kann
die Ineinssetzung beider Naturen zur Offenbarung kommen?
Nur in einer solchen Relation, die als die innigste von allen
denkbaren Relationen mit der persönlichen Einheit zusammenfällt.

Nun ist ferner nicht zu übersehen, dass, Avährend der
Gottessohn ewig A'ollendete Person ist, der mit ihm geeinte
Menschensohn a priori nicht vollends entwickelt dasteht (Avas

zu lehren Nestorianimus Aväre), sondern nur allmählich und unter
fremder Beihülfe seiner Vollendung entgegenschreiten kann.
Ausser der goAVöhlichen erfreut er sich aber auch einer
ausserordentlichen Beihülfe, nämlich desjenigen, Avomit er vereinigt
ist. Wegen dieser in der Logosunion begründeten Einwirkungen
Avird zwar seine Lebensentfaltung eine ganz besondere sein,
aber immerhin doch eine menschliche, d. h. nach dem
Grundgesetze der menschlichen Natur verlaufende. Dieses Grundgesetz
verlangt eine gewisse körperlich-psychische Reife, ehe dasSelbst-
beAvusstsein des Geistes (und zwar unter der gewöhnlichen
Bedingung der Einwirkung anderer selbstbewusster Menschen) sich
einstellen kann. Erst mit dem Eintritt des Jesuskindleins ins
Selbstbewusstsein war das Mittel A'orhanden zum Wissen um
das mit ihm verbundene absolute Prinzip, und zwar infolge einer
EiiiAvirkung des letztern. Sobald daher das Selbstbewusstsein
des Menschensolmes sich einstellt, stellt sich auch das Wissen um
seine Union mit dem Gottessohne ein, und letzteres Wissen kann
ihm so wenig als ersteres je abhanden kommen. Mit jenem
doppelten Wissen ist aber die menschliche Entwicklung noch
nicht auf ihrem Höhepunkte angelangt. Einerseits schreibt die



-- 91 —

Offenbarung dem Menschen Jesus als solchem P'reiheit des Willens
zu, und zwar nicht bloss als Qualität des Geistes, sondern
auch als Betätigung dieser Qualität oder als Freitätigkeit;
und anderseits setzt die Anthropologie das primitive
Selbstbewusstsein, als quantitatives Wissen, nur als die Vorstufe des

qualitativen Wissens, des Wissens um die Qualität des geistigen
Prinzips oder um die Wahlfreiheit an. Die Aveitere Entwicklung
des Menschensohnes wird daher darin bestehen, dass er zur
wahlfreien Betätigung, zur ethischen Freitätigkeit, zu verdienstlichen

Handlungen und damit zum Wissen um die Freiheit als
Qualität seines Geistes kommt. Und erst dieses qualitative
Selbstbewusstsein befähigt den Menschensohn zum Wissen um
die ganz andere, absolute, nicht wahlfreie, Qualität des mit ihm
geeinten Gottessohnes.

Mit der wahlfreien Betätigung ist aber auch die Persönlichkeit

eines Wesens ohne weiteres gegeben. Die geistige
Persönlichkeit fällt mit seinem ethischen Handeln zusammen,
und gerade in Union mit dem Gottessohne lag es dem Menschensohne

ob, angeregt durch jenen, ven sich aus in den Willen jenes
einzugehen und so den Willen Gottes in allem zu dem seinigen
zu machen.

In der hypostatischen Verbindung also mit der Gottheit
verlief die Entwicklung des Menschensohnes ZAvar um so rascher,
reiner und vollkommener; aber ausbleiben kounte auch die
höchste Blütenkrone dieser Entwicklung, die Persönlichkeit,
nicht. Diese menschliche Persönlichkeit verhindert die
persönliche Einheit mit der Gottheit nicht, denn es weiss ja der
Menschensohn, von dem Augenblicke des Sichwissens an.
ununterbrochen sich mit dem Logos zu einem organischen Ganzen
verbunden, und bezieht all sein Wissen und Wollen auch auf
den Logos; an ihn gibt er sich hin, aus ihm nimmt er sich
zurück. Und hinAviederum nimmt der Logos ihn, ohne
Vernichtung seines (des Menschensolmes) persönlichen und somit
verdienstlichen Gehorsams, ganz in sich auf; und nun ist jene
communicatio idiouiatum Aerhanden, die eine immer
durchgreifendere Verklärung des Menschensohnes, ohne Verwandlung

seiner Natur, zur Folge hat.
In dem Wissen um die reale Verbundenheit und

formale Einheit des Gottes- und Meuschensohnes ist die eine

Person des Gottmenschen gegeben. Das Selbstbewusstsein des
Gottessohnes geht seiner Form nach in das Selbstbewusstsein



— 92 —

des Menschensohnes über, um Ichgedanke desselben zu werden ;
und so wird das formale Bewusstsein der kreatürlichen
aufgenommen in das formale BeAvusstsein der göttlichen Person,
unter einem Exponenten, nämlich der Ichheit.

Gegeben ist damit eine solche Relation der menschlichen
Persönlichkeit auf die göttliche Person, Avodurch negiert ist,
dass die menschliche Natur bloss sich zu eigen gehöre, und also
affirmiert ist, dass sie der Person des Logos zu eigen gehört.
Deshalb lässt sich streng genommen die Einheit der Person
im historischen Christus nur von Logos in ihm aussagen. Das
heisst aber doch nicht: die menschliche Natur verliert ihre
Persönlichkeit an die Person des Logos: das kann sie nicht,
ohne aufzuhören, uns „in allem, die Sünde ausgenommen,
gleich" zu sein ; sondern sie ist kein Abgeschlossenes in sich,
sondern aufgeschlossen für den Logos, bezogen auf ihn, frei
sich bestimmen lassend durch ihn. Darum verbleibt die menschliche

Natur Christi nicht bei dem Beziehen ihrer Erscheinungen
auf sich, als das kreatürliche, synthetische Prinzip derselben,
sondern bezieht auch letzteres mitsamt seinen Erscheinungen,
als diesem persönlich zu eigen gehörig, auf den Logos, in
Avelchem sie ihren absoluten Träger und ihre absolute Lebensform

findet und festhält.
3. Es lehrt also Günther die Einheit der Person Christi,

die aber in ihrer Formalität die Persönlichkeit wie der
göttlichen, so auch der menschlichen Natur zu ihrer notwendigen
Voraussetzung hat; denn anders könnte Christus nicht zugleich
vollkommener Gott und vollkommener Mensch sein. Folge von
dieser Einheit der Person ist die communicatio idiomatum beider
Naturen. Und wie jene persönliche Einheit einen stufenweisen
Fortschritt ven seiten der Menschheit erlebte, indem sie beim
Erwachen des Selbstbewusstseins in Beziehung auf das
qualitative Wissen noch nicht so vollkommen sein konnte, als infolge
der späteren wahlfreien Akte ; so musste auch diese communicatio

idiomatum eine allmählich fortschreitende sein, sowohl

wegen der zeitlichen EntAvicklung der menschlichen Natur, als

wegen der in demselben Masse zunehmenden Offenbarung der
göttlichen.

Ja selbst ein Wechsel in der Vorherrschaft des einen
Lebens vor dem andern, also wechselnde Zustände des
göttlichen und menschlichen Wissens und Wollens, werden, nach
der Analogie der Synthese von Geist und Natur im Menschen;



— 93 —

auch in der gottmenschlichen Synthese sich einstellen, ohne
dass aber dieser Wechsel anders, als nach dem Willen des

Gottessohnes, sich einstellen konnte.
Warum aber legen Günther und seine Schüler so viel

Gewicht auf den Satz, class in der einen Person Christi die
menschliche Natur für sich als eine persönliche festzuhalten,
class also jene eine Person als eine nur formale, als
innerlichste organische Relation, zu denken sei Weil die
Vollkommenheit der menschlichen Natur Christi nicht festgehalten
werden kann, wenn ihr als solcher die Persönlichkeit
abgesprochen wird. Wenn man die Menschheit in Christus als eine
an und für sich unpersönliche ansetzt, indem man ihr die
Persönlichkeit unmittelbar und ausschliesslich in der Person des

Logos anweist, so degradiert man sie zu einer unselbständigen
Sache. Der kreatürliche Geist in Christo ist dann entgeistet,
d. h. seines eigentümlichen Wesens beraubt. Wahrer
vollkommener Mensch ist dann der Logos nicht geworden ; unser
Erlöser ist er dann so Avenig mehr, als unser Vorbild.

Wer als Dualist mit Günther Avie den Geist, so auch die
Natur, als Lebensprinzip, und somit als in allen ihren Gliedern
lebendig auffasst, und konsequent in der menschlichen Synthesis
zwei unverkümmerte Lebensprinzipien sieh zur Einheit der
Person verbinden lässt, der muss auch in der höchsten
Synthesis, einer göttlichen Person mit dem Menschen, den letztern
zur Fülle seines Lebens, somit zur Persönlichkeit kommen lassen,
ohne ihm aber eine in sich abschliessende, getrennte Persönlichkeit

zusprechen zu können, Aveil dieselbe, als dem Logos
gehörig, ihren Abschluss und absoluten Träger nur in der
göttlichen Person finden kann.

Und Avie der Dualismus, so verlangt der mit demselben
gegebene Kreatianismus, als Lehre ven der durchweg geschöpflichen

Natur des Menschen, dass keine Avesentliche Form
derselben Aen der unerschaffenen göttlichen Natur aufgehoben
werde. Denn die Möglichkeit einer solchen Aufhebung Avurde
ein Verhältnis zwischen Gott und Mensch voraussetzen, Avie es
ZAvischen den niedrigem und höhern Formen des Naturlebens
besteht, also das Verhältnis der Emanation und nicht der
Kreation. Dr. MENN.


	Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als Schrifsteller : 1811-1889 [Fortsetzung]

