
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Le traité de l'eucharistie de Pellisson

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


59 —

LE TRAITE DE L'EUCHARISTIE
DE PELLISSON.

Si je parle ici de ce Traité, que son auteur a laissé en
manuscrit et qui a été publié en 1694 par un de ses parents,
De Faure Ferries '), c'est, d'abord, parce que Pellisson a joué
un certain rôle dans les discussions entre les catholiques et les
protestants2), et, ensuite, parce que ce Traité a été approuvé
par sept évêques, y compris Bossuet, et par M. Pirot. Ce
dernier l'a même loué en ces termes : « Les preuves du dogme
catholique y sont mises dans un si grand jour, poussées aAœc

tant de force, soutenues d'instances si pressantes, rangées dans
un si bel ordre et réduites par une méthode si efficace, et le
tour nouveau qu'il y donne pour les insinuer est si pénétrant
qu'il faut vouloir opiniâtrement combattre la vérité connue,
pour ne pas se rendre à des raisonnements si clairs et aussi
bien établis, expliqués d'une manière également agréable et
solide. »

On verra, par l'analyse sommaire qui va être faite, combien

Pirot était facile à satisfaire et combien peu sérieuse
était la critique thèologique à cette époque. Je suivrrai l'auteur
page par page.

Section Ire. L'auteur distingue trois parties : la première
traite de la « ATraisemblance, possibilité ou impossibilité des

opinions différentes»; la seconde, de l'Ecriture sainte; la
troisième, des Pères. — On voit, par cette distribution, le défaut
de méthode de l'auteur. La première chose à faire était d'établir

ce que l'instituteur de l'Eucharistie, le Christ, a enseigné

') Paris, chez Anisson, in-16, 358 p.
J) Sur la conversion et le rôle de Pellisson, voir le récit de M. Desdevises du

Dezert, dans la «Revue des cours», 22 mars 1906, p. 85.



— 60 —

sur l'Eucharistie, de citer ses propres paroles, et aussi celles
des apôtres. La seconde était de rapporter les textes des Pères
et de constater en quoi ils ont été unanimes et en quoi ils
ont différé. La troisième, d'exposer les différentes opinions qui
ont été émises ensuite sur ces matières, et, si l'auteur le voulait,

de les discuter. De la sorte, on aurait connu tout d'abord
la doctrine du Christ et des apôtres, la seule qui importe au

point de vue dogmatique; l'enseignement unanime des Pères
aurait montré en quel sens l'Eglise a compris la doctrine du
Christ et des apôtres; leurs divergences, s'il y en a eu, auraient
indiqué les opinions qui ont eu libre cours dans l'ancienne
Eglise. Quant aux explications plus récentes qui ont été
données par quelques théologiens, il aurait suffi de les exposer
clairement pour que l'on eût vu en quoi elles attaquent le Arrai

dogme et en quoi elles ne l'attaquent pas.
Au lieu de suivre cet ordre, l'auteur, qui n'avait pas l'idée

du critérium catholique, s'est jeté tout d'abord dans une question

très compliquée et nullement essentielle. Il a lâché la proie
pour l'ombre. Il a compromis sa thèse, en soulevant en
premier lieu des points très obscurs qui ne pouvaient que faire
dévier la question et détourner les esprits du point essentiel.
Il s'agit bien, en vérité, de savoir avant tout ce que pensent
Rome, ou Luther, ou Zwingli, ou Calvin! Non, certes. Mais il
s'agit, aArant tout, de savoir ce que le Christ lui-même nous a

enseigné et ce que ses apôtres nous ont répété après lui; il
s'agit, en premier lieu, de connaître ses paroles mêmes, telles
qu'elles nous ont été conservées. Il est probable qu'elles ont
par elles-mêmes un sens suffisamment clair pour nous instruire
de la foi que nous devons avoir et de la doctrine que nous
devons professer. S'il y a des interprétations différentes de

cette doctrine, nous les examinerons ensuite; mais, en premier
lieu, de grâce, qu'on nous mette en présence du Maître et
qu'on nous cite ses propres enseignements. Les confusions des
hommes pourront venir après, si tant est qu'on y attache de

l'importance; mais le premier deA'oir d'un vrai chrétien n'est-il
pas de constater, de fait, ce que le Christ a enseigné sur
le point en question, et non pas de discuter à perte de A?ue si
telle opinion est possible, ou impossible ou vraisemblable?
Donc mauA^aise position de la question, effacement de ses
éléments essentiels, porte grande ouverte à l'arbitraire.



— 61 —

Sur la question de la « vraisemblance, possibilité ou
impossibilité >, l'auteur commence par poser le prétendu principe
suivant : « Un vraisemblable ordinaire en cette matière n'est
point vraisemblable ; il faut chercher un vraisemblable merveilleux»

(p. 3). Pourquoi? Pellisson ne le dit pas. Il affirme; c'est
tout. L'assertion cependant est assez grave pour devoir être
prouvée. Par le mot «merveilleux», on semble insinuer que le
vraisemblable que l'on va adopter n'en sera pas un, et qu'on
va sortir de la logique ordinaire, comme si le christianisme
avait besoin de violer les règles de la logique ordinaire et

comme si le surnaturel était le merveilleux!
Et sans prouver l'exactitude de son point de départ, P.

affirme que le « merveilleux de Calvin est véritablement impossible,

et en tout cas sans comparaison plus difficile à

comprendre et à croire que celui de l'Eglise». Cette affirmation
est d'autant plus imprudente que P. n'a encore fait connaître
ni le merveilleux de Calvin, ni celui de l'Eglise. C'est donc
s'engager dans un labyrinthe où les dénégations des adversaires

l'arrêteront à chaque pas. Quelle étrange méthode
P. 4-5, P. remarque toutefois avec beaucoup de raison

que «dans le langage humain les circonstances des choses
déterminent le sens des paroles». Malheureusement il a glissé
sur cette excellente règle d'interprétation sans l'appliquer. S'il
l'eût appliquée aux paroles : « Ceci est mon corps » et aux
autres paroles du Christ, il eût pu déterminer leur sens exact.
Au lieu de cela, il a préféré rester dans le vague sur le mot
«réelle», appliqué à la présence du Christ dans l'eucharistie,
P. aurait dû savoir qu'il y a bien des degrés dans la réalité
et bien des manières de l'entendre, et il aurait dû dire ce que
l'Eglise primitive a enseigné sur ce point. Au lieu d'en appeler
à l'Eglise primithve, P. en appelle à ce que l'Eglise a enseigné
«depuis plusieurs siècles» (p. 5). Il oublie qu'il s'agit de l'Eglise
universelle, donc de l'Eglise de tous les siècles, et non seulement

des derniers siècles. Et encore de quelle Eglise parle-t-il?
Dans sa pensée, il ne s'agit certainement que de l'Eglise
romaine, laquelle est, selon lui, l'Eglise. Mais ce sont là de

grosses erreurs, dues à la méconnaissance complète du critérium

catholique.
Pellisson prévoit une difficulté : c'est que les Pères n'ont

pas enseigné l'explication qu'il essayera de faire passer pour



— 62 —

Arraie. Et alors il lance cette phrase: «En parlant ou écrivant
pour les infidèles, les Pères n'ont point entièrement expliqué
la doctrine de l'Eglise, se sont contentés de dire quelque
petite partie de la vérité, l'ont couverte même et enveloppée
comme d'un voile que les étrangers ne pussent percer, les
laissant, errer sur cela dans leurs propres pensées» (p. 7).
C'est se tirer d'«embarras» à bon compte. P. oublie que les
Pères ont écrit pour les fidèles et ont expliqué maintes fois
l'eucharistie aux fidèles ; qu'ils n'avaient aucun motif de leur
cacher la vérité; que ce procédé eût été déloyal, indigne,
abominable; que les Pères, en se bornant à des explications très
sobres (dans lesquelles il est impossible d'apercevoir celles
que l'auteur veut faire passer pour les seules vraies), n'ont
nullement eu l'intention de ne dire qu'une «petite partie» de la
vérité et de taire précisément la partie que Pellisson trouve
si précieuse. Cette prétendue discipline du secret, dont on a
tane abusé dans l'Eglise romaine, n'est plus de mise aujourd'hui

entre théologiens sérieux, et M. Batiffol lui-même, prélat
romaniste, en a fait justice *).

Plus loin (p. 9), P. affirme que, dans les instructions des
Pères données aux initiés, «l'Eglise elle-même y parle aux
nouveaux fidèles précisément comme nous parlons à nos frères,
jusqu'à prévenir au IVe siècle les objections qu'ils nous font
au XVIIe », P. abuse étrangement ses lecteurs. L'Eglise romaine
du XVIIe siècle enseigne la transsubstantiation comme dogme,
tandis que l'Eglise du IVe siècle non seulement l'ignore, mais
enseigne le contraire. Il ne faut pas, en effet, essayer de nous
faire croire que le réalisme transsubstantialiste du XVIIe siècle
est l'équivalent de la «vérité spirituelle» de l'ancienne Eglise.

Section IIe. P. ouvre cette section en combattant notre
«raison», qui est «superbe» (p. 13), dit-il. Il veut insinuer par
là que, si notre raison s'élève contre les explications qu'il va
indiquer en expliquant le transsubstantialisme matériel, la faute
en sera à notre orgueil et non aux contradictions intrinsèques
de ce transsubstantialisme. Cette manière de donner le change
est peu digne. Mais passons.

*) Voir ses «Etudes d'histoire et de théologie positive », 1902; cf. Revue,
1902, p. 569.



— 63 —

P. 16, P. affirme que les Pères «parlent quelquefois à peu
près comme s'ils étalent catholiques romains, et nous représentent

en l'eucharistie un changement merveilleux qu'ils appellent

transmutation, transformation, transélémentation». Cet
«à peu près» n'est-il pas charmant? La Aderite est que les
Pères n'ont jamais employé le mot transsubstantiation ; qu'ils
ont parlé d'un changement, en ce sens qu'en mangeant le pain
eucharistique on ne mange pas un pain ordinaire, mais un
pain de bénédiction, et qu'on communie ainsi au sacrifice de

J.-C, à son corps immolé et à son sang versé pour nous, pour
notre sanctification et pour notre salut. On voit comment
Va peu près de Pellisson est une véritable mystification.

Section IIIe. P. 19, P. définit la transsubstantiation en ce

sens que «la substance du pain n'y est plus, c'est la substance
du corps»; et il donne cette transsubstantiation comme étant
la doctrine de l'Eglise catholique. Il se trompe: c'est la
doctrine de l'Eglise romaine, et encore dans l'Eglise romaine cette
doctrine est-elle interprétée de plusieurs manières très
différentes. L'Eglise catholique ou universelle n'a jamais enseigné
cette doctrine. Ce n'est pas l'Eglise catholique qui s'est séparée
de Rome sur ce point; c'est l'Eglise romaine qui s'est séparée
de l'Eglise catholique.

Section IVe. P. 58, P. déclare « opposées à la foi de
l'Eglise » les trois opinions de Luther, de ZAvingli et de Calvin.
Pour prouver cette assertion, il aurait dû montrer d'abord
quelle est «la foi» de l'Eglise, d'après le critérium de l'Eglise:
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Il
s'est bien gardé de faire cette démonstration; il a préféré se
contenter d'indiquer en bloc (le bloc de la transsubstantiation)
l'opinion de l'Eglise romaine. C'est un escamotage de la A-raie

question. Lorsque Pellisson affirme, sans fournir la moindre
preuve : « L'Eglise a toujours regardé la transsubstantiation
comme un article capital de la foi» (p. 60), il commet autant
d'erreurs que de mots.

P. 62-64, P. émet une idée de laquelle on pourrait
conclure qu'il a un soupçon du critérium catholique; mais
malheureusement il est resté dans le vague et ne lui a pas donné
suite: car, s'il lui eût donné suite, il eût constaté combien



— 64 —

l'enseignement eucharistique de l'Eglise universelle est contraire à

l'enseignement de l'Eglise romaine. Voici cette page curieuse ;

« On appelle lumières générales de la nature celles qui se

trouvent dans le cœur et dans l'esprit de tous les hommes,
quoique nés et élevés en des climats différents, sans qu'ils aient
rien de commun entre eux que la seule nature humaine : pourquoi

n'appellerions-nous pas lumières générales de la religion
chrétienne celles qui se trouvent par toute la terre, en Orient
comme en Occident, au Midi comme au Septentrion, parmi
ceux qui n'ont rien de commun que la religion chrétienne? Ils
vivent en des pays très éloignés, ils sont de diverses langues;
barbares et étrangers les uns aux autres, ils n'ont jamais rien
concerté ensemble; ils se trouvent divisés en sentiments sur
d'autres matières très importantes de la foi; ils s'expriment
quelquefois diversement sur celle-ci : mais en général ils croient
tous clans l'eucharistie, quelque grande et très grande
merveille, lors même qu'ils ne sont pas d'accord de la manière
que se fait cette merveille. On la croit en Asie et en Afrique
comme en Europe, parmi les Nestoriens, les Jacobites, les
Grecs, les Abyssins. D'un autre côté, dans notre Europe, les
Catholiques la croient; les Protestants d'Allemagne la croient,
quoique d'une manière différente ; Calvin et les siens d'une
autre ; Zwingli et les siens parlent quelquefois comme s'ils
la croyaient, tant ils ont peine à oublier l'ancien et commun
langage des chrétiens: qui ne \Toit que toutes ces diversités
mêmes confirment je ne sais quoi de grand, d'auguste,
d'incompréhensible dans ce mystère que la raison humaine n'ose
rejeter, parce que la foi l'a trop puissamment établi par toute
la terre»? Le tort de Pellisson est de ne pas avoir creusé
cette idée, et d'avoir oublié de reproduire, par des textes
authentiques, ce «je ne sais quoi» ou plutôt cet «ancien et

commun langage des chrétiens». S'il l'avait fait, il aurait
constaté clairement, péremptoirement, que le trop fameux
dogme romain de la transsubstantiation ne fait pas partie de

cet «ancien et commun langage des chrétiens». Comment
Pellisson a-t-il pu se dispenser de ce traATail si capital et si
essentiel?

Section VIIe. P. 83, P. attaque Calvin d'une façon aussi
superficielle qu'étrange; il lui reproche de se mettre en con-



— 65 —

tradiction avec lui-même, d'une part en enseignant une
manducation réelle du corps de J.-C, et d'autre part en rejetant
la présence réelle de ce même corps : comment peut-on manger

réellement en un lieu ce qui n'est pas réellement en ce
lieu? — P. joue sur le mot réel. Il oublie qu'il y a plusieurs
réalités; que la réalité matérielle n'est pas la seule; qu'elle est
même la réalité inférieure; que la réalité spirituelle est
supérieure à la matérielle; que, dès lors, on peut manger réellement

tout en mangeant spirituellement, surtout si cette
manducation est faite par l'âme et par l'âme seule, laquelle est un
esprit et non un corps. Et, dès lors, P. oublie que, pour que
cette manducation spirituelle ait réellement lieu, il suffit de la
présence spirituelle de l'objet de cette manducation spirituelle.
P. oublie encore que la manducation matérielle du pain n'est
nullement la manducation spirituelle du corps; que ce sont
deux manducations essentiellement distinctes, celle-là étant le
symbole de celle-ci, celle-là étant de l'ordre matériel et celle-ci
de l'ordre spirituel, celle-là se faisant par le corps et celle-ci

par l'âme. Par les mots «manducation réelle» et «corps réel»,
Pellisson aurait-il entendu une «anthropophagie réelle»? Et
s'il l'a entendue, pourquoi ne l'a-t-il pas énoncée, et pourquoi
a-t-il reproché à Calvin de l'avoir évitée?

Section VIII'. P. veut d'abord prouver que, si le mot
« transsubstantiation » est nouveau, la chose n'est pas nouvelle.
Il en appelle à St. Irénée, qui a enseigné que, dans l'eucharistie,

il y a quelque chose de terrestre et quelque chose de
céleste (p. 98). Très bien. Reste à savoir si ce « quelque chose
de terrestre » et ce « quelque chose de céleste » sont compris
de la même façon par Irénée et par Pellisson. Or, il n'en est
rien. Pour St. Irénée comme pour St. Justin et pour l'Eglise
de son temps, le quelque chose de terrestre était le pain et le
vin, et le quelque chose de céleste était Jésus-Christ même.
Pour Pellisson, au contraire, le quelque chose de terrestre
n'est plus le pain et le vin. mais seulement l'apparence du

pain et du vin, «ce qui tombe sous nos sens», dit-il. Un peu
plus loin (p. 103), P. fait l'excellente remarque que «Dieu parle
aux hommes comme les hommes parlent entre eux». Que
n'en a-t-il tenu compte! S'il l'eût fait, il eût ajouté que, lorsque
nous parlons du pain et du vin, nous parlons de tout ce qui

Revue intern, de Théologie. Heft Gl, 1908. O



— 66 —

constitue le pain et le vin, et non seulement des apparences
ou accidents du pain et du vin. Nous prétendons bien que le
vrai pain n'existe pas sans sa substance. Donc la substance
du pain existe dans l'eucharistie aussi réellement que les
apparences du pain. Selon St. Irénée, cette substance du pain
n'empêche nullement la vérité et la réalité de l'élément céleste;
tandis que, pour Pellisson, l'élément céleste ne peut pas coexister
avec la substance du pain! Où Pellisson a-t-il vu que le Christ
a enseigné cette non-coexistence? Il se garde bien de le dire.

Ce qu'il y a de piquant, c'est qu'aux pages 105 à 107 il
renonce complètement à son observation, cependant si sensée,
de la page 103, à saA'oir que «Dieu parle aux hommes comme
les hommes parlent entre eux». Maintenant il veut que par le
mot «hommes» on entende seulement les «philosophes». Il dit
que les « personnes du peuple » ont le tort cle prendre les
substances corporelles «au sens ordinaire du discours
commun»; il veut qu'on les prenne seulement au sens des
philosophes! «Ce n'est pas nous, dit-il, qui avons imaginé cette
distinction de substance et d'accidents; c'est Platon, c'est Aristote,

qui n'avaient aucune part à nos disputes. » Ainsi, parce
que Platon et Aristote n'avaient aucune part à nos disputes,
il faut que nous, nous ayons part à leurs disputes! Parce qu'il
a plu à Platon et à Aristote de distinguer les substances et les
accidents, il faut que nous ayons le droit de séparer la
substance du pain et les accidents du pain, et de donner à ces
derniers pour support et pour substance la substance même
du corps cle J.-C! Pellisson aurait dû savoir que, quelle que
soit la matière du pain, elle n'est point separable de ses
accidents naturels, et que, quelle que soit la matière du corps
de J.-C, elle n'est pas la substance des accidents du pain. La
théorie romaniste de la transsubstantiation matérielle est la
contradiction même des lois de la nature et du langage humain ;

et rien n'autorise Pellisson à prétendre que le Christ a voulu
que Dieu violât les lois de la nature et du langage humain.
Pellisson a l'air de s'étonner: «La merveille est grande, s'é-

crie-t-il, mais où est la contradiction formelle?» (p. 109). La
contradiction formelle, la voilà. Il dit encore (p. 110): «La
substance corporelle ne se peut séparer de ses accidents, qui
vous l'a dit? Etiez-vous du conseil cle Dieu quand il tirait du
néant les accidents et les substances?» A quoi nous répon-



— 67 —

dons : «Et Arous, y étiez-vous, à ce conseil? Qui vous a dit que
Dieu a voulu se contredire et violer à la cène les lois qu'il a

établies à la création? Qui vous a dit que cette contradiction
de Dieu avec lui-même soit nécessaire à sa sagesse Certes,
la présomption est en faveur du maintien des lois de la nature
et du langage humain; et si vous voulez renverser cette
présomption et ces lois, c'est à vous, Pellisson, d'en fournir une
preuve péremptoire, autre que votre interprétation littérale,
matérielle, grossière, puérile, des paroles du Christ.

Pellisson en appelle au changement de l'eau en vin aux
noces de Cana, et à la multiplication des pains (p. 111), comme
si l'interprétation de ces faits devait être faite matériellement
et littéralement! Comme si le sens spirituel et mystique devait
être banni des récits des Ecritures! En vérité, pour qui nous
prend-on? Pellisson affirme, de son chef, que «Dieu parle fort
clairement», lorsqu'il dit «ceci est mon corps, etc.» (p. 111).
Nous trouvons, en effet, ce langage fort clair, mais nullement
dans le sens capharnaïte, qui est celui de Pellisson et de Rome.

Pellisson prétend encore (p. 112) que, < dans les monuments

les plus authentiques de la foi, l'Eglise a toujours parlé
d'une trans-élémentation contre l'ordre de la nature». Nous
disons le contraire. Où sont les monuments authentiques de
Pellisson? Il n'en cite aucun pour le moment. Nous verrons
plus tard. En attendant, il suppose qu'on va le croire sur
parole; il se trompe.

Section IXe. P. 114, P. fait une concession, à savoir que la
présence du corps de J.-C. dans l'eucharistie est une présence
«sacramentale et spirituelle*. Très bien. Malheureusement, à

peine a-t-il énoncé cette vérité, qu'il la gâte par des explications

inacceptables. Il veut, en effet, que, de même que notre
âme est «toute entière aux pieds et toute entière à la tête»
(p. 115), ainsi le corps de J.-C. soit dans tous les morceaux de

pain consacrés sur la surface de la terre. Il oublie que Thomas

d'Aquin lui-même n'a pas osé enseigner que le corps de

J.-C est clans l'eucharistie comme dans un lieu. Et d'ailleurs,
de quel droit raisonner d'un corps comme d'une âme? Et
pourquoi vouloir « localiser » dans la matière grossière du pain
un corps qu'on déclare «glorifié»? Comment prouver que cette
localisation matérielle est nécessaire à la sanctification de l'âme



— 68 —

(car il ne faut pas oublier qu'il s'agit avant tout de la
sanctification de l'âme)?

Pellisson en appelle à deux comparaisons d'Eutychius,
patriarche de Constantinople du VIe siècle : « l'une du cachet, un
en lui-même, et multiplié par une infinité d'empreintes, dont
chacune contient autant que lui; l'autre de la voix humaine,
une dans la bouche de celui qui parle, multipliée et toujours
la même dans les oreilles d'un peuple infini qui l'écoute »

(p. 117). Et plus loin (p. 122-124), P. invoque une troisième
comparaison : « la présence multipliée en cinquante miroirs, et
même en cinquante pièces de chacun de ces cinquante miroirs
mis en pièces». N'est-ce pas enfantin? Pellisson ne savait-il
pas ce qu'est la réflexion du miroir brisé ou non, ce qu'est le

son, ce qu'est la couleur, etc.? Comment a-t-il pu recourir à

de pareilles images pour prouver qu'il n'y a pas d'image dans
le langage de J.-C, et pour nous expliquer la sanctification de
l'âme par la mort et le sacrifice du Christ? Pellisson n'a-t-il
pas eu lui-même le sentiment de l'insuffisance de son explication,

lorsqu'il a avoué, d'abord, que «ces comparaisons sont
à la vérité très imparfaites» (p. 117); ensuite, que «les
comparaisons ne prouvent pas qu'une chose soit, mais persuadent
qu'elle pourrait être» (p. 120). Une chose «pourrait être»,
lorsqu'elle est en soi rationnelle, oui ; mais lorsqu'elle viole la
raison et les lois de la nature, aucune comparaison ne peut
«persuader qu'elle pourrait être».

Pellisson en veut terriblement à Calvin et à Aubertin,
parce qu'ils ont expliqué la présence spirituelle et sacramentale

du Christ par «la vertu ou l'efficace» que le Christ même
exerce sur l'âme qui communie avec foi (p. 100 et 114). Si
Pellisson s'adjuge le droit de définir la substance «quelque
chose d'invisible et d'impalpable, qui ne tombe par lui-même
sous aucun de nos sens» (p. 107), de quel droit s'oppose-t-il
à ce que Calvin et Aubertin la définissent une «vertu», une
«vertu Aivifiante » (p. 126), ou une «efficace >, en un mot une
force? Sont-ils donc si éloignés de la définition scientifique
moderne? Pellisson n'a-t-il pas a7u une opposition là où il y a

plutôt un accord? N'a-t-il pas eu tort, lui, lorsqu'il a prétendu
que Dieu « a Aroulu s'unir à chacun cle nous en particulier,
non seulement d'esprit à esprit, mais de chair ci chair et de

corps ci corps» 'p. 127)? Est-ce bien là le sens de l'eucharistie?



— 69 —

Est-ce bien là ce que le Christ a enseigné, lorsqu'il a dit que
la chair ne sert de rien et que ses paroles sont esprit et vie?
Tout chrétien spiritualiste, sachant le peu de chose qu'est la
chair en soi, sachant surtout le cas que J.-C. nous a appris à

en faire, ne peut que repousser énergiquement, ce semble, un
tel matérialisme; il place assurément l'amour de Dieu pour
l'homme et l'amour de l'homme pour Dieu plus haut que l'union
de chair à chair et de corps à corps.

Pellisson termine cette section en affirmant que son
interprétation de l'eucharistie est celle de l'Eglise, et que le témoignage

de l'Eglise est la «seconde parole» de Dieu (p. 129).
Nous répliquons : 1° que la doctrine eucharistique des
Ecritures et de l'ancienne Eglise condamne l'interprétation de

Pellisson; 2° qu'il n'y a pas une «seconde parole» de Dieu;
qu'il n'y en a qu'une ; que l'Eglise n'a pas pour mission
d'enseigner une seconde Révélation, mais simplement de conserver
et de transmettre fidèlement, sans y rien ajouter, la Révélation

que le Christ a faite au monde et qu'il a confiée à toute
son Eglise comme un « dépôt» inviolable. On voit que Pellisson
n'avait même pas une notion exacte soit de la Révélation du
Christ, soit de la mission cle l'Eglise.

Section Xe. Ici commence la seconde partie du Traité,
celle où Pellisson va fournir les preuves, tirées de l'Ecriture
sainte, dit-il. Il débute par ces mots incroyables (p. 130): «La
première partie de ce Traité a déjà prouvé la seconde ; la
seconde prouvera la première. » La pétition de principe est
manifeste. La théorie transsubstantialiste prouve l'Ecriture
sainte, et l'Ecriture sainte prouve la théorie transsubstantialiste!

Pure logomachie.

P. 132, Pellisson traite Calvin bien à la légère, lorsqu'il lui
reproche d'avoir voulu accorder Luther et ZAvingli, et de n'avoir
pu s'accorder avec lui-même. Ce sont là des phrases creuses,
que les œuvres de Calvin démentent formellement. A la même
page, Pellisson demande « où est la difficulté de croire comme
tous les chrétiens croyaient il y a trente ans». Il s'agit bien
de la croyance d'il y a trente ans Il s'agit de la croyance
universelle et constante de l'Eglise, croyance qui n'est certes
pas celle de l'Eglise romaine «d'il y a trente ans».



— 70 —

La «première preuve» de P. est celle-ci: «L'eucharistie est
un grand mystère, une grande merveille, du consentement de

tous les chrétiens ; mais où est le mystère et la merveille,
quand on entendra simplement : Ce pain est la figure de mon
corps et ce vin est la figure de mon sang?» (p. 137.) — Or,
cette prétendue preuve n'en est pas une: car, entre la figure
vide et le réalisme matérialiste, il y a un milieu, la réalité
spirituelle. Donc, de ce que le figurisme vide est erroné, il ne
suit nullement que le réalisme matérialiste de Pellisson soit
vrai. Donc cette première preuve est purement illusoire.

Ensuite, P. invoque «le consentement et l'uniformité, pour
le dire ainsi, des quatre Ecrivains sacrés à rapporter les paroles
divines de l'institution: Ceci est mon corps, sans changement,
sans variété...» (p. 140). — Or, cette assertion est inexacte:
1° St. Jean ne parle pas de l'institution de la cène et ne
rapporte pas les paroles indiquées J); 2° les récits des trois autres
évangélistes offrent des variantes, et même des variantes importantes.

Section XIe. P. blâme ses « Frères » (les protestants) de ce
qu'ils ne lisent l'Ecriture sainte que dans leur sens et se
croient seuls capables de la bien entendre» (p. 141). — Or, ce
blâme peut être adressé aux romanistes non moins qu'aux
protestants.

Suivent de longues pages (142-156) où l'auteur s'applique
à montrer que tel évangéliste a raconté des choses omises par
tel autre; démonstration qui n'est qu'un hors d'œuArre.

Section XIIe. P. 164-165, P. s'autorise à croire que J.-C. a

parlé au sens littéral, parce qu'il n'a pas averti qu'il parlait
au sens figuré. P. s'abuse : car J.-C. n'avait pas besoin d'avertir
qu'il parlait au sens spirituel, le sens spirituel étant le sens
habituel de ses discours ; d'ailleurs, il a dit expressément que
ses paroles sont esprit et vie, et que la chair ne sert de rien
(Jean VI, 64). Quoi de plus clair?

') Pellisson en convient d'ailleurs plus loin (p. 157). Mais, à la page i6o, il
voit un dessein particulier de Dieu dans le fait que «l'institution de l'eucharistie n'a
pas seulement quatre Evangélistes, mais cinq, ce qui n'est arrivé à pas une autre de
ses actions». Il range St-Paul parmi les Evangélistes!



— 71 —

Section XIII*. P. prétend que le langage de J.-C. (mangez
ma chair, buvez mon sang) est tellement violent et extraordinaire,

qu'il ne peut pas signifier tout simplement: «Souvenez-
vous de moi quand vous ne me vTerrez plus; que je sois toute
votre consolation, toute votre joie, toute votre espérance, toute
votre force. » Dès lors, les expressions du Christ, ne pouvant
être réduites à un simple adieu, signifient littéralement qu'il
faudra manger matériellement sa chair et boire matériellement
son sang. Tel est l'argument développé pp. 175-187. Or, cet
argument n'est nullement fondé. J.-C, en effet, n'a pas voulu
adresser un simple adieu à ses disciples, mais encore une leçon
fondamentale, qui contînt le principal des devoirs de sa
religion, à savoir: «Je vais me sacrifier pour votre salut; donc
A'ous vous sauverez en Arous sacrifiant avec moi à Dieu, le
Père céleste; le sacrifice, telle est la grande vérité, tel est le
grand devoir; nourrissez-vous-en, incorporez-vous ce corps
sacrifié pour vous, ce sang versé pour vous ; faites ceci en
mémoire de moi. * Ce langage n'est nullement violent et il ne
contient aucune idée violente ; il paraît même, dans la circonstance,

parfaitement logique. Les romanistes l'exagèrent à

dessein, dans le but de faire passer leur interprétation «

violente » de la transsubstantiation matérielle, mais la saine
exégèse proteste contre leur violence.

P. prétend (p. 182) que les fausses religions sont venues
de la véritable, et qu'ainsi les sacrifices du paganisme ont
figuré le grand sacrifice eucharistique. Cette façon d'interpréter
«le festin de Jupiter, les viandes de Neptune», etc., outre
qu'elle est plus qu'arbitraire, ne saurait évidemment prouver
l'exactitude du transsubstantialisme matériel, et encore moins
démontrer que St. Jean l'ait enseigné dans son chapitre VI,
comme P. l'affirme.

Notons que P. a reconnu (p. 196) que, selon «quelques
docteurs catholiques», ce chapitre VI de St.Jean ne s'applique
pas à l'eucharistie. Il combat cette opinion, il est vrai; mais
il s'est cru obligé de la mentionner.

Section XIVe. P. affirme (p. 202) qu'il s'agit non seulement
d'une manducation spirituelle, mais « d'une manducation réelle
de la chair du Christ par la bouche du corps». Et il prétend
le prouver, en répétant sans cesse dans le sens littéral et



— 72 —

charnel les paroles du Christ, qui non seulement peuvent, mais
doivent être prises dans le sens spirituel (selon que le Christ
lui-même en a fait la déclaration). « Manger et boire, dit
Pellisson (p. 205), sont des termes que l'on n'entend que de la
bouche du corps dans l'usage commun. » Il oublie que tous les
jours on dit : boire les paroles de quelqu'un, se nourrir d'une
doctrine, déATorer quelqu'un du regard, etc. Il essaie aussi de
faire la leçon à St. Augustin, en ces termes (p. 205-206) : « Ce

que St. Augustin a appelé manducation par figure, qui est
l'action de la foi, sur le fondement d'une manducation réelle
et orale, n'était point encore connu quand N. S. parlait ainsi,
et ne se trouvera employé en ce sens-là en aucun endroit de
l'Ecriture sainte. » St. Augustin a donc mal interprété le mot
« manger » en lui donnant le sens de « croire » Ainsi le déclare
Pellisson!

P. prend ses propres répétitions pour des démonstrations.
Il veut absolument que J.-C. ait parlé au sens littéral et charnel;
il le répète à toutes les paroles de J.-C. Or, à chaque répétition, nous
lui répéterons à notre tour : quod est demonstrandum. Bref,
l'interprétation que P. fait de tout ce chapitre VI de St. Jean, est
arbitraire, dénuée de toute preuve et inacceptable (p. 207-234).

Pellisson est fort embarrassé par les paroles du Christ '¦

«La chair ne profite de rien; les paroles que je vous dis sont
esprit et vie. » Au lieu de les accepter dans leur sens naturel
et obvie, il cherche à les détourner dans son sens à lui; après
quoi, de guerre lasse, il va jusqu'à dire (p. 228): « N. S. a seulement

proposé à ses auditeurs un de ses paradoxes surprenants
au dehors, mais pleins au dedans de sel et de force, dont il
se sert quelquefois pour exprimer des vérités divines, comme
quand il disait aux troupes et à ses apôtres: Ce qui entre en
l'homme n'est pas ce qui souille l'homme, c'est ce qui sort de

l'homme qui le souille » Je pense qu'il n'est pas besoin de
caractériser une thèse où la parole du Christ est traitée de
« paradoxe surprenant ».

Pour ne pas rester sur ce scandaleux escamotage, Pellisson
se livre à une déclamation, à savoir: que, si l'eucharistie n'est
pas la réalité charnelle qu'il a expliquée, elle n'est qu'une figure
et une ombre, et alors c'étaient les Juifs qui avaient la réalité,
et les chrétiens n'ont que la représentation! (p. 234). Nous
n'acceptons pas plus la déclamation que l'escamotage. Entre



la réalité charnelle et la figure vide, il y a la Aderite

spirituelle; c'est à cette dernière que nous nous tenons, d'accord
avec l'ancienne Eglise.

Section XVe. P. veut expliquer la doctrine eucharistique
de St. Paul. Il prétend que St. Paul enseigne « le sens littéral »

et non «le sens figuré». C'est toujours la même obstination
dans la même alternative, comme si, entre le sens littéral
matériel et le sens exclusivement figuré, il n'y avait pas le
sens positif et spirituel. Chaque parole de St. Paul, quoi qu'en
dise P., est pleine du sens spirituel. Tout le monde comprend
que manger indignement le pain consacr-é, s'asseoir indignement

à la cène du Christ, sans discerner ce dont il s'agit, sans
discerner qu'il s'agit de s'unir à J.-C. crucifié pour notre salut,
de mourir de sa mort, de manger et de boire son sacrifice, de

se nourrir de sa sainteté et de son amour divin, c'est se rendre,
en vérité, coupable du corps et du sang de J.-C. Pas n'est
besoin du transsubstantialisme matériel pour établir cette
doctrine de bon sens et d'honnêteté religieuse. Pellisson remplit
18 pages (236-253) pour essayer de faire illusion par de
A'aines déclamations. Mieux vaudrait une simple raison; mais
il ne la donne ni ne saurait la donner.

Section XVIe. P. est fort embarrassé par cette parole de
St. Paul: «Le pain que nous rompons n'est-il pas la communion
du corps de N. S.?» St. Paul ne dit pas la matière du corps,
mais la communion. Il faut lire cette p. 257, où Pellisson s'empêtre

sans se tirer d'affaire, et où il A7a jusqu'à dire que «le
raisonnement de St. Paul peut être bon contre ceux qui ne
mettent en l'eucharistie qu'une simple figure et qu'une simple
commémoration » Non, Pellisson se trompe : car St. Paul parle
éAidemment d'une communion réelle et spirituelle, et non d'une
simple figure.

Section XVIIe et dernière. P. ne fait que se répéter: quand
il dit que l'eucharistie est pain et vin, il veut qu'on entende
ces expressions dans le sens des «Philosophes», c'est-à-dire

que l'eucharistie n'est ni pain ni vin, les Philosophes entendant

par substance ce qui ne se voit pas; or, ce qui ne se voit pas
dans l'eucharistie, dit-il, c'est la substance du corps de J.-C. et



— 74 —

non la substance du pain! (p. 267-270), etc. Inutile de répéter
notre réfutation.

Ce qui suit est intitulé : Preuves pour le Traité de l'eucharistie.

Ce sont des extraits de Luther, de la Confession de Bâle
ou de Mulhouse de 1532, de la Confession de Bâle de 1536, de

la Confession des Eglises calvinistes de France de 1569;
plusieurs documents anglais de 1687, notamment un ouvrage du

ministre Walker, de Londres (que je regrette de ne pouvoir
reproduire ici; voir p. 309-317); des extraits du ministre Jurieu;
un grotesque essai d'explication de la transsubstantiation, de
Poiret (la Paix des bonnes âmes), etc.

Notons, en terminant cette étude, qu'à part la mention qui
est faite dans ce Traité, en passant, d'une phrase de St. Irénée
et d'une phrase de St. Augustin, Pellisson n'a pas cité un seul
texte des Pères. Cette omission est significatiAre et montre
combien l'auteur, tout en répétant sans cesse que son
explication est celle cle l'Eglise, a toujours reculé cleArant la
production expresse des textes de la Tradition. Il devait ou
ignorer les ouvrages des Pères, ou savoir combien il fournissent
d'armes contre la transsubstantiation romaine.

En un mot, ce Traité est pitoyable, et l'on ne comprend
pas comment Bossuet a pu y accoler son nom parmi les
approbateurs. Décidément, Bossuet, comme théologien, a commis de

grandes faiblesses.
E. Michaud.


	Le traité de l'eucharistie de Pellisson

