Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Le traité de I'eucharistie de Pellisson
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE TRAITE DE L’EUCHARISTIE
DE PELLISSON.

Si je parle ici de ce Traité, que son auteur a laissé en
manuscrit et qui a été publié en 1694 par un de ses parents,
De Faure Ferriés!), c’est, d’abord, parce que Pellisson a jou¢
un certain rodle dans les discussions entre les catholiques et les
protestants®), et, ensuite, parce que ce Traité a été approuvé
par sept évéques, y compris Bossuet, et par M. Pirot. Ce der-
nier 'a méme loué en ces termes: «Les preuves du dogme
catholique y sont mises dans un si grand jour, poussées avec
tant de force, soutenues d’'instances si pressantes, rangées dans
un si bel ordre et réduites par une méthode si efficace, et le
tour nouveau qu'il y donne pour les insinuer est si pénétrant
qu'il faut vouloir opinidtrement combattre la vérit¢ connue,
pour ne pas se rendre a des raisonnements si clairs et aussi
bhien établis, expliqués d'une maniére également agréable et
solide. »

On verra, par l'analyse sommaire qui va étre faite, com-
bien Pirot ¢était facile & satisfaire et combien peu sérieuse
était la critique théologique a cette époque. Je suivrai 'auteur
page par page. "

Section I, L’auteur distingue trois parties: la premieére
traite de la «vraisemblance, possibilité ou impossibilité des
opinions différentes»; la seconde, de I'Ecriture sainte; la troi-
sieme, des Péres. — On voit, par cette distribution, le défaut
de méthode de l'auteur. La premiére chose a faire était d'éta-
blir ce que linstituteur de I'Eucharistie, le Christ, a enseigné

) Paris, chez Anisson, in-16, 358 p.
¥) Sur la conversion et le réle de Pellisson, voir le récit de M. Desdevises du
Dezert, dans la «Revue des cowrs», 22 mars 1906, p. 83.



60 —

sur I’Eucharistie, de citer ses propres paroles, et aussi celles
des apotres. La seconde ¢tait de rapporter les textes des Peres
et de constater en quoi ils ont €té unanimes et en quoi ils
ont diftéré. La troisiéme, d'exposer les différentes opinions qui
ont été émises ensuite sur ces matiéres, et, si 'auteur le vou-
lait, de les discuter. De la sorte, on aurait connu tout d'abord
la doctrine du Christ et des apotres, la seule qui importe au
point de vue dogmatique; l'enseignement unanime des Peres
aurait montré en quel sens 'Eglise a compris la doctrine du
Christ et des apotres; leurs divergences, s'il y en a eu, auraient
indiqué les opinions qui ont eu libre cours dans l'ancienne
Eglise. Quant aux explications plus récentes qui ont ¢té don-
nées par quelques thé¢ologiens, il aurait suffi de les exposer
clairement pour que l'on elit vu en quoi elles attaquent le vrai
dogme et en quoi elles ne l'attaquent pas.

Au lieu de suivre cet ordre, l'auteur, qui n'avait pas l'idée
du critérium catholique, s'est jeté tout d'abord dans une ques-
tion trés compliquée et nullement essentielle. Il a 1aché la proie
pour 'ombre. Il a compromis sa these, en soulevant en pre-
mier lieu des points trés obscurs qui ne pouvaient que faire
dévier la question et détourner les esprits du point essentiel.
Il s'agit bien, en vérité¢, de savoir avant tout ce que pensent
Rome, ou Luther, ou Zwingli, ou Calvin! Non, certes. Mais il
s’agit, avant tout, de savoir ce que le Christ lui-méme nous a
enseigné et ce que ses apotres nous ont répété apres lui; il
s'agit, en premier lieu, de connaitre ses paroles mémes, telles
gu’'elles nous ont €été conservées. Il est probable qu'elles ont
par elless-mémes un sens suffisamment clair pour nous instruire
de la foi que nous devons avoir et de la doctrine que nous
devons professer. S'il y a des interprétations différentes de
cette doctrine, nous les examinerons ensuite; mais, en premier
lieu, de grace, qu'on nous mette en présence du Maitre et
qu'on nous cite ses propres enseignements. Les confusions des
hommes pourront venir apres, si tant est qu'on y attache de
I'importance; mais le premier devoir d’'un vrai chrétien n'est-il
pas de constater, de fait, ce que le Christ a enseigné sur
le point en question, et non pas de discuter a perte de vue si
telle opinion est possible, ou impossible ou vraisemblable?
Donc mauvaise position de la question, effacement de ses ¢lé-
ments essentiels, porte grande ouverte a l'arbitraire.



— 61 —

Sur la question de la «vraisemblance, possibilité ou impos-
sibilité», l'auteur commence par poser le prétendu principe
suivant: «Un vraisemblable ordinaire en cette matiere n’est
point vraisemblable; il faut chercher un vraisemblable merveil-
leux» (p. 3). Pourquoi? Pellisson ne le dit pas. Il affirme; c’est
tout. L’assertion cependant est assez grave pour devoir étre
prouvée. Par le mot «merveilleux », on semble insinuer que le
vraisemblable que 1'on va adopter n'en sera pas un, et quon
va sortir de la logique ordinaire, comme si le christianisme
avait besoin de violer les regles de la logique ordinaire et
comme si le surnaturel était le merveilleux!

Et sans prouver l'exactitude de son point de départ, P.
affirme que le «merveilleux de Calvin est véritablement impos-
sible, et en tout cas sans comparaison plus difficile & com-
prendre et & croire que celui de U'Eglise». Cette affirmation
est d'autant plus imprudente que P. n’a encore fait connaftre
ni le merveilleux de Calvin, ni celui de I'Eglise. C’est donc
s'engager dans un labyrinthe ol les dénégations des adver-
saires l'arréteront & chaque pas. Quelle étrange méthode!

P. 4-5, P. remarque toutefois avec beaucoup de raison
que «dans le langage humain les circonstances des choses
déterminent le sens des paroles». Malheurcusement il a glissé
sur cette excellente régle d’interprétation sans 'appliquer. S'il
l'elit appliquée aux paroles: «Ceci est mon corps» et aux
autres paroles du Christ, il et pu déterminer leur sens exact.
Au lieu de cela, il a préféré rester dans le vague sur le mot
«réelle», appliqué a la présence du Christ dans l'eucharistie.
P. aurait dQ savoir qu'il y a bien des degrés dans la réalité
et bien des manieres de l'entendre, et il aurait dd dire ce que
I'Eglise primitive a enseigné sur ce point. Au lieu d'en appeler
a I'Eglise primitive, P. en appelle a ce que I'Eglise a enseigné
«depuis plusieurs siecles» (p. 3). Il oublie qu'il s'agit de I'Eglise
universelle, donc de I'Eglise de fous les siécles, et non seule-
ment des derniers sieécles. Et encore de quelle Eglise parle-t-il?
Dans sa pensée, il ne s'agit certainement que de ['Eglise
romaine, laquelle est, selon lui, /"Eglise. Mais ce sont la de
grosses erreurs, dues a la méconnaissance compléte du crité-
rium catholique.

Pellisson prévoit une difficulté: c’est que les Péres n’ont
pas enseigné l'explication qu’il essayera de faire passer pour



— 62 —

vraie. Et alors il lance cette phrase: «En parlant ou écrivant
pour les infideles, les Péres n’ont point entiérement expliqué
la doctrine de I'Eglise, se sont contentés de dire gquelque pe-
tite partie de la vérité, Vont comverte méme et enveloppée
comme d'un voile que les étrangers ne pussent percer, /les
laissant errver sur cela dans leurs propres pensées» (p. 7).
C'est se tirer d'<embarras» a bon compte. P. oublie que les
Péres ont écrit pour les fideles et ont expliqué maintes fois
I'eucharistie aux fideles; qu'ils n’avaient aucun motif de leur
cacher la vérité; que ce procédé efit été déloyal, indigne, abo-
minable; que les Peéres, en se bornant a des explications trés
sobres (dans lesquelles il est impossible d'apercevoir celles
que l'auteur veut faire passer pour les seules vraies), n'ont
nullement eu l'intention de ne dire qu'une «petite partie» de la
vérité et de taire précisément la partie que Pellisson trouve
si précieuse. Cette prétendue discipline du secret, dont on a
tanct abusé dans I'Eglise romaine, n’est plus de mise aujour-
d’hui entre théologiens sérieux, et M. Batiffol lui-méme, prélat
romaniste, en a fait justice?).

Plus loin (p. 9), P. affirme que, dans les instructions des
Péres données aux initiés, «I'Eglise elle-méme y parle aux
nouveaux fideles précisément comme nous parlons a4 nos freéres,
jusqu’a prévenir au IVe siecle les objections qu'ils nous font
au XVII*», P.abuse étrangement ses lecteurs. L'Eglise romaine
du XVII® siecle enseigne la transsubstantiation comme dogme,
tandis que U'Eglise du IV® siécle non seulement l'ignore, mais
enseigne le contraire. Il ne faut pas, en effet, essayer de nous
faire croire que le réalisme transsubstantialiste du XVII® siecle
est 1'équivalent de la «vérité spirituelle» de 'ancienne Eglise.

Section II®. P. ouvre cette section en combattant notre
«raison», qui est «superbe» (p. 13), dit-l. Il veut insinuer par
la que, si notre raison s’éleve contre les explications qu'il va
indiquer en expliquant le transsubstantialisme matériel, 1a faute
en sera a notre orgueil et non aux contradictions intrinséques
de ce transsubstantialisme. Cette maniére de donner le change
est peu digne. Mais passons.

1y Voir ses «Etudes d’histoire et de théologie positive», 1g02; cf. Aeviue,
1902, p. 56q.



P. 16, P. affirme que les Peéres «parlent quelquefois a peu
prés comme S'tls étaient catholiques romains, et nous représen-
tent en l'eucharistie un changement merveilleux qu’'ils appel-
lent transmutation, transformation, transélémentation». Cet
«a peu prés» n'est-il pas charmant? La vérité est que les
Peres n'ont jamais employé le mot franssubstantiation; qu’ils
ont parlé d'un changement, en ce sens qu’'en mangeant le pain
eucharistique on ne mange pas un pain ordinaire, mais un
pain de bénédiction, et qu'on communie ainsi au sacrifice de
J.-C., & son corps immolé et 4 son sang versé pour nous, pour
notre sanctification et pour notre salut. On voit comment
I'a pen prés de Pellisson est une véritable mystification.

Section III*. P. 19, P. définit la transsubstantiation en ce
sens que «la substance du pain n'y est plus, c’est la substance
du corps»; et il donne cette transsubstantiation comme étant
la doctrine de I'Eglise catholique. 11 se trompe: c’est la doc-
trine de I'Eglise romaine, et encore dans I'Eglise romaine cette
doctrine est-elle interprétée de plusieurs manieres tres diffé-
rentes. L’Eglise catholique ou universelle n'a jamais enseigné
cette doctrine. Ce n’est pas I’Eglise catholique qui s’est séparée
de Rome sur ce point; c'est I'Eglise romaine qui s'est séparée
de I'Eglise catholique.

Section IVe, P. 58, P. déclare «opposées & la foi de 1'E-
glise » les trois opinions de ILuther, de Zwingli et de Calvin.
Pour prouver cette assertion, il aurait dti montrer d’abord
quelle est «la foi» de I'Eglise, d'apres le critérium de 'Eglise:
quod ubique, quod semper, quod ab ommnibus creditum est. 11
s'est bien gard¢ de faire cette démonstration; il a préféré se
contenter d'indiquer en bloc (le bloc de la transsubstantiation)
I'opinion de 1'Eglise romaine. C'est un escamotage de la vraie
question. Lorsque Pellisson affirme, sans fournir la moindre
preuve: «['Eglise a toujours regardé la transsubstantiation
comme un article capital de la foi» (p. 60), il commet autant
d’erreurs que de mots.

P. 62-64, P. émet une idée de laquelle on pourrait con-
clure qu’'il a un soupg¢on du critérium catholique; mais mal-
heureusement il est resté dans le vague et ne lui a pas donné
suite: car, s’'il lui efit donné suite, il efit constaté combien



64 —

I'enseignement eucharistique de I'Eglise u#niverselle est contraire &
l'enseignement de 1'Eglise romaine. Voici cette page curieuse:

«On appelle lumieres générales de la nature celles qui se
trouvent dans le cceur et dans lesprit de tous les hommes,
quoique nés et élevés en des climats différents, sans qu’ils aient
rien de commun entre eux que la seule nature humaine: pour-
quoi n'appellerions-nous pas lumieres générales de la religion
chrétienne celles qui se trouvent par toute la terre, en Orient
comme en Occident, au Midi comme au Septentrion, parmi
ceux qui n'ont rien de commun que la religion chrétienne? Ils
vivent en des pays trés éloignés, ils sont de diverses langues;
barbares et étrangers les uns aux autres, ils n’ont jamais rien
concerté ensemble; ils se trouvent divisés en sentiments sur
d’autres matieres trés importantes de la foi; ils s’expriment
quelquefois diversement sur celle-ci: mais en général ils croient
tous dans l'eucharistie, quelque grande et trés grande mer-
veille, lors meéme qu’ils ne sont pas d'accord de la manieve
gue se fail cette mervetlle. On la croit en Asie et en Afrique
comme en Europe, parmi les Nestoriens, les Jacobites, les
Grecs, les Abyssins. D’un autre coté, dans notre Europe, les
Catholiques la croient; les Protestants d'Allemagne la croient,
quoique d'une maniére différente; Calvin et les siens d'une
autre; Zwingli et les siens parlent quelquefois comme s'ils
la croyaient, tant ils ont peine a oublier "ancien et connun
langage des chrétiens: qui ne voit que toutes ces diversités
mémes confirment je ne sais quoi de grand, d'auguste, d’in-
compréhensible dans ce mystére que la raison humaine n’ose
rejeter, parce que la foi I'a trop puissamment établi par toute
la terre»? Le tort de Pellisson est de ne pas avoir creusé
cette idée, et d'avoir oubli¢ de reproduire, par des textes
authentiques, ce «je ne sais quoi» ou plutdét cet «ancien et
commun langage des chrétiens». S'il Pavait fait, il aurait
constaté clairement, péremptoirement, que le trop fameux
dogme romain de la transsubstantiation ne fait pas partie de
cet «ancien et commun langage des chrétiens». Comment
Pellisson a-t-il pu se dispenser de ce travail si capital et si
essentiel ?

Section VIIe. P, 83, P. attaque Calvin d'une facon aussi
superficielle qu'étrange; il lui reproche de se mettre en con-



tradiction avec lui-méme, d'une part en enseignant une man-
ducation réelle du corps de J.-C., et d’autre part en rejetant
la présence réelle de ce méme corps: comment peut-on man-
ger réellement en un lieu ce qui n'est pas réellement en ce
lieu? — P. joue sur le mot #»éel. Il oublie qu'il y a plusieurs
réalités; que la réalité matérielle n’est pas la seule; qu'elle est
méme la réalité inférieure; que la réalité spirituelle est supé-
rieure a la matérielle; que, des lors, on peut manger réelle-
ment tout en mangeant spirituellement, surtout si cette man-
ducation est faite par 'ame et par 'ame seule, laquelle est un
esprit et non un corps. Et, d&s lors, P. oublie que, pour que
cette manducation spirituelle ait réellement lieu, il suffit de la
présence spirituelle de l'objet de cette manducation spirituelle.
P. oublie encore que la manducation matérielle du pain n'est
nullement la manducation spirituelle du corps; que ce sont
deux manducations essentiellement distinctes, celle-la étant le
symbole de celle-ci, celle-la étant de 1'ordre matériel et celle-ci
de l'ordre spirituel, celle-la se faisant par le corps et celle-ci
par 'ame. Par les mots «manducation réelle » et «corps réel»,
Pellisson aurait-il entendu une «anthropophagie réelle»? Et
s'il I'a entendue, pourquoi ne l'a-t-il pas énoncée, et pourquoi
a-t-il reproché a Calvin de l'avoir évitée?

Section VIII*®. P. veut d'abord prouver que, si le mot
« transsubstantiation » est nouveau, la chose n’est pas nouvelle.
Il en appelle a St. Irénée, qui a enseigné que, dans l'eucha-
ristie, il y a quelque chose de terrestre et quelque chose de
céleste (p. 98). Trés bien. Reste & savoir si ce «quelque chose
de terrestre» et ce «quelque chose de céleste» sont compris
de la méme facon par Irénée et par Pellisson. Or, il n'en est
rien. Pour St.Irénée comme pour St. Justin et pour I'Eglise
de son temps, le quelque chose de terrestre était le pain et le
vin, et le quelque chose de céleste était Jésus-Christ méme,
Pour Pellisson, au contraire, le quelque chose de terrestre
n'est plus le pain et le vin. mais seulement l'apparence du
pain et du vin, «ce qui tombe sous nos sens», dit-il. Un peu
plus loin (p. 103), P. fait 'excellente remarque que «Dieu parle
aux hommes comme les hommes parlent entre eux». Que
n'en a-t-il tenu compte! S'il 'eqit fait, il et ajouté que, lorsque
nous parlons du pain et du vin, nous parlons de tout ce qui

Revue intern. de Théologie. Heft 61, 19u8. 2



constitue le pain et le vin, et non seulement des apparences
ou accidents du pain et du vin. Nous prétendons bien que le
vrai pain n’existe pas sans sa substance. Donc la substance
du pain existe dans l'eucharistie aussi réellement que les appa-
rences du pain. Selon St. Irénée, cette substance du pain n'em-
péche nullement la vérité et la réalit¢ de 1'élément céleste;
tandis que, pour Pellisson, 'élément céleste ne peut pas coexister
avec la substance du pain! Ou Pellisson a-t-il vu que le Christ
a enseigné cette non-coexistence? [l se garde bien de le dire.

Ce qu'il y a de piquant, c’est qu'aux pages 105 a 107 il
renonce complétement a4 son observation, cependant si sensée,
de la page 103, & savoir que «Dieu parle aux hommes comme
les hommes parlent entre eux». Maintenant il veut que par le
mot «hommes» on entende seulement les «philosophes». Il dit
que les «personnes du peuple» ont le tort de prendre les
substances corporelles «au sens ordinaire du discours com-
mun »; il veut qu'on les prenne seulement au sens des philo-
sophes! «Ce n'est pas nous, dit-il, qui avons imaginé cette
distinction de substance et d'accidents; c’est Platon, c’est Aris-
tote, qui n'avaient aucune part a nos disputes.» Ainsi, parce
que Platon et Aristote n’avaient aucune part & nos disputes,
il faut que nous, nous ayons part a leurs disputes! Parce qu’il
a plu a Platon et a Aristote de distinguer les substances et les
accidents, il faut que nous ayons le droit de séparer la sub-
stance du pain et les accidents du pain, et de donner a ces
derniers pour support et pour substance la substance méme
du corps de J.-C.! Pellisson aurait d@t savoir que, quelle que
soit la matiere du pain, elle n'est point séparable de ses acci-
dents naturels, et que, quelle que soit la matieére du corps
de J.-C., elle n'est pas la substance des accidents du pain. La
théorie romaniste de la transsubstantiation matérielle est la
contradiction méme des lois de la nature et du langage humain;
et rien n’autorise Pellisson a prétendre que le Christ a voulu
que Dieu violat les lois de la nature et du langage humain.
Pellisson a l'air de s'étonner: «ILa merveille est grande, s'¢-
crie-t-il, mais ol est la contradiction formelle?» (p. 109). lLa
contradiction formelle, la voila. Il dit encore (p. 110): «La
substance corporelle ne se peut séparer de ses accidents, qui
vous l'a dit? Etiez-vous du conseil de Dieu quand il tirait du
néant les accidents et les substances?» A quoi nous répon-



— 67 —

dons: «Et vous, y étiez-vous, a ce conseil? Qui vous a dit que
Dieu a voulu se contredire et violer a la céne les lois qu'il a
établies a la création? Qui vous a dit que cette contradiction
de Dieu avec lui-méme soit nécessaire a sa sagesse ? Certes,
la présomption est en faveur du maintien des lois de la nature
et du langage humain; et si vous voulez renverser cette pré-
somption et ces lois, c’est 4 vous, Pellisson, d’en fournir une
preuve péremptoire, autre que votre interprétation littérale,
matérielle, grossiére, puérile, des paroles du Christ.

Pellisson en appelle au changement de l'eau en vin aux
noces de Cana, et a la multiplication des pains (p. 111), comme
si Uinterprétation de ces faits devait étre faite matériellement
et littéralement! Comme si le sens spirituel et mystique devait
étre banni des récits des Ecritures! En vérité, pour qui nous
prend-on? Pellisson affirme, de son chef, que «Dieu parle fort
clairement », lorsqu’il dit «ceci est mon corps, etc.» (p. 111).
Nous trouvons, en effet, ce langage fort clair, mais nullement
dans le sens capharnaite, qui est celui de Pellisson et de Rome.

Pellisson prétend encore (p. 112) que, «dans les monu-
ments les plus authentiques de la foi, 'Eglise a toujours parlé
d'une trans-élémentation contre l'ovdre de la nature». Nous
disons le contraire. Ou sont les monuments authentiques de
Pellisson? Il n’en cite aucun pour le moment. Nous verrons
plus tard. En attendant, il suppose qu'on va le croire sur pa-
role; 1l se trompe.

Section IXe°, P. 114, P. fait une concession, & savoir que la
présence du corps de J.-C. dans l'eucharistie est une présence
«sacramentale et spirituelle ». Tres bien. Malheureusement, a
peine a-t-il énoncé cette vérité, qu'il la gate par des explica-
tions inacceptables. Il veut, en effet, que, de méme que notre
ame est «toute entiére aux pieds et toute entiere 4 la téte»
(p. 115), ainsi le corps de J.-C. soit dans tous les morceaux de
pain consacrés sur la surface de la terre. Il oublie que Tho-
mas d’Aquin lui-méme n’a pas osé enseigner que le corps de
J.-C. est dans l'eucharistie comme dans un lieu. Et d’ailleurs,
de quel droit raisonner d'un corps comme dune Aame? Et
pourquoi vouloir «localiser» dans la matiére grossi¢re du pain
un corps qu'on déclare «glorifié»? Comment prouver que cette
localisation matérielle est nécessaire 4 la sanctification de 'ame



— 68 —

(car il ne faut pas oublier qu'il s’agit avant tout de la sancti-
fication de 1'ame)?

Pellisson en appelle a deux comparaisons d'Eutychius, pa-
triarche de Constantinople du VI°® siecle: «!'une du cachet, un
en lui-méme, et multiplié par une infinité d'empreintes, dont
chacune contient autant que lui; 1'autre de la voix humaine,
une dans la bouche de celui qui parle, multipliée et toujours
la méme dans les oreilles d'un peuple infini qui I'écoute »
(p. 117). Et plus loin (p. 122-124), P. invoque une troisiéme
comparaison: «la présence multipliée en cinquante miroirs, et
méme en cinquante piéces de chacun de ces cinquante miroirs
mis en pieces». N'est-ce pas enfantin? Pellisson ne savait-il
pas ce qu’est la réflexion du miroir brisé ou non, ce qu’est le
son, ce qu'est la couleur, etc.? Comment a-t-il pu recourir a
de pareilles images pour prouver qu'il n'y a pas d’'image dans
le langage de J.-C., et pour nous expliquer la sanctification de
I'ame par la mort et le sacrifice du Christ? Pellisson n’a-t-il
pas eu lui-méme le sentiment de l'insuffisance de son explica-
tion, lorsqu’il a avoué, d'abord, que <«ces comparaisons sont
a la vérité tres imparfaites»> (p. 117); ensuite, que «les com-
paraisons ne prouvent pas qu'une chose soit, mais persuadent
qu'elle pourrait étre» (p. 120). Une chose «pourrait étre »,
lorsqu’elle est en soi rationnelle, oui; mais lorsqu'elle viole la
raison et les lois de la nature, aucune comparaison ne peut
«persuader qu'elle pourrait étre».

Pellisson en veut terriblement a Calvin et a Aubertin,
parce qu'ils ont expliqué la présence spirituelle et sacramen-
tale du Christ par «la vertu ou lefficace» que le Christ méme
exerce sur 'ame qui communie avec foi (p. 100 et 114). Si
Pellisson s'adjuge le droit de définir la substance «quelque
chose d’invisible et d'impalpable, qui ne tombe par lui-méme
sous aucun de nos sens» (p. 107), de quel droit s'oppose-t-il
a ce que Calvin et Aubertin la définissent une «vertu», une
«vertu vivifiante » (p. 126), ou une cefficace», en un mot une
force? Sont-ils donc si éloignés de la définition scientifique
moderne? Pellisson n’a-t-il pas vu une opposition 1a ou il y a
plutot un accord? N'a-t-il pas eu tort, lui, lorsqu’il a prétendu
que Dieu «a voulu s’unir & chacun de nous en particulier,
non seulement d'esprit a esprit, mais de chair- a chair et dc
corps a corps» (p. 127)? Est-ce bien 1a le sens de l'eucharistie?



— 69 —

Est-ce bien 1a ce que le Christ a enseigné, lorsqu’il a dit que
la chair ne sert de rien et que ses paroles sont esprit et vie?
Tout chrétien spiritualiste, sachant le peu de chose qu'est la
chair en soi, sachant surtout le cas que J.-C. nous a appris a
en faire, ne peut que repousser €¢nergiquement, ce semble, un
tel matérialisme; il place assurément l'amour de Dieu pour
'homme et 'amour de 'homme pour Dieu plus haut que 1'union
de chaiv a chaiv et de corps a corps.

Pellisson termine cette section en affirmant que son inter-
prétation de l'eucharistie est celle de I'Eglise, et que le témoi-
gnage de l'Eglise est la «seconde parole» de Dieu (p. 129).
Nous répliquons: 1° que la doctrine eucharistique des Ecri-
tures et de l'ancienne Eglise condamne linterprétation de
Pellisson; 2° gqu’il n'y a pas une «seconde parole» de Dieu;
qu'il n'y en a qu'une; que I'Eglise n'a pas pour mission d’en-
seigner une seconde Révélation, mais simplement de conserver
et de transmettre fidelement, sans y rien ajouter, la Révéla-
tion que le Christ a faite au monde et qu'il a confiée & toute
son Eglise comme un « dépot» inviolable. On voit que Pellisson
n'avait méme pas une notion exacte soit de la Révélation du
Christ, soit de la mission de 1'Eglise.

Section X° Ici commence la seconde partie du Traité,
celle ou Pellisson va fournir les preuves, tirées de !'Ecriture
sainte, dit-il. Il débute par ces mots incroyables (p. 130): «La
premiére partie de ce Traité a déja prouvé la seconde; la
seconde prouvera la premiére.» La pétition de principe est
manifeste. La théorie transsubstantialiste prouve 1'Ecriture
sainte, et I'Ecriture sainte prouve la théorie transsubstantia-
liste! Pure logomachie.

P. 132, Pellisson traite Calvin bien a la légere, lorsqu'il lui
reproche d’avoir voulu accorder Luther et Zwingli, et de n’avoir
pu s’accorder avec lui-méme. Ce sont 1a des phrases creuses,
que les ceuvres de Calvin démentent formellement. A la méme
page, Pellisson demande «ou est la difficulté de croire comme
tous les chrétiens croyaient il y a trente ans». Il s’agit bien
de la croyance d'il y a trente ans! Il s'agit de la croyance
universelle et constante de I'Eglise, croyance qui n’est certes
pas celle de I'Eglise romaine «d'il y a trente ans».



— 70 —

La «premiere preuve» de P. est celle-ci: «L’eucharistie est
un grand mystere, une grande merveille, du consentement de
tous les chrétiens; mais olt est le mystere et la merveille,
quand on entendra simplement: Ce pain est la figure de mon
corps et ce vin est la figure de mon sang?» (p. 137.) — Or,
cette prétendue preuve n'en est pas une: car, entre la figure
vide et le réalisme matérialiste, il y a un milieu, la réalité
spirituelle, Donc, de ce que le figurisme vide est erronég, il ne
suit nullement que le réalisme matérialiste de Pellisson soit
vrai. Donc cette premitre preuve est purement illusoire,

Ensuite, P. invoque «le consentement et 'uniformité, pour
le dire ainsi, des quatre Ecrivains sacrés a rapporter les paroles
divines de linstitution: Ceci est mon corps, sans changement,
sans variété.,.» (p. 140). — Or, cette assertion est inexacte:
1° St. Jean ne parle pas de linstitution de la céne et ne rap-
porte pas les paroles indiquées !); 2° les récits des trois autres
¢vangélistes offrent des variantes, et méme des variantes impor-
tantes.

Section XI°, P. blame ses « Freres» (les protestants) de ce
gu'ils ne lisent I'Ecriture sainte que dans leur sens et se
croient seuls capables de la bien entendre» (p. 141). — Or, ce
blame peut étre adressé aux romanistes non moins qu'aux pro-
testants.

Suivent de longues pages (142-156) ot l'auteur s'applique
a montrer que tel évangéliste a raconté des choses omises par
tel autre; démonstration qui n'est qu'un hors d’'ceuvre.

Section XII°. P. 164-163, P. s'autorise a croire que ].-C. a
parlé au sens littéral, parce qu'il n'a pas averti qu'il parlait
au sens figuré. P. s'abuse: car J.-C. n’avait pas besoin d’avertir
qu’il parlait au sens spiritiel, le sens spirituel étant le sens
habituel de ses discours; d'ailleurs, il a dit expressément que
ses paroles sont esprit et vie, et que la chair ne sert de rien
(Jean V1, 64). Quoi de plus clair?

') Pellisson en convient dailleurs plus loin (p. 157). Mais, a la page 160, il
voit un dessein particulier de Dieu dans le fait que «linstitution de l'eucharistie n’a
pas seulement quatre Evangélistes, mais cing, ce qui n’est arrivé 4 pas une autre de
ses actions». Il range St-Paul parmi les Evangélistes!



— 71 —_

Section XIII*. P. prétend que le langage de J.-C. (mangez
ma chair, buvez mon sang) est tellement violent et extraordi-
naire, qu'il ne peut pas signifier tout simplement: «Souvenez-
vous de moi quand vous ne me verrez plus; que je sois toute
votre consolation, toute votre joie, toute votre espérance, toute
votre force.» Deés lors, les expressions du Christ, ne pouvant
¢tre réduites & un simple adieu, signifient littéralement qu'il
faudra manger matériellement sa chair et boire matériellement
son sang. Tel est Vargument développé pp. 175-187. Or, cet
argument n’est nullement fondé. J.-C., en effet, n'a pas voulu
adresser un simple adieu a ses disciples, mais encore une legon
fondamentale, qui contint le principal des devoirs de sa reli-
gion, a savoir: «Je vais me sacrifier pour votre salut; donc
vous vous sauverez en vous sacrifiant avec moi a Dieu, le
Pere céleste; le sacrifice, telle est la grande vérité, tel est le
grand devoir; nourrissez-vous-en, incorporez-vous ce COIps
sacrifi¢ pour vous, ce sang versé pour vous,; faites ceci en
mémoire de moi.» Ce langage n’est nullement violent et il ne
contient aucune idée violente; il parait méme, dans la circons-
tance, parfaitement logique. Les romanistes l'exagérent a
dessein, dans le but de faire passer leur interprétation «vio-
lente» Jde la transsubstantiation matérielle, mais la saine ex¢-
gése proteste contre leur violence.

P. prétend (p. 182) que les fausses religions sont venues
de la véritable, et qu’ainsi les sacrifices du paganisme ont
figcuré le grand sacrifice eucharistique. Cette facon d’interpréter
«le festin de Jupiter, les viandes de Neptune», etc., outre
qu'elle est plus gqu'arbitraire, ne saurait évidemment prouver
I'exactitude du transsubstantialisme matériel, et encore moins
démontrer que St. Jean l'ait enseigné dans son chapitre VI,
comme P. l'affirme.

Notons que P. a reconnu (p. 196) que, selon «quelques
docteurs catholiques», ce chapitre VI de St. Jean ne s’applique
pas & l'eucharistie. Il combat cette opinion, il est vrai; mais
il s’est cru obligé de la mentionner.

Section XIVe, P, affirme (p. 202) qu’il s'agit non seulement
d'une manducation spirituelle, mais «d'une manducation réelle
de la chair du Christ par la bouche du corps». Et il prétend
le prouver, en répétant sans cesse dans le sens littéral et



72 __

charnel les paroles du Christ, qui non seulement peuvent, mais
doivent étre prises dans le sens spirituel (selon que le Christ
lui-méme en a fait la déclaration). « Manger et boire, dit Pel-
lisson (p. 205), sont des termes que l'on n'entend que de la
bouche du corps dans l'usage commun.» Il oublie que tous les
jours on dit: boire les paroles de quelqu’un, se nourrir d'une
doctrine, dévorer quelqu'un du regard, etc. Il essaie aussi de
faire la legon a St. Augustin, en ces termes (p. 205-206): «Ce
que St. Augustin a appelé manducation par figure, qui est
l'action de la foi, sur le fondement d'une manducation réelle
et orale, #n'dtait point encove comnu quand N.S. parlait ainsi,
et ne se trouvera employé en ce sens-la en aucun endroit de
I'Ecriture sainte.» St. Augustin a donc mal interprété le mot
«manger» en lui donnant le sens de «croire»! Ainsi le déclare
Pellisson!

P. prend ses propres répétitions pour des démonstrations.
[ veut absolument que J.-C. ait parlé au sens littéral et charnel;
ille répete a toutes les paroles de J.-C. Or, & chaque répétition, nous
lui répéterons a notre tour: quod est demonstrandum. Bref 'inter-
prétation que P. fait de tout ce chapitre VI de St. Jean, est
arbitraire, dénuée de toute preuve et inacceptable (p. 207-234).

Pellisson est fort embarrassé par les paroles du Christ:
« La chair ne profite de rien; les paroles que je vous dis sont
esprit et vie.» Au lieu de les accepter dans leur sens naturel
et obvie, il cherche & les détourner dans son sens & lui; aprés
quoi, de guerre lasse, il va jusqu'a dire (p. 228): « N. S. a seule-
ment proposé a ses auditeurs un de ses paradoxes suvprenanis
au dehors, mais pleins au dedans de sel et de force, dont il
se sert quelquefois pour exprimer des vérités divines, comme
quand il disait aux troupes et a ses apotres: Ce qui entre en
I’homme n’est pas ce qui souille I'homme, c’est ce qui sort de
I'homme qui le souille!» Je pense qu’il n’est pas besoin de
caractériser une these ol la parole du Christ est traitée de
« paradoxe surprenant »,

Pour ne pas rester sur ce scandaleux escamotage, Pellisson
se livre & une déclamation, & saveir: que, si I'eucharistie n'est
pas la réalité charnelle qu'il a expliquée, elle n'est qu'une figure
et une ombvre, et alors c'étaient les Juifs qui avaient la réalité,
et les chrétiens n'ont que la représentation! (p. 234). Nous
n’acceptons pas plus la déclamation que l'escamotage. Entre



~1
W

la réalité charnelle et la figure vide, i1 y a la vérité spiri-
tuelle; c’est & cette derniére que nous nous tenons, d'accord
avec l'ancienne Eglise.

Section XVe®. P. veut expliquer la doctrine eucharistique
de St.Paul. Il prétend que St. Paul enseigne «le sens littéral »
et non «le sens figuré». C'est toujours la méme obstination
dans la méme alternative, comme si, entre le sens littéral
matériel et le sens exclusivement figuré, il n'y avait pas le
sens positif et spirituel. Chaque parole de St. Paul, quoi qu’en
dise P., est pleine du sens spirituel. Tout le monde comprend
que manger indignement le pain consacr€¢, s'asseoir indigne-
ment a la céne du Christ, sans discerner ce dont il s'agit, sans
discerner qu'il s’agit de s'unir a J.-C. crucifié pour notre salut,
de mourir de sa mort, de manger et de boire son sacrifice, de
se nourrir de sa sainteté et de son amour divin, c’est se rendre,
en vérité, coupable du corps et du sang de J.-C. Pas n’est
besoin du transsubstantialisme matériel pour établir cette doc-
trine de bon sens et d’honnéteté religieuse. Pellisson remplit
18 pages (236-253) pour essayer de faire illusion par de
vaines déclamations. Mieux vaudrait une simple raison; mais
il ne la donne ni ne saurait la donner.

Section XVIe. P. est fort embarrassé par cette parole de
St. Paul: «Le parn que nous rompons n'est-il pas la communion
du corps de N. S.?» St. Paul ne dit pas la matiére du corps,
mais la communion. 11 faut lire cette p. 257, ol Pellisson s’em-
pétre sans se tirer d'affaire, et ou il va jusqu’a dire que «le
raisonnement de St. Paul peut étre bon contre ceux qui ne
mettent en l'eucharistie qu'une simple figure et qu'une simple
commémoration » ! Non, Pellisson se trompe: car St. Paul parle
évidemment d'une communion réelle et spirituelle, et non d'une
simple figure.

Section XVII® et derniére. P. ne fait que se répéter: quand
il dit que l'eucharistie est pain et vin, il veut qu’'on entende
ces expressions dans le sens des «Philosophes», c'est-a-dire
que l'eucharistie n'est ni pain ni vin, les Philosophes entendant
par substance ce qui ne se voit pas; or, ce qui ne se voit pas
dans l'eucharistie, dit-il, c’est la substance du corps de J.-C. et



— 74

non la substance du pain! (p. 267-270), etc. Inutile de répéter
notre réfutation.

Ce qui suit est intitulé: Preuves pour le Traité de I'eucha-
ristie. Ce sont des extraits de Luther, de la Confession de Bale
ou de Mulhouse de 1532, de la Confession de Bale de 1536, de
la Confession des Eglises calvinistes de France de 1569; plu-
sieurs documents anglais de 1687, notamment un ouvrage du
ministre Walker, de Londres (que je regrette de ne pouvoir
reproduire ici; voir p. 309-317),; des extraits du ministre Jurieu;
un grotesque essai d'explication de la transsubstantiation, de
Poiret (la Paix des bonnes ames), etc.

Notons, en terminant cette étude, qu'a part la mention qui
est faite dans ce Traité, en passant, d'une phrase de St.Irénée
et d'une phrase de St. Augustin, Pellisson n’a pas cité un seul
texte des Peres. Cette omission est significative et montre
combien l'auteur, tout en répétant sans cesse que son expli-
cation est celle de I'Eglise, a toujours reculé devant la pro-
duction expresse des textes de la Tradition. IlI devait ou
ignorer les ouvrages des Peéres, ou savoir combien il fournissent
d’armes contre la transsubstantiation romaine.

En un mot, ce Traité est pitoyable, et 'on ne comprend
pas comment Bossuet a pu y accoler son nom parmi les appro-
bateurs. Décidément, Bossuet, comme théologien, a commis de
erandes faiblesses.

E. MicHAUD.




	Le traité de l'eucharistie de Pellisson

