
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: La primauté romaine d'après le pape Gélase : 492-496

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 38

LA PRIMAUTE ROMAINE
D'APRÈS LE PAPE GÉLASE

(499—496).

Le pape Gélase est un des papes qui passent pour avoir
très particulièrement concouru à la fondation de la papauté
romaine1); et, en effet, on trouve dans les écrits qui lui sont
attribués des assertions qui tendent à accorder au siège cle

Rome une influence, disons même une autorité, que ce siège
n'avait pas auparavant. Les circonstances ont favorisé cette
tendance, et il en a très habilement profité. Sous ce rapport,
il a renchéri sur le pape Léon 1er (dit le grand). Je préciserai
plus loin ce qu'il faut penser du rôle qu'il a joué exactement
dans cette question.

Quoi qu'il en soit, les ultramontains prétendent que, d'après
ses écrits, dont l'authenticité leur paraît hors de doute, il faut
admettre de son temps une papauté de droit divin, exerçant
une autorité décisive et en dernier ressort, et cela sans que
le pape fût lié par aucun concile et sans qu'il fût obligé de

recourir à aucun concile pour exercer validement et légalement

son autorité. D'après les ultramontains, le pape, à cette
époque, avait le complet droit d'appel sur toute l'Eglise,
même sur les Eglises d'Orient; et personne ne pouvait en
appeler de son jugement.

Dans la collection des conciles que Sixte V a fait publier
à Venise en 1585, on a donné le nom de «Decreta Gelasii
pappe I» à de simples Lettres, qui ne sont nullement des
décrets proprement dits. C'est déjà une première exagération.
En outre, en tête de cette collection est imprimé un Tractatus

') A'oir, par exemple, le livre Du Pape, Je J. de Maistre, et comment La Men-
nais, dans le compte-rendu éloyieux qu'il a publié de cet ouvrage en 1820, s'appuie

surtout, pour exalter la papauté, sur Innocent I", Gélase et Nicolas Ier [Œuvres
de La Men/îa is, édit. 1826. t. X, p. 121-122).



— 39 —

de primatu Romance Ecclesiœ (t. I, p. 8-12), qui est sans doute
de Bellarmin (1542-1621); on y enseigne la doctrine suivante
(p. 9) : « Cuncta per mundum novit Ecclesia, quod
sacrosanta Romana Ecclesia de omni Ecclesia fas habeat judi-
candi: neque cuiquam de ejus liceat judicare judicio, siquidem
ad illam de qualibet mundi parte appellandum est : ab illa
autem nemo est appellare permissus. » Et l'auteur ajoute :

« Sed nec illa prfeterimus, quod apostolica Sedes sine lilla
synodo prcecedente exsofvendi quos synodus iniqua damna-
verat : et damnandi, nulla existente synodo, quos oportuit,
habeat facultatem; et haec nimirum pro suo principatu, quem
B. Petrus apostolus Domini A'oce et tenait semper et retinebit. »

Nous sommes persuadés que ces assertions sont fausses,
et qu'elles dénaturent le sens des appels qui ont été faits
précédemment par les Orientaux à Rome.

Pour nous en convaincre, étudions les lettres et autres
documents de Gélase.

Pour comprendre ses lettres, il faut se rappeler dans
quelles circonstances elles furent écrites. Il avait succédé à

Félix III (483-492), qui avait repoussé l'édit d'union (Henolicon)
de l'empereur Zenon; cet édit (482) avait été inspiré à

l'empereur par Acace, patriarche de Constantinople (471-f489). Il
s'agissait de mettre fin aux agitations qui survivaient au
concile de Chalcédoine entre les eutychéens et les orthodoxes.
Le but était excellent. Restait à savoir qui avait raison du

patriarche Acace dans les moyens qu'il proposait, ou de

Félix qui les rejetait *).

Quoi qu'il en soit, Félix excommunia Acace, qui l'excom-
communia à son tour. La situation était donc aussi tendue

') Guettée, dans sa Papauté schismatique (p. 189-190), s'exprime ainsi:
<'Un fait certain, c'est qu'Acacius, en s'efforçant d'apaiser ces troubles, et en se

montrant tolérant pour les hommes, n'avait rien sacrifie de la doctrine catholique
définie à Chalcédoine. Ce qui n'est pas moins incontestable, c'est que les hommes
condamnés d'abord à Constantinople comme à Rome, n'avaient jamais été entendus
contradictoirement avec leurs accusateurs; qu'ils avaient de très nombreux partisans;
qu'ils avaient été condamnés, exilés, persécutés, au moyen de la puissance impériale,

dont les évêques de Rome provoquaient sans cesse les rigueurs, comme leurs
lettres en font foi. Il n'est donc pas étonnant qu'Acacius, même après sa mort, ait
été regardé en Orient comme un grand et saint évêque, et que la sentence du concile

italien (tenu par Félix) ait été considérée comme non avenue.»



— 40 —

que possible, lorsque Gélase succéda à Félix, en 492. Acace
était mort depuis trois ans (489). Les évoques orientaux
prièrent Gélase de faire la paix, en lui faisant remarquer
que tous condamnaient l'hérésie d'Eutychès et acceptaient les
décisions du concile de Chalcédoine (451). Gélase répliquait
qu'Acace était mort condamné par le concile de Rome tenu
sous son prédécesseur; qu'Acace ne s'était pas rétracté, et

que dès lors il ne pouvait, lui, évêque de Rome, communiquer
avec ceux qui aA^aient soutenu Acace.

Les Orientaux demandaient que la lutte cessât et que la
paix se fît. Pourquoi perpétuer un schisme qui n'avait plus
de raison d'être, attendu qu'Acace était mort et que tous les
Orientaux qui demandaient la paix condamnaient, aussi
sincèrement que Gélase, l'hérésie eutychéenne? On verra
comment Gélase s'obstina et quelles raisons il fit valoir pour
essayer de justifier son intransigeance et ses prétentions. Ce
schisme entre Rome et Constantinople dura jusqu'en 519; le

pape alors était LIormisdas (514-523). Cette période est un des

tournants de l'histoire de la papauté.

1. — Dans son Epître aux évêques de la Lucanie, etc.,
Gélase déclare (n. 11) qu'il s'efforce de garder avec grand
soin, lui aussi, les A'énérables canons (cum decreta A'enerabi-
lium sanctionum nos quoque magnopere custodire nitamur).
Et encore: «Quœ paternis canonibus sunt prcefixa, pio devo-

toque studeat tenere proposito. » D'autre part, il affirme que
«le siège du B. Pierre», grâce à Dieu, leur est supérieur à

tous. Ceci est dans une incidente (superior his omnibus, faArente

Domino). Va-t-il en conclure que le siège de Pierre peut les
violer? Il le pourrait, s'il avait déjà la théorie ultramontaine
d'aujourd'hui. Mais il conclut autrement, en disant que tous
les membres de l'Eglise, en Aboyant le siège du B. Pierre (ubi
Dominus Ecclesiœ totius posuit principatum) les observer lui-
même, doivent a fortiori les observer.

2. — Dans son Epistola ad Siculos, il s'intitule simplement:

Gelasius Romana) Ecclesiae episcopus; il appelle les

autres évêques ses «frères» (connexis fratribus episcopis).
3. — Dans son Tomiis de anathematis vinculol), il en

appelle à la règle snivante: les hérétiques doivent reconnaître

') H se trouve dans la collection indiquée, t. II, p. 439-443.



— 41 —

les saintes Ecritures, la tradition des Pères et les canons
(évidemment les canons de toute l'Eglise) : Cognoscant igitur
illud secundum Scripturas sanctas traditionemque majorum,
secundum canones regulasque. Il ajoute que la foi commune
et la \Térité catholique et apostolique est celle qui est admise
indubitablement par toute l'Eglise (a tota Ecclesia indubitanter
admitti).

Dans ce même Tomus, p. 442, Gélase parle aussi du
premier siège (celui de Rome), auquel Petrus Alexandrinus était
soumis (obstrictus) «secundum Ecclesiœ régulas». Et il
demande que les condamnés ne soient pas absous «a seculari
potestate prœter Ecclesiœ tramitem». Il veut qu'ils soient
absous non par l'empereur, «sed ci pontificibiis». Il ne se cite
pas en particulier. Il reAient sur la nécessité d'observer les
règles : « ut hsec omnia quai superius dicta sunt, secundum
Ecclesice tramitem scrvarentur». Il ajoute: «Prœcipue cum de
secundae sedis ageretur antistite, ab inferiore qualibet, sed a

prima sede jure possit absolvi.» Le premier siège (potior)
était celui de Rome, le second celui d'Alexandrie, le troisième
celui d'Antioche (est-il remarqué en marge).

Il semblerait, par ce texte, que, dans la pensée de Gélase,
le second siège (celui d'Alexandrie) devait être jugé par le
premier (celui de Rome), comme le second sans doute devait
pouvoir juger le troisième (celui d'Antioche); mais que le
premier ne pouvait être jugé par aucun

S'il en était ainsi, Gélase se trompait et ne respectait pas
lui-même les règles: car ni à Nicée, ni à Constantinople, ni
nulle part, on n'avait établi une telle règle. Au contraire, on
avait établi que les évêques d'une province devaient être jugés
entre eux sous la présidence du métropolitain ou du premier
siège de la province; et que, si l'on voulait en appeler de ce

jugement, on 'devait s'adresser aux éArêqnes de la province
voisine. Si cet appel ne suffisait pas, on pouvait s'adresser à

un autre grand siège. C'est ainsi que des évêques orientaux
condamnés par leurs collègues en appelèrent à Rome, par
exemple, sous Jules Ier. De là les canons dits de Sardique.
Mais de là à conclure que le premier siège avait le droit de

juger les autres sièges sans pouvoir être lui-même jugé par
aucun, il y aA'ait loin. Rome était sur cette pente.



— 42 —

4. — Dans son Commonitorium ad Fciustum magistrum,
Gélase dit expressément :

« Nobis opponunt canones, dum nesciunt quid loquantur.
Contra quos hoc ipso venire se produnt, quod primae sedi,
sana rectaque suadenti, parere fugiunt. Ipsi sunt canones, qui
appellationes totius Ecclesiœ, ad hujus sedis examen voluere
deferri. Ab ipsa vero nusquam prorsus appellati debere,
sanxcriint: ac per hoc illam de tota Ecclesia judicare, ipsam
ad nullius comraeare judicium, nec de ejus unquam prcece-

perunt judicio judicari : sententiamque illius constituerunt non
oportere dissolvi, cujus potius decreta sequenda mandarunt. »

11 parie de Timothée d'Alexandrie, de Pierre d'Antioche, etc.,
qui en avaient appelé au siège de Rome. Donc Gélase maintient

son droit de juger les appels, et rien de plus; il ne
fonde ici ce droit ni sur le droit divin, ni même sur le droit
ecclésiastique, mais simplement sur ce fait que les appelants
doivent être jugés par le tribunal auquel ils ont appelé, et

que le jugement de ce tribunal doit être maintenu. Cette
simple primauté du siège de Rome n'est nullement la
primauté de droit divin dont parlent les romanistes d'aujourd'hui.

Un peu plus loin, Gélase repousse les adArersaires qui ne
Areulent pas reconnaître son jugement, et il invoque contre
eux «la puissance qui a été concédée cm siège apostolique selon
les canons». Rien de plus. Voici ses propres paroles: «Sed

religiosi viri atque perfecti, secundum canones concessali! sedi
apostolicce potestatem nimirum conantur eripere, et sibimet
eam contra canones usurpare contendunt?» Il ne pose pas
comme le seul juge, car les autres éATêques sont aussi juges;
il ne se donne que comme principal; et loin de s'appeler le

Aicaire du Christ, il se nomme encore humblement Aicaire de

Pierre: «Si quantum ad religionem pertinet, non nisi apostolica

sedi juxta canones debetur summa judicii totius : si

quantum ad saeculi potestatem, illa a pontificibits et prœcipue
a B. Petri vicario, debet cognoscere, quœ divina sunt, non
ipsa eadem judicare.» C'est donc en vertu des canons que la
plus haute part du jugement revient au siège romain. Il faut
bien remarquer que, lorsque Gélase appelle le siège de Rome
«siège apostolique», il ne dit pas qu'il est le seul apostolique;
il n'ignorait certainement pas les autres sièges apostoliques,
et nulle part il n'a nié leurs droits d'avoir part aux jugements



— 43 —

de l'Eglise. Aussi nomme-t-il ici expressément et d'abord «les

pontifes»; on peut être principal (prœcipue) parmi eux, sans
qu'ils perdent aucun droit.

Cependant Gélase termine son Commonitoire par une
explication du mot prœcipue, qui est une extension de la
«sentence apostolique» plutôt qu'une explication. Dans ce

passage final, en effet, il semble ne voir, en fait de sentence
apostolique, que celle du siège romain. Sans oser dire que
les paroles du Christ à Pierre: «Les portes de l'enfer ne

prévaudront pas» doivent s'appliquer au siège de Rome,
cependant il affirme que, d'après ces paroles, comme aussi

d'après la tradition des anciens et l'autorité des canons, la
sentence apostolique doit plutôt s'étendre toujours elle-même à

toute l'Eglise: «Quapropter non veremur ne apostolica
sententia resolvatur, quam et vox Christi, et majorum traditio,
et canonum fulsit authoritas, ut totam potius Ecclesiam semper
ipsa dijudiect.»

Si l'on détache cette dernière phrase de tout ce qui
précède, il est aisé d'en conclure que, selon Gélase, le siège de
Rome aurait eu, d'après le triple enseignement du Christ, des
anciens et des canons, le droit de juger lui-même, et toujours,
toute l'Eglise. Si l'on veut, au contraire, interpréter cette
phrase clans le sens de tout ce qui précède et ne pas admettre
que Gélase se soit contredit, on devra convenir qu'il se borne
simplement à revendiquer le droit de son siège à recevoir les

appels qui lui sont adressés de toutes les autres parties de

l'Eglise, et ainsi le droit à prononcer un jugement qui soit
reconnu dans toute l'Eglise.

5. Dans sa Lettre à l'empereur Anastase, Gélase s'appelle
vicaire du siège apostolique (apostolicœ sedis Aicarius). Il dit
que, là où il voit qu'il manque quelque chose à la pleine foi
catholique, il s'efforce d'y suppléer, non par des définitions
de foi, mais à sa petite manière, par de simples suggestions
opportunes (pro meo modulo suggestionibus opportunis
supplere contendo). S'il doit évangéliser, c'est parce que l'apôtre

• St. Paul lui en fait un devoir, lorsqu'il dit: Vœ mihi si non
evangelizavero. Gélase n'en appelle pas à un droit diAin
particulier qui lui aurait été conféré par le Christ dans la
personne de l'apôtre Pierre. 11 ne dit pas un mot de celui-ci.



— 44 —

Puis il dit que le monde est régi principalement par
l'autorité sacrée des pontifes et par l'autorité royale : Duo quippe
sunt, Imperator Auguste, quibus principaliter mundus hic re-
gitur, authoritas sacra pontificum, et regalis potestas. Il ne
parle ni de lui ni de son siège, mais des pontifes, des sacerdotes,

des rerum prœsules divinciruin. Il dit que l'empereur,
dans l'ordre de la religion, doit plutôt se soumettre à eux
que dominer (subdi te debere cognoscis religionis ordine potius
quam prœesse).

Après ce préambule, Gélase affirme la prééminence (prœ-
minere) de son siège sur les autres, et cela d'après la parole
du Christ. Il emploie aussi le mot primaient, mais sans définir
en quoi consiste cette prééminence ou cette primauté. Le sens
du passage est qu'il faut obéir ou être soumis; car il dit
expressément que l'empereur doit être soumis aux pontifes
dans l'ordre de la religion, et que les pontifes doivent être
soumis à l'empereur dans les affaires mondaines. Il n'est pas
encore question de croyance, ni de définition de la foi. Le
point de vue n'est pas dogmatique, mais seulement hiérarchique

et administratif, de simple convenance (convenu). « Et
si cunctis generaliter sacerdotibus, recte divina tractantibus,
fidelium convenu corda submitti : quanto potius sedis illius
prœsulis consensus est adhibendus, quem cunctis sacerdotibus
et divinitas summa voluit prœminere, et subsequens Ecclesiœ
generalis jugiter pietas celebravit » On voit la modération de

Gélase, qui se contente d'exiger le simple concours du siège
apostolique &\ec le jugement des autres pontifes, pour qu'il y
ait jugement complet. Il n'est donc pas seul à juger; le jugement

de l'Eglise n'est pas exclusivement son œuvre; il ne
fait qu'y concourir avec les autres juges. Et l'obéissance des

fidèles se rapporte à l'autorité de toute l'Eglise, et non à celle
du seul siège de Rome. C'est évidemment dans ce sens qu'il
faut entendre ce qui suit: < Ubi pietas tua evidenter advertit,
nunquam quolibet penitus humano Consilio elevare se quem-
quam posse illius privilegio vel confessioni, quem Christi vox
prœtulit universis, quem Ecclesia veneranda confessa semper
est et habet devota primateiii. » Il est à remarquer que Gélase*
ne justifie cette dernière assertion par aucune preuve; c'est
son interprétation des paroles du Christ et de la tradition,
mais il ne cite aucun document à l'appui de son interpréta-



— 45 —

tion. Il affirme que ces choses ont été établies par un
jugement divin (divino sunt judicio constituta), et fixées par
l'auteur même de la sainte religion (ab ipso sacrœ religionis
authore prœfixum est); mais il ne le démontre pas.

On peut croire que, dans ce passage, Gélase n'a en vue,
comme d'ailleurs dans l'ensemble de toute cette lettre, que les
deux puissances qu'il a nommées dès le début, l'ecclésiastique
en premier lieu, et la séculière en second. Il a voulu affirmer
à l'empereur la supériorité divine de la première sur la seconde.
Cette primauté dont il vient de parler et que l'Eglise enseigne,
est donc la primauté de l'Eglise sur la royauté temporelle.
Et ce qui suit semble en effet confirmer ce point de \me.

Gélase invoque, en effet, contre ceux qui lui résistent le
bras séculier, et il prie l'empereur de les empêcher de persévérer

dans leur résistance. « Rogo ut me in hac vita potius
audias deprecantem quam (quod absit) in divino judicio sentias
accusantem. » Cette prière a l'air d'une menace: «Noli precor
irasci mihi, si te tantum diligo ut regnum quod temporaliter
assecutus es, velini te habere perpetuum: et qui imperas sœ-

culo, possis regnare cum Christo. » Ceux qui lui résistent sont
les disciples d'Eutychès, qui ont été condamnés par le concile
de Chalcédoine. Il le rappelle plus loin. Il ne s'agit donc pas
d'une condamnation particulière formulée par lui seul. Il n'a
aucunement la prétention de se substituer au concile œcuménique,

dont, au contraire, il inA'oque l'autorité : « Proinde cum
Chalcedonense concilium, pro fidei catholicœ atque aposto-
licœ veritate, communioneque celebratum, damnaverit Euty-
chen detestandi furoris authorem ...»

Il dit que le siège apostolique s'efforce avec grand soin
d'éviter toute contagion avec l'erreur: «Hoc est quod sedes

apostolica magnopere caA~et, ut. nulla prorsus contagione
maculetur. Nam si (quod Deus avertat, quod fieri non posse
confidimus) taie aliquid proveniret, unde cuiquam resistere
aderemus errori?» Gélase ne parle pas d'infaillibilité; il a

confiance que le siège apostolique ne prévariquera pas, mais
il n'en a pas la certitude. Le raisonnement qu'il fait pour
fortifier sa confiance est très faible; on dirait qu'il ignore le
concile œcuménique. Peut-être veut-il dire seulement qu'il
serait difficile, dans les circonstances présentes, de songer à la
conA'ocation d'un tel concile.



— 46 —

Il demande la paix, mais une vraie paix, suivant cette
parole: Charitas de corde puro, et conscientia bona, et fide
non ficta. En dehors de celle-là, il n'y en a pas d'autre. Il
invoque de nouveau contre les hérétiques en question l'autorité

du siège apostolique, qui, dit-il, « dans tous les siècles
chrétiens, a été préposée à l'Eglise universelle et confirmée
par la série des canons des Pères et par la tradition
multiple» (apostolica: vero sedis authoritas, quœ cunctis sœculis
christianis, Ecclesiœ prœlata sit universse, et canonum serie
paternorum, et multiplici traditione firmatur).

Il est manifeste que Gélase cherche à grandir le plus
possible son siège; mais la force de la tradition l'oblige à

employer des expressions qui condamnent sa théorie (si théorie

il y a). Ainsi, dans cette dernière phrase, il voudrait faire
croire que l'autorité du siège romain a été, dans tous les
siècles chrétiens, préposée à toute l'Eglise; mais il n'en fournit
aucune preuve, et, de plus, il avoue qu'elle a sa force, sa
solidité (firmatur) dans les canons des Pères; ce qui semble
reconnaître qu'elle n'est que de droit ecclésiastique.

Evidemment, on lui reprochait de l'orgueil et de la hauteur

: si nos superbi sumus si nos elati sumus Comment
essaie-t-il de s'en dcrcndre? En faisant observer qu'il ne veut
qu'une chose: obéir aux décisions des Pères (qui obediendum
paternis dicimus institutis).

6. — Dans son Epître aux évêques cle Dardante, il essaie
de se justifier contre ceux qui prétendent qu'Acace n'a pas
été condamné juridiquement ne l'ayant pas été par un synode
spécial, mais seulement par l'évêque de Rome ').

Gélase se défend. Comment? Ceci est très important.
D'abord il en appelle à ce fait qu'Acace a été condamne

par un concile de 300 évœques, et conformément à la tradition

depuis les temps apostoliques; et si l'on devait revenir
sur de telles condamnations, il n'y aurait plus rien de stable
dans l'Eglise.

Donc 1° il ne parle pas d'une autorité spéciale qui lui
aurait été dévolue, 2° il cite le concile œcuménique comme

1) Epistola Gelasii papœ ad episcopos Dardan'ne, qua ostenditur Acacium a

sede apostolica competenter fuisse damnatum (t. II. p. 447-452). — Acace, disait-on,
n'a pas été condamné légalement: «Acacium non pittare jure damnatum, quod non
speciali synodo videatur fuisse dejectus. »



— 47 —

l'instance supérieure et définitive. Ceci, je le répète, est très
important. Voici ses paroles : « Perquirere \Tos oportet ab

ipsis beatis apostolis, et considerare prudenter, quoniam
patres nostri, catholici videlicet, doctique pontifices, in unaquaque
hseresi quolibet tempore suscitata, quicquid pro fide, pro veritate,

pro communione catholica atque apostolica secundum
scripturarum tramitem prœdicationemque, majorum facta semel
congregatione sanxerunt inconvulsum voluerint deinceps
firmumque constare: nec in eadem hac causa denuo, quœ
prœfixa fuerant, retractari qualibet trecenti prœsumptione per-
miserint, sapientissime pervidentes, quoniam si decreta salu-
briter cuiquam liceret iterare, nullum contra singulos quosque
prorsus errores stabile persisteret Ecclesiœ constitutum, ac

semper iisdem furoribus recidivis omnis integra definitio tur-
baretur. »

Il ajoute que c'est ainsi qu'on a agi envers Arius, Eunomius,

Macedonius, Nestorius. Si, pendant le cours de la
tempête arienne, quelques évêques se sont réunis en synode, ce
n'a pas été pour changer et reviser la foi de Nicée, ni pour
revenir sur la chose jugée.

Ensuite, il formule l'assertion suivante : « Nec plane tace-
mus, quod cuncta per mundum novit Ecclesia, quoniam quo-
rumlibct sententiis ligatct pontificum, sedes beati Petri apostoli
jus habeat resolvendi, utpote quœ de omni Ecclesia fas
habeat judicandi, neque cuiquam de ejus liceat judicare judicio.

Siquidem ad illam cle qualibet mundi parte canones
appellari A^oluerunt, ab illa autem nemo sit appellare per-
missus...» Il est à remarquer que dans ce passage, qui
n'est qu'une reproduction de la prétention du pape Damase,
Gélase ne se fonde nullement sur le droit diAin, ni même sur
le droit ecclésiastique, mais seulement sur les sentences de

quelques pontifes, et c'est cle ces sentences qu'il prétend tirelle

droit de juger et de résoudre qu'il met en aArant. Le
procédé est injustifiable, parce que la conséquence dépasse de

beaucoup les prémisses. Encore faut-il remarquer le mot
ligatct, qui semble dire que le siège de Pierre est lié par les
sentences en question, et que c'est pour obéir à cette obligation

qui lui a été imposée par ces pontifes, qu'il juge et
prononce en dernier appel. Il faut remarquer aussi qu'il s'agit
ici des appels adressés au siège de Rome sur des points qui



— 48 —

ont été jugés déjà par les autres sièges et qui intéressent
toute l'Eglise, en sorte que, pour qu'il y ait jugement
ecclésiastique complet, il faut nécessairement reconnaître au siège
de Rome le droit de juger aussi; et son jugement une fois
rendu, il y a alors œcuménicité ou catholicité dans le
jugement, et dès lors il est définitif, au point de vue ecclésiastique.

C'est là le sens acceptable de ce passage. Vouloir en
conclure que le siège de Rome possède une juridiction absolue
sur toute l'Eglise, et qu'il peut l'exercer à son gré, sans
qu'aucune Eglise ait le droit d'en appeler de son jugement
aux autres Eglises, c'est évidemment imaginer une papauté
qui n'existait pas encore, et dont je crois que Gélase lui-
même n'avait pas encore l'idée; ou s'il l'avait, il est certain,
d'autre part, qu'il l'a contredite en maints passages où il
prend une tout autre attitude.

Continuons l'étude de cette intéressante Lettre. Quelques
lignes plus loin, toujours au sujet d'Acace, il en appelle
encore à l'usage des anciens, pour affirmer que le siège
apostolique peut juger sans synode et condamner les injustes
décisions d'un synode. «Nec illa prœterimus, quod apostolica
sedes frequenter, ut dictum est, more majorum, etiam sine
ulla synodo prœcedentc, et solvendi, quos synodus inique
damnaverat, et damnandi, nulla existente synodo, quos opor-
tuit, habuerit potestatem. » Il rappelle que son siège a défendu
Athanase, qui avait été condamné par un synode oriental.
Même chose pour Jean Chrysostome, pour Flavien. Puis il
rappelle de nouveau les « tragœdias » et les « facinora »

d'Acace; et, pour se justifier de fa\roir condamné sans synode,
il fait valoir l'idée suiArante: si «le siège apostolique » n'a pas
pu être l'exécuteur des décisions d'un s3*node qui n'a pas eu
lieu, c'est parce qu'il était impossible, de fait, d'en tenir un:
«Ponamus tamen, etiamsi nulla synodus prœcessisset, cujus
apostolica sedes rede ficret exequutrix, cum quibus erat de
Acacio synodus incunda? Nunquid cum his qui jam participes
tenebantur Acacii, et per Orientem totum (catholicis sacerdotibus

Aiolenter exclusis, et per exilia diversa relegatis) socii
evidenter existebant communionis externœ, prius se ad hœc

consortia transferentes quam sedis apostolica? scita consule-
rent? Cum quibus ergo erat synodus ineunda? Catholici pon-



— 49 —

tifìces fuerant undique jam depulsi, solique remanserant socii
perfidorum, cum quibus jam nec licebat habere conventum. »

Certes, ce n'est point là le langage d'un homme qui
prétendrait avoir, de lui-même, le droit de juger à son gré. Loin
de nier en principe qu'il puisse se passer de tout synode, il
déclare implicitement qu'il aurait tenu un synode s'il l'avait
pu; et s'il ne l'a pas fait, c'est qu'un tel synode était impossible.

Il était impossible, dit-il, parce que les catholiques
étaient dispersés, et quant aux hérétiques, ce n'était pas la
coutume ecclésiastique de se réunir en concile avec eux: «nec
ecclesiatici moris est, cum his qui pollutam habent communionem

permixtamque cum perfidis miscere concilium. » Et
Gélase ajoute que «la prévarication» a déjà été condamnée
régulièrement (recfc) par le synode de Chalcédoine.

Comme les partisans d'Acace prétendaient qu'on avait
manqué à sa dignité d'évêque d'une ville royale, Gélase

répond que c'est une prétention ridicule (risimus quod.
attendu que la distribution des dignités ecclésiastiques est
autre que la puissance royale. « Si certe de dignitate agitur
civitatum, secundœ sedis et tertiœ major est dignitas
sacerdotum, quam ejus civitatis, quœ non solum inter sedes minime
numeratur, sed nec inter metropolitanorum jura censetur.
Nam quod dicitis, regiœ civitatis : alia potestas est regni secu-
laris, alia ecclesiasticarum distributio dignitatum. Sicut enim
quamvis parva civitas prœrogativam prœsentis regni non
minuit, sic imperialis prœsentia mensuram dispensationis
religiosa; non mutât. »

Gélase répète « qu'il était permis au siège apostolique de

rejeter de sa communion Acace, qui avait été déjà condamné
régulièrement par le synode de Chalcédoine, dans une cause
ancienne justement condamnée, et qui communiquait avec les
ennemis du synode de Chalcédoine. » Ce langage prouve que
Gélase, loin de se mettre au-dessus du concile de Chalcédoine
et de tout concile en général, se bornait à vouloir agir
conformément à ce même concile, d'après les canons de l'antiquité.

Gélase termine en disant que d'ailleurs il a agi avec la
réunion des prêtres catholiques d'Italie, non certes pour tenir
un synode nouveau contre le synode de Chalcédoine, mais
pour agir selon la teneur de ce dernier. «Quœ congregatio

Revue intern, de Théologie. Heft 61, 1908. 4



— 50 —

facta (plurimorum in Italia catholicorum) pontificum, non contra
Chalcedonensem, non tanquam nova synodus, contra veterem
primamque convenit, sed potius secundum tenorem -veteris

constitua, particeps apostolicœ exequutionis effecta est, ut
satis appareat, Ecclesiam catholicam sedemque apostolicam,
quia alibi jam omnino non posset, ubi potuit et cum quibus
potuit nihil penitus omisisse, quod ad fraternum pertineret
pro intemerata fide et sincera communione tractatum. » Gélase
ne sépare pas le siège apostolique de l'Eglise catholique, et
il cite celle-ci en premier lieu, parce que le siège apostolique
n'en est qu'une partie; et celui-ci doit agir d'après les canons
(secundum tenorem veteris constituti).

Après le texte de VEpistola ad Dardaniœ episcopos qui
se trouve p. 447-452, et que j'ai analysé soigneusement, vient
un second texte qui est présenté comme la suite d'après
quelques exemplaires ; ce second texte se trouve p. 452-457.
C'est la répétition des mêmes idées que celles du premier texte,
mais non les mêmes mots. Gélase aurait-il fait deux projets de

lettre, ou, après avoir enAroyé le premier texte, serait-il revenu
une seconde fois sur cette même question? Ou un autre auteur
aurait-il retouché cette lettre et en aurait-il fait plusieurs rédactions?

Toutes les conjectures sont possibles, et l'on comprend
que des doutes puissent surgir sur l'authenticité des écrits de
Gélase, tels que nous les avons.

Dans ce second texte, je détacherai le passage suivant,
qui toutefois n'ajoute rien au premier. Il s'agit du passage où
il reproche à ses accusateurs de ne s'être pas adressés, pour
avoir un synode, à l'empereur, et où il traite du pouvoir civil
et du pouvoir ecclésiastique. «Cur non adiistis imperatorem?
Cur non ecclesiœ causam et sacerdotii miserabilem decolora-
tionem continuais vocibus deflevistis, allegantes nunquam de

ponlificibus, nisi Ecclesiam, judicassc : non esse humanarum
legum, de talibus ferre sententiam, absque Ecclesiœ principaliter

constitutis pontificibus: obsequi solere principes christianos
decretis Ecclesiœ, non suam prœponere potestatem : episcopis
caput subdere principem solitum, non de eorum capitibus
judicare. » On \roit que Gélase ne songe nullement ici à faire valoir
l'autorité que son siège posséderait au-dessus des autres sièges ;

qu'il ne parle que de l'autorité de l'Eglise et de tous les
pontifes; et qu'il s'efforce plutôt de montrer la soumission que les



— öl —

empereurs doivent pratiquer envers l'autorité de l'Eglise et
des pontifes. C'est là son but unique, comme le démontrent
encore les tirades qui suivent le texte précité.

Plus loin, il revient encore, et à satiété, sur ce fait
qu'Acace a été condamné légitimement, et que ses partisans
ne sauraient revenir sur cette condamnation, ni en faisant appel
à l'empereur contre l'autorité ecclésiastique, ni en prétextant
que le siège de Rome, l'ayant condamné sans un synode spécial
où ils auraient dû être entendus, ne l'a pas condamné légalement.

Il insiste sur ce qu'un tel synode ne pouvait pas être
réuni, et sur ce que le siège de Rome, en acceptant l'appel
qui lui avait été envoyé (ad apostolicam sedem missis litteris),
n'a nullement violé les canons des Pères. Pour prouver que
le synode demandé par les acaciens ne pouvait pas être tenu
en Orient, il décrit ainsi l'état de l'Orient à cette époque:
« Llœc illa mixtura, hœc est illa confusio, qua per Orientem
totum inter catholicam hœreticamque communionem nulla dis-
cretio est: imo qui discerni tentaverit, potius hœreticus habetur,
persecutione percellitur, exiliis et afflictione mulctatur. » Il
termine en insistant sur ce fait qu'Acace était en communion
avec les hérétiques, et que cela suffisait pour le condamner à

bon droit. Il reproche aux Grecs d'être trop faciles sur ce point
et de manquer de probité: «Sed hœc apud Grœcos facilis et
inculpabilis putatur esse permixtio, apud quos nulla est veri
falsique discredo ; et dum cum omnibus reprobis volunt esse

communes, in nulla monstrantur probitate constare. » Ces deux
courants, le romain et le grec, sont intéressants à noter.

7° — Epistola Gelasti papœ ad Euphcmiamtm. T. II (coll.
Sixte), p. 457-460. Quelques-uns pensent que cet Euphemianus
était patriarche de Constantinople. Il aurait écrit à Gélase pour
le prier de consentir à réintégrer la communion catholique, en
se réunissant aux Orientaux. Gélase aurait A^oulu, au contraire,
que les Orientaux se joignissent au siège de Pierre.

«Nunc autem cum societatem prœferre malitis extraneam,
quam ad beati Petri purum redire illibatumque consortium,
quomodo cantabimus canticum Domini in terra aliena?» Gélase,

pour conA^aincre Euphemianus qu'il doit s'unir au siège de

Pierre, lui rappelle le mot du Christ à Pierre : « Lege senten-
tiam. Fides ex auditu, auditus autem per verbum Dei : illud
scilicet verbum, quod confessioni beati apostoli Petri portas



— 52 —

inferni nunquam prœvalituras esse promisit. » Il est à remarquer
que l'argumentation de Gélase est très faible, car il ne montre
nullement que le Christ ait enseigné qu'il faille obéir à Pierre
ni même lui être uni, mais il rappelle simplement que le Christ
a promis que les portes de l'enfer ne prévaudront jamais contre
la confession de Pierre, il ne dit pas contre la décision de

Pierre, contre ce que Pierre décidera, encore moins contre ce que
les évêques de Rome décideront, mais contre ce que Pierre a

confessé (confessioni Petri); or ce que Pierre a confessé, c'est
que le Christ est le fils de Dieu. Voilà la vérité que l'enfer
ne détruira pas. Il faut être avec Pierre quand il confessa cette
vérité, cela est clair, car il faut être avec quiconque confesse
cette vérité ; mais il ne s'en suit pas qu'il faudrait être avec
Pierre s'il enseignait autre chose, surtout s'il se trompait.

Gélase se fait personnellement très petit : « Ego quidem sum
omnium hominum minimus, satis immeritus ad tantœ sedis
officium, nisi quod superna gratia semper opérât magna de parvis. »

Sans aucun doute, la grâce de Dieu peut faire de grandes
choses avec les petites ; mais Gélase ne prouve pas que Dieu
en ait fait de grandes avec lui, et c'est justement ce qu'il
s'agirait de démontrer.

Au lieu de cela, Gélase fait un argument qui n'est qu'un
misérable jeu de mots. Euphemianus l'avait prié de condescendre

au rétablissement de la paix. Ce mot « condescendre »

semble avoir piqué Gélase. Il réplique ainsi:
« Optima illa est Ecclesiœ catholicœ atque apostolicœ dis-

positio, ad meliora profìciendo conscendere, non ad interiora
descendere deficere. Cum autem dicis, condescendere nos debere
A'obiscum, interim jam vos aut descendere aut descendisse
monstratis A catholica apostolicaque communione ad hsere-
ticam damnatamque prolapsos vos videtis, cognoscitis, non
negatis: et non solum vos in infinis jacere delectat, sed etiam
in superiore manentes sede, vultis impelli. Condescendere nos
vobiscum invitatis ad ima de. summis, nos coascendere vos
nobiscum rogamus ad summa de unis. »

Gélase traite donc ses adversaires comme des hérétiques.
Il refuse de condescendre plus qu'il n'a fait. « De his quos
baptizavit, quos ordinavit Acacius, majoruni traditione confedam
et veram, prœcipue religionum solicitudini congruam, prœbemus
sine difficultate medicinam. » Mais il ne Aœut pas faire plus :



— oc. —

Quo nos vultis ultra descendere? Il ne veut pas communiquer
avec les successeurs des hérétiques et des condamnés, ni avec
ceux qui communiquent avec eux; c'est ce qu'il appelle «in
interna demergi». Gélase ajoute: — Vous avez condamné
Eutychès et ses partisans, donc vous devez aussi condamner
ceux qui communiquent avec des eutychéens ; quiconque est
mort condamné, ne saurait être réputé catholique (in tali sorte
defunctus, inter catholicorum nomina nullatenus computari).
C'est une contradiction d'admettre la foi du concile de
Chalcédoine et de tolérer ceux qui communiquent avec les
condamnés de ce concile; quand on accepte la condamnation des

erreurs d'Eutychès et de Dioscore, on doit repousser du même

coup Acace, Timothée, Pierre et ceux qui communiquent avec
eux. Si vous dites qu'ils se sont purifiés de l'hérésie
d'Eutychès, prouvez-le (hoc ostendite, hoc probate). — Telles sont
les idées que développe Gélase avec une complaisance marquée.
Pardonnez-nous, dit-il à Euphemianus et à ses amis ; nous
sommes, nous, des hommes très timides, nous craignons le
terrible jugement de Dieu et nous voulons sauver nos âmes :

ignoscite nobis hominibus timidissimis, si coarctante nos terribili

et divini judicii grandi necessitate, constringimur, sicut
qualescunque ministros Christi decet, nos animas nostras ponere
pro veritate salvandas Et Gélase les assure qu'il ne \-eut
pas s'élever au-dessus des autres, comme ils l'en accusent, mais
avoir avec tous les fidèles une union sainte et agréable à Dieu :

hic non tam optamus prœponi aliis, sicut prœdicas, quam cum
fidelibus cunctis sanctum et Deo placitum habere consortium.
C'est là le seul lien par lequel l'Eglise puisse tout unir ; il ne
se donne ni pour le lien des âmes, ni pour le centre de

l'Eglise ; c'est YEglise qui unit, et non lui : hoc unum
vinculum (sicut etiam ipse desideras) salutare, quo cuncta uniri
possit Ecclesia.

Ensuite Gélase exprime sur l'épiscopat une idée qui n'était
pas celle des Orientaux. Euphemianus A'oulait être uni à l'Eglise
dont il était l'évêque, marcher avec elle et ne pas la dominer.
Gélase veut que l'éA'êque impose au troupeau la direction qu'il
détermine lui-même. Sans doute, Gélase a raison de dire que
l'évêque ne doit pas laisser le troupeau errer dans l'hérésie;
mais quand il n'3- a pas d'hérésie nouvœlle et que l'hérésie
ancienne est condamnée, et que les fidèles acceptent cette



— 54 —

condamnation, le pasteur a-t-il le droit de s'imposer aux fidèles

comme un maître? Les Orientaux ne le croyaient pas, et le
langage de Gélase semble inspiré par une idée opposée. Quisnam
hoc in Ecclesia Dei (quœso te) possit audire, cum utique pas-
torem sequi grex debeat ad pascua salutarla revocantem, non

per devia gregem pastor errantem? Die mihi, rogo te, grex
pro te, an tu pro grege redditurus es rationem? Néanmoins,
Gélase termine en appelant Euphemianus son « frère », et en

repoussant les reproches qui lui sont faits d'être « acerbus,
asper et nimis durus, difficilisque ».

8° — Dans le Décret des Ecritures apocryphes, décret que
Gélase a formulé avec soixante-dix évêques, Gélase affirme le
« primatus » de l'Eglise romaine, en le légitimant par le Tu es

Petrus et le Tibi dabo claves, et aussi par la mort de l'apôtre
Pierre à Rome sous Néron. Et il dit: «Et ergo prima Petri
apostoli sedes, Romana Ecclesia, non habens maculam neque
rugam, nec aliquid hujusmodi. » Pas une preuve, ni de la
prétendue identification du siège de Pierre et de l'Eglise romaine,
ni de la pureté parfaite de ce siège et de cette Eglise. — Il
ajoute, également sans preuve : « Secunda autem sedes, apud
Alexandriam, B. Petri nomine, a Marco ejus discipulo et
evangelista, consecrata est. Tertia vero sedes, apud Antiochiam
ejusdem beatissimi Petri apostoli nomine habetur honorabilis,
eo quod illic priusquam Romam venisset, habitavit. » Il ne cite
que ces trois sièges. On voit la tendance de Gélase à

remplacer par une prétendue autorité de Pierre le vrai motif
qui à fait mettre l'Eglise d'Alexandrie au second rang et celle
d'Antioche au troisième, motif qui n'était autre que l'importance

de ces deux Ailles. S'il se fût agi de l'autorité de Pierre,
Antioche, où Pierre a vécu, aurait certainement passé avant
Alexandrie, où il n'a jamais été. L'erreur de Gélase est d'autant
plus évidente que le concile de Constantinople de 381 a donné
à l'Eglise de cette ville le second rang, avant Alexandrie,
Antioche et Jérusalem, et cela parce que la ville de Constantinople

était la seconde capitale.
Puis : « Quoique personne ne puisse poser un autre fondement

que celui qui a été posé et qui est J.-C, cependant la
sainte Eglise romaine, pour notre édification, n'empêche pas
qu'après les Saintes Ecritures que nous avons reçues régulièrement,

on reçoive aussi les écritures suivantes (etiam has



— 55 —

suscipi non prohibet scripturas). » Gélase ne veut pas dire par
là que c'est à l'Eglise romaine seule qu'appartient le droit de

déclarer quelles sont les Ecritures canoniques. Il constate
simplement ce que l'Eglise de Rome a réglé sur ce point, et il
laisse aux autres Eglises le soin de faire, chacune de son côté,
ce qu'elles jugent de meilleur.

Dans rémunération des écrits qu'il signale, il ne cite les

épîtres décrétales des papes et les actes des martyrs qu'après
les écrits des Pères et immédiatement avant les Vies des
ermites Paul, Antoine, Hilarion, etc. Il ne parle que de vénération,

et non d'obéissance, encore moins de croyance. Nous
sommes loin de la prétendue autorité doctrinale des papes, et
surtout de leur prétendue infaillibilité. Il donne d'excellents
conseils relativement à la non-admission des Vies des Saints
dont on ne connaît pas les auteurs; conseils que l'Eglise
romaine a violés si imprudemment plus tard.

Ce Décret contient plusieurs détails fort intéressants qui
montrent combien l'esprit de l'Eglise romaine de ce temps-là
différait de l'esprit de l'Eglise romaine d'aujourd'hui.

Friedrich a nié l'authenticité de ce Décret ; il a pensé que
la rédaction en a été faite, comme travail privé, seulement
après l'an 533 l). Les preuves qu'il en donne paraissent péremp-
toires. Supposons toutefois que ce Décret ait existé déjà sous
Gélase, sans qu'on y ait attaché d'importance, l'évêque de
Rome n'étant pas alors un maître et le synode romain, auquel
ce Décret est attribué, n'ayant pas d'autorité en dehors de la
province romaine. On peut dire que ce Décret contient des

détails qui sont plutôt de nature à réduire la prétendue autorité

romaine qu'à l'augmenter. En soi, qu'on le date de 494 ou
de 533, cela ne change rien ni au fond des choses, ni à la
doctrine de Gélase sur la papauté.

J'ai déjà cité les précieux aveux de M. Turmel sur le concile

de Sardique et sur Gélase -). Il reconnaît que la loi des

appels promulguée à Sardique fut « inconnue » à l'Orient pendant

i) Über die Unechtheit d. Decretale de recipiendis et non recipiendis llbris des

P. Gelasius. 1891. — Voir les études de la Revue: janvier 1902, p. 158-161, article
de E. K.-Z.; — juillet 1903, p. 427-454, art. de Friedrich en réponse à l'abbé
Duchesne: Zur Kritik meiner Abhandlung: «Die Unechtheit der Canones von Sar.

dica»; — janvier 1904: Die Sardicenischen Aktenstücke der Sammlung des Theodosius

Diaconus, von Friedrich,
2) Voir Revue d'octobre 1906, p. 785-786.



— 56 —

55 ans; que la réconciliation qui eut lieu entre l'Occident et
l'Orient en 398, et surtout en 415, «ne changea rien à cet état
de choses » ; que jusqu'au milieu du sixième siècle, l'Eglise
grecque « ignora » la législation de Sardique ; qu'elle finit par
la « connaître » vers 550, mais en la traitant « comme un règlement

particulier à l'Occident», rien de plus; et même, qu'ensuite

les canons de Sardique tombèrent dans un « oubli profond -> ;

et que c'est à la suite de la confusion commise à Rome au
sujet des canons de Sardique, canons que l'on prit pour des
canons de Nicée, que le pape Gélase a proclamé que les canons
autorisent toute l'Eglise à en appeler au siège apostolique.
Etrange méprise.

Conclusions: En somme, l'attitude du pape Gélase n'est
pas nette : tantôt il affiche certaines prétentions ou manifeste
certaines tendances qui peuvent le faire accuser d'ambition;
tantôt il est encore modeste et semble avoir encore l'ancien
esprit, simplement episcopal, des évêques de Rome antérieurs.
C'est une sorte de Janus à double visage; là des traits déjà
romanistes, ici des traits encore catholiques. Sous prétexte que
son siège est le premier, il a une disposition à transformer cette
priorité en droit et même en autorité. Et, d'autre part, il est
retenu par la connaissance qu'il a de l'antiquité ecclésiastique,
par la nécessité qui lui incombe de respecter les canons et
même de leur obéir. D'une part, il ne A7eut pas qu'on le
supplante, qu'on l'écarté, qu'on tienne sa primauté pour nulle;
mais, d'autre part, il n'enseigne pas non plus qu'être premier
c'est être tout, ni même qu'être premier c'est être maître. A
ceux qui lui reprochent de violer les canons, il répond qu'il
les observe, et que ce sont les canons mêmes qui ont établi
sa primauté.

Bref, on peut préciser les points suivants:
1. Gélase affirme que le Seigneur a « établi la principauté

de toute l'Eglise dans le siège du B. Pierre». Il ne prouve
nulle part cette assertion, mais il la répète. Entend-il par là
que cette principauté est de droit divin dans le sens actuel
du mot? Il est probable que non: car très souvent il en appelle,
en parlant de cette primauté, aux règles de l'Eglise, comme
si cette primauté ne reposait que sur les règles de l'Eglise.
Comme s'il disait: Le Seigneur a fait à St. Pierre un honneur



— 57 —

spécial, et l'Eglise a établi des règles pour indiquer comment
cet honneur doit lui être rendu dans le siège de Pierre. Tel
semble être le fond de sa pensée.

2. Cette «primauté», ou «prééminence», ou «supériorité»,
qui est évidemment un "honneur, une dignité, est-elle aussi

une autorité? Gélase ne le dit pas et le prouve encore moins.
Mais, évidemment, il a une tendance à le conclure, lorsqu'il
dit que le siège du B. Pierre est supérieur à tous les décrets,
et que, s'il les observe, a fortiori tous les membres de l'Eglise
doivent les observer. Il n'ose pas dire catégoriquement qu'il a

le droit de les violer, et peut-être ne le pense-t-il pas. Quand
il parle du siège apostolique, il entend éAidemment parler du

siège de Rome ; non pas qu'il nie l'existence et les droits des

autres sièges apostoliques ; il ne va pas jusqu'à vouloir
accaparer et absorber toute l'apostolicité ; mais, de fait, scdcs
apostolica signifie clans ses écrits sedes romana. Ce qu'il y a de

vrai clans cette question, c'est que, pour qu'il y ait jugement
œcuménique ou catholique, le jugement des autres sièges
apostoliques ne suffit pas, il faut aussi celui du siège de Rome. On

pourrait croire quelquefois que cette nécessité du jugement
romain emporte dans son esprit la décision ou la définition de

la question; et, dans d'autres passages, il semble plutôt croire
que ce n'est qu'un concours, un simple chiffre dans un total.

3. De fait, il affirme qu'il s'efforce avec grand soin de

conserver et d'observer les canons de l'Eglise. Il ne va pas
jusqu'à dire qu'il est lié par eux, mais il agit comme s'il
l'était.

4. Il reconnaît que ce n'est pas le siège de Rome qui a
fait les canons, mais les Pères (paterni canones) ; qu'il n'est

que «l'évêque de l'Eglise romaine» (il ne dit pas l'évêque
des éArêques, ni l'évêque de l'Eglise universelle); que les

autres évêques sont ses frères ; que le droit que son siège,
le premier siège, a de juger les autres, lui a été concédé
d'après les canons (secundum canones concessemi sedi
apostolicae potestatem). Il se dit non le vicaire du Christ, mais
le Aicaire de Pierre.

5. S'il reAœndique le droit de juger les appels de toute
l'Eglise, éAidemment ce droit est une conséquence de ce qu'on
appelle les décisions du concile de Sardique (347). Gélase ne
considère pas que le droit de juger en appel n'a été, si l'on



— 58 -
en croit les Actes de ce concile, qu'une faveur accordée au

pape Jules Ier, faveur exceptionnelle et toute circonstantielle,
que le concile de Constantinople de 381 a ignorée en ne
mentionnant que le droit commun, à savoir l'appel des évêques au
métropolitain, et, si c'était nécessaire, aux évêques de la
province voisine. C'est sur ce dernier point évidemment que l'on
s'appuyait pour en appeler à la province romaine (dont l'évêque
de Rome était le métropolitain), quand le jugement des autres
provinces était considéré comme insuffisant.

6. Jamais Gélase ne pose en docteur de l'Eglise universelle.

Pour justifier son droit, ou plutôt son devoir d'évangé-
liser, il en appelle non pas à Pierre, mais à Paul, qui a dit:
Vœ mihi si non evangelizavero. Les prœsules rerum divina-
runi sont, selon lui, non lui seul, mais tous les pontifes ou
sacerdotes de l'Eglise. Il n'agit pas sans eux, encore moins
contre eux, mais il concourt avec eux, dans la tractation des
affaires religieuses. Loin de A-ouloir supplanter ou remplacer
le concile œcuménique, il en appelle sans cesse à l'autorité
et à la décision, soit de Nicée, soit de Chalcédoine, qu'il veut
faire respecter. C'est le concile qui a jugé et non lui; il est
simplement l'exécuteur des jugements et des décisions du concile,

et son jugement n'est que l'application des jugements du
concile. Il ne veut qu'obéir aux décisions des Pères (qui obe-
diendum paternis dicimus institutis). Il ne reconnaît qu'un lien
(unum vinculum) entre les chrétiens, et ce lien est l'Eglise
même. En présence de l'Eglise, il se fait petit et ne se permet
que des suggestions, loin de vouloir être préféré aux autres
(prœpoui edits).

E. Michaud.


	La primauté romaine d'après le pape Gélase : 492-496

