Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: La primauté romaine d'aprés le pape Gélase : 492-496
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PRIMAUTE ROMAINE
D'APRES LE PAPE GELASE

(492 -496).

Le pape Gélase est un des papes qui passent pour avoir
trés particulierement concouru a la fondation de la papauté
romaine !); et, en effet, on trouve dans les écrits qui lui sont
attribués des assertions qui tendent a accorder au siége de
Rome une influence, disons méme une autorité, que ce siége
n'avait pas auparavant. Les circonstances ont favoris¢ cette
tendance, et il en a treés habilement profité. Sous ce rapport,
il a renchéri sur le pape Léon I* (dit le grand). Je préciserai
plus loin ce qu’il faut penser du role qu'il a joué exactement
dans cette question.

Quoi qu'il en soit, les ultramontains prétendent que, d'aprés
ses écrits, dont 'authenticité leur parait hors de doute, il faut
admettre de son temps une papauté de droit divin, exergant
une autorité décisive et en dernier ressort, et cela sans que
le pape fat lié par aucun concile et sans qu'il fit obligé de
recourir a4 aucun concile pour exercer validement et 1égale-
ment son autorité. D'apreés les ultramontains, le pape, a cette
époque, avait le complet droit d'appel sur toute UEglise,
méme sur les Eglises d'Orient; et personne ne pouvait en
appeler de son jugement.

Dans la collection des conciles que Sixte V a fait publier
a Venise en 1585, on a donné le nom de «Decrela Gelasii
papae I» a de simples Leftres, qui ne sont nullement des dé-
crets proprement dits, C'est déja une premiére exagération.
En outre, en téte de cette collection est imprimé un 7ractatus

') Voir, par cxemple, le livre Du Jape, de J. de Maistre, et comment La Men-
nais, dans le compte-rendu élogieux qu’il a publié de cet ouvrage en 1820, s’ap-
puie surtout, pour exalter la papauté, sur Innocent I°r, Gilase et Nicolas 17 ((Euvres
de La Meunais, édit. 1826, t. X, p. 121-122).



— 30 —

de primatn Romance FEcclesie (t. 1, p. 8-12), qui est sans doute
de Bellarmin (1542-1621); on y enseigne la doctrine suivante
(p. 9) ¢ « Cuncta per mundum novit Ecclesia, quod sacro-
sancta Romana Ecclesia de omni Ecclesia fas habeat judi-
candi: neque cuiquam de ejus liceat judicare judicio, siquidem
ad illam de qualibet mundi parte appellandum est: ab illa
autem nemo est appellare permissus.» Et l'auteur ajoute:
«Sed nec illa preeterimus, quod apostolica Sedes sine ulla
sviodo precedente exsolvendi quos synodus inigua damna-
verat: et damnandi, nwulla existente synodo, quos oportuit,
habeat facultaten, et haec nimirum pro suo principatu, quem
B. Petrus apostolus Domini voce et tenuit semper et retinebit. »

Nous sommes persuadés que ces assertions sont fausses,
et qu'elles dénaturent le sens des appels qui ont été faits
précédemment par les Orientaux & Rome.

Pour nous en convaincre, étudions les lettres et autres
documents de Gélase.

Pour comprendre ses lettres, il faut se rappeler dans
quelles circonstances elles furent écrites. Il avait succédé a
Felix I (483-492), qui avait repoussé 1'édit d’'union (Henoficon)
de 'empereur Zénon; cet édit (482) avait été inspiré a l'em-
pereur par Acace, patriarche de Constantinople (471-7489). Il
s'agissait de mettre fin aux agitations qui survivaient au
concile de Chalcédoine entre les eutychéens et les orthodoxes.
Le but était excellent. Restait & savoir qui avait raison du
patriarche Acace dans les moyens qu'il proposait, ou de
Félix qui les rejetait ).

Quoi qu'il en soit, Félix excommunia Acace, qui 'excom-
communia & son tour. La situation était donc aussi tendue

Yy Guettée, dans sa Jupawts schismatigus (p. 189-1g90), s’exprime ainsi:

«Un fait certain, c’est qu'Acacius, en s’efforgant d’apaiser ces troubles, et en se
montrant tolérant pour les hommes, n’avait rien sacrifi¢ de la doctrine catholique
définie & Chalcédoine. Ce qui n'est pas moins incontestable, c’est que les hommes
condamnés d’abord 4 Constantinople comme a Rome, n’avaient jamais été entendus
contradictoirement avec leurs accusateurs; qu'ils avalent de trés nombreux partisans;
quils avaient été condamnés, exilés, persécutés, au moyen de la puissance impé-
riale, dont los éviques de Rome provoguaient sans cesse les riguenrs, comme leurs
lettres en font foi. Il n’est donc pas étonnant qu’Acacius, méme apres sa mort, ait
été regardé en Orient comme un grand et saint évéque, et que la sentence du con-
cile italien (tenu par Félix) ait été considérée comme non avenue.»



— 40 —

que possible, lorsque Gélase succéda a Félix, en 492, Acace
était mort depuis trois ans (489). Les évéques orientaux
prierent Gélase de faire la paix, en lui faisant remarquer
que tous condamnaient 1'hérésie d'Eutyches et acceptaient les
décisions du concile de Chalcédoine (451). Gélase répliquait
qu’Acace était mort condamné par le concile de Rome tenu
sous son prédécesseur; qu’Acace ne s'était pas rétracté, et
que deés lors il ne pouvait, lui, évéque de Rome, communiquer
avec ceux qui avaient soutenu Acace.

Les Orientaux demandaient que la lutte cessat et que la
paix se fit. Pourquoi perpétuer un schisme qui n’avait plus
de raison d'étre, attendu qu’Acace était mort et que tous les
Orientaux qui demandaient la paix condamnaient, aussi sin-
cerement que Gélase, 'hérésie eutychéenne? On verra com-
ment Gélase s’'obstina et quelles raisons il fit valoir pour
essayer de justifier son intransigeance et ses prétentions. Ce
schisme entre Rome et Constantinople dura jusqu’en 519; le
pape alors était Hormisdas (514-523). Cette période est un des
tournants de l'histoire de la papauté.

1. — Dans son Epitre aunx dvéques de la Lucanie, elc.,
Gélase déclare (n. 11) qu'il s'efforce de garder avec grand
soin, lui aussi, les vénérables canons (cum decreta venerabi-
lium sanctionum 720s quoque wmagnopere custodive nilamur).
Et encore: «Qua paternis canonibus sunt prefiva, pio devo-
toque studeat tenere proposito.» D’autre part, il affirme que
«le sitge du B. Pierre», gridce a Dieu, leur est supérieur a
tous. Ceci est dans une incidente (superior his omnibus, favente
Domino). Va-t-il en conclure que le siege de Pierre peut les
violer? Il le pourrait, s'il avait déja la théorie ultramontaine
d’aujourd’hui. Mais il conclut autrement, en disant que tous
les membres de I'Eglise, en voyant le siége du B. Pierre (ubi
Dominus Ecclesiee totius posuit principatum) les observer lui-
méme, doivent a fortiori les observer.

2. — Dans son FEpistola ad Srculos, il s'intitule simple-
ment: Gelasius Romanee Ecclesiee episcopus; il appelle les
autres ¢évéques ses «fréres» (connexis fratribus episcopis).

3. — Dans son Zomus de anathematis vinculo'), il en
appelle a la régle snivante: les hérétiques doivent reconnaitre

1) Tl se trouve dans la collection indiquée, t. II, p. 439-443.



— 41 —

les saintes Ecritures, la tradition des Peres et les canons
(¢évidemment les canons de toute I'Eglise): Cognoscant igitur
illud secundum Scripturas sanctas traditionemque majorum,
secundum canones regulasque. Il ajoute que la foi commune
et la vérité catholique et apostolique est celle qui est admise
indubitablement par toute 1'Eglise (a foia Ecclesia indubitanter
admitti).

Dans ce méme Zomus, p. 442, Gélase parle aussi du pre-
mier siege (celui de Rome), auquel Petrus Alexandrinus était
soumis (obstrictus) «secundui FEcclesice regulas». Et il de-
mande que les condamnés ne soient pas absous «a seculari
potestate preter Fcclesie tramitem». 11 veut qu'ils soient
absous non par l'empereur, «sed a pontifictbus». 1l ne se cite
pas en particulier. Il revient sur la nécessité d’observer les
regles: «ut hec omnia qua superius dicta sunt, secundum
Ecclesice tramitem servaventur». 11 ajoute: «Praecipue cum de
secundeae sedis ageretur antistite, ab inferiore qualibet, sed «
prima sede jure possit absolvi.» Le premier siége (potior)
¢tait celui de Rome, le second celui d'Alexandrie, le troisiéme
celui d’Antioche (est-il remarqué en marge).

Il semblerait, par ce texte, que, dans la pensée de Gélase,
le second siege (celui d’Alexandrie) devait étre jugé par le
premicr (celui de Rome), comme le second sans doute devait
pouvoir juger le troisieme (celui d’Antioche); mais que le pre-
mier ne pouvait étre jugé par aucun!

S'il en était ainsi, Gélase se trompait et ne respectait pas
lui-méme les regles: car ni a Nicée, ni a Constantinople, ni
nulle part, on n'avait établi une telle régle. Au contraire, on
avait établi que les évéques d'une province devaient étre jugés
entre eux sous la présidence du métropolitain ou du premier
siege de la province; et que, si I'on voulait en appeler de ce
jugement, on devait s'adresser aux évéques de la province
voisine. Si cet appel ne suffisait pas, on pouvait s'adresser a
un autre grand siege. C'est ainsi que des évéques orientaux
condamnés par leurs collegues en appeléerent a Rome, par
exemple, sous Jules [*. De 1a les canons dits de Sardique.
Mais de 12 a conclure que le premier siége avait le droit de
juger les autres sieges sans pouvoir étre lui-méme jugé par
aucun, il y avait loin. Rome était sur cette pente.



4, — Dans son Commonitorium ad Faustum magistrum,
Gélase dit expressément:

« Nobis opponunt canones, dum nesciunt quid loquantur,
Contra quos hoc ipso venire se produnt, quod primze sedi,
sana rectaque suadenti, parere fugiunt. [psi sunt canones, qui
appellationes totius Ecclesize, ad hujus sedis examen voluere
deferri. Ab ipsa vero nusquam prorsus appellari debere,
sanxerunt. ac per hoc illam de tota Ecclesia judicare, ipsam
ad nullius commeare judicium, nec de ejus unquam prece-
perunt judicio judicari: sententiamque illius constituerunt non
oportere dissolvi, cujus potius decreta sequenda mandarunt. »
Il parle de Timothée d'Alexandrie, de Pierre d'Antioche, etc.,
qui en avaient appelé au siége de Rome. Donc Gélase main-
tient son droit de juger les appels, et rien de plus; il ne
fonde ici ce dreit ni sur le droit divin, ni méme sur le droit
ecclésiastique, mais simplement sur ce fait que les appelants
doivent étre jugés par le tribunal auquel ils ont appelé, et
que le jugement de ce tribunal doit étre maintenu. Cette
simple primauté du siége de Rome n'est nullement la pri-
mauté de droit divin dont parlent les romanistes d'aujourd’hui.

Un peu plus loin, Gélase repousse les adversaires qui ne
veulent pas reconnaitre son jugement, et il invoque contre
eux «la puissance qui a été concédée awn siege apostoliqie selon
les canons». Rien de plus. Voici ses propres paroles: «Sed
religiosi viri atque perfecti, secundunt canones concessam sedi
apostolice  potestaten: nimirum conantur eripere, et sibimet
eam contra canones usurpare contendunt?» Il ne pose pas
comme le seul juge, car les autres €évéques sont aussi juges;
il ne se donne que comme principal; et loin de s’appeler le
vicaire du Christ, il se nomme encore humblement vicaire de
Pierre: «Si quantum ad religionem pertinet, non nisi aposto-
licee sedi juxta canones debetur summa judicii totius: si
guantum ad swmculi potestatem, illa a pontificibus et precipie
a B. Petri vicario, debet cognoscere, qu&e divina sunt, non
ipsa eadem judicare.» C'est donc en vertu des canons que la
plus haute part du jugement revient au siege romain., Il faut
bien remarquer que, lorsque Gélase appelle le siege de Rome
«siége apostolique», il ne dit pas qu'il est le seul apostolique;
il n'ignorait certainement pas les autres siéges apostoliques,
et nulle part il n’a nié leurs droits d’avoir part aux jugements



de I'Eglise. Aussi nomme-t-il ici expressément et d'abord «les
pontifes»; on peut étre principal (precipie) parmi eux, sans
gqu'ils perdent aucun droit.

Cependant Gélase termine son Commonitoire par une
explication du mot precipue, qui est une extension de la
« sentence apostolique » plutot qu'une explication. Dans ce
passage final, en effet, il semble ne voir, en fait de sentence
apostolique, que celle du siege romain. Sans oser dire que
les paroles du Christ a Pierre: «Les portes de l'enfer ne
prévaudront pas» doivent s'appliquer au siége de Rome, ce-
pendant il affirme que, d'aprés ces paroles, comme aussi
d'aprés la tradition des anciens et l'autorité des canons, la
sentence apostolique doit plutot s’étendre toujours elleeméme a
toute I'Eglise: «Quapropter non veremur ne apostolica sen-
tentia resolvatur, quam et vox Christi, et majorum traditio,
et canonum fulsit authoritas, ut totam potius Fcclesiam scimper
ipsa dijudicet.»

Si I'on détache cette derniére phrase de tout ce qui pré-
cede, il est aisé d'en conclure que, selon Gélase, le sieége de
Rome aurait eu, d'apres le triple enseignement du Christ, des
anciens et des canons, le droit de juger lui-méme, et toujours,
toute I'Eglise. Si l'on veut, au contraire, interpréter cette
phrase dans le sens de tout ce qui précede et ne pas admettre
que Gélase se soit contredit, on devra convenir qu'il se borne
simplement a revendiquer le droit de son si¢tge a4 recevoir les
appels qui lui sont adressés de toutes les autres parties de
I'Eglise, et ainsi le droit & prononcer un jugement qui soit
reconnu dans toute I'Eglise.

5. Dans sa Leltre a U'emperenr Anastase, Gélase s’appelle
vicaire du siége apostolique (apostolicee sedis vicarius). Il dit
que, 1a ou il voit qu'il manque quelque chose & la pleine foi
catholique, il s'efforce d'y suppléer, non par des définitions
de foi, mais a sa petite maniere, par de simples suggestions
opportunes (pro meo modulo suggestionibus opportunis sup-
plere contendo). S'il doit évangéliser, c’est parce que l'apotre
St. Paul lui en fait un devoir, lorsqu’il dit: Va mihi si non
evangelizavero. Gélase n'en appelle pas 4 un droit divin par-
ticulier qui lui aurait ¢été conféré par le Christ dans la per-
sonne de l'apotre Pierre. 11 ne dit pas un mot de celui-ci.



44 —

Puis i1 dit que le monde est régi principalement par l'au-
torité sacrée des pontifes et par l'autorité royale: Duo quippe
sunt, Imperator Auguste, quibus principaliter mundus hic re-
gitur, authoritas sacra pontificum, et regalis potestas. Il ne
parle ni de lui ni de son siege, mais des pontifes, des sacer-
dotes, des rerum preesules divinarum. 11 dit que 'empereur,
dans l'ordre de la religion, doit plutot se soumettre a eux
gue dominer (subdi te debere cognoscis religionis ordine potius
quam preaeesse).

Apres ce préambule, Gélase affirme la prééminence (pree-
minere) de son siege sur les autres, et cela d'apres la parole
du Christ. Il emploie aussi le mot primatem, mais sans définir
en quoi consiste cette prééminence ou cette primauté. Le sens
du passage est qu'il faut obéir ou éire sowmis,; car il dit
expressément que l'empereur doit étre soumis aux pontifes
dans l'ordre de la religion, et que les pontifes doivent étre
soumis 2 I'empereur dans les affaires mondaines. Il n’est pas
encore question de croyance, ni de définition de la foi. Le
point de vue n'est pas dogmatique, mais seulement hiérar-
chique et administratif, de simple convenance (convenit). «Et
si cunctis generaliter sacerdotibus, recte divina tractantibus,
fidelium convenit corda submitti: quanto potius sedis llius
presulis consensus est adhibendus, quem cunctis sacerdotibus
et divinitas summa voluit preminere, et subsequens Ecclesia
generalis jugiter pietas celebravit?» On voit la modération de
Gélase, qui se contente d'exiger le simple concours du sidge
apostolique avec le jugement des autres pontifes, pour qu'il v
ait jugement complet. Il n'est donc pas seul a juger; le juge-
ment de 1'Eglise n'est pas exclusivement son ccuvre; il ne
fait qu'y concourir avec les autres juges. Et I'obéissance des
fideles se rapporte a l'autorité de toute 1'Eglise, et non a celle
du seul sidge de Rome. C'est évidemment dans ce sens qu'il
faut entendre ce qui suit: «Ubi pietas tua evidenter advertit,
nunquam quolibet penitus humano consilio elevare se quem-
quam posse illius privilegio vel confessioni, quem: Christi vox
pretulit universis, quem Ecclesia veneranda confessa seniperr
est et habet devota primatenm.» 11 est 4 remarquer que Gélase-
ne justifie cette derniére assertion par aucune preuve; c'est
son interprétation des paroles du Christ et de la tradition,

~

mais il ne cite aucun document & l'appui de son interpréta-



45

tion. Il affirme que ces choses ont été établies par un juge-
ment divin (divino sunt judicio constituta), et fixées par 1'au-
teur méme de la sainte religion (ab ipso sacree religionis
authore preefixum est); mais il ne le démontre pas.

On peut croire que, dans ce passage, Gélase n’a en vue,
comme d'ailleurs dans l'ensemble de toute cette lettre, que les
deux puissances qu'il a nommées des le début, 'ecclésiastique
en premier lieu, et la séculiere en second. 11 a voulu affirmer
a 'empereur la supériorité divine de la premiére sur la seconde.
Cette primauté dont il vient de parler et que I'Eglise enseigne,
est donc la primauté de I'Eglise sur la royauté temporelle.
Et ce qui suit semble en effet confirmer ce point de vue.

Gélase invoque, en effet, contre ceux qui lui résistent le
bras séculier, et il prie 'empereur de les empécher de persé-
vérer dans leur résistance. «Rogo ut me in hac vita potius
audias deprecantem quam (quod absit) in divino judicio sentias
accusantem. » Cette priere a l'air d'une menace: « Nolt precor
frasct mihi, si te tantum diligo ut regnum quod temporaliter
assecutus es, velim le habere perpeluwnnt: et qui imperas see-
culo, possis regnare cum Christo.» Ceux qui lui résistent sont
les disciples d’Eutyches, qui ont été condamnés par le concile
de Chalcédoine. Il le rappelle plus loin. Il ne s'agit donc pas
d'une condamnation particuliere formulée par lui seul. Il n’a
aucunement la prétention de se substituer au concile cecumé-
nique, dont, au contraire, il invoque l'autorité: «Proinde cum
Chalcedonense concilium, pro fidei catholicee atque aposto-
licee veritate, communioneque celebratum, damnaverit Euty-
chen detestandi furoris authorem...»

Il dit que le siege apostolique Ss’e¢fforce avec grand soin
d’éviter toute contagion avec l'erreur: «Hoc est guod sedes
apostolica magnopere cavet, ut... nulla prorsus contagione
maculetur, Nam si (quod Deus avertat, quod fieri non posse
confidimus) tale aliquid proveniret, unde cuiquam resistere
aderemus errori?» Gélase ne parle pas d'infaillibilité; il a
confiance que le sieége apostolique ne prévariquera pas, mais
il n'en a pas la certitude. Le raisonnement qu'il fait pour for-
tifier sa confiance est trés faible; on dirait qu’il ignore le
concile cecuménique. Peut-étre veut-il dire seulement qu’il se-
rait difficile, dans les circonstances présentes, de songer a la
convocation d'un tel concile.



— 46 —

Il demande la paix, mais une vraie paix, suivant cette
parole: Charitas de corde puro, et conscientia bona, et fide
non ficta. En dehors de celle-la, il n'y en a pas d'autre. Il
invoque de nouveau contre les hérétiques en question l'auto-
rit¢ du siege apostolique, qui, dit-il, «dans tous les siécles
chrétiens, a ¢été préposée a 1'Eglise universelle et confirmée
par la série des canons des Peres et par la tradition mul-
tiple» (apostolicee vero sedis authoritas, quae cunctis seeculis
christianis, Ecclesize preaelata sit universse, et canonum serie
paternorum, et multiplici traditione firmatur).

Il est manifeste que Gélase cherche a grandir le plus
possible son si¢ge; mais la force de la tradition 1'oblige a
employer des expressions qui condamnent sa théorie (si théo-
rie il y a). Ainsi, dans cette derniére phrase, il voudrait faire
croire que l'autorité du siege romain a été, dans tous les sie-
cles chrétiens, préposée a toute I'Eglise; mais il n'en fournit
aucune preuve, et, de plus, il avoue Gu'elle a sa force, sa
solidité (firmatur) dans les canons des Peres; ce qui semble
reconnaitre qu'elle n'est que de droit ecclésiastique.

Evidemment, on lui reprochait de l'orgueil et de la hau-
teur: si nos superbi sumus... si nos elati sumus... Comment
essaie-t-il de s’en défendre? En faisant observer qu'il ne veut
qu'une chose: obéir aux décisions des Peres (qui obedienduim
puaiernis dicinius instilutis).

6. — Dans son FKEpitre aux évéques de Dardanie, il essaie
de se justifier contre ceux qui prétendent qu'Acace n'a pas
été condamné juridiquement ne l'ayant pas été par un synode
spécial, mais seulement par 1'évéque de Rome').

Géelase se défend. Comment? Ceci est trés important.

D’abord il en appelle & ce fait qu'Acace a ¢été condamné
par un concile de 300 évéques, et conformément & la tradi-
tion depuis les temps apostoliques; et si l'on devait revenir
sur de telles condamnations, il n'y aurait plus rien de stable
dans l'Eglise.

Donc 1° il ne parle pas d'une autorité spéciale qui lui
aurait été dévolue, 2° il cite le concile cecuménique comme

Y Fpistola Gelasii pape ad episcopos Dardanie, gua ostenditur Acacium a
sede apostolica competenter fuisse damnatum (111, p. 447-452). — Acace, disait-on,
n’a pas été condamné légalement: « Acacium non putare jure damnatum, quod non
speciali synodo videatur fuisse dejectus.»



37

I'instance supérieure et définitive. Ceci, je le répeéte, est trés
important. Voici ses paroles: « Perquirere vos oportet ab
ipsis beatis apostolis, et considerare prudenter, quoniam pa-
tres nostri, catholici videlicet, doctique pontifices, in unaquaque
haeresi quolibet tempore suscitata, quicquid pro fide, pro veri-
tate, pro communione catholica atque apostolica secundum
scripturarum tramitem preedicationemque, majorum facta semel
congregatione sanxerunt, inconvulsum voluerint deinceps
firmumque constare: nec in eadem hac causa denuo, qua
preefixa fuerant, retractari qualibet trecenti praesumptione per-
miserint, sapientissime pervidentes, quoniam si decreta salu-
briter cuiquam liceret iterare, nullum contra singulos quosque
prorsus errores stabile persisteret Ecclesize constitutum, ac
semper iisdem furoribus recidivis omnis integra definitio tur-
baretur. »

Il ajoute que c’est ainsi qu'on a agi envers Arius, Euno-
mius, Macedonius, Nestorius. Si, pendant le cours de la tem-
péte arienne, quelques évéques se sont réunis en synode, ce
n'a pas été pour changer et reviser la foi de Nicée, ni pour
revenir sur la chose jugée.

Ensuite, il formule l'assertion suivante: «Nec plane tace-
mus, quod cuncta per mundum novit Ecclesia, quoniam quo-
rumlibet sententiis ligata pontificum, sedes beati Petri apostoli
jus habeat resolvendi, utpote que de omni Ecclesia fas
habeat judicandi, neque cuiquam de ejus liceat judicare judi-
cio. Siquidem ad illam de qualibet mundi parte canones
appellari voluerunt, ab illa autem nemo sit appellare per-
missus...» Il est & remarquer que dans ce passage, qui
n'est qu'une reproduction de la prétention du pape Damase,
Gélase ne se fonde nullement sur le droit divin, ni méme sur
le droit ecclésiastique, mais seulement sur les senfences de
quelquees pontifes, et c'est de ces sentences qu'il prétend tirer
le droit de juger et de résoudre qu'il met en avant. Le
procédé est injustifiable, parce que la conséquence dépasse de
beaucoup les prémisses. Encore faut-il remarquer Je mot
ligala, qui semble dire que le siege de Pierre est /i€ par les
sentences en question, et que c'est pour obéir a cette obliga-
tion qui lui a été imposée par ces pontifes, qu'il juge et pro-
nonce en dernier appel. Il taut remarquer aussi qu'il s'agit
ici des appels adressés au siege de Rome sur des points qui



— 48 —

ont ¢té jugés déja par les autres siéges et qui intéressent
toute I'Eglise, en sorte que, pour qu'il y ait jugement ecclé-
siastique complet, il faut nécessairement reconnaitre au siege
de Rome le droit de juger aussi; et son jugement une fois
rendu, il y a alors cecuménicité ou catholicité dans le juge-
ment, et dés lors il est définitif, au point de wvue ecclésias-
tique.

Cest 1a le sens acceptable de ce passage. Vouloir en con-
clure que le siége de Rome posseéde une juridiction absolue
sur toute 1'Eglise, et qu’il peut l'exercer a son gré, sans
qu'aucune Eglise ait le droit d'en appeler de son jugement
aux autres Eglises, c’est évidemment imaginer une papauté
qui n'existait pas encore, et dont je crois que Gélase lui-
méme n’'avait pas encore l'idée; ou s'il I'avait, il est certain,
d’autre part, qu'il I'a contredite en maints passages ou il
prend une tout autre attitude.

Continuons l'étude de cette intéressante Lettre. Quelques
lignes plus loin, toujours au sujet d’Acace, il en appelle
encore a l'usage des anciens, pour affirmer que le siége apos-
tolique peut juger sans synode et condamner les injustes
décisions d'un synode. «Nec illa preeterimus, quod apostolica
sedes frequenter, ut dictum est, more majorum, etiam sine
ulla synodo preecedente, et solvendi, quos synodus inique
damnaverat, et damnandi, nulla existente synodo, quos opor-
tuit, habuerit potestatem.» Il rappelle que son siege a défendu
Athanase, qui avait été condamné par un synode oriental.
Méme chose pour Jean Chrysostome, pour Flavien. Puis il
rappelle de nouveau les «tragoedias» et les «facinora »
d’Acace; et, pour se justifier de 'avoir condamné sans synode,
il fait valoir l'idée suivante: si «le si¢ge apostolique » n'a pas
pu &tre l'exécuteur des décisions d'un synode qui n’a pas eu
lieu, c'est parce qu'il était impossible, de fait, d’'en tenir un:
« Ponamus tamen, etiamsi nulla synodus praecessisset, cujus
apostolica sedes wrecte ficrel exequuirix, cum quibus erat de
Acacio synodus ineunda? Nunquid cum his qui jam participes
tenebantur Acacii, et per Orientem totum (catholicis sacerdo-
tibus violenter exclusis, et per exilia diversa relegatis) socii
evidenter existebant communionis externee, prius se ad heec
consortia transferentes quam sedis apostolice scita consule-
rent? Cum quibus ergo erat synodus ineunda? Catholici pon-



— 49 —

tifices fuerant undique jam depulsi, solique remanserant socii
perfidorum, cum quibus jam nec licebat habere conventum.»

Certes, ce n'est point 14 le langage d'un homme qui pré-
tendrait avoir, de lui-méme, le droit de juger a son gré. Loin
de nier en principe qu'il puisse se passer de tout synode, il
déclare implicitement qu’il aurait tenu un synode s'il 'avait
pu; et s'il ne I'a pas fait, c'est qu'un tel synode était impos-
sible. Il était impossible, dit-il, parce que les catholiques
étaient dispersés, et quant aux heérétiques, ce #'élait pas la
coutume ecclésiaslique de se réunir en concile avec eux: «nec
ecclesiatici moris est, cum his qui pollutam habent commu.
nionem permixtamque cum perfidis miscere concilium.» Et
Gélase ajoute que «la prévarication» a déja été condamnée
régulierement (7recfe) par le synode de Chalcédoine.

Comme les partisans d'Acace prétendaient qu'on avait
manqué a sa dignité d'évéque d'une ville royale, Gélase
répond que c'est une prétention ridicule (visimus quod. ..),
attendu que la distribution des dignités ecclésiastiques est
autre que la puissance royale. «Si certe de dignitate agitur
civitatum, secundae sedis et terti® major est dignitas sacer-
dotum, quam ejus civitatis, quae non solum inter sedes minime
numeratur, sed nec inter metropolitanorum jura censetur.
Nam quod dicitis, regize civitatis: alia potestas est regni secu-
laris, alia ecclesiasticarum distributio dignitatum. Sicut enim
quamvis parva civitas preerogativam prasentis regni non
minuit, sic imperialis praesentia mensuram dispensationis reli-
gios@ non mautat. » .

Gélase répete «qu'il était permis au siége apostolique de
rejeter de sa communion Acace, qui avait été déja condamné
régulierement par le synode de Chalcédoine, dans une cause
ancienne justement condamnée, et qui communiquait avec les
ennemis du synode de Chalcédoine. » Ce langage prouve que
Gélase, loin de se mettre au-dessus du concile de Chalcédoine
et de tout concile en général, se bornait a vouloir agir con-
formément a ce méme concile, d’aprés les canons de l'anti-
quité.

Gélase termine en disant que d'ailleurs il a agi avec la
réunion des prétres catholiques d'ltalie, non certes pour tenir
un synode nouveau contre le synode de Chalcédoine, mais
pour agir selon la teneur de ce dernier. «Quee congregatio

fevue intern. de Théologie, Heft 61, 1908, 4



— 50 —

facta (plurimorum in Italia catholicorum) pontificum, non contra
Chalcedonensem, non tanquam nova synodus, contra veterem
primamque convenit, sed potius secundum tenorem veleris
constituty, particeps apostolicee exequutionis effecta est, ut
satis appareat, FEcclesiam catholicam sedemque apostolicam,
quia alibi jam omnino non posset, ubi potuit et cum quibus
potuit nihil penitus omisisse, quod ad fraternum pertineret
pro intemerata fide et sincera communione tractatum.» Gélase
ne sépare pas le siége apostolique de I'Eglise catholique, et
n'en est qu'une partie; et celui-ci doit agir d’apres les canons
(secundum tenovem velevis constituli),

Apres le texte de V'Epistola ad Dardanie episcopos qui
se trouve p. 447-452, et que j'ai analysé soigneusement, vient
un second texte qui est présenté comme la suite d’apres
quelques exemplaires; ce second texte se trouve p. 452-457.
C’est la répétition des mémes idées que celles du premier texte,
mais non les mémes mots. Gélase aurait-il fait deux projets de
lettre, ou, aprés avoir envoy¢ le premier texte, serait-il revenu
une seconde fois sur cette méme question? Ou un autre auteur
aurait-il retouché cette lettre et en aurait-il fait plusieurs rédac-
tions? Toutes les conjectures sont possibles, et 'on comprend
que des doutes puissent surgir sur l'authenticité des écrits de
Gélase, tels que nous les avons.

Dans ce second texte, je détacherai le passage suivant,
qui toutefois n’ajoute rien au premier. Il s’agit du passage ou
il reproche a ses accusateurs de ne s'étre pas adressés, pour
avoir un synode, & U'empereur, et ou il traite du pouvoir civil
et du pouvoir ecclésiastique. «Cur non adiistis imperatorem >
Cur non ecclesie causam et sacerdotii miserabilem decolora-
tionem continuatis vocibus deflevistis, allegantes nunguam de
pontificibus, nisi Ecclesiam, judicasse: non esse humanarum
legum, de talibus ferre sententiam, absque FEcclesie principa-
liter constitutis pontificibus: obsequi solere principes christianos
decretis FEcclesice, non suam praponere potestatem: episcopis
caput subdere principem solitum, non de eorum capitibus judi-
care.» On voit que Gélase ne songe nullement ici a faire valoir
I'autorité que son sieége posséderait au-dessus des autres sidges;
qu'il ne parle que de l'autorité de 1'Eglise et de tous les pon-
tifes; et qu'il s'efforce plutot de montrer la soumission que les



empereurs doivent pratiquer envers l'autorité de I'Eglise et
des pontifes. Cest la son but unique, comme le démontrent
encore les tirades qui suivent le texte précité.

Plus loin, il revient encore, et & satiété, sur ce fait
qu'Acace a été condamné légitimement, et que ses partisans
ne sauraient revenir sur cette condamnation, ni en faisant appel
a 'empereur contre l'autorité ecclésiastique, ni en prétextant
que le siege de Rome, 'ayant condamné sans un synode spécial
ol ils auraient d étre entendus, ne 1'a pas condamné légale-
ment. Il insiste sur ce qu'un tel synode ne pouvait pas étre
réuni, et sur ce que le siege de Rome, en acceptant l'appel
qui lui avait été envoyé (ad apostolicam sedem missis litteris),
n’a nullement violé les canons des Péres. Pour prouver que
le synode demandé par les acaciens ne pouvait pas étre tenu
en Orient, il décrit ainsi l'état de I'Orient a cette époque:
« Heec illa mixtura, heec est illa confusio, qua per Orientem
totum inter catholicam heereticamque communionem nulla dis-
cretio est: imo qui discerni tentaverit, potius heereticus habetur,
persécutione percellitur, exiliis et afflictione mulctatur.» 11
termine en insistant sur ce fait qu’Acace était en communion
avec les hérétiques, et que cela suffisait pour le condamner a
bon droit. Il reproche aux Grecs d'étre trop faciles sur ce point
et de manquer de probité: «Sed hac apud Greecos facilis et
inculpabilis putatur esse permixtio, apud quos nulla est veri
falsique discretio; et dum cum omnibus reprobis volunt esse
communes, in nulla monstrantur probitate constare.» Ces deux
courants, le romain et le grec, sont intéressants a noter.

7° — Epistola Gelasii pape ad Euphemianum. T. 11 (coll,
Sixte), p. 457-460. Quelques-uns pensent que cet Euphemianus
¢tait patriarche de Constantinople. Il aurait écrit a Gélase pour
le prier de consentir & réintégrer la communion catholique, en
se réunissant aux Orientaux. Gélase aurait voulu, au contraire,
que les Orientaux se joignissent au siége de Pierre.

«Nunc autem cum societatem preaeferre malitis extraneam,
quam ad beati Petri purum redire illibatumque consortium,
quomodo cantabimus canticum Domini in terra aliena?» (Gélase,
pour convaincre Euphemianus qu’il doit s’unir au sieége de
Pierre, lui rappelle le mot du Christ a Pierre: «Lege senten-
tiam. Fides ex auditu, auditus autem per verbum Dei: illud
scilicet verbum, quod confessioni beati apostoli Petri portas



52

inferni nunquam preevalituras esse promisit. » Il est & remarquer
que l'argumentation de Gélase est treés faible, car il ne montre
nullement que le Christ ait enseigné qu'il faille obéir a Pierre
ni méme lui étre uni, mais il rappelle simplement que le Christ
a promis que les portes de l'enfer ne prévaudront jamais contre
la confession de Pierre, il ne dit pas contre la décision de
Pierre, contre ce que Pierre décidera, encore moins contre ce que
les évéques de Rome décideront, mais contre ce que Pierrve a
confessé (confessioni Petri); or ce que Pierre a confessé, c'est
que le Christ est le fils de Dieu. Voila la vérit€ que lenfer
ne détruira pas. Il faut étre avec Pierre quand il confessa cette
vérité, cela est clair, car il faut étre avec quiconque confesse
cette vérité; mais il ne s’en suit pas qu’il faudrait étre avec
Pierre s’il enseignait autre chose, surtout s'il se trompait.

Gélase se fait personnellement tres petit: « Ego quidem sum
omnium hominum minimus, satis immeritus ad tantee sedis offi-
cium, nisi quod superna gratia semper operat magna de parvis, »
Sans aucun doute, la grace de Dieu peut faire de grandes
choses avec les petites; mais Gélase ne prouve pas que Dieu
en ait fait de grandes avec lui, et c'est justement ce qu'il
-s'agirait de démontrer.

Au lieu de cela, Gélase fait un argument qui n'est qu'un
misérable jeu de mots. Euphemianus l'avait prié de condes-
cendre au rétablissement de la paix. Ce mot «condescendre»
semble avoir piqué Gélase. Il réplique ainsi:

« Optima illa est Ecclesiz catholicee atque apostolicae dis-
positio, ad meliora proficiendo conscendere, non ad inferiora
descendere deficere. Cum autem dicis, condescendere nos debere
vobiscum, interim jam vos aut descendere aut descendisse
monstratis... A catholica apostolicaque communione ad heere-
ticam damnatamque prolapsos vos videtis, cognoscitis, non
negatis: et non solum vos in infimis jacere delectat, sed etiam
in superiore manentes sede, vultis impelli. Condescendere 1108
vobiscum invitatis ad tma de Summis, 10s coascendere VO0S
nobiscum vogamus ad Sumnmda de 11s. »

Gélase traite donc ses adversaires comme des hérétiques.
Il refuse de condescendre plus qu’il n'a fait. «De his quos
baptizavit, quos ordinavit Acacius, majoruin traditione confectam
et veram, preaecipue religionum solicitudini congruam, preebemus
sine difficultate medicinam.» Mais il ne veut pas faire plus:



— 5

w
|

Quo nos vultis ullva descendere? 11 ne veut pas communiquer
avec les successeurs des hérétiques et des condamnés, ni avec
ceux qui communiquent avec eux; c’est ce qu'il appelle «in
inferna demergi». Gélase ajoute: — Vous avez condamné
Eutycheés et ses partisans, donc vous devez aussi condamner
ceux qui communiquent avec des eutychéens; quiconque est
mort condamné, ne saurait étre réputé catholique (in tali sorte
defunctus, inter catholicorum nomina nullatenus computari).
C'est une contradiction d’admettre la foi du concile de Chal-
cédoine et de tolérer ceux qui communiquent avec les con-
damnés de ce concile; quand on accepte la condamnation des
erreurs d'Eutycheés et de Dioscore, on doit repousser du méme
coup Acace, Timothée, Pierre et ceux qui communiquent avec
eux. Si vous dites qu'ils se sont purifiés de 'hérésie d'Eu-
tyches, prouvez-le (hoc ostendite, hoc probate). — Telles sont
les idées que développe Gélase avec une complaisance marquée.
Pardonnez-nous, dit-il a Euphémianus et a4 ses amis; nous
sommes, nous, des hommes trés timides, nous craignons le
terrible jugement de Dieu et nous voulons sauver nos ames:
ignoscite nobis hominibus timidissimis, si coarctante nos terri-
bili et divini judicii grandi necessitate, constringimur, sicut
qualescunque ministros Christi decet, nos animas nostras ponere
pro veritate salvandas... Et Gélase les assure qu'il ne veut
pas s'élever au-dessus des autres, comme ils 'en accusent, mais
avoir avec tous les fideles une union sainte et agréable a Dieu:
hic non tam optamus preeponi aliis, sicut praedicas, quam cum
fidelibus cunctis sanctum et Deo placitum habere consortium.
C'est 1a le seul lien par lequel I'Eglise puisse tout univ,; il ne
se donne ni pour le lien des Aames, ni pour le centre de
I'Eglise; c'est 1'Eglise qui unit, et non lui: hoc unum vin-
culum (sicut etiam ipse desideras) salutare, quo cuncta uniri
possit Ecclesia,

Ensuite Gélase exprime sur I'épiscopat une idée qui n’était
pas celle des Orientaux. Euphémianus voulait étre uni a I'Eglise
dont il était 'évéque, marcher avec elle et ne pas la dominer.
Gélase veut que l'évéque impose au troupeau la direction qu'il
détermine lui-méme. Sans doute, Gélase a raison de dire que
I'évéque ne doit pas laisser le troupeau errer dans l'hérésie;
mais quand il n'y a pas dhérésie nouvelle et que I'hérésie
ancienne est condamnée, et que les fideles acceptent cette



— 54 —

condamnation, le pasteur a-t-il le droit de s'imposer aux fideles
comme un maitre? Les Orientaux ne le croyaient pas, et le
langage de G¢élase semble inspiré par une idée opposée. Quisnam
hoc in Ecclesia Dei (quaso te) possit audire, cum utique pas-
torem sequi grex debeat ad pascua salutaria revocantem, non
per devia gregem pastor errantem? Dic mihi, rogo te, grex
pro te, an tu pro grege redditurus es rationem? Néanmoins,
Gélase termine en appelant Euphémianus son «frére», et en
repoussant les reproches qui lui sont faits d'étre «acerbus,
asper et nimis durus, difficilisque ».

8° — Dans le Décret des Ecritures apocryphes, décret que
Gélase a formulé avec soixante-dix évéques, Gélase affirme le
« primatus » de I'Eglise romaine, en le légitimant par le 7u es
Petrus et le Tibi dabo claves, et aussi par la mort de l'apotre
Pierre & Rome sous Néron. Et il dit: «Et ergo prima Petri
apostoli sedes, Romana Ecclesia, non habens maculam neque
rugam, nec aliquid hujusmodi.» Pas une preuve, ni de la pré-
tendue identification du siege de Pierre et de 'Eglise romaine,
ni de la pureté parfaite de ce siege et de cette Eglise. — 1l
ajoute, ¢galement sans preuve: «Secunda autem sedes, apud
Alexandriam, B. Petri nomine, a Marco ejus discipulo et evan-
gelista, consecrata est... Tertia vero sedes, apud Antiochiam
ejusdem beatissimi Petri apostoli nomine habetur honorabilis,
eo quod illic priusquam Romam venisset, habitavit. » Il ne cite
que ces trois siéges. On voit la tendance de Gélase a
remplacer par une prétendue autorité de Pierre le vrai motit
qui a fait mettre I'Eglise d'Alexandrie au second rang et celle
d’Antioche au troisieme, motif qui n’était autre que limpor-
tance de ces deux villes. S'il se fat agi de l'autorité de Pierre,
Antioche, olt Pierre a vécu, aurait certainement passé avant
Alexandrie, ot il n'a jamais été. L’erreur de Gélase est d'autant
plus évidente que le concile de Constantinople de 381 a donné
a I'Eglise de cette ville le second rang, avant Alexandrie,
Antioche et Jérusalem, et cela parce que la ville de Constan-
tinople était la seconde capitale.

Puis: «Quoique personne ne puisse poser un autre fonde-
ment que celui qui a été posé€ ef qui est J.-C., cependant la
sainte Eglise romaine, pour notre ¢édification, n'empéche pas
qu’apres les Saintes Ecritures que nous avons regues régulie-
rement, on rec¢oive aussi les écritures suivantes (etiam has



sa: BB

suscipi non prohibet scripturas).» Gélase ne veut pas dire par
1a que c'est 4 'Eglise romaine seule qu'appartient le droit de
déclarer quelles sont les Ecritures canoniques. Il constate sim-
plement ce que I'Eglise de Rome a r¢glé sur ce point, et il
laisse aux autres Eglises le soin de faire, chacune de son coté,
ce qu'elles jugent de meilleur.

Dans l'énumération des écrits qu'il signale, il ne cite les
épitres décrétales des papes et les actes des martyrs qu'apres
les écrits des Peéres et immédiatement avant les Vies des
ermites Paul, Antoine, Hilarion, etc. Il ne parle que de vénéra-
tion, et non d'obéissance, encore moins de croyance. Nous
sommes loin de la prétendue autorité doctrinale des papes, et
surtout de leur prétendue infaillibilité. 11 donne d’excellents
conseils relativement a la non-admission des Vies des Saints
dont on ne connait pas les auteurs; conseils que I'Eglise
romaine a violés si imprudemment plus tard.

Ce Décret contient plusieurs détails fort intéressants qui
montrent combien l'esprit de I'Eglise romaine de ce temps-la
différait de l'esprit de I'Eglise romaine d'aujourd’hui.

Friedrich a nié l'authenticité de ce Décret; il a pensé que
la rédaction en a ¢été faite, comme travail privé, seulement
aprés l'an 533 1). Les preuves qu'il en donne paraissent péremp-
toires. Supposons toutefois que ce Décret ait existé déja sous
Gélase, sans quon y ait attaché d'importance, 1'évéque de
Rome n'étant pas alors un maitre et le synode romain, auquel
ce Décret est attribué, n’ayant pas d’autorité en dehors de la
province romaine. On peut dire que ce Décret contient des
détails qui sont plutdét de nature a réduire la prétendue auto-
rité romaine qu'a l'augmenter. En soi, qu'on le date de 494 ou
de 533, cela ne change rien ni au fond des choses, ni a la
doctrine de Gé¢lase sur la papauté.

Jai déja cité les précieux aveux de M. Turmel sur le con-
cile de Sardique et sur Gélase 2). Il reconnait que la loi des
appels promulguée a Sardique fut «inconnue » a I’Orient pendant

Y Uber diz Unechtheit d. Decretale de recipiendis et non recipiendis libris des
P, Gelasius. 1891. — Voir les études de la Revwe: janvier 19o2, p. 158-161, article
de E. K.-Z.; — juillet 1903, p. 427-454, art. de Friedrich en réponse a I’abbé
Duchesne: Zur Kritik meiner Abhandlung: «Die Unechtheit der Canones von Sar-
dica»; — janvier 19o4: Die Sardicenischen Aktenstiicke der Sammlung des Theo-
dosius Diaconus, von Friedrich,

?) Voir Revue d’octobre 1906, p. 785-786.



— 56 —

55 ans; que la réconciliation qui eut lieu entre 1'Occident et
I'Orient en 398, et surtout en 415, «ne changea rien a cet état
de choses»; que jusqu'au milieu du sixieme siécle, 1'Eglise
grecque «ignora» la législation de Sardique; qu’elle finit par
la «connaitre» vers 550, mais en la traitant « comme un regle-
ment particulier a I'Occident », rien de plus; et méme, qu'en-
suite les canons de Sardique tomberent dans un «oubli profond»;
et que c’est 4 la suite de la confusion commise a4 Rome au
sujet des canons de Sardique, canons que l'on prit pour des
canons de Nicée, que le pape Gélase a proclamé que les canons
autorisent toute I'Eglise 4 en appeler au siége apostolique.
Etrange méprise.

Conclusions: En somme, l'attitude du pape Gélase n'est
pas nette: tantdt il affiche certaines prétentions ou manifeste
certaines tendances qui peuvent le faire accuser d'ambition;
tantdt il est encore modeste et semble avoir encore 1'ancien
esprit, simplement épiscopal, des évéques de Rome antérieurs.
C'est une sorte de Janus a double visage; la des traits déja
romanistes, ici des traits encore catholiques. Sous prétexte que
son siege est le premier, il a une disposition a transformer cette
priorité en droit et m¢éme en autorité. Et, d’autre part, il est
retenu par la connaissance qu'il a de 'antiquité ecclésiastique,
par la nécessité qui lui incombe de respecter les canons et
méme de leur obéir. D'une part, il ne veut pas qu'on le sup-
plante, qu'on 1'écarte, qu'on tienne sa primauté pour nulle;
mais, d’autre part, il n'enseigne pas non plus qu’étre premier
c'est étre tout, ni méme qu'étre premier c'est étre maitre. A
ceux qui lui reprochent de violer les canons, il répond qu’il
les observe, et que ce sont les canons mémes qui ont ¢tabli
sa primauté.

Bref, on peut préciser les points suivants:

1. Gélase affirme que le Seigneur a «établi la principauté
de toute I'Eglise dans le sitge du B. Pierre». Il ne prouve
nulle part cette assertion, mais il la répete. Entend-il par la
que cette principauté est de dro/t divin dans le sens actuel
du mot? Il est probable que non: car trés souvent il en appelle,
en parlant de cette primauté, aux regles de I'Eglise, comme
si cette primauté ne reposait que sur les regles de 1'Eglise.
Comme s'il disait: Le Seigneur a fait a St. Pierre un honneur



spécial, et I'Eglise a établi des régles pour indiquer comment
cet honneur doit lui étre rendu dans le siége de Pierre. Tel
semble étre le fond de sa pensée.

2. Cette «primauté», ou « prééminence », ou «supériorité »,
qui est évidemment un "honneur, une dignité, est-elle aussi
une autorité? Gélase ne le dit pas et le prouve encore moins.
Mais, évidemment, il a une tendance a le conclure, lorsqu’il
dit que le sitge du B. Pierre est supérieur 4 tous les décrets,
et que, s'il les observe, a fortiori tous les membres de I'Eglise
doivent les observer. Il n'ose pas dire catégoriquement qu'il a
le droit de les violer, et peut-étre ne le pense-t-il pas. Quand
il parle du siége apostolique, il entend évidemment parler du
siege de Rome; non pas qu'il nie 'existence et les droits des
autres siéges apostoliques; il ne va pas jusqu’a vouloir acca-
parer et absorber toute l'apostolicité; mais, de fait, sedes apo-
stolica signifie dans ses écrits sedes romana. Ce qu'il y a de
vrai dans cette question, c'est que, pour qu'il y ait jugement
cecuménique ou catholique, le jugement des autres siéges apos-
toliques ne suffit pas, il faut aussi celui du siege de Rome. On
pourrait croire quelquefois que cette nécessité du jugement
romain emporte dans son esprit la décision ou la définition de
la question; et, dans d’autres passages, il semble plutot croire
que ce n'est qu'un concours, un simple chiffre dans un total.

3. De fait, il affirme qu'il s'efforce avec grand soin de
conserver et d'observer les canons de I'Eglise. I1 ne va pas
jusqu’a dire qu’il est lié par eux, mais il agit comme s’il
I'était.

4, I1 reconnait que ce n'est pas le siege de Rome qui a
fait les canons, mais les Peéres (paterni canones); qu'il n'est
que «l'évéque de I'Eglise romaine» (il ne dit pas l'évéque
des évéques, ni I'évéque de I'Eglise universelle); que les
autres évéques sont ses fréres; que le droit que son siege,
le premier siége, a de juger les autres, lui a ¢été concédé
d'aprées les canons (secundum canones concessam sedi apos-
tolicee potestatem). Il se dit non le vicaire du Christ, mais
le 'vicaire de Pierre.

5. S’il revendique le droit de juger les appels de toute
'Eeglise, évidemment ce droit est une conséquence de ce qu'on
appelle les décisions du concile de Sardique (347). Gélase ne
considere pas que le droit de juger en appel n'a été, si l'on



en croit les Actes de ce concile, qu'une faveur accordée au
pape Jules I**, faveur exceptionnelle et toute circonstantielle,
que le concile de Constantinople de 381 a ignorée en ne men-
tionnant que le droit commun, a savoir 'appel des évéques au
métropolitain, et, si c'était nécessairé, aux évéques de la pro-
vince voisine. C'est sur ce dernier point évidemment que l'on
s’appuyait pour en appeler a la province romaine (dont 'évéque
de Rome était le métropolitain), quand le jugement des autres
provinces était considéré comme insuffisant.

6. Jamais Gélase ne pose en docteur de 1'Eglise univer-
selle. Pour justifier son droit, ou plutdét son devoir d'évangé-
liser, il en appelle non pas & Pierre, mais a Paul, qui a dit:
Va mihi si non evangelizavero. Les presules verum divina-
rum sont, selon lui, non lui seul, mais tous les pontifes ou
sacerdotes de 'Eglise. Il n’agit pas sans eux, encore moins
contre eux, mais il concourt avec eux, dans la tractation des
affaires religieuses. Loin de vouloir supplanter ou remplacer
le concile cecuménique, il en appelle sans cesse a l'autorité
et a la décision, soit de Nicée, soit de Chalcédoine, qu'il veut
faire respecter. C'est le concile qui a jugé et non lui; il est
simplement l'exécuteur des jugements et des décisions du con-
cile, et son jugement n'est que l'application des jugements du
concile. Il ne veut qu'obéir aux décisions des Peéres (qui obe-
diendum paternis dicimus institutis). Il ne reconnait qu'un lien
(unum vinculum) entre les chrétiens, et ce lien est I'Eglise
méme. En présence de I'Eglise, il se fait petit et ne se permet
que des suggestions, loin de vouloir &étre préféré aux autres
(preponi aliis).

E. Micuaup.




	La primauté romaine d'après le pape Gélase : 492-496

