Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]
Autor: Moog, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403694

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES VAN NEERKASSEL
UND SEIN AMOR PENITENS.

(Fortsetzung.)

Kapitel V.

§§ 1 u. 2. ,Es ist ein von allen Katholiken angenommenes
Dogma, dass die Nachlassung der Stinden allein die wahie Be-
kehrung des Herzens von Gott erlangen kann® (de deo possit
elicere, S. 51), die auch in einem vdélligen inneren Abgehen von
der Liebe zu den bisherigen bosen Werken besteht (S. 52 ff.). —
wSchwieriger ist die Erkldrung, wie das Herz zu Gott bekehrt
wird: Einige haben geglaubt, es brauche nur das Sakrament
der Taufe und der Busse hinzuzukommen, so werde das Herz
zu Gott bekehrt durch die ruhenden wund schlummernden Zu-
stinde (per cessantes et dormientes habitus), wie durch der-
artige Zustinde — nach der Meinung dieser Theologen — die
Kinder im Sakramente der Taufe zu (ott bekehrt und mit der
Gnade der Kindesannahme beschenkt werden. Aber beim Kr-
wachsenen (nach Thomas Aqu.), bei welchem die Tatsiinden
vorhanden sind, welche in der tatsichlichen Auflehnung des
Willens bestehen, werden die Stinden nicht nachgelassen, auch
in der Taufe nicht, ohne die tatsiichliche Anderung des Willens,
was durch Reue geschieht. Sodann ist (nach Augustinus) gewiss,
dass die Bekehrung des Herzens, welche zur Rechtfertigung
der Erwachsenen notig ist, den Kindern fehlt. Daraus folgt,
dass die Erwachsenen nicht auf dieselbe Art wie die Kinder
mit Gott verséhnt werden, mit ihm versohnt werden koénnen.*
(S. 55.) — ,Is ist also ausgemacht, dass den Erwachsenen
weder ausserhalb noch innerhalb des Sakramentes der Taufe
oder der Busse die Nachlassung der Sitnden bewilligt wird,
wenn sie nicht, sowohl durch die Tatigkeit ihres (zeistes als
auch durch das Gefihl ihres Herzens, das Licht der goéttlichen



— 15 —

Gerechtigkeit schopfen und verkosten, und wenn iiber sie nicht
die knechtische Liebe zu den Geschopfen, sondern die keusche
Liebe zur ewigen Gerechtigkeit herrscht.* (S. 57.)

§ 3. ,Unser ganzes Herz also wird zu Gott bekehrt, wenn
es von da an nichts begehrt, als ihn zu geniessen, nichts von
da an fiirchtet, als von ihm getrennt zu werden, wenn es iiber
nichts mehr Schmerz empfindet als tiber seine Beleidigung und
{iber nichts mehr Freude als iiber seine Ehre. Mit dem Herzen
werden wir also zu Gott bekehrt, wenn wir uns mit den Ge-
tihlen zu ihm bekehren. Es stromen aber alle Gefithle zu ihm
zusammen, wenn alle unsere Liebe zu ihm zusammenstréomt.
Denn unser Herz firchtet sich, von dem getrennt zu werden,
den es zu geniessen verlangt; und es kann sich nicht freuen
als tber das Gut, welches es liebt; und aus keinem Grunde
Schmerz empfangen als durch den Verlust oder die Gefihrdung
des geliebten Gutes; und es kann nur Trauer tber die Ent-
behrung sein, wenn iiber den Besitz Freude gewesen ist; Freude
am Besitz aber kann nicht sein, wenn das besessene Gut nicht
geliebt wird. Das ganze Herz wird also zu Gott bekehrt, wenn
die ganze Liebe sich zu ihm wendet.® (S. 58 1.)

,Weil diese Herzensbekehrung durch die keusche Liebe zu
Gott den verdammten Seelen fehlt, ist deren Reue auch Gott
nicht wohlgefillig und ihnen selbst nutzlos.* (S. 59.) — . Zur
wahren Bekehrung des Herzens genfigt also weder die Beichte
noch die Reue, wenn nicht Reue und Beichte statt Furcht vor
der Strafe die Liebe zur Gerechtigkeit hervorruft, und wenn
den Bereuenden nicht mehr das Entsetzen vor der Siinde als
die Furcht vor der Strafe erschittert. Denn es bleibt die Ver-
kehrung des Herzens (perversio gegen conversio), welche auf
der verkehrten Liebe zu den Geschopfen beruht, wenn sie nicht
die Liebe zur Gerechtigkeit austreibt, welches (die Liebe) die
rechte Richtung und Bekehrung des Herzens ist. Die Furcht
vor Strafe kann zwar die Hand zurtickhalten, dass sie nichts
Unrechtes vollbringt; die Furcht vor dem Galgen hilt zwar
den Dieb vom Diebstahl zuriick, dennoch nimmt sie den Willen,
zu stehlen, nicht mehr aus ihm weg als die Begierde, Schafe
zu rauben, der bewafinete Hirt und tapfere Hunde zur Vertei-
digung der Schafe aus dem Wolfe wegnehmen, solange sie
ihn schrecken.® (3. 60 f.)



— 16 —

§ 4. ,Es geniigt... zur wahren Herzensbekehrung nicht
ein roher Anfang (rudimentum) der Liebe zu Gott. Bekehrt
kann der Sunder nicht genannt werden, solange in seinem
Herzen die Liebe zum Geschopf den ersten Platz einnimmt,
wenn er auch von schwachen Gefithlen der Liebe zu Gott be-
wegt wird., Wie sehr auch Augustinus nach Gott verlangend
seufzte, um fiir ihn frei zu sein (vacare ei), so konnte er doch
nicht ein zu Gott Bekehrter genannt werden, solange er nicht,
nicht durch fremdes Eisen, sondern durch seinen eisernen
Willen gefesselt war, solange der neue Wille, den er in seinen
Anfingen besass, um Gott ohne Entgelt zu verehren und zu
geniessen, nicht stark genug war, die durch alte Gewohnheit
eingewurzelte Liebe zur Welt zu tiberwinden. Deshalb sagt er,
dass diejenigen, welche beim Empfang der Taufe der Welt so
entsagen, dass sie dennoch mit dem Bande ihres Herzens fester
an ihr als an Christus hangen, der Welt nur mit Worten und
nicht mit Taten entsagen, und darum zu Christus nicht wahr-
haft bekehrt werden.“ (S. 65 f.)

§ 5. ,Vielleicht wird jemand sagen, wenn die Vergebung
der Stinden nur denen verliehen wird, die eine geordnete Liebe
(ordo amoris; ordinatus amor, S. 73 u. 6.) besitzen, welche Gott
allein seinetwegen geniesst, den Menschen aber in Gott und
wegen Gott selbst, ...die vernunftlosen Dinge aber zu dem
Zwecke gebraucht, zu welchem sie von Gott geschaffen sind,
...dann wirde niemand gefunden werden, der fir die Ver-
gebung der Simden tauglich sei, da niemand im sterblichen
Fleische lebt, der von ganzem Herzen Gott liebt, weil ja nie-
mand lebt, der nicht irgend eine Liebe, wodurch die Liebe zu
Gott vermindert wird, zu den Geschopfen ableitet (derivet).”
(S.73.) ., Wir sollen, was hinter uns ist, vergessend, uns zu dem,
was vor uns ist, ausstrecken, damit wir von Tugend zu Tugend
fortschreiten, d. i. vom Kleinen zum Grossen. Und deshalb ist
uns geboten, dass wir zur Vollendung der himmlischen Geister,
in denen keine Gefiihle sind, die dem gottlichen Willen wider-
streben, téiglich hinstreben, indem wir sprechen: Dein Wille
geschehe, wie im Himmel also auch aut Erden; dass wir tig-
lich unter Seufzen Gott bitten: Erlose uns von dem Ubel der
bosen Begierde, welche aus uns heraus der Liebe zu ihm (Gott)
widerstreitet so sehr, dass Augustinus herrlich sagt: Das ganze
Leben des Christenmenschen ist nichts als ein heiliges Ver-



I |

langen. Uber diese Gottesliebe, welche alle anderen Arten von
Liebe tiberwindet und die tiaglich danach seufzt, dass sie voll-
kommen werde, sagt Sales, dass sie den einzelnen geniigend
und allen notwendig zum Heile sei. (S. 74.)

s ist also die Liebe des Menschen in geniigender Weise
zu Gott hingewendet und geordnet, damit er mit der Vergebung
der Siinden beschenkt werde, wenn sie mit diesen beiden Gaben
ausgestattet ist, namlich wenn sie tliber alle anderen Arten von
Liebe hinausgeht und im Eifer der Abtotung und des Gebetes
nicht aufhort, sie auszutilgen. Von einem Menschen, der mit
einer derartigen Liebe ausgertistet ist, kann ohne Benachteili-
gung der Wahrheit gesagt werden, dass er aus ganzem Herzen
zu Gott bekehrt scei und ihn von ganzem Herzen liebe. Denn
mag auch die bose Begierlichkeit in ihm nicht génzlich ge-
storben sein, so hort er doch, indem er ihr das Leben nicht
gonnt, nicht auf, sie tiglich mehr und mehr zu ertéten, damit,
wenn er tatsichlich (effectu) Gott noch nicht von ganzem
Herzen liebt, er dennoch in seinem Begehren (atfectu) ihn von
ganzem Herzen zu lieben verlangt (Rom. 7, 19).% (S. 74.)

§ 6. Widerlegung der streng kalvinischen Auslegung obiger
Stelle Rom. 7, 19 (S. 75 ff.).

Kapitel VI.

§ 1. Die Notwendigkeit der Liebe zur Vergebung der Siin-
den im Busssakramente erwiesen aus der Lehre des Tridenti-
nwms Uber die contritio (sess. 14 de pcenit. c. 4): ,welche ein
Schmerz der Seele und eine Verfluchung der begangenen Siinde
ist mit dem Vorsatze, fernerhin nicht zu siindigen* ... ,Dieser
Schmerz und die Verfluchung der begangenen Siinde oder der
Hass des alten Lebens kanu nicht in dem Biissenden sein, ohne
dass ihn selbst die Liebe reut, womit er die Geschopfe Gott
vorgezogen hat, indem er die geringsten Giiter mehr als das
hochste liebte. Denn wie das Leben des Menschen am meisten
in der Liebe ruht, so beruht das alte Leben vorzuglich in der
alten Liebe oder in der Begierde nach verginglichen Dingen.
Wie aber kann jemanden die alte Liebe reuen, der von der
neuen Liebe nicht entflammt ist? Wie kann der die Begierde
nach den Geschopfen verfluchen, welcher sein Herz nicht dem
Schopfer geweiht hat? Wie kann man sagen: ,Die Ungerech-
tigkeit habe ich gehasst und verflucht®, wenn man nicht zu-

Revue intern. de Théologie. Heft 61, 1978, 2



— 18 —

gleich sagt: ,Aber dein Gesetz habe ich geliebt“? Endlich,
wie kann jemand den Vorsatz hegen, ferner nicht zu siindigen,
der nicht den Vorsatz hat, nicht mehr das erste und grosste
Gebot zu iibertreten? Und wer kann den Vorsatz haben, das
erste und grosste Gebot nicht mehr zu tbertreten, der nicht
den Vorsatz hat, es danach zu beobachten?% (S, 79 f.)

3 2. ,Wie kann aber ferner jemand den Vorsatz haben,
das erste und grosste Gebot zu befolgen, der es in Wahrheit
nicht befolgt? Ist es nicht unmdglich, dass jemand aufrichtig
und tapfer das erste und grosste Gebot, d. h. Gott seinen Herrn
lieben, beobachten eill und ihn dennoch nicht liebt? Ist nicht
ein Dieb, der den Vorsatz des Stehlens hat; ein Ehebrecher,
der den festen Vorsatz des Ehebruchs gefasst hat; ein Geiziger
oder Geldgieriger, der mit festem Vorsatz beschlossen hat, das
(zeld zu lieben? Und ist nicht auf dieselbe Weise ein Liebhaber
Gottes der, welcher mit festem Vorsatz beschlossen hat, Gott
zu lieben oder das erste und grosste Gebot zu beobachten?
Derjenige also ist notwendigerweise ein Liebhaber Gottes, der
den festen Vorsatz hat, fernerhin nicht zu stndigen, oder die
gottlichen Gebote zu beobachten, und folglich am meisten das
grosste und erste Gebot. Denn Gott nicht mit Oberfiichlichkeit
(velleitate), sondern mit einem wahrhaftigen und aufrichtigen
Willen lieben, heisst lieben; wie der tapfere Wille, keusch,
niichtern, demiitig und gerecht zu sein, in Wahrheit keusch,
niichtern, demiitig und gerecht sein heisst.” (S. 80.)

,Denn die Handlungen, welche so vom Willen abhingen,
dass er zu deren Hervorbringung der dusseren Glieder oder
Werkzeuge nicht im mindesten bedarf, die werden eben nur
durch das hervorgebracht, wodurch er sie mit seiner Tapfer-
keit hervorgebracht wissen will. Is kann jemand stark und
lebhaft gehen oder schreiben oder bauen wollen, und dennoch
weder gehen, noch schreiben, noch bauen, weil die Kréfte des
Korpers, die Werkzeuge und Gelegenheiten dem Willen fehlen.
Aber niemand will heiss und stark lieben, hassen, verlangen,
firchten, der nicht in Wirklichkeit liebt, hasst, verlangt und
furchtet. Denn wenn der Wille in Wirklichkeit will, sind sie
notwendig sofort da, da sie hervorbringen nichts anderes ist,
als sie wollen. Gott wird also in Wahrheit geliebt, wenn der
Wille wahr und stark die Liebe zu ihm will, wie die nicht ge-



hinderte Hand bewegt wird, sobald der Wille deren Bewegung
befiehlt.“ (S. 80 f.)

»Wenn also im Menschen der Vorsatz oder der Wille vor-
handen ist, die gottlichen Gebote nicht zu verletzen, sondern
zu beobachten, dann ist auch im Menschen der Wille, das erste
und grosste Gebot zu beobachten. Dieser Wille aber, wenn er
vollkommen oder vorherrschend ist, ist entweder die Liebe zu
Gott selbst oder er bringt sie so schnell hervor, dass die Wir-
kung nicht leicht von der Ursache, und von dem Dienstverhilt-
nis (servitium) nicht leicht die Herrschaft unterschieden werden
kann. Da also zum Nachlass der Stinden und zur Rechtferti-
gung der Wille oder der Vorsatz, die gottlichen Gebote nicht
zu Ubertreten, sondern zu erfiillen, gefordert wird, und zumal
der Gebote erstes und grosstes, und da dieser Vorsatz nicht
ohne die Liebe zu Gott bestehen kann, so geschieht es, dass
der erwachsene Mensch weder den Nachlass der Siinden noch
die Rechtfertigung von Gott jemals erlangen kann, wenn er
nicht durch das Gewicht der Liebe zu Gott getrieben wird.“
(S. 82 1.)

§ 3. ,Vielleicht wird jemand sagen, das Gebot der Liebe
zu Gott sei ein allgemeines, nicht ein besonderer Akt oder ein
vorherrschender Affekt, sondern verbiete nur, dass jemand durch
Verbrechen und Freveltaten Gott beleidige, wenn er auch nicht
von Gefiihlen der Liebe zu Gott brenne oder getrieben werde.
Aber ich erwidere, dass von Alexander VII. der Satz verdammt
worden ist: ,Der Mensch ist zu keiner Zeit seines l.ebens ge-
halten, den Akt des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
kraft der Gebote zu erwecken, die sich auf jene Tugenden be-
ziehen.* — Von Innocenz XI. aber sind die Sitze verurteilt
worden: ,Ob derjenige eine Todstinde begeht, welcher den Akt
der Liebe zu Gott nur einmal im Leben erweckt, wagen wir
nicht zu verdammen®; und: ,Es ist probabel, dass das Gebot
der Liebe zu Gott an sich nicht einmal streng alle 5 Jahre
verpflichtet.* Ebenso: ,Dann allein verpflichtet es, wenn wi
gehalten sind, gerechtfertigt zu werden, und wir keinen andern
Weg haben, auf welchem wir gerechtfertigt werden konnen !).*

') Diese bekannten, gegen die Jesuiten und andere Kasuisten gerich-
teten Siitze werden noch Band I, S. 112 f.; dito die beiden letzten I, 468 f.,
erwithnt.



90 —

— Aus diesen Verurteilungen ist es also klar, dass durch das
Gebot, Gott von ganzem Herzen zu lieben, nicht nur befohlen
wird, Gott nicht durch Schandtaten und Verbrechen zu belei-
digen, sondern auch, ihn durch die inneren Akte des Glaubens,
der Hoffnung und der Liebe zu verehren und zu gewinnen
(promereamur), also dass gegen ihn siindigt, wer immer der
gottlichen Liebe leer (vacuus) sein Herz den Geschopfen zu-
spricht und anhingt.

Ferner erwidere ich, dass ohne Zweifel Gott der vorzig-
lichsten Eigenschaft des Menschen, néimlich seinem Willen, von
dessen Liebe die ganze Giite seiner Sitten abhingt, das Gesetz
vorgesteckt hat... Denn was kénnte Torichteres ersonnen
werden, als dass er nicht der ersten LEigenschaft des Menschen
Geniige getan hiitte (niimlich dem Willen, siche oben), aus deren
guter oder boser Liebe der Mensch gut oder schlecht wird,
wihrend er doch Gesetze vorschrieb fir Augen, Ohren und
andere Glieder, deren an sich gleichgiiltige Werke nicht anders-
woher Verdienst oder Nichtverdienstlichkeit entlehnen als von
dem richtigen oder verkehrten Willen, von dem sie anbefohlen
werden. Das Gebot also: Du sollst Gott deinen Herrn lieben,
erfasst und lenkt die erste, vorziglichste und unabliissige Tatig-
keit des menschlichen Herzens, nimlich seine Liebe. Die erste
Pflicht des menschlichen Herzens ist also, wie wir auch oben
gezeigt haben, Gott seinen Herrn zu lieben. (5. 83 f.)

Dieser Akt der gottlichen Liebe oder diese Liebe zu Gott
kann aber ebensowenig ohne Regung des Willens oder des
menschlichen Herzens sein, wie die Erkenntnis Gottes oder die
Erinnerung an ihn ohne den Akt des Denkens oder der Ge-
diachtnistitigkeit sein konnen ... Es wird also dem mensch-
lichen Herzen, das ohne die Liebe nicht sein kann, ein beson-
derer Akt vorgeschrieben (nicht die Liebe als allgemeines Ge-
bot, siehe oben), teils, weil die Liebe nicht zu jedem beliebigen
Dinge, sondern zu seinem Gott vorgeschrieben wird, teils, weil
ihm befohlen wird, dass die Liebe zu Gott aus ganzem Herzen
stattfinde, d. h. dass sie keine Ableitung aus sich dulde, durch
welche sie geschwiicht wiirde; oder (es wird vorgeschrieben)
dass das Herz nichts liebt, was es nicht um Gottes willen liebt,
indem die Liebe zu Gott alle anderen Arten von Liebe im
Herzen hervorbringt. — Dieser Akt der Liebe aber, wie sehr
er auch von den Titigkeitsiusserungen der anderen Kigen-



N | S
schaften sich unterscheidet, geht doch durch seine Stiirke und
Herrschaft auf sie alle tber, indem er bewirkt, dass nichts
Gottwidriges getan und nichts von Gott Gebotenes unterlassen
wird: ,Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort halten.”
(S. 84.)

»,Weil also notwendigerweise alle anderen Gebote gehalten
werden, wenn das Gebot, Gott zu lieben, gehalten wird, so kann
es deshalb das ,allgemeine Gebot“ genannt werden, ebenso wie
von Paulus die Liebe des Gesetzes Erfillung genannt wird. ..
Nicht aber kann es das allgemeine Gebot genannt werden,
als ob es fir erfillt gelten konnte, wenn nur die andern Vor-
schriften »on aussen (forinsecus) beobachtet werden, obschon
ihre Beobachtung nicht im geringsten aus dem Befehle der
gottlichen Liebe hervorgeht.“ (S. 85.) .... Bei den tibrigen Ge-
boten wird daher das der liebe zu Gott nicht gehalten, wenn
ihre Beobachtung nicht aus der Wurzel der Liebe, die sie (die
Beobachtung) befiehlt, hervorgeht.* (S. 85.) .... ,Hieraus folgt,
dass ohne den A4kt und das Gefithl der Liebe das Gebot,
Gott Uber alles zu lieben, ebensowenig erfillt wird, als ohne
das Denken und die Aufmerksamkeit des Geistes das Gebot
nicht erfillt wird, an Gott zu denken und ihn im Geiste gegen-
wartig zu halten. Es wird also zur Erneuerung unserer Freund-
schaft mit Gott der Akt der Liebe zu Gott gefordert, wenn
anders nach allgemeiner Ubereinstimmung fiir sie (die Erneue-
rung der Freundschaft) der Schmerz iiber die begangenen
Stinden und der Vorsatz, in Zukunft nicht mehr zu siindigen,
cgefordert wird; dieser Vorsatz in uns aber nicht bestehen kann,
ohne den Vorsatz, die gottlichen Gebote zu beobachten, deren
erstes und grosstes das der Liebe Gottes iiber alles ist. Dieses
Gebot aber kann, wie wir gezeigt haben, nicht ohne den Akt
der lLiebe zu Gott gehalten werden.” (S. 86.)

»Is wird also hier eine Bewegung des Gemiites und eine
lebendige Handlung vorgeschrieben, nicht ein Zustand (habitus,
8. 0.), in betreff dessen dic Gebote nicht gegeben werden.* .
~Denn Gott will nicht, dass wir ihn mit verginglichen und
zum Affekt und Werke der Liebe gar nicht hinneigenden Zu-
stinden, sondern dass wir ihn mit der Tat und in der Wahr-
heit lieben und verehren. Wenn er vorschreibt, Gestohlenes
wieder zu erstatten, gebietet er nicht den Zustand der Wieder-
erstattung, sondern die Handlung, durch welche das (Gestohlene



__ 99 __

wiedergegeben wird. Wenn er Almosen anbefiehlt, so ist die
Rede nicht von Zustinden, durch welche der Arme nicht ge-
sittigt wird, sondern von der Herausgabe von Lebensmitteln,
mit denen er unterhalten wird. Wenn den Eltern anbefohlen
wird, ihre Kinder in der Furcht des Herrn zu erziehen, dann
wird von Gott die tdtige Sorge vorgeschrieben, welche allein
den Kindern niitzt, nicht die ,zusténdliche® (habitualis), aus
welcher keine Erziehung hervorgeht. Es werden also keine
Zustinde vorgeschrieben, sondern Handlungen, nicht voriiber-
gehende Eigenschaften, sondern Mithen und Taten. (S. 87.)...
Wenn er (Gott) nun Tugendzustinde fordert, so fordert er sie
nicht, damit wir mit den Handlungen aufhéren, sondern damit
wir mit den Tugendzustinden um so vollkommener und leichter
handeln. Wenn also Gott gebietet, dass wir ihn von ganzem
Herzen lieben, dann befiehlt er, ihn mit einer tdtigen, nicht aus-
setzenden Liebe zu lieben; mit einer wachsamen, nicht schlif-
rigen Liebe, mit einer aufmerksamen Liebe, nicht aber mit
einer solchen, die wie schlifrige Zustinde, ohne Denken, Auf-
merken und Handeln erfunden wird. Iis bleibt also sicher und
klar, dass die Erwachsenen (siehe § 2) ohne tétige Liebe zu
Gott weder den Nachlass der Stinden noch die Rechtfertigung
erlangen konnen, und dass, wenn die Lehre des Tridentinischen
Konzils beachtet wird, niemand sich mit Gott verséhnen kann,
der nicht verlangt, das erste und grosste Gebot zu beobachten,
und dass niemand dasselbe kriiftig beobachten will, ohne es in
Wirklichkeit zu befolgen: ,denn dort ist das Koénnen wie das
Wollen und eben das Wollen ist das Tun®. (S. 87 f.)

Kapitel VII.

§ 1. . Wir haben im vorigen Kapitel von der Reue gehan-
delt, insofern sie den Vorsatz, ferner nicht zu stindigen, ent-
hélt; in diesem aber werden wir von ihr sprechen, soweit sie
der Schmerz und die Verabscheuung der Seele ist in betreff
der begangenen Stnden.“ .... Eine heidnische, auch unter
Christen verbreitete Reue ist der Schmerz iiber von uns an-
deren erwiesene gute Taten, wenn sie mit Undank erwidert
wurden (S. 88 ff.): Die Siinde ist zu bereuen, zu verwiinschen
und ihre Bestrafung von uns zu fordern (§§ 2 und 3, S. 90 f.).

§ 4. ,Wie sehr nun alle Katholiken fiir die wahre Reue
den Hass und die Verwiinschung der begangenen Siinden for-



923 _

dern, so stimmen sie doch darin nicht tiberein, auf welche Art
die Siinde zu verwiinschen sei: die einen behaupten, es geniige
jener Hass, der die Siinde unter dem Gesichtspunkte hasst, dass
sie unserer Unversehrtheit, unserem Vorteil und unserer Ruhe
zuwider ist, weil sie uns ewige Strafen eintrigt .... Andere
behaupten, nur diejenige Verwiinschung der Siinde sei zur Ver-
sohnung des Siinders geeignet, welche die Siinde hasst, insofern
sie ein Unrecht und der gottlichen Gerechtigkeit zuwider ist.
Letztere haben das Ansehen des verehrungswiirdigen Senates
der heiligen Viiter fur sich, deren Weisheit aus der Halle
Salomos stammt, und aller derjenigen Scholastiker, die vor dem
16. Jahrhundert gebliitht haben .... Die ersteren stiitzen sich
auf eine Fkleine Schar Neuerer, die alle entweder im gegen-
wiirtigen oder im vorigen Jahrhundert gelebt haben ... Den
frither Lebenden gefillt also die alte Uberlieferung als eine
Wiichterin der Wahrheit, den Spiiteren aber die Neuerung, die
nicht selten falsche Meinungen erzeugt und nihrt.“ (S. 91 f.)

§ 5. ,Wie also die Menschen nicht eigentlich gehasst
werden, wenn sie wegen ihrer Fehler gehasst werden (Au-
gustin), so werden in gleicher Weise die Stinden nicht eigent-
lich gehasst, wenn sie nur wegen der verdienten Strafen ge-
hasst werden ... Sehr schlecht verteidigen sich gegen dieses
Geschoss diejenigen, welche sagen, die Siinde werde wahrhaft
gehasst und gefiirchtet, wenn sie wegen der Holle gefiirchtet
und gemieden wird, gleichwie der Wolf wahrhaft gefiirchtet
und geflohen wird, wenn er wegen der von ihm verursachten
Zerreissung (der Schafe) gefiirchtet und geflohen wird. Denn
wenn der Wolf wegen des Ubels, das man von ihm fiirchtet,
geflohen wird, dann wird er wegen seiner selbst als der bewir-
kenden Ursache der Zerreissung geflohen und gefiirchtet, ebenso
wie die Holle wegen ihrer selbst verabscheut wird, wenn sie
wegen der Schmerzen verabscheut wird, mit welchen sie die
Verdammten peinigt. — Der Wolf ist also kein Beispiel fiir eine
Sache, die wegen etwas anderm gefiirchtet wird, sondern eine
solche, die um ihrer selbst willen zum Schrecken gereicht.
Diejenigen geraten also in einen elenden Widerspruch, welche
sich auf das Beispiel des Wolfes im Vergleich mit der Holle
als des durch sich Verhassten stiitzen, um zu beweisen, dass
die Stinde in Wirklichkeit gehasst werde, obwohl sie nur wegen
der Hollenstrafe gehasst wird. Die Siinde wird also wegen



24 —
der Holle ebenso geflohen, wie ein durch Wolfe gefihrdeter
Weg wegen der Wolfe gefiirchtet wird. Und wenn ein solcher
Weg nicht an sich gefiirchtet wird, wenn er nicht eben der
Wolfe wegen gefiirchtet wird, so verabscheut auch unser
Schrecken, womit wir die Sitinde wegen der Hoélle verabscheuen,
nicht eigentlich die Stinde, sondern die Hélle. Denn wie die
Abneigung gegen einen solchen Weg bald schwindet, wenn
man ihn von den Schwirmen der Wolfe frei glaubt, so wiirde
auch alle Furcht und aller Hass der Sinde, wenn sie nur
wegen der Holle gefiirchtet und verabscheut wird, wenn die
Holle entfernt und Straflosigkeit zugesichert wire, bald schwinden.
Esist daram unzweifelhaft, dass nichts eigentlich gefiirchtet wird,
als was um seiner selbst willen zur Furcht und zum Schrecken
gereicht. Dieses trifft bei den Stnden aufs volligste zu: denn
wenn sie wegen der Holle, die von jenen (den Siinden) durch
den natirlichen Unterschied sehr verschieden ist, gefiirchtet
werden, so gefallen sie doch an sich, weil sie schmeicheln und
angenehm sind, den Menschen, welche die Siissigkeit der gott-
lichen Liebe verlassen hat. Denn denen, welche die Schonheit
der gottlichen Gerechtigkeit nicht lieben, gefillt, wenn sie auch
die Holle fiirchten, doch die Vortrefflichkeit, das Wissen, die
Wollust, Selbstgentigsamkeit, Ruhe u. s. w., die sie in sich selbst
gewahren, und diejenigen Dinge, welche dic Stolzen, Neugierigen,
Schwelgerischen, Geizigen und Triigen in den (zeschépfen suchen
mit Vernachlissigung des Schopfers, in welchem sie allein ge-
funden werden. Es gefillt ihnen also die Sissigkeit der Stnde
zur selben Zeit, wo sie dieselben erschreckt oder mit (der
Furcht) der Holle peinigt. (5. 96 f.) — Jene also verwiinschen
die Stinde wm ihrer selbst willen, die wiedergeboren durch die
Schonheit der goéttlichen Gerechtigkeit die Schmach der Sinde
selbst so verabscheuen, dass sie dieselbe auch nicht, wenn
sie es ungestraft konnten, begehen wollten. Sie flirchten daher
nicht die Schande (dedecus) der Siinde, welche die schéindiiche
Begierde vollzieht, wegen der ,Ehre“ (decus) der Strafe, welche
die anbetungswiirdige Gerechtigkeit beschliesst; sondern sie
zieren sich selbst mit der Ehre der Strafe, damit sie gegen die
Schéndlichkeit der Siinde ihren Hass ausiibend dieselbe (die
Schiindlichkeit) aufheben wund abtun. Dieser Hass gegen
die Siinde, diese Verwiinschung ist Gott angenchm, und sie
ist es, welche das Tridentinische Konzil als durchaus mnot-



wendig fordert, damit jemand sich mit Gott versshnen kénne.“
(8. 97 )
§ 6. Zitat aus Albertus Pighius FEeclesice Ultrajectensis.
(S. Y8—100.)
Kapitel VIII.

§ 1. ,Die Katholiken haben immer geglaubt, wie wir oben
gezeigt haben, dass zum Nachlass der Stinden das Ablassen von
der Siinde notig sei. Man lisst aber nicht von der Sitinde ab,
wenn der Wille schwach ist, wie er bei Augustinus war, der
die Stinden aufgeben wollte, aber sie in Wirklichkeit nicht
verliess.“ (S. 100.) — Man lidsst von der Stinde ab ,durch einen
starken und kriftigen Willen, wie ihn Augustinus in sich ver-
splirte, als aus der untersten und tiefsten Verborgenheit seiner
(Gefangenschaft (seines unfreien Willens) sein freier Wille nach
langem und hartem Ringen in einem Augenblicke hervorge-
rufen wurde, damit er seinen Nacken unter das sanfte Joch
Christi beuge und seiner leichten Biirde die Schultern unter-
hielte und tberwunden ausrufe: ,Wie siiss wurde es mir plotz-
lich, die siissen Possen zu entbehren.“ (S. 101.) — ,Es geniigt
nicht das Ablassen von den Stinden, welche nach aussen offen
liegen, wenn nicht die Seele von den inneren Siinden oder von
den Siindenbegehrungen absteht (feriatur).“ (S.101.) — ,Man
muss also den bosen Willen aufgeben. Deshalb lehrt auch das
Konzil von Trient: Die unvollkommene Reue oder die attritio
(contritio imperfecta) bereite nicht zur Gerechtigkeit, sondern
nur dann, wenn sie nicht nur die Siinde, sondern auch den
Willen, zu stindigen, ausschliesse.* (S8, 102.)

§ 2. ,Hiertuber ist unter den Christen keine Uneinigkeit,
da alle glauben, dass keiner mit Rechtfertigung und Nachlass
der Stinden beschenkt werden konne, wenn er nicht den Willen,
todlich zu stindigen, von Herzen (animatus) ablegt. Aber dartber
besteht grosser Streit unter den Theologen, ob die die Liebe zu
Gott entbehrende Furcht vor der Hille den Willen, todlich zu
siindigen, vernichten koénne. Obwohl aus dem bisher Gesagten
leicht erkannt werden kann, welcher Partei man in diesem
Streite der Meinungen anhangen muss, so wird es doch der
Mihe wert sein, damit die Wahrheit um so klarer hervorleuchte,

') Vorstehender Paragraph ist ein bezeichnendes Beispiel der in der
Einleitung erwidhnten Breite, welche sich &Gfters bei N. findet.



— 2

hier den einen oder anderen Grund anzufihren, welcher zeigt,
dass der Wille, zu siindigen, nicht vor der Hoéllenfurcht, sondern
allein wvor der Liebe zur wnverdnderlichen Gerechtigkeit (d. i. Gott)
weicht.

Derjenige, aus dem der Wille, zu siindigen, verbannt ist,
ist in einer derartigen Geistesverfassung, dass er von dem
ewigen Gesetz nicht weichen wollte, auch wenn er keines der
Gtter, welche er liebt, verlieren und keines der Ubel, welche
er fiirchtet, erleiden wirde. Dagegen ist derjenige, der das
Befohlene nur deshalb tut, weil er fiirchtet, die Strafe zu er-
leiden, die das Gesetz androht, und die Giiter zu verlieren, an
denen das Herz hingt, so gesinnt und geartet, dass er von
seiner Pflicht wiche, wenn er nicht zu ihr durch Furcht und
Versprechungen getrieben wirde. Denn wenn er der begehrten
Giiter sicher und gegen die gefiirchteten Ubel geschiitzt von
der gottlichen Gerechtigkeit abweichen wollte, so wiirde das
zum Beweise dienen, dass seine Seele an verbotenen Dingen
hange und er mit dem Herzen dahin neige, und dass ihm die
terechtigkeit nicht um ihrer selbst willen gefalle, sondern dass
er im Geiste ihr fern stehe; denn wenn sie ihm nicht miss-
fiele, wiirde er nicht von ihr abzuweichen begehren. Denn
niemand flieht, was ihn ergotzt, wenn er nicht durch ein gegen-
teilices und grosseres Behagen oder durch die Furcht vor dro-
henden Ubeln zu dessen (was ihn ergotzt) Meidung getrieben
wird. Dass aber die Schonheit der Gerechtigkeit uns [dstig
ist und andere Dinge mehr ergotzen als sie, und #hr Verlust
uns mehr erschreckt als der der Gerechtigkeit, ist das Zeichen
ciner kranken Seele, der ihr (hochstes) Gut und ihre Voll-
kommenheit widerwértiz und lastig ist. Denn die Gerechtig-
keit ist das wahre Gut des Menschen und seine wahre Vollen-
dung und Glickseligkeit, die einem gesunden Geiste niemals
schwer, niemals liistig, niemals widerwértig sein kann. Der-
jenige also, bei dem der Wille, zu siindigen, ausgeschlossen ist,
liebt die Gerechtigkeit, ergotzt von ihrer Schonheit, wm threr
selbst willen und umfasst dieselbe weder aus Begierde nach
einem anderen Gut noch aus Furcht vor einem Ubel wie die-
jenigen, welche die Gesundheit ersehnen, Getrdnke nehmen,
die sie nicht lieben; oder wie die, welche den Schiffbruch
firchten, die Giter hinauswerfen, die sie behalten mdochten,
wenn nicht die Gefahr eines grosseren Ubels sie zu ihrer Preis-



N -

gabe dringte. Wer némlich allein durch die Furcht vor einem
drohenden Ubel zu seinem Tun getrieben wird, dem ist das,
was er tut, schwer und léastig. Daher ist demjenigen, der das
Gebot Gottes nur deshalb tut, weil er das fiirchtet, was Gott
droht, das Gebot eine schwere Last und ein driickendes Joch.
Es konnen aber die gerechten und billigen Gebote Gottes den
Willen gleich einem Gewichte nur dann beschweren und wie
ein Joch driicken, wenn er (der Wille), durch todliche Begierde
krank, seinem Heile entgegengesetzte Dinge begehrt. Denn die
GGebote ergitzen an sich den Willen und sind ihm eine leichte
Last und ein sanftes Joch; und sie driicken nicht mit der Ge-
walt von (Gewichten, sondern heben empor gleich Federn. Denn
wer konnte durch sein Heil gedriickt, wer durch seine Selig-
keit gepeinigt, wer durch sein Gut betriibt werden, wenn nicht
Begierde und Blindheit, die Krankheiten der Seele dieselben
verschmihten? Wenn also die Furcht vor Strafen notig ist,
damit jemand zu dem getrieben wird, was Gott befiehlt, dann
kennt der Wille entweder aus Blindheit nicht sein Gut und
seine Seligkeit oder er verschmiiht sie aus Ekel (nausea). Denn
wére er erleuchtet und gesund, so wiirde er von selbst ge-
trieben und brauchte nicht durch Drohungen und Strafen ge-
stachelt zu werden. Die Furcht schliesst also den bisen Willen
nicht aus, sondern erweist ihn, solange sie driingt, als ver-
kehrt und schlecht. Denn er wiirde sich nicht dem Befehle
der Gerechtigkeit widersetzen, wenn er nicht krank und schlecht
wire. Er bleibt aber so lange schlecht, als ihm die Gerechtig-
keit an sich nicht gefillt, solange er das Gebot als eine schwere
Last und ein hartes Joch verschméiht, solange er durch die
Furcht vor Strafen zu seiner Erfiilllung getrieben werden muss.
Denn wenn er gesund wiire, wiirde er die befehlende Gerech-
tigkeit als sein Gut und seine Gluckseligkeit aufs innigste er-
fassen und so wenig durch die Furcht vor Strafen zu ihrer Er-
fillung getrieben werden, als durch dieselbe eine keusche
Gattin sich dringen ldsst, ihrem Gatten die eheliche Treue zu
bewahren, oder ein braver Sohn, dass er seinem Vater die
Ehre abschneide, oder eine fromme DMutter, dass sie das Kind
ihres Leibes pflege und nithre.® (S. 102—105.)

Im Anschluss an Rom. 2, 14: Die Gerechten sind sich selbst
(resetz, ,weil sie das Gesetz lieben und durch die Liebe ihm
anhangend ein Geist und ein Wille mit ihm werden. Diejenigen,



— 928 —

welche also durch Furcht vor Strafen zum Gesetz gezwungen
werden, sind ungerecht, Denn ibr Gefithl neigt nicht zu dem,
wozu das Gesetz neigt, und deshalb ist ihnen das Gesetz schwer
und eine Last. Wo demnach allein die Furcht zur Beobach-
tung des Gesetzes zwingt und nicht die Liebe zur Gerechtig-
keit den Willen lenkt, da lebt der Wille zur Siinde, wenn er
auch in Schranken gehalten ist.“ (S.105.) Diesen Gedanken-
gang hat Augustinus (serm. 18 de verbis Apost.), .wo er von
der Furcht gegen die, welche nur den Leib téten konnen, ab-
mahnt, dagegen zuerst allerdings zur Furcht vor der IIolle
ermahnt, dann aber zu jener keuschen Furcht, in der man die
Beleidigung Gottes flirchtet, auch wenn ihr keinerlei Strafe
folgte.* (S. 105 f.) 1)

§ 3. ,Diese Behauptung (dass — mnach dem Vorher-
gehenden — der Wille, zu stindigen, weiterlebe, wo das Gesetz
nicht getan wiirde, wenn die Ubertreter keine Strafe von dem
richtenden Gott zu fiirchten hiitten) kann auch aus der Natu:
der Siinde erwiesen werden. Denn die Siinde ist (nach Thomas
von Aquin und anderen) ein freiwilliger Mangel (defectus) an
sittlicher Rechtbeschaftenheit. Dieser Mangel aber ist nichts
als die von dem gemeinsamen und unveridnderlichen Gute
(Gott) zu den eigenen oder fremden oder geringsten und ver-
anderlichen Giitern abfallende Liebe (amor deficiens). Die sift-
liche Rechtbeschaffenheit aber, welcher man durch jene {ab-
fallende) Liebe ermangelt, beruht darauf, dass die verniinftige
Kreatur innerhalb Gottes, an der Seite der reinsten Geister,
iiber den korperlichen Kreaturen sich befindet. Bei jeder Stinde
aber unterwirft sich die verntinftige Kreatur sei es dem, was
innerhalb ihrer, oder dem, was neben ihr erschaifen ist, oder
sie trachtet, sich Gott (sibi deum) zu unterwerfen, was dann
geschieht, wenn sie die Geschopfe zu geniessen oder Gott fir
thre Zwecke zu gebrauchen begehrt.® (5. 108.)

.Es kann also weder die auf Lohn ausgehende (mercen-
naria) Hoffnung des ewigen Lebens noch die sklavische Furcht
vor der Holle den falsch gebrauchenden und falsch geniessenden
Willen ausschliessen, weil sowoh! diese als jene das Ihrige

") «Intrat ergo charitas, pellit timorem: non autem intrat et ipsa in-
comitata. Habet secum suwm timorem, quem introducit ipsa, sed illum
castwm permanentem in sweculum saculi. Servilis timor est, quo times cum
diabolo ardere: timor castus est, quo times deo displicere.» (S. 106 £.)



— 29 _

suchen und nicht, was Jesu Christi ist. Denn beide wollen
Gott gebrauchen, jene, um die eigenen Vorteile zu erlangen,
diese aber, um den verdienten Strafen zu entgehen; beide
jedoch sind fiir die Ehre und den Ruhm Gottes nicht im min-
desten besorgt, was wirklicher Gottesgenuss ist, ... und sie
wollen sich selbst genicssen, was eine verabscheuenswerte Ver-
kehrtheit ist.“ (S. 109.)

§ 4. ,Jene, welche glauben, dass die Lohnhoffnung und
Hollenfurcht, obwohl sie von der keuschen Liebe zu Gott ent-
blosst ist, den Willen, zu slindigen, ausschliessen konne, ver-
suchen, ihre Meinung hauptsiichlich mit folgendem Grunde zu
stiitzen'): Es kann ein so méchtiges Verlangen nach irgend einem
erschaffenen Gute geben, dass es das Vorhandensein (positionem)
alles dessen einflosst, was zu seiner Erreichung notig ist, und
dessen Nichtvorhandensein in (refahr briichte, jenes Gut zu ver-
lieren: Also kann es ein auf Lohn ausgehendes Verlangen nach
dem ewigen Leben geben, welches allen Willen, zu siindigen,
ausschliesst. Diese Schlussfolgerung, sagt man, ist klar, weil
es ein sicheres Mittel zur Erlangung der Seligkeit ist, oder die
Gefahr, sie zu verlieren, ausschliesst, wenn man von aller
inneren und iusseren Todstinde sich enthdlt. — Aber wer
erkennt nicht, dass in dieser Beweisfithrung vorausgesetzt wird,
die keusche Liebe zu Gott sei nicht nitig, dass jemand selig wird,
wiahrend doch nichts notiger als sie ist, da sie ja uns als das
erste und grosste Gebot, als natiirliches und ewiges Gesetz
anbefohlen ist? Ks ist also dieses Beweismittel kein solches,
sondern Schein und Trug, der von den Dialektikern petitio
principii genannt wird, weil die umstrittene Sache so eingefiihrt
wird, als ob sie von allen zugegeben wiire. Ferner wendet sich
dieser Beweis zu seinem Urheber in folgender Art zuriick:
Damit das Verlangen nach der Seligkeit wirksam sei, muss
in demselben einbegriffen sein ,das Vorhandensein alles dessen,
was zu seiner Erreichung ndtig ist.“ (Siehe oben.) Notig aber
zur Erlangung der Seligkeit ist, dass die Gebote gehalten
werden gemiss dem Wort: ,Wenn du zum Leben eingehen
willst, so halte die Gebote“, deren erstes und grosstes, von dem
niemand entbunden werden kann, jenes ist: .,,Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben aus deinem ganzen Herzen.“* — Also

1) Wahrscheinlich Anfiihrung aus einem damaligen Gegner.



— 30 —

kann niemand ein wirkliches Verlangen nach Gliickseligkeit
haben, der nicht Gott von ganzem Herzen liebt oder ihn nicht
allem vorzieht.“ (S. 111 f.)

5. ,Dieser klaren Beweisfithrung kann nur jene schind-
liche Behauptung (dogma) entgegengesetzt werden, in welcher
gelehrt wird, dass von uns nicht gefordert werde, Gott zu
lieben, sondern nur, dass wir ihn nicht hassen und seine Gebote
aus einer gewissen ehrbaren Riicksicht (ex honesto quodam
intuitu) beobachten, obwohl wir sie nicht im geringsten auf die
Liebe zu ihm beziehen. — Ich nenne diese Behauptung gottlos.
Denn was ist gottloser, als sich einzureden, es sel nicht unsere
Pflicht, Gott zu lieben, sondern ihn nicht zu hassen, d. h. es
geniige, so gegen ihn gesinnt zu sein, wie wir gegen gleich-
giiltige Dinge gesinnt sind, die wir weder lieben noch hassen? —
Dahin soll jene herrliche Empfehlung der Liebe zuriickgehen,
in der Paulus ihre Gaben erhebt und verherrlicht, dass sie
nichts anderes sei als eine Gleichgiiltigkeit in gottlichen Dingen
(in dei rebus negligentia), in der wir ihn weder lieben noch
hassen? Darin sollen die htheren Gnadengaben und der voll-
kommnere Weg bestehen, dass ohne die Glut der Liebe unser
Herz ungestraft kalt sein darf, wenn es nur nicht in Hass gegen
Gott aufflackert (effcrvescant)? Das wire der Ruhm der Liebe,
welche alles tragt, alles glaubt, alles hofft, dass sie, wihrend
sie Gott vernachlissigt, gleichwohl vom Hass gegen ihn sich
zurtickhilt (sibi temperet)?“ (S. 112.)

,Wenn diese Lehre zugelassen wiirde, wird mit derselben
Begriindung gesagt werden konnen: Alle bestehenden Gebote
iiber den Glauben, die Hoffnung, den Gott schuldigen Gehorsam
schrieben nichts anderes vor als Glauben ohne (innere) Zu-
stimmung, Hoffnung ohne Verlangen und Gehorsam ohne
Verleugnung des eigenen Willens; und wir wiirden sagen
konnen, dieselben verlangten nichts anderes, als: der offen-
barten Wahrheit nicht zu widersprechen, der versprechenden
Giite sich nicht zu widersetzen und der befehlenden Majestit
nicht zu widerstehen. Daraus wiirde folgen, wir konnten ge-
rettet werden, wenn wir nur vom Bdsen wichen, obgleich wir
nichts Gutes titen.“ (S. 112 f.) — Aber jene ungeheuerliche Mei-
nung (opinionis monstrum), dass in dem ersten und grissten
Gebote die Liebe nicht vorgeschrieben werde, hat Alexander VII.
mit dem Blitz seiner Zensuren zermalmt, als er den folgenden



Satz verdammte (wortlich angefiihrt wie oben, S. 83)... . Das-
selbe Ungeheuer (portentum) ist auch verdammt worden, als
Innocenz XI., dem Gott Jahre von den unsrigen hinzufiigen
moge (cui deus annos addat de nostris), folgende Siatze mit dem
Schandmale bezeichnete (dito wortlich wie oben, S. 83), — Es
bleibt also unwiderleglich, dass niemand ein wirksames Ver-
langen nach der Seligkeit haben kann, der nicht Gott von
ganzem Herzen liebt.“ (S. 112 f)

§ 6. ,Aber man wird erwidern: Ein Christ, der sich mit
Gott versohnen will, weiss, dass von (Gott nicht nur das bose
Werk, sondern auch das Verlangen danach bestratt wird; wie
er also durch die Hollenfurcht das bose Werk ausschliesst, so
kann er durch dieselbe Furcht auch die Begierde danach aus-
schliessen. — Aber ich erwidere, dass diese Folgerung eine
scheinbare ist, wie aus nachstehendem &hnlichen Beweise er-
hellt: Der Christ weiss, dass von Gott nicht nur der Mangel
an guten Werken, sondern auch das Fehlen der Liebe zu Gott
bestraft wird; wie er also allein aus Hoélllenfurcht das tun kann,
was nach aussen recht ist, so kann er auch aus Furcht vor
derselben OStrafe Gott lieben. Wie dieser letzte Beweisschluss
lappisch ist, so ist der erste falsch. (5. 113 f.) — Das Falsche
in diesem Schlusse tritt zu Tage, wenn wir darauf achten, dass
die Hollenfurcht nicht dem Willen, zu siindigen, sondern der
Hollenqual gegeniibergestellt wird. Daher hann diese Furcht
nicht das bose Werk oder den Willen zum bosen Werk als
ihr Gegenteil ausschliessen, wie die Kilte die Hitze, das Schwarze
das Weisse ohne das Dazwischenkommen eines anderen Dinges
vertreibt.

Dass aber die Hollenfurcht den Willen, hie und da zu siin-
digen, austreibt, kommt daher, weil der durch diese Furcht er-
schiitterte Geist seinen Gliedern befiehlt, keine Schandtaten und
Verbrechen zu begehen. Es wird aber eine geringere Gesund-
heit und Kraft des Willens erfordert, um von den &Husseren
Gliedern, als won sich selbst Gehorsam zu erlangen. Der durch
die Furcht vor drohendem Schiffbruche getriebene Wille wird
seinen Gliedern das Hinauswerfen der Waren befehlen, und die
Hand wird ohne Zogern gehorchen; wenn aber der Wille sich
selbst befehlen will, dass er den Verlust der Waren nicht be-
dauern soll, dann wird er mit Miithe gehorchen. Es wird also
eine wirksamere und stirkere Herrschaft des Willens erfordert,



damit er sich selbst vollkommen gehorche, als notig ist, damit
er iiber die dusseren Glieder herrscht. Die Schlussfolgerung
hat also keine Geltung: Der durch die Furcht getriebene Wille
kann den Willen, da und dort zu siindigen, ausschliessen, also
wird er mit der gleichen Leichtigkeit von sich selbst erlangen,
dass er allen Willen, zu stindigen, ablegt. (S. 114.) — Dem kann
man zur grosseren Klarheit hinzufiigen, dass der Wille von
den &usseren Gliedern nicht den Gehorsam erlangen kann, dass
sie jene Werke ohne Werkzeuge vollfithren, die sie ohne solche
nicht volltihren koénnen. Vergebens wird man der Hand be-
fehlen, ohne Feder zu schreiben, ohne Nadel zu nihen, ohne
Spindel zu spinnen. Ebenso wird der Wille vergebens sich selbst
befehlen, die Begilerde, zu slindigen, abzulegen, wenn er dieses
von ihm selber getan haben will ohne das Hinzukommen dessen,
ohne welches er nicht getan werden kann. Damit der Wille
die Begierde, zu siindigen, oder die Liebe zum Genuss der er-
schaffenen Dinge ablege, ist es notig, dass ihm die himmlische
Stissigkeit (der Liebe) eingegossen wird, wodurch bewirkt wird,
dass ihm das gefallt und ihn ergotzt, was ihm von der ewigen
Gerechtigkeit vorgeschrieben wird.“ (S. 114 f.)

oIs kann also die Hoéllenfurcht bewirken, dass der Wille
sich selbst die Abkehr von allem ungeordneten Begehren be-
fiehlt; aber er wird es mit einem unwirksamen Befehle be-
fehlen, wenn er nicht instindig betet, dass ihm die Erg6tzung
der himmlischen Sissigkeit gegeben werde, durch welche ihm
das Gesetz angenehm und liebenswiirdig wird. — Damit dieses
aber besser eingesehen wird, mochte ich hier nochmals be-
merken, dass die Selbstliebe oder die Hollenfurcht, wenn sie
aus jener (der Selbstliebe) hervorgeht, sich von keiner Siinde,
insoweit sie Stinde ist (néamlich die Abkehr vom unvergéing-
lichen zu einem vergénglichen Gute), abwendet, und also auch
noch weniger der Wille, zu stindigen, durch sie (die Selbstliebe
und Hollenfurcht) ausgeschlossen wird, wenn sie ihn nicht
richtig bis zu dem Grade ausschliesst, als er jenen Dingen
widerstreitet, an denen sie allenthalben am meisten sich ergotzt.
Daher schliesst die Eigenliebe durch die Furcht vor Strafen
nicht so sehr den Willen, zu slindigen, als den Willen, zu leiden,
aus. Denn die Siinde wird nicht verabscheut, insoweit sie der
gottlichen Gerechtigkeit, sondern insofern sie den eigenen Ver-
gnligungen und der eigenen Ruhe entgegen ist. Das schliesst



also nicht den énnersten Willen, zu slndigen, aus, der mit Un-
achtsamkeit und Vernachlissigung der gebietenden Gerechtig-
keit iiberall seine Vorteile verfolgt; und dieser Wille ist bei
allen Stinden vorherrschend. ... Wenn also die Eigenliebe
irgend einen Stndenwillen ausschliesst, so schliesst sie keinen
andern aus als den, hie und da das zu tun, durch dessen
Vollbringung Nachteile und Strafen zu firchten sind.... Es
bleibt also unwiderleglich, dass der Wille, zu siindigen, insofern
er Sunde ist, nur durch die stirkere Liebe zur Gerechtigkeit aus-
geschlossen wird.” (S, 115 f.)

Kapitel IX.

§ 1. Widerlegung von falschen Auffassungen des Aus-
spruchs des Trienter Konzils, dass fiir die Busse der Katechu-
menen vor der Taufe gefordert werde, ,dass sie Gott als die
Quelle aller Gerechtigkeit zu lieben beginnen® (sess. 6 c. 6).

§ 2. ,Gott kann vom Menschen unter verschiedenem Ge-
sichtspunkte geliebt werden, entweder als die Quelle irdischen
und #dusseren Glickes oder als die Quelle der Gerechtigkeit,
d. h. der inneren und ewigen Gliickseligkeit.“ (S. 117.) — ,Die-
jenigen, welche Gott als die Quelle der &dusseren Giiter lieben,
lieben ihn nicht wegen seiner selbst, sondern wegen der wvon
thim ausfliessenden Giiter. Die, welche die Wasserquelle als
Wasserquelle und die Sonne als Ursprung des fusseren Lichtes
lieben, gehen weder von der Liebe zum Wasser noch zum
dusseren Lichte ab. Ebenso brennen diejenigen, welche Gott
als die Quelle irdischer Gliickseligkeit lieben, ganz von der
Liebe zur irdischen Gliickseligkeit. Sie lieben also nichts
srosses in ihm, indem sie das Irdische in ihm lieben.* (S. 117 f.)
— Ferner licben diejenigen, welche Gott als die Quelle der
irdischen und é&dusseren Glickseligkeit lieben, ihn ungefidhr in
der Art, wie Hunde ihre Herren lieben, die ihnen Futter geben:
Denn indem derartige Liebhaber (dilectores) nach der Gliick-
seligkeit dieses ihres Lebens, worin sie den Tieren dhnlich sind,
gierig trachten (inhiant), denken sie wenig oder gar nicht an
die Gluckseligkeit desjenigen an ihrem Leben, das sie den
Engeln gleich macht, wiahrend sie doch alles, was sie begehren
und lieben, so lieben miissten, dass sie das hochste Gut ihres
Geistes, Gott, als die ewige Weisheit und Gerechtigkeit erlangen
kénnen.* (S. 118,

Revue intern. de Théologie. Heit 61, 1908, 3



T

,Gott kann ferner als Quelle der irdischen Gliickseligkeit
geliebt und nichtsdestoweniger als Quelle der Gerechtigkeit
vernachlissigt oder gar gehasst werden. Es liebt der Hund
seinen Herrn als Quelle seines Wohlbefindens, aber nicht als
einen Weisen und Gerechten. Ahnlich liebte der betriigerische
Seba (2. Sam. 20) den David als den Urheber seines Reichtums,
wéahrend er ihn nicht im geringsten liebte als einen Wichter
und Récher der Gerechtigkeit. Die meisten Hofbedienten lieben
ihre Fiirsten als Quelle ihres Gluckes, wahrend sie gar nicht
daran denken, sie als solche zu lieben, welche Gott flirchten
und die Gerechtigkeit pflegen. Die fleischlichen Juden liebten
und riefen Gott an als die Quelle der Giiter, welche sie liebten;
aber sie waren gegen ihn, insofern er die Quelle jeglicher
Gerechtigkeit ist, ganzlich kalt, da sie die Schonheit der Ge-
rechtigkeit, die sie nicht kannten, nicht lieben konnten. Daher
verspricht ihnen Gott, um sie vom Gotzendienst fernzuhalten,
tiberall die irdischen Giiter, die sie kannten und liebten. Von
unsichtbaren Giitern aber, die sie mit ihrem blinden Geiste
und fleischernen Herzen weder erkennen noch lieben konnten,
verspricht er ihnen keine, weil sie dieselben gar nicht zu
fassen vermochten.“ (S. 119.) — [ Weil sie durch fleischerne
Versprechungen gehalten wurden, deshalb hingen sie weder
fest noch bestindig mit dieser fleischernen Liebe Goit an. Denn
sobald ihnen die Hoffnung aufleuchtete, dass sie durch Gotzen-
dienst irdische Glickseligkeit erlangen konnten, stromten sie
sofort zu den Gotzen; und wenn sie vom Gotzendienst zu seinem
(Gottes) Dienst zuriickkehrten, kehrten sie deshalb zuriick, weil
sie durch die Erfahrung lernten, dass sie so oft auch jeder
irdischen Glickseligkeit verlustig gingen, als sie dieselbe von
den Gotzen erwarteten.* (S.119.) — ,Die also immer Gott als
die Quelle irdischer Gliickseligkeit lieben, lieben ihn mit un-
reiner Liebe, weil sie mit einer derartigen Liebe weder von
der Begierde nach den vorginglichen Dingen ablassen, noch
nach ihm als der Quelle der Gerechtigkeit diirsten, noch ihm
sich ehrfurchtsvoll unterordnen, sondern sie gebrauchen ihn
nur als den Darreicher (minister) des begehrten irdischen
Gliickes, auf dem Sprunge, von seiner Verehrung abzustehen,
wenn sie ohme ihn das Gliick des tierischen Lebens, welches
sie lieben, erlangen konnten. ... Sie sind also in der Verehrung
Gottes ungefihr solche, wie Absolom es war im Gehorsam gegen
seinen Vater, da er ihm so lange diente, als er ihn notig hatte,



— 35 -

damit er aus der Verbannung zu den Schiitzen und Geniissen
des heimatlichen Bodens zuriickgerufen wiirde, aber von ihm
abfiel, sobald die Hoffnung aufleuchtete, dass er nach dessen
Verbannung gliicklich und gar Koénig wirde.* (S. 120.)

§ 3. Man muss Gott lieben als die Quelle aller Gerechtig-
keit: ,Der wahre Gott (nach Augustinus) ist die hochste Ge-
rechtigkeit, nach der zu diirsten und zu hungern unsere Gerechtig-
keit auf dieser Pilgerschaft ist, und von der nachher gesittigt
zu werden, unsere volle Gerechtigkeit ist in der Ewigkeit.“
Daher muss man ,die Gerechtigkeit lieben und durch sie vor
allen Dingen ergétzt werden. Wenn aber Gott als die Quelle
aller Gerechtigkeit geliebt wird, dann werden auch alle seine
Gebote geliebt, da sie nichts anderes sind als Strahlen der
Gerechtigkeit, die aus der Quelle aller Gerechtigkeit hervor-
fliessen. Denn wie (nach Aug.): wer die Welt liebt, Gott nicht
lieben kann, so konnen diejenigen, welche mit siegreicher Liebe
die (febote lieben, dieselben nicht verletzen, solange sie [lieben,
weil sie nicht verletzen wollen. Deshalb gehorchen die, welche
Gott als die Quelle aller Gerechtigkeit lieben, gern.“ (S. 120 f.)

§ 4. ,Wenn ferner Gott als die hochste Gerechtigkeit
oder als die Quelle aller Gerechtigkeit geliebt wird, dann wird
er mit einer keuschen Liebe geliebt. Denn eine keusche Liebe
zu Gott ist eine solche, wodurch er wm seiner selbst willen ge-
liebt und ersehnt wird. ILr wird aber um seiner selbst willen
geliebt, wenn wir ihn als die Quelle der Gerechtigkeit oder
als die hochste Gerechtigkeit lieben, indem wir nichts anderes
von ihr begehren, als dass sie selbst wnser Gut wund unsere
Gliickseligkeit sei. Denn zu einer Kkeuschen Liebe wird nicht
erfordert, dass sie ihr Gut nicht beachtet, sondern dass sie
vom hochsten Gute, der ewigen Gerechtigkeit, nichts anderes
als sie selbst (die Gerechtigkeit) verlangt, oder wenn sie etwas
anderes als sie selbst begehrt, es so begehrt, dass sie jene (die
Gerechtigkeit) umso vollkommener und voller geniessenkann. . . .
Wenn aber die hdochste Gerechtigkeit als unser Gut geliebt
wird, wird sie nicht zu wnserem Vorteil herabgedriickt, sondern
sie wird geliebt, dass sie iber uns gebiete, uns sich gleich
gestalte, uns vollende und erleuchte.... Und niemand, der die
ewige Gerechtigkeit als sein Gut liebt und ersehnt, will in sich
selbst ruhen, denn er weiss, dass er schindlich, ungerecht, blind
und tberaus elend ist, wenn er nicht der ewigen Gerechtigkeit
anhéngt. Er will also die ewige Gerechtigkeit, damit er én ihr



ruhe, damit er durch sie als seinem Ziecle vollkommen und
gliickselig sei. Und man moge nicht sagen, die hochste Ge-
rechtigkeit als sein Gut fiir sich selbst zu wollen, sei nicht
das Werk einer keuschen, sondern einer unreinen Liebe, oder
sei nicht das Verlangen der Freundschaft, sondern der Begierde.
Denn wer die ewige Gerechtigkeit als seine Richtschnur und
Vollkommenbheit liebt, liebt dieselbe mit einer anbetenden Liebe,
d. h. um sich ihr vollkommen zu unterwerfen, zu gehorchen,
und setzt in diese liebende Unterwerfung und liebgewonnene
Ubung sein Gliick und seine Seligkeit, was doch sicher die
reinste Liebe ist.“ (S.122.)

~Auch ist es nicht immer eine begehrliche Liebe, wenn ein
Mensch einen anderen liebt, weil er von ihm Gutes empfingt.
Denn wenn jemand den Nachsten liebt, weil er von ihm durch
Belehrungen, Lrmunterungen und andere Mittel zu Gott gefiihrt
wird, dann liebt jener sicherlich ebenso mit wohlwollender und
ehrenhafter Liebe den Niéchsten, wie derjenige ihn als Néchsten
mit wohlwollender Liebe begleitet, der ihn liebt, um ihn durch
Belehrung und Beten fiir ihn zu Gott zu fithren: denn der eine
liebt den anderen wegen Gott.... Aber es ist auch nicht immer
die Liebe, womit wir dem Niéchsten wohltun, eine Liebe christ-
lichen Wohlwollens: denn wenn jemand dem anderen Gutes
tut, dass er sich in dieser Welt wohl befinde, und nicht um
sein ewiges Heil besorgt ist, der liebt den Niachsten mit der
verkehrten, begehrlichen Liebe, weil er ihn nicht in Gott oder
wegen Gott liebt.“ (S. 124.) — Wenn dagegen jemand vom
Niachsten Almosen zu empfangen begehrt, damit dieser durch
diese Wohltitigkeit bei Gott sich verdient macht, so liebt er
den Nichsten mit einer sehr gefilligen Liebe. So liebte Paulus
die Philippenser mit der keuschesten und gefilligsten Liebe,
weil er durch den Empfang der Almosen von ihnen nicht die
GGabe suchte, sondern die in der Einsicht oder fiir ihr Heil iiber-
stromende /Frucht. Jene Liebe also ist rein, welche von Gott
nichts sucht als Gott, oder wenn sie etwas anderes sucht, es
nur sucht, um ihn selbst desto {iberstromender zu geniessen.
Wer aber Gott als die Quelle aller Gerechtigkeit liebt, kann
ihn nicht zum (eigenstichtigen) Gebrauch begehren; denn er sieht,
dass dieses bei der hochsten Gerechtigkeit, welche er liebt,
tiberaus ungerecht und schindlich sein wiirde. Man darf also
folgern, dass jene Liebe, womit Gott als die Quelle aller Ge-
rechtigkeit geliebt wird, eine gefiillige, keusche, eine von aller



(falschen) Begehrlichkeit reine Liebe, dass es also unmdoglich
ist, dass eine Liebe, womit Gott als die hiochste Gerechtigkeit
begehrt wird, eine begehrliche Liebe sei. (S. 124.) — Wenn also
das Konzil von Trient vom Téufling verlangt, dass er Gott als
die Quelle aller Gerechtigkeit zu lieben beginne, dann ver-
langt es von ihm ohne Zweifel zu seiner Rechtfertigung keine
unreine, sondern eine keusche Liebe zu Gott.” (5. 125.)

§§ b und 6: Zitate (S. 126—128), — § 7. Jene reine Liebe
wird nach dem Konzil von Trient wie von den Katechumenen
(siehe § 1), so auch zur Rechifertigung durch die Busse gefor-
dert, ,nicht nur als ein geziemender Zustand (siehe oben),
sondern als eine notwendige Vorbereitung®“. Der Ausdruck
des Konzils, ,Gott als Quelle aller Gerechtigkeit zu lieben
beginnen*, schliesst nicht aus, dass das nicht eine Liebe Gottes
tiber alles sein miisse: ,Denn in der Liebe zu Gott iiber alles,
die wir schon oben als durchaus notig erwiesen haben, damit
der Mensch wahrhaft zu Gott bekehrt genannt werden kinne,
gibt es viele Stufen. Deshalb kann jene erste Liebe der
Katechumenen die anfingliche genannt werden, obwohl durch
sie Gott tiber alles geliebt wird, weil sie wie das meiste in
jenem Kindesalter der Gmade weniger fest und stark ist als
in vorgeriicktem Alter.” (S. 130.) ,Eine solche siegreiche Liebe
aber wird gefordert, damit man ein Freund der ewigen Ge-
rechtigkeit wird, welche befiehlt, dass sie selbst liber alles
geliebt werde. Denn wer diesem Gebote nicht gehorcht, ist
erwiesenermassen ein Gegner und Feind der hichsten Gerechtig-
keit. Denn es ist unbillig, dass das, was weniger zu lieben
ist, mehr, und was mehr zu lieben ist, weniger geliebt wird.
Im Gegenteil wird fir die Gerechtigkeit eine Ordnung der
Liebe verlangt, oder eine Liebe, welche nach dem grosseren
oder geringeren Werte der Wesen dieselben mit grosserem
oder geringerem Eifer erstrebt.“ (S. 131).... ,Nichts aber ist
mehr gegen die Ordnung der Liebe, als wenn die ewigen
Glter, die ewige Gerechtigkeit und Weisheit, oder Gott, ent-
weder gar nicht geliebt wird, oder weniger als die irdischen
Dinge. Niemand also kann gerecht sein, der die ewige Ge-
rechtigkeit nicht allem vorzieht.* (S, 132.)

Georg MOOG.
(Fortsetzung folgt.)




	Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]

