
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]

Autor: Moog, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14

JOHANNES VAN NEERKASSEL
UND SEIN AMOR PŒN1TENS.

(Fortsetzung.)

Kapitel V.

§§ 1 u. 2. „Es ist ein von allen Katholiken angenommenes
Dogma, dass die Nachlassung der Sünden allein die wahre
Bekehrung des Herzens von Gott erlangen kann" (de deo possit
elicere, S. 51), die auch in einem völligen inneren Abgehen von
der Liebe zu den bisherigen bösen Werken besteht (S. 52 ff'.). —
„Schwieriger ist die Erklärung, urie das Herz zu Gott bekehrt
Avird: Einige haben geglaubt, es brauche nur das Sakrament
der Taufe und der Busse hinzuzukommen, so werde das Herz
zu Gott bekehrt durch die ruhenden und schlummernden
Zustände (per cessantes et dormientes habitus), wie durch
derartige Zustände — nach der Meinung dieser Theologen — die
Kinder im Sakramente der Taufe zu Gott bekehrt und mit der
Gnade der Kindesannahme beschenkt werden. Aber beim Er-
Avachsenen (nach Thomas Aqu.), bei welchem die Tatsünden
vorhanden sind, welche in der tatsächlichen Auflehnung des
Willens bestehen, werden die Sünden nicht nachgelassen, auch
in der Taufe nicht, ohne die tatsächliche Änderung des Willens,
Avas durch Reue geschieht. Sodann ist (nach Augustinus) geAAiss,
dass die Bekehrung des Herzens, welche zur Rechtfertigung
der Erwachsenen nötig ist, den Kindern fehlt. Daraus folgt,
dass die Erwachsenen nicht auf dieselbe Art wie die Kinder
mit Gott versöhnt werden, mit ihm versöhnt werden können."
(S. 55.) -— „Es ist also ausgemacht, dass den Erwachsenen
weder ausserhalb noch innerhalb des Sakramentes der Taufe
oder der Busse die Nachlassung der Sünden bewilligt wird,
wenn sie nicht, sowohl durch die Tätigkeit ihres Geistes als
auch durch das Gefühl ihres Herzens, das Licht der göttlichen



— 15 —

Gerechtigkeit schöpfen und verkosten, und wenn über sie nicht
die knechtische Liebe zu den Geschöpfen, sondern die keusche
Liebe zur ewigen Gerechtigkeit herrscht." (S. 57.)

§ 3. „Unser ganzes Herz also wird zu Gott bekehrt, Avenn

es von da an nichts begehrt, als ihn zu geniessen, nichts von
da an fürchtet, als von ihm getrennt zu Averden, Avenn es über
nichts mehr Schmerz empfindet als über seine Beleidigung und
über nichts mehr Freude als über seine Ehre. Mit dem Herzen
werden wir also zu Gott bekehrt, wenn Avir uns mit den
Gefühlen zu ihm bekehren. Es strömen aber alle Gefühle zu ihm
zusammen, wenn alle unsere Liebe zu ihm zusammenströmt.
Denn unser Herz fürchtet sich, von dem getrennt zu werden,
den es zu geniessen A^eriangt; und es kann sich nicht freuen
als über das Gut, Avelches es liebt; und aus keinem Grunde
Schmerz empfangen als durch den Verlust oder die Gefährdung
des geliebten Gutes; und es kann nur Trauer über die
Entbehrung sein, wenn über den Besitz Freude gewesen ist ; Freude
am Besitz aber kann nicht sein, Avenn das besessene Gut nicht
geliebt Avird. Das ganze Herz wird also zu Gott bekehrt, Avenn
die ganze Liebe sich zu ihm wendet." (S. 58 f.)

„Weil diese Herzensbekehrung durch die keusche Liebe zu
Gott den verdammten Seelen fehlt, ist deren Reue auch Gott
nicht Avohlgefällig und ihnen selbst nutzlos." (S. 59.) — „Zur
wahren Bekehrung des Herzens genügt also Aveder die Beichte
noch die Reue, Avenn nicht Reue und Beichte statt Furcht vor
der Strafe die Liebe zur Gerechtigkeit her\ToiTuft, und Avenn
den Bereuenden nicht mehr das Entsetzen ATor der Sünde als
die Furcht A~or der Strafe erschüttert. Denn es bleibt die
Ferkehrung des Herzens (perversio gegen coirversio), Avelche auf
der verkehrten Liebe zu den Geschöpfen beruht, wenn sie nicht
die Liebe zur Gerechtigkeit austreibt, welches (die Liebe) die
rechte Richtung und Bekehrung des Herzens ist. Die Furcht
A'or Strafe kann zwar die Hand zurückhalten, dass sie nichts
Unrechtes vollbringt; die Furcht A'or dem Galgen hält zwar
den Dieb vom Diebstahl zurück, dennoch nimmt sie den Willen,
zu stehlen, nicht mehr aus ihm wreg als die Begierde, Schafe
zu rauben, der bewaffnete Hirt und tapfere Hunde zur Verteidigung

der Schafe aus dem Wolfe wegnehmen, solange sie

ihn schrecken." (S. 60 f.)



— 16 —

§ 4. „Es genügt. zur wahren Herzensbekehrung nicht
ein roher Anfang (rudimentum) der Liebe zu Gott. Bekehrt
kann der Sünder nicht genannt werden, solange in seinem
Herzen die Liebe zum Geschöpf den ersten Platz einnimmt,
wenn er auch ATon schwachen Gefühlen der Liebe zu Gott be-

Avegt wird. Wie sehr auch Augustinus nach Gott verlangend
seufzte, um für ihn frei zu sein (vacare ei), so konnte er doch
nicht ein zu Gott Bekehrter genannt werden, solange er nicht,
nicht durch fremdes Eisen, sondern durch seinen eisernen
Willen gefesselt war, solange der neue Wille, den er in seinen
Anfängen besass, um Gott ohne Entgelt zu verehren und zu
geniessen, nicht stark genug war, die durch alte Gewohnheit
eingeAA'urzelte Liebe zur Welt zu überwinden. Deshalb sagt er,
dass diejenigen, welche beim Empfang der Taufe der Welt so

entsagen, dass sie dennoch mit dem Bande ihres Herzens fester
an ihr als an Christus hangen, der Welt nur mit Worten und
nicht mit Taten entsagen, und darum zu Christus nicht wahrhaft

bekehrt werden." (S. 65 f.)
§ 5. „Vielleicht wird jemand sagen, wenn die Vergebung

der Sünden nur denen verliehen wird, die eine geordnete Liebe

(ordo amoris; ordinatus amor, S. 73 u. ö.) besitzen, welche Gott
allein seinetwegen geniesst, den Menschen aber in Gott und

wegen Gott selbst, die vernunftlosen Dinge aber zu dem
Zwecke gebraucht, zu Avelchem sie A'on Gott geschaffen sind.

dann würde niemand gefunden Averden, der für die
Vergebung der Sünden tauglich sei, da niemand im sterblichen
Fleische lebt, der von ganzem Herzen Gott liebt, Aveil ja
niemand lebt, der nicht irgend eine Liebe, wodurch die Liebe zu
Gott vermindert wird, zu den Geschöpfen ableitet iderivet)."
(S. 73.) „Wir sollen, was hinter uns ist, vergessend, uns zu dem,
was vor uns ist, ausstrecken, damit Avir von Tugend zu Tugend
fortschreiten, cl. i. vom Kleinen zum Grossen. Und deshalb ist
uns geboten, dass wir zur Vollendung der himmlischen Geister,
in denen keine Gefühle sind, die dem göttlichen Willen Avider-

streben, täglich hinstreben, indem wir sprechen: Dein Wille
geschehe, wie im Himmel also auch auf Erden; dass wir täglich

unter Seufzen Gott bitten : Erlöse uns von dem Übel der
bösen Begierde, Avelche aus uns heraus der Liebe zu ihm (Gott)
Aviderstreitet so sehr, class Augustinus herrlich sagt : Das ganze
Leben des Christenmenschen ist nichts als ein heiliges Ver-



— 17 —

langen. Über diese Gottesliebe, welche alle anderen Arten von
Liebe überwindet und die täglich danach seufzt, dass sie
vollkommen werde, sagt Sales, dass sie den einzelnen genügend
und allen notAvendig zum Heile sei. (S. 74.)

Es ist also die Liebe des Menschen in genügender Weise
zu Gott hingewendet und geordnet, damit er mit der Vergebung
der Sünden beschenkt werde, wenn sie mit diesen beiden Gaben

ausgestattet ist, nämlich wenn sie über alle anderen Arten von
Liebe hinausgeht und im Eifer der Abtötung und des Gebetes
nicht aufhört, sie auszutilgen. Von einem Menschen, der mit
einer derartigen Liebe ausgerüstet ist, kann ohne Benachteiligung

der Wahrheit gesagt werden, dass er aus ganzem Herzen
zu Gott bekehrt sei und ihn von ganzem Herzen liebe. Denn
mag auch die böse Begierlichkeit in ihm nicht gänzlich
gestorben sein, so hört er doch, indem er ihr das Leben nicht
gönnt, nicht auf, sie täglich mehr und mehr zu ertöten, damit,
wenn er tatsächlich (effectu) Gott noch nicht von ganzem
Herzen liebt, er dennoch in seinem Begehren (affectu) ihn von
ganzem Herzen zu lieben verlangt (Röm. 7, 19)." (S. 74.)

§ 6. Widerlegung der streng kalvinischen Auslegung obiger
Stelle Röm. 7, 19 (S. 75 ff'.).

Kapitel VI.
§ 1. Die Notwendigkeit der Liebe zur Vergebung der Sünden

im Busssakramente erwiesen aus der Lehre des Tridentinums

über die contritio (sess. 14 cle pœnit. c. 4): „Areiche ein
Schmerz der Seele und eine Verfluchung der begangenen Sünde
ist mit dem Vorsatze, fernerhin nicht zu sündigen" „Dieser
Schmerz und die Verfluchung der begangenen Sünde oder der
Hass des alten Lebens kanu nicht in dem Büssenden sein, ohne
dass ihn selbst die Liebe reut, Avomit er die Geschöpfe Gott
A"orgezogen hat, indem er die geringsten Güter mehr als das
höchste liebte. Denn Avie das Leben des Menschen am meisten
in der Liebe ruht, so beruht das alte Leben A'orzüglich in der
alten Liebe oder in der Begierde nach ATergänglichen Dingen.
Wie aber kann jemanden die alte Liebe reuen, der von der
neuen Liebe nicht entflammt ist? Wie kann der die Begierde
nach den Geschöpfen verfluchen, Avelcher sein Herz nicht dem
Schöpfer geAveiht hat? Wie kann man sagen: „Die Ungerechtigkeit

habe ich gehasst und Arerflucht", wenn man nicht zu¬

Revue intern, de Théologie. Heft 61,1908. 2



— 18 —

gleich sagt : „Aber dein Gesetz habe ich geliebt" Endlich,
Avie kann jemand den Vorsatz hegen, ferner nicht zu sündigen,
der nicht den Vorsatz hat, nicht mehr das erste und grösste
Gebot zu übertreten Und wer kann den Vorsatz haben, das
erste und grösste Gebot nicht mehr zu übertreten, der nicht
den Vorsatz hat, es danach zu beobachten?" (S. 79 f.)

§ 2. „Wie kann aber ferner jemand den Vorsatz haben,
das erste und grösste Gebot zu befolgen, der es in Wahrheit
nicht befolgt? Ist es nicht unmöglich, dass jemand aufrichtig
und tapfer das erste und grösste Gebot, cl. h. Gott seinen Herrn
lieben, beobachten will und ihn dennoch nicht liebt? Ist nicht
ein Dieb, der den Vorsatz des Stehlens hat; ein Ehebrecher,
der den festen Vorsatz des Ehebruchs gefasst hat ; ein Geiziger
oder Geldgieriger, der mit festem Vorsatz beschlossen hat, das
Geld zu lieben Und ist nicht auf dieselbe Weise ein Liebhaber
Gottes der, wTelcher mit festem Vorsatz beschlossen hat, Gott
zu lieben oder das erste und grösste Gebot zu beobachten?
Derjenige also ist notwendigerweise ein Liebhaber Gottes, der
den festen Vorsatz hat, fernerhin nicht zu sündigen, oder die
göttlichen Gebote zu beobachten, und folglich am meisten das

grösste und erste Gebot. Denn Gott nicht mit Oberflächlichkeit
(velleitate), sondern mit einem Avahrhaftigen und aufrichtigen
Willen lieben, heisst lieben; wie der tapfere Wille, keusch,
nüchtern, demütig und gerecht zu sein, in Wahrheit keusch,
nüchtern, demütig und gerecht sein heisst." (S. 80.)

..Denn die Handlungen, AA'elche so vom Willen abhängen,
dass er zu deren Hervorbringung der äusseren Glieder oder
Werkzeuge nicht im mindesten bedarf, die werden eben nur
durch das hervorgebracht, wodurch er sie mit seiner Tapferkeit

heiworgebracht wissen will. Es kann jemand stark und
lebhaft gehen oder schreiben oder bauen icollen, und dennoch
Aveder gehen, noch schreiben, noch bauen, Aveil die Kräfte des

Körpers, die Werkzeuge und Gelegenheiten dem Willen fehlen.
Aber niemand icill heiss und stark lieben, hassen, verlangen,
fürchten, der nicht in Wirklichkeit liebt, hasst, verlangt und
fürchtet. Denn wenn der Wille in Wirklichkeit will, sind sie

notAvendig sofort da, da sie hervorbringen nichts anderes ist,
als sie Avollen. Gott wird also in Wahrheit geliebt, wenn der
Wille Avahr und stark die Liebe zu ihm will, wie die nicht ge-



— 19 —

hinderte Eland bewegt wird, sobald der Wille deren BeAvegung
befiehlt," (S. 80 f.)

„Wenn also im Menschen der Vorsatz oder der Wille
vorhanden ist, die göttlichen Gebote nicht zu verletzen, sondern
zu beobachten, dann ist auch im Menschen der Wille, das erste
und grösste Gebot zu beobachten. Dieser Wille aber, Avenn er
vollkommen oder vorherrschend ist, ist entAveder die Liebe zu
Gott selbst oder er bringt sie so schnell hervor, dass die
Wirkung nicht leicht von der Ursache, und von dem Dienstverhältnis

(servitium) nicht leicht die Herrschaft unterschieden Averden

kann. Da also zum Nachlass der Sünden und zur Rechtfertigung

der Wille oder der Vorsatz, die göttlichen Gebote nicht
zu übertreten, sondern zu erfüllen, gefordert wird, und zumal
der Gebote erstes und grösstes, und da dieser Vorsatz nicht
ohne die Liebe zu Gott bestehen kann, so geschieht es, dass
der erwachsene Mensch weder den Nachlass der Sünden noch
die Rechtfertigung von Gott jemals erlangen kann, wenn er
nicht durch das GeAvicht der Liebe zu Gott getrieben Avird."
(S. 82 f.)

§ 3. „Vielleicht Avird jemand sagen, das Gebot der Liebe
zu Gott sei ein allgemeines, nicht ein besonderer Akt oder ein
vorherrschender Affekt, sondern verbiete nur, dass jemand durch
Verbrechen und Freveltaten Gott beleidige, wenn er auch nicht
von Gefühlen der Liebe zu Gott brenne oder getrieben Averde.

Aber ich erwidere, dass von Alexander VII. der Satz verdammt
Avorden ist: „Der Mensch ist zu keiner Zeit seines Lebens
gehalten, den Akt des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
kraft der Gebote zu erwecken, die sich auf jene Tugenden
beziehen." — Von Innocenz XL aber sind die Sätze verurteilt
Avorden : „Ob derjenige eine Todsünde begeht, Avelcher den Akt
der Liebe zu Gott nur einmal im Leben erweckt, wagen wir
nicht zu verdammen"; und: „Es ist probabel, dass das Gebot
der Liebe zu Gott an sich nicht einmal streng alle 5 Jahre
verpflichtet." Ebenso: „Dann allein verpflichtet es, wenn AAir

gehalten sind, gerechtfertigt zu werden, und wir leinen andern
Weg haben, auf welchem wir gerechtfertigt Averden können l)f

') Diese bekannten, gegen die Jesuiten und andere Kasuisten gerichteten

Sätze AA-erden noch Band I, S. 112 f. ; dito die beiden letzten I, 468 f.,
erwähnt.



— 20 —

— Aus diesen Verurteilungen ist es also klar, dass durch das

Gebot, Gott von ganzem Herzen zu lieben, nicht nur befohlen
wird, Gott nicht durch Schandtaten und Verbrechen zu
beleidigen, sondern auch, ihn durch die inneren Akte des Glaubens,
der Hoffnung und dor Liebe zu verehren und zu geAvinnen
(promereamur), also class gegen ihn sündigt, wer immer der
göttlichen Liebe leer (vacuus) sein Herz den Geschöpfen
zuspricht und anhängt.

Ferner envidere ich, dass ohne ZAveifel Gott der A'orzüg-
lichsten Eigenschaft des Menschen, nämlich seinem Willen, atoii
dessen Liebe die ganze Güte seiner Sitten abhängt, das Gesetz

vorgesteckt hat. Denn Avas könnte Törichteres ersonnen
Averden, als dass er nicht der ersten Eigenschaft des Menschen
Genüge getan hätte (nämlich dem Willen, siehe oben), aus deren
guter oder böser liebe der Mensch gut oder schlecht Avird,
während er doch Gesetze A'orschrieb für Augen, Ohren und
andere Glieder, deren an sich gleichgültige Werke nicht anders-
Avoher Verdienst oder Nichtverclienstlichkeit entlehnen als von
dem richtigen oder A-erkehrten Willen, von dem sie anbefohlen
AA*erden. Das Gebot also: Du sollst Gott deinen Herrn lieben,
erfasst und lenkt die erste, vorzüglichste und unablässige Tätigkeit

des menschlichen Herzens, nämlich seine Liebe. Die erste
Pflicht des menschlichen Herzens ist also, Avie wir auch oben
gezeigt haben, Gott seinen Herrn zu lieben. (S. 83 f.)

Dieser Akt der göttlichen Liebe oder diese Liebe zu Gott
kann aber ebensowenig ohne Regung des Willens oder des
menschlichen Herzens sein, Avie die Erkenntnis Gottes oder die

Erinnerung an ihn ohne den Akt des Denkens oder der
Gedächtnistätigkeit sein können Es Avird also dem menschlichen

Herzen, das ohne die Liebe nicht sein kann, ein besonderer

Akt vorgeschrieben (nicht die Liebe als allgemeines
Gebot, siehe oben), teils, Aveil die Liebe nicht zu jedem beliebigen
Dinge, sondern zu seinem Gott vorgesehrieben wird, teils, weil
ihm befohlen Avird, dass die Liebe zu Gott aus ganzem Herzen
stattfinde, d. h. dass sie keine Ableitung aus sich dulde, durch
Avelche sie gescliAvächt würde; oder (es wird vorgeschrieben)
dass das Herz nichts liebt, was es nicht um Gottes Avillen liebt,
indem die Liebe zu Gott alle anderen Arten von Liebe im
Herzen hervorbringt. — Dieser Akt der Liebe aber, A\ie sehr
er auch von den Tätigkeitsäusserungen der anderen Eigen-



— 21 —

schatten sich unterscheidet, geht doch durch seine Stärke und
Herrschaft auf sie alle über, indem er bewirkt, dass nichts
Gottwidriges getan und nichts von Gott Gebotenes unterlassen
Avird: „Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort halten."
(S. 84.)

„Weil also notwendigerweise alle anderen Gebote gehalten
averden, wenn das Gebot, Gott zu lieben, gehalten wird, so kann
es deshalb das „allgemeine Gebot" genannt Averden, ebenso wie
von Paulus die Liebe des Gesetzes Erfüllung genannt wird
Nicht aber kann es das allgemeine Gebot genannt werden,
als ob es für erfüllt gelten könnte, wenn nur die andern
Vorschriften von aussen (forinsecus) beobachtet werden, obschon
ihre Beobachtung nicht im geringsten aus dem Befehle der
göttlichen Liebe hervorgeht." (S. 85.) Bei den übrigen
Geboten wird daher das der liebe zu Gott nicht gehalten, AA'enn

ihre Beobachtung nicht aus der Wurzel der Liebe, die sie (die
Beobachtung) befiehlt, hervorgeht." (S. 85.) „Hieraus folgt,
dass ohne den Akt und das Gefühl der Liebe das Gebot,
Gott über alles zu lieben, ebensowenig erfüllt wird, als ohne
das Denken und die Aufmerksamkeit des Geistes das Gebot
nicht erfüllt wird, an Gott zu denken und ihn im Geiste gegenwärtig

zu halten. Es wird also zur Erneuerung unserer Freundschaft

mit Gott der Akt der Liebe zu Gott gefordert, Avenu
anders nach allgemeiner Übereinstimmung für sie (die Erneuerung

der Freundschaft) der Schmerz über die begangenen
Sünden und der Vorsatz, in Zukunft nicht mehr zu sündigen,
gefordert wird; dieser Vorsatz in uns aber nicht bestehen kann,
ohne den A7orsatz, die göttlichen Gebote zu beobachten, deren
erstes und grösstes das der Liebe Gottes über alles ist. Dieses
Gebot aber kann, Avie wir gezeigt haben, nicht ohne den Akt
der Liebe zu Gott gehalten werden." (S. 86.)

„Es wird also hier eine Bewegung des Gemütes und eine
lebendige Handlung vorgeschrieben, nicht ein Zustand (habitus,
s. o.), in betreff dessen die Gebote nicht gegeben Averden."

„Denn Gott will nicht, dass wir ihn mit vergänglichen und
zum Affekt und Werke der liebe gar nicht hinneigenden
Zuständen, sondern dass wir ihn mit der Tat und in der Wahrheit

lieben und Arerehren. Wenn er vorschreibt, Gestohlenes
wieder zu erstatten, gebietet er nicht den Zustand der
Wiedererstattung, sondern die Handlung, durch Avelche das Gestohlene



— 22 —

wiedergegeben wird. Wenn er Almosen anbefiehlt, so ist die
Rede nicht von Zuständen, durch welche der Arme nicht
gesättigt wird, sondern von der Herausgabe von Lebensmitteln,
mit denen er unterhalten wird. Wenn den Eltern anbefohlen
AAird, ihre Kinder in der Furcht des Herrn zu erziehen, dann
wird von Gott die tätige Sorge vorgeschrieben, welche allein
den Kindern nützt, nicht die „zuständliche" (habitualis), aus
Avelcher keine Erziehung hervorgeht. Es Averden also keine
Zustände vorgeschrieben, sondern Handlungen, nicht Arorüber-

gehende Eigenschaften, sondern Mühen und Taten. (S. 87.)
Wenn er (Gott) nun Tugendzustände forciert, so fordert er sie

nicht, damit wir mit den Handlungen aufhören, sondern damit
Avir mit den Tugendzuständen um so vollkommener und leichter
handeln. Wenn also Gott gebietet, dass Avir ihn von ganzem
Herzen lieben, dann befiehlt er, ihn mit einer tätigen, nicht
aussetzenden Liebe zu lieben ; mit einer Avachsamen, nicht schläfrigen

Liebe, mit einer aufmerksamen Liebe, nicht aber mit
einer solchen, die wie schläfrige Zustände, ohne Denken,
Aufmerken und Handeln erfunden Avird. Es bleibt also sicher und

klar, dass die Erwachsenen (siehe § 2) ohne tätige Liebe zu
Gott weder den Nachlass der Sünden noch die Rechtfertigung
erlangen können, und dass, wenn die Lehre des Tridentinischen
Konzils beachtet wird, niemand sich mit Gott versöhnen kann,
der nicht verlangt, das erste und grösste Gebot zu beobachten,
und dass niemand dasselbe kräftig beobachten will, ohne es in
Wirklichkeit zu befolgen: „denn dort ist das Können Avie das

Wollen und eben das Wollen ist das Tun". (S. 87 f.)

Kapitel VII.
§ 1. „Wir haben im vorigen Kapitel von der Reue gehandelt,

insofern sie den Vorsatz, ferner nicht zu sündigen,
enthält ; in diesem aber werden wir von ihr sprechen, soweit sie
der Schmerz und die Verabscheuung der Seele ist in betreff
der begangenen Sünden." Eine heidnische, auch unter
Christen verbreitete Reue ist der Schmerz über von uns
anderen erwiesene gute Taten, wenn sie mit Undank erwidert
wurden (S. 88 ff.): Die Sünde ist zu bereuen, zu verwünschen
und ihre Bestrafung von uns zu fordern (§§ 2 und 3, S. 90 f.).

§ 4. „Wie sehr nun alle Katholiken für die wahre Reue
den Hass und die Verwünschung der begangenen Sünden for-



— 23 —

dern, so stimmen sie doch darin nicht überein, auf aveiche Art
die Sünde zu verwünschen sei : die einen behaupten, es genüge
jener Hass, der die Sünde unter dem Gesichtspunkte hasst, dass

sie unserer Unversehrtheit, unserem Vorteil und unserer Ruhe
zuwider ist. weil sie uns ewige Strafen einträgt Andere
behaupten, nur diejenige Verwünschung der Sünde sei zur
Versöhnung des Sünders geeignet, Avelche die Sünde hasst, insofern
sie ein Unrecht und der göttlichen Gerechtigkeit zuwider ist.
Letztere haben das Ansehen des verehrungswürdigen Senates

der heiligen Väter für sich, deren Weisheit aus der Halle
Salomos stammt, und aller derjenigen Scholastiker, die vor dem

16. Jahrhundert geblüht haben Die ersteren stützen sich
auf eine kleine Schar Neuerer, die alle entAvecler im
gegenwärtigen oder im \Torigen Jahrhundert gelebt haben Den
früher Lebenden gefällt also die alte Überlieferung als eine
Wächterin der Wahrheit, den Späteren aber die Neuerung, die
nicht selten falsche Meinungen erzeugt und nährt." (S. 91 f.)

§ 5. „Wie also die Menschen nicht eigentlich gehasst
Averden, wrenn sie Avegen ihrer Fehler gehasst Averden

(Augustin), so Averden in gleicher Weise die Sünden nicht eigentlich

gehasst, wenn sie nur wegen der Arerdienten Strafen
gehasst Averden Sehr schlecht Arerteidigen sich gegen dieses
Geschoss diejenigen, welche sagen, die Sünde wrerde Avahrhaft
gehasst und gefürchtet, wenn sie wegen der Hölle gefürchtet
und gemieden wird, gleichwie der Wolf Avahrhaft gefürchtet
und geflohen wird, wenn er wegen der von ihm verursachten
Zerreissung (der Schafe) gefürchtet und geflohen wird. Denn
wenn der Wolf wegen des Übels, das man \Ton ihm fürchtet,
geflohen wird, dann wird er wegen seiner selbst als der
bewirkenden Ursache der Zerreissung geflohen und gefürchtet, ebenso
A\ie die Elölle Avegen ihrer selbst verabscheut Avird, wenn sie

Avegen der Schmerzen verabscheut AAird, mit Avelchen sie die
Verdammten peinigt. — Der Wolf ist also kein Beispiel für eine
Sache, die Avegen etwas anderm gefürchtet wird, sondern eine
solche, die um ihrer selbst Avillen zum Schrecken gereicht.
Diejenigen geraten also in einen elenden Widerspruch, Avelche

sich auf das Beispiel des Wolfes im Vergleich mit der Hölle
als des durch sich Verhassten stützen, um zu beweisen, dass

die Sünde in Wirklichkeit gehasst werde, obwohl sie nur wegen
der Höllenstrafe gehasst wird. Die Sünde Avird also wegen



— 24 —

der Hölle ebenso geflohen, wie ein durch Wölfe gefährdeter
Weg wegen der Wölfe gefürchtet wird. Und wenn ein solcher
Weg nicht an sich gefürchtet wird, wenn er nicht eben dei1

Wölfe Avegen gefürchtet wird, so verabscheut auch unser
Schrecken, Avomit AAir die Sünde Avegen der Hölle ATerabscheuen,
nicht eigentlich die Sünde, sondern die Hölle. Denn wie die
Abneigung gegen einen solchen Weg bald schwindet, wenn
man ihn A'on den Schwärmen der Wölfe frei glaubt, so Avurde
auch alle Furcht und aller Hass der Sünde, Avenn sie nur
Avegen der Hölle gefürchtet und verabscheut wird, wenn die
Hölle entfernt und Straflosigkeit zugesichert wäre, bald schAvmden.
Es ist darum unzweifelhaft, dass nichts eigentlich gefürchtet wird,
als Avas um seiner selbst Avillen zur Furcht und zum Schrecken
gereicht. Dieses trifft bei den Sünden aufs völligste zu: denn
Avenn sie Avegen der Hölle, die A*on jenen (den Sünden) durch
den natürlichen Unterschied sehr A*erschieden ist, gefürchtet
werden, so gefallen sie doch an sich, Aveil sie schmeicheln und
angenehm sind, den Menschen, Avelche die Süssigkeit der
göttlichen Liebe verlassen hat. Denn denen, Avelche die Schönheit
der göttlichen Gerechtigkeit nicht lieben, gefällt, wenn sie auch
die Hölle fürchten, doch die Vortrefflichkcit, das Wissen, die
Wollust, Selbstgenügsamkeit, Ruhe u. s. w., die sie in sich selbst
gewahren, und diejenigen Dinge, Avelche die Stolzen. Neugierigen,
Schwelgerischen, Geizigen und Trägen in den Geschöpfen suchen
mit Vernachlässigung des Schöpfers, in Avelchem sie allein
gefunden Averden. Es gefällt ihnen also die Süssigkeit der Sünde

zur selben Zeit, avo sie dieselben erschreckt oder mit -der
Furcht) der Hölle peinigt. (S. 96 f.) — Jene also verwünschen
die Sünde um ihrer selbst willen, die wiedergeboren durch die
Schönheit der göttlichen Gerechtigkeit die Schmach der Sünde
selbst so A-erabscheuen, class sie dieselbe auch nicht, wenn
sie es ungestraft könnten, begehen Avollten. Sie fürchten daher
nicht die Schande (dedecus) der Sünde, Avelche die schändliche
Begierde vollzieht, wegen der „Ehre" (decus) der Strafe, Avelche
die anbetungswürdige Gerechtigkeit beschliesst: sondern sie
zieren sich selbst mit der Ehre der Strafe, damit sie gegen die
Schändlichkeit der Sünde ihren Plass ausübend dieselbe (die
Schändlichkeit) aufheben und abtun. Dieser Hass gegen
die Sünde, diese Verwünschung ist Gott angenehm, und sie
ist es, Avelche das Tridentinische Konzil als durchaus not-



— 25 —

Avendig fordert, damit jemand sich mit Gott versöhnen könne."
(S. 97 f.)1)

§ 6. Zitat aus Albertus Pighius Ecclesiœ Ultrajectensis.
(S. 98—100.)

Kapitel VIII.
§ 1. „Die Katholiken haben immer geglaubt, wie wir oben

gezeigt haben, dass zum Nachlass der Sünden das Ablassen von
der Sünde nötig sei. Man lässt aber nicht von der Sünde ab,
Avenn der Wille schwach ist, wie er bei Augustinus war, der
die Sünden aufgeben wollte, aber sie in Wirklichkeit nicht
A'erliess." (S. 100.) — Man lässt von der Sünde ab „durch einen
starken und kräftigen Willen, wie ihn Augustinus in sich ATer-

spürte, als aus der untersten und tiefsten Verborgenheit seiner
Gefangenschaft (seines unfreien Willens) sein freier Wille nach
langem und hartem Ringen in einem Augenblicke hervorgerufen

wurde, damit er seinen Nacken unter das sanfte Joch
Christi beuge und seiner leichten Bürde die Schultern unterhielte

und überwunden ausrufe: „Wie süss wurde es mir plötzlich,

die süssen Possen zu entbehren." (S. 101.) — „Es genügt
nicht das Ablassen von den Sünden, welche nach aussen offen
liegen, wenn nicht die Seele von den inneren Sünden oder von
den Sündenbegehrungen absteht (feriatur)." (S. 101.) — „Man
muss also den bösen Willen aufgeben. Deshalb lehrt auch das
Konzil von Trient: Die unvollkommene Reue oder die attritio
contritio imperfecta) bereite nicht zur Gerechtigkeit, sondern

nur dann, wenn sie nicht nur die Sünde, sondern auch den

Willen, zu sündigen, ausschliesse." (S. 102.)
§ 2. ..Hierüber ist unter den Christen keine Uneinigkeit,

da alle glauben, dass keiner mit Rechtfertigung und Nachlass
der Sünden beschenkt werden könne, wenn er nicht den Willen,
tödlich zu sündigen, von Herzen (animatus) ablegt. Aber darüber
besteht grosser Streit unter den Theologen, ob die die Liebe zu
Gott entbehrende Dirent vor der Hölle den Willen, tödlich zu

sündigen, vernichten könne. Obwohl aus dem bisher Gesagten
leicht erkannt werden kann, Avelcher Partei man in diesem
Streite der 31 einungen anhangen muss, so wird es doch der
Mühe wert sein, damit die Wahrheit um so klarer hervorleuchte,

') Vorstehender Paragraph ist ein bezeichnendes Beispiel der in der
Einleitung erwähnten Breite, Avelche sich öfters bei N. findet.



— 26 —

hier den einen oder anderen Grund anzuführen, Avelcher zeigt,
dass der Wille, zu sündigen, nicht ATor der Höllenfurcht, sondern
allein vor der Liebe zur unveränderlichen Gerechtigkeit (d. i. Gott)
weicht.

Derjenige, aus dem der Wille, zu sündigen, verbannt ist,
ist in einer derartigen Geistesverfassung, dass er von dem

ewigen Gesetz nicht Aveichen Avollte, auch wenn er keines der
Güter, Avelche er liebt, \Terlieren und keines der Übel, welche

er fürchtet, erleiden würde. Dagegen ist derjenige, der das

Befohlene nur deshalb tut, weil er fürchtet, die Strafe zu

erleiden, die das Gesetz androht, und die Güter zu verlieren, an
denen das Herz hängt, so gesinnt und geartet, dass er von
seiner Pflicht wiche, wenn er nicht zu ihr durch Furcht und

Versprechungen getrieben würde. Denn Avenn er der begehrten
Güter sicher und gegen die gefürchteten Übel geschützt von
der göttlichen Gerechtigkeit abAveichen Avollte, so würde das

zum BeAveise dienen, dass seine Seele an ATerbotenen Dingen
hange und er mit dem Herzen dahin neige, und dass ihm die

Gerechtigkeit nicht um ihrer selbst Avillen gefalle, sondern dass

er im Geiste ihr fern stehe ; denn wenn sie ihm nicht missfiele,

würde er nicht von ihr abzuweichen begehren. Denn
niemand flieht, Avas ihn ergötzt, wenn er nicht durch ein
gegenteiliges und grösseres Behagen oder durch die Furcht vor
drohenden Übeln zu dessen (was ihn ergötzt) Meidung getrieben
wird. Dass aber die Schönheit der Gerechtigkeit uns lästig
ist und andere Dinge mehr ergötzen als sie, und ihr Verlust
uns mehr erschreckt als der der Gerechtigkeit, ist das Zeichen
einer kranken Seele, der ihr (höchstes) Gut und ihre
Vollkommenheit widerwärtig und lästig ist. Denn die Gerechtigkeit

ist das Avahre Gut des Menschen und seine Avahre Vollendung

und Glückseligkeit, die einem gesunden Geiste niemals

schwer, niemals lästig, niemals Aviderwärtig sein kann.
Derjenige also, bei dem der Wille, zu sündigen, ausgeschlossen ist,
liebt die Gerechtigkeit, ergötzt von ihrer Schönheit, um ihrer
selbst willen und umfasst dieselbe weder aus Begierde nach
einem anderen Gut noch aus Furcht vor einem Übel Avie

diejenigen, Avelche die Gesundheit ersehnen, Getränke nehmen,
die sie nicht lieben; oder AAie die, Avelche den Schiffbruch
fürchten, die Güter hinauswerfen, die sie behalten möchten,
Avenn nicht die Gefahr eines grösseren Übels sie zu ihrer Preis-



— 27 —

gäbe drängte. Wer nämlich allein durch die Furcht Aror einem
drohenden Übel zu seinem Tun getrieben wird, dem ist das,
Avas er tut, schwer und lästig. Daher ist demjenigen, der das
Gebot Gottes nur deshalb tut, Aveil er das fürchtet, was Gott
droht, das Gebot eine schwere Last und ein drückendes Joch.
Es können aber die gerechten und billigen Gebote Gottes den
"Willen gleich einem Gewichte nur dann beschweren und wie
ein Joch drücken, wenn er (der Wille), durch tödliche Begierde
krank, seinem Heile entgegengesetzte Dinge begehrt. Denn die
Gebote ergötzen an sich den Willen und sind ihm eine leichte
Last und ein sanftes Joch; und sie drücken nicht mit der
Gewalt A^on Gewichten, sondern heben empor gleich Federn. Denn
wer könnte durch sein Heil gedrückt, Aver durch seine Seligkeit

gepeinigt, wer durch sein Gut betrübt werden, wenn nicht
Begierde und Blindheit, die Krankheiten der Seele dieselben
verschmähten? Wenn also die Furcht vor Strafen nötig ist,
damit jemand zu dem getrieben wird, was Gott befiehlt, dann
kennt der Wille entweder aus Blindheit nicht sein Gut und
seine Seligkeit oder er verschmäht sie aus Ekel (nausea). Denn
Aväre er erleuchtet und gesund, so würde er \Ton selbst
getrieben und brauchte nicht durch Drohungen und Strafen
gestachelt zu werden. Die Furcht schliesst also den bösen Willen
nicht aus, sondern erweist ihn, solange sie drängt, als
verkehrt und schlecht. Denn er würde sich nicht dem Befehle
der Gerechtigkeit widersetzen, Avenn er nicht krank und schlecht
wäre. Er bleibt aber so lange schlecht, als ihm die Gerechtigkeit

an sich nicht gefällt, solange er das Gebot als eine schwere
Last und ein hartes Joch ATerschmäht, solange er durch die
Furcht vor Strafen zu seiner Erfüllung getrieben Averden muss.
Denn wenn er gesund wäre, würde er die befehlende Gerechtigkeit

als sein Gut und seine Glückseligkeit aufs innigste
erfassen und so Avenig durch die Furcht vor Strafen zu ihrer
Erfüllung getrieben Averden, als durch dieselbe eine keusche
Gattin sich drängen lässt, ihrem Gatten die eheliche Treue zu
beAvahren, oder ein braver Sohn, dass er seinem Vater die
Ehre abschneide, oder eine fromme Mutter, dass sie das Kind
ihres Leibes pflege und nähre." (S. 102—105.)

Im Anschluss an Röm. 2, 14 : Die Gerechten sind sich selbst
Gesetz, „Aveil sie das Gesetz lieben und durch die Liebe ihm
anhangend ein Geist und ein Wille mit ihm Averden. Diejenigen,



— 28 —

welche also durch Furcht vor Strafen zum Gesetz gezwungen
Averden, sind ungerecht. Denn ihr Gefühl neigt nicht zu dem.
AvozLi das Gesetz neigt, und deshalb ist ihnen das Gesetz schwer
und eine Last. Wo demnach allein die Furcht zur Beobachtung

des Gesetzes zwingt und nicht die Liebe zur Gerechtigkeit

den Willen lenkt, da lebt der Wille zur Sünde, wenn er
auch in Schranken gehalten ist." (S. 105.) Diesen Gedankengang

hat Augustinus (serm. 18 de verbis Apost,), „avo er von
der Furcht gegen die, welche nur den Leib töten können,
abmahnt, dagegen zuerst allerdings zur Furcht vor der Hölle
ermahnt, dann aber zu jener keuschen Furcht, in der man die

Beleidigung Gottes furchtet, auch wenn ihr keinerlei Strafe
folgte." (S. 105 f.)1)

g 3. „Diese Behauptung (dass — nach dem
Vorhergehenden — der Wille, zu sündigen, weiterlebe, avo das Gesetz
nicht getan würde, wenn die Übertreter keine Strafe von dem
richtenden Gott zu fürchten hätten) kann auch aus der Natur
der Sünde erwiesen werden. Denn die Sünde ist (nach Thomas
von Aquin und anderen) ein freiwilliger Mangel (defectus) an
sittlicher Rechtbeschaffenheit. Dieser Mangel aber ist nichts
als die atoii dem gemeinsamen und unveränderlichen Gute
(Gott) zu den eigenen oder fremden oder geringsten und ver-
ändeiiichen Gütern abfallende Liebe (amor deficiens). Die
sittliche Rechtbeschaffenheit aber. Avelcher man durch jene
(abfallende) Liebe ermangelt, beruht darauf, dass die vernünftige
Kreatur innerhalb Gottes, an der Seite der reinsten Geister,
über den körperlichen Kreaturen sich befindet. Bei jeder Sünde
aber unterwirft sich die vernünftige Kreatur sei es dem, Avas

innerhalb ihrer, oder dem, was neben ihr erschaffen ist, oder
sie trachtet, sich Gott (sibi deum) zu unterwerfen, was dann
geschieht, wenn sie die Geschöpfe zu geniessen oder Gott für
ihre Zwecke zu gebrauchen begehrt." (S. 108.)

„Es kann also weder die auf Lohn ausgehende (mercen-
naria) Hoffnung des ewigen Lebens noch die sklavische Furcht
vor der Hölle den falsch gebrauchenden und falsch geniessenden
Willen ausschliessen, weil sowohl diese als jene das Ihrige

') « Intrat erg-o charitas, pellit timorem : non autem intrat et ipsa in-
comitata. Habet secum suum timorem, quem introducit ipsa, sed illum
castnm permanentem in sseculum siculi. Servilis timor est, quo times cum
diabolo ardere: timor castus est, quo times deo displicere. » (S. 106 f.)



29

suchen und nicht, was Jesu Christi ist. Denn beide wollen
Gott gebrauchen, jene, um die eigenen Vorteile zu erlangen,
diese aber, um den verdienten Strafen zu entgehen ; beide
jedoch sind für die Ehre und den Ruhm Gottes nicht im
mindesten besorgt, was Avirklicher Gottesgenuss ist, und sie
Avollen sich selbst geniessen, was eine verabscheuenswerte
Verkehrtheit ist." (S. 109.)

§ 4. „Jene, welche glauben, dass die Lohnhoffnung und

Höllenfurcht, obwohl sie von der keuschen Liebe zu Gott ent-
blösst ist, den Willen, zu sündigen, ausschliessen könne,
versuchen, ihre Meinung hauptsächlich mit folgendem Grunde zu

stützenx) : Es kann ein so mächtiges Verlangen nach irgend einem
erschaffenen Gute geben, dass es das Vorhandensein (positionem)
alles dessen einflösst, was zu seiner Erreichung nötig ist, und
dessen Mcfavorhandensein in Gefahr brächte, jenes Gut zu
verlieren : Also kann es ein auf Lohn ausgehendes Verlangen nach
dem ewigen Leben geben, welches allen Willen, zu sündigen,
ausschliesst. Diese Schlussfolgerung, sagt man, ist klar, Aveil

es ein sicheres Mittel zur Erlangung der Seligkeit ist, oder die
Gefahr, sie zu verlieren, ausschliesst, wenn man von aller
inneren und äusseren Todsünde sich enthält. — Aber wer
erkennt nicht, dass in dieser Beweisführung vorausgesetzt wird,
die keusche Liebe zu Gott sei nicht nötig, class jemand selig wird,
Avährend doch nichts nötiger als sie ist, da sie ja uns als das

erste und grösste Gebot, als natürliches und ewiges Gesetz
anbefohlen ist? Es ist also dieses Beweismittel kein solches,
sondern Schein und Trug, der von den Dialektikern petitio
principii genannt wird, Aveil die umstrittene Sache so eingeführt
AAird, als ob sie A'on allen zugegeben wäre. Ferner Avendet sich
dieser Beweis zu seinem Urheber in folgender Art zurück :

Damit das Verlangen nach der Seligkeit wirksam sei, muss
in demselben einbegriffen sein „das Vorhandensein alles dessen,
was zu seiner Erreichung nötig ist." (Siehe oben.) Nötig aber
zur Erlangung der Seligkeit ist, dass die Gebote gehalten
Averden gemäss dem Wort: „Wenn du zum Leben eingehen
willst, so halte die Gebote", deren erstes und grösstes, von dem
niemand entbunden Averden kann, jenes ist: „Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben aus deinem ganzen Herzen." — Also

') Wahrscheinlich Anführung' aus einem damaligen Gegner.



— 30 —

kann niemand ein wirkliches Verlangen nach Glückseligkeit
haben, der nicht Gott ATon ganzem Herzen liebt oder ihn nicht
allem vorzieht." (S. 111 f.)

5. „Dieser klaren BeAveisführuug kann nur jene schändliche

Behauptung (dogma) entgegengesetzt werden, in welcher
gelehrt wird, dass von uns nicht gefordert werde, Gott zu

lieben, sondern nur, dass wir ihn nicht hassen und seine Gebote

aus einer gewissen ehrbaren Rücksicht (ex honesto quodam
intuitu) beobachten, obwohl wir sie nicht im geringsten auf die
Liebe zu ihm beziehen. — Ich nenne diese Behauptung gottlos.
Denn Avas ist gottloser, als sich einzureden, es sei nicht unsere
Pflicht, Gott zu lieben, sondern ihn nicht zu hassen, d. h. es

genüge, so gegen ihn gesinnt zu sein, Avie wir gegen
gleichgültige Dinge gesinnt sind, die wir Aveder lieben noch hassen? —
Dahin soll jene herrliche Empfehlung der Liebe zurückgehen,
in der Paulus ihre Gaben erhebt und verherrlicht, dass sie

nichts anderes sei als eine Gleichgültigkeit in göttlichen Dingen
(in dei rebus negligentia), in der wir ihn Aveder lieben noch
hassen? Darin sollen die höheren Gnadengaben und der voll-
kommnere Weg bestehen, dass ohne die Glut der Liebe unser
Herz ungestraft kalt sein darf, wenn es nur nicht in Hass gegen
Gott aufflackert (efferveseant) Das Aväre der Ruhm der Liebe,
welche alles trägt, alles glaubt, alles hofft, dass sie, Avährend
sie Gott vernachlässigt, gleichwohl vom LIass gegen ihn sich
zurückhält (sibi temperet)?"' (S. 112.)

„Wenn diese Lehre zugelassen Avurde, Avird mit derselben
Begründung gesagt werden können : Alle bestehenden Gebote
über den Glauben, die Hoffnung, den Gott schuldigen Gehorsam
schrieben nichts anderes vor als Glauben ohne (innere)
Zustimmung, Hoffnung ohne Verlangen und Gehorsam ohne

Verleugnung des eigenen Willens; und wir würden sagen
können, dieselben verlangten nichts anderes, als: der
offenbarten Wahrheit nicht zu Avidersprechen, der A'ersprechendcn
Güte sich nicht zu widersetzen und der befehlenden Majestät
nicht zu Aviderstehen. Daraus würde folgen, wir könnten
gerettet Averden, Avenn Avir nur vom Bösen wichen, obgleich wir
nichts Gutes täten." (S. 112 f.! — Aber jene ungeheuerliche
Meinung (opinionis monstrum), dass in dem ersten und grössten
Gebote die Liebe nicht A'orgeschrieben werde, hat Alexander VII.
mit dem Blitz seiner Zensuren zermalmt, als er den folgenden



— 31 —

Satz verdammte (wörtlich angeführt Avie oben, S. 83) „Dasselbe

Ungeheuer (portentum) ist auch verdammt worden, als
Innocenz XL, dem Gott Jahre von den unsrigen hinzufügen
möge (cui deus annos addat de nostris), folgende Sätze mit dem
Schandmale bezeichnete (dito wörtlich wie oben, S. 83). — Es
bleibt also unwiderleglich, dass niemand ein wirksames
Verlangen nach der Seligkeit haben kann, der nicht Gott von
ganzem Herzen liebt." (S. 112 f.)

§ 6. „Aber man AAird erwidern: Ein Christ, der sich mit
Gott versöhnen will, Aveiss, dass von Gott nicht nur das böse

Werk, sondern auch das Verlangen danach bestraft Avird ; wie
er also durch die Höllenfurcht das böse Werk ausschliesst, so
kann er durch dieselbe Furcht auch die Begierde danach aus-
schliessen. — Aber ich en\idere, dass diese Folgerung eine
scheinbare ist, wie aus nachstehendem ähnlichen BeAveise
erhellt: Der Christ Aveiss, dass von Gott nicht nur der Mangel
an guten Werken, sondern auch das Fehlen der Liebe zu Gott
bestraft Avird; wie er also allein aus Hölllenfurcht das tun kann,
Avas nach aussen recht ist, so kann er auch aus Furcht vor
derselben Strafe Gott lieben. Wie dieser letzte Beweisschluss
läppisch ist, so ist der erste falsch. (S. 113 f.) — Das Falsche
in diesem Schlüsse tritt zu Tage, wrenn wir darauf achten, dass
die Höllenfurcht nicht dem Willen, zu sündigen, sondern der
Höllenqual gegenübergestellt Avird. Daher hann diese Furcht
nicht das böse Werk oder den Willen zum bösen Werk als
ihr Gegenteil ausschliessen, AAie die Kälte die Hitze, das Sclnvarze
das WTeisse ohne das DazAvischenkommen eines anderen Dinges
vertreibt.

Dass aber die Höllenfurcht den Willen, hie und da zu
sündigen, austreibt, kommt daher, Aveil der durch diese Furcht
erschütterte Geist seinen Gliedern befiehlt, keine Schandtaten und
Verbrechen zu begehen. Es wird aber eine geringere Gesundheit

und Kraft des Willens erfordert, um ATon den äusseren
Gliedern, als von sich selbst Gehorsam zu erlangen. Der durch
die Furcht vor drohendem Schiffbruche getriebene Wille Avird
seinen Gliedern das HinausAverfen der Waren befehlen, und die
Hand wird ohne Zögern gehorchen ; Avenn aber der Wille sich
selbst befehlen will, dass er den Verlust der Waren nicht
bedauern soll, dann wird er mit Mühe gehorchen. Es wird also
eine Avirksamere und stärkere Herrschaft des Willens erfordert,



— 32 —

damit er sich selbst vollkommen gehorche, als nötig ist, damit
er über die äusseren Glieder herrscht. Die Schlussfolgerung
hat also keine Geltung: Der durch die Furcht getriebene Wille
kann den Willen, da und dort zu sündigen, ausschliessen, also
wird er mit der gleichen Leichtigkeit A'on sich selbst erlangen,
dass er allen Willen, zu sündigen, ablegt. (S. 114.) — Dem kann
man zur grösseren Klarheit hinzufügen, dass der Wille \ron
den äusseren Gliedern nicht den Gehorsam erlangen kann, dass
sie jene Werke ohne Werkzeuge A'ollführen, die sie ohne solche
nicht vollführen können. Vergebens wird man der Hand
befehlen, ohne Feder zu schreiben, ohne Nadel zu nähen, ohne
Spindel zu spinnen. Ebenso wird der Wille A^ergebens sich selbst

befehlen, die Begierde, zu sündigen, abzulegen, wenn er dieses
von ihm selber getan haben will ohne das Plinzukommen dessen,
ohne welches er nicht getan Averden kann. Damit der Wille
die Begierde, zu sündigen, oder die Liebe zum Genuss der
erschaffenen Dinge ablege, ist es nötig, dass ihm die himmlische
Süssigkeit (der Liebe) eingegossen Avird, wodurch bewirkt wird,
dass ihm das gefällt und ihn ergötzt, Avas ihm von der eAvigen
Gerechtigkeit vorgeschrieben Avird." (S. 114 f.)

„Es kann also die Höllenfurcht bewirken, dass der Wille
sich selbst die Abkehr von allem ungeordneten Begehren
befiehlt; aber er wird es mit einem uiiAAirksamen Befehle
befehlen, wenn er nicht inständig betet, dass ihm die Ergötzung
der himmlischen Süssigkeit gegeben Averde, durch welche ihm
das Gesetz angenehm und liebenswürdig Avird. — Damit dieses
aber besser eingesehen Avird, möchte ich hier nochmals
bemerken, dass die Selbstliebe oder die Höllenfurcht, wenn sie

aus jener (der Selbstliebe) hervorgeht, sich a*oii keiner Sünde,
insoAveit sie Sünde ist (nämlich die Abkehr vom unvergäng-
lichen zu einem \Tergänglichen Gute), abwendet, und also auch
noch Aveniger der Wille, zu sündigen, durch sie (die Selbstliebe
und Höllenfurcht) ausgeschlossen wird, Avenu sie ihn nicht
richtig bis zu dem Grade ausschliesst, als er jenen Dingen
Aviderstreitet, an denen sie allenthalben am meisten sich ergötzt.
Daher schliesst die Eigenliebe durch die Furcht ATor Strafen
nicht so sehr den Willen, zu sündigen, als den Willen, zu leiden.

aus. Denn die Sünde wird nicht verabscheut, insoAveit sie der
göttlichen Gerechtigkeit, sondern insofern sie den eigenen
Vergnügungen und der eigenen Ruhe entgegen ist. Das schliesst



— 33 —

also nicht den innersten Willen, zu sündigen, aus, der mit
Unachtsamkeit und Vernachlässigung der gebietenden Gerechtigkeit

überall seine Vorteile verfolgt; und dieser Wille ist bei
allen Sünden vorherrschend. Wenn also die Eigenliebe
irgend einen Sündenwillen ausschliesst, so schliesst sie keinen
andern aus als den, hie und da das zu tun, durch dessen

Vollbringung Nachteile und Strafen zu fürchten sind. Es
bleibt also unwiderleglich, dass der Wille, zu sündigen, insofern
er Sünde ist, nur durch die stärkere Liebe zur Gerechtigkeit
ausgeschlossen ivird." (S. 115 f.)

Kapitel IX.
S 1. Widerlegung von falschen Auffassungen des

Ausspruchs des Trienter Konzils, dass für die Busse der Katechumenen

Aror der Taufe gefordert werde, „dass sie Gott als die
Quelle aller Gerechtigkeit zu lieben beginnen" (sess. 6 c. 6).

§ 2. „Gott kann vom Menschen unter verschiedenem
Gesichtspunkte geliebt werden, entweder als die Quelle irdischen
und äusseren Glückes oder als die Quelle der Gerechtigkeit,
d. h. der inneren und ewigen Glückseligkeit." (S. 117.) —
»Diejenigen, welche Gott als die Quelle der äusseren Güter lieben,
lieben ihn nicht wegen seiner selbst, sondern wegen der von
ihm ausfliessenden Güter. Die, welche die Wasserquelle als
Wasserquelle und die Sonne als Ursprung des äusseren Lichtes
lieben, gehen weder von der Liebe zum Wasser noch zum
äusseren Lichte ab. Ebenso brennen diejenigen, welche Gott
als die Quelle irdischer Glückseligkeit lieben, ganz von der
Liebe zur irdischen Glückseligkeit. Sie lieben also nichts
Grosses in ihm, indem sie das Irdische in ihm lieben." (S. 117 f.)
— Ferner lieben diejenigen, welche Gott als die Quelle der
irdischen und äusseren Glückseligkeit lieben, ihn ungefähr in
der Art, wie Hunde ihre Herren lieben, die ihnen Futter geben:
Denn indem derartige Liebhaber (dilectores) nach der
Glückseligkeit dieses ihres Lebens, worin sie den Tieren ähnlich sind,
gierig trachten (inhiant), denken sie wenig oder gar nicht an
die Glückseligkeit desjenigen an ihrem Leben, das sie den

Engeln gleich macht, während sie doch alles, was sie begehren
und lieben, so lieben mussten, dass sie das höchste Gut ihres
Geistes, Gott, als die ewige Weisheit und Gerechtigkeit erlangen
können." (S. 118.)

Revue intern, de Théologie. Heft Ol, 1908. 3



— 34 --

„Gott kann ferner als Quelle der irdischen Glückseligkeit
geliebt und nichtsdestoweniger als Quelle der Gerechtigkeit
vernachlässigt oder gar gehasst werden. Es liebt der Hund
seinen Herrn als Quelle seines Wohlbefindens, aber nicht als
einen Weisen und Gerechten. Ähnlich liebte der betrügerische
Seba (2. Sam. 20) den Da\id als den Urheber seines Reichtums,
Avährend er ihn nicht im geringsten liebte als einen Wächter
und Rächer der Gerechtigkeit. Die meisten Hofbedienten lieben
ihre Fürsten als Quelle ihres Glückes, Avährend sie gar nicht
daran denken, sie als solche zu lieben, welche Gott fürchten
und die Gerechtigkeit pflegen. Die fleischlichen Juden liebten
und riefen Gott an als die Quelle der Güter, welche sie liebten;
aber sie waren gegen ihn, insofern er die Quelle jeglicher
Gerechtigkeit ist, gänzlich kalt, da sie die Schönheit der
Gerechtigkeit, die sie nicht kannten, nicht lieben konnten. Daher
verspricht ihnen Gott, um sie vom Götzendienst fernzuhalten,
überall die irdischen Güter, die sie kannten und liebten. Von
unsichtbaren Gütern aber, die sie mit ihrem blinden Geiste
und fleischernen Herzen AA~eder erkennen noch lieben konnten,
verspricht er ihnen keine, Aveil sie dieselben gar nicht zu
fassen vermochten.a (S. 119.) — „Weil sie durch fleischerne
Versprechungen gehalten wurden, deshalb hingen sie Aveder

fest noch beständig mit dieser fleischernen Liebe Gott an. Denn
sobald ihnen die Hoffnung aufleuchtete, dass sie durch Götzendienst

irdische Glückseligkeit erlangen könnten, strömten sie

sofort zu den Götzen; und wenn sie atoiu Götzendienst zu seinem
(Gottes) Dienst zurückkehrten, kehrten sie deshalb zurück, weil
sie durch die Erfahrung lernten, dass sie so oft auch jeder
irdischen Glückseligkeit verlustig gingen, als sie dieselbe von
den Götzen erwarteten." (S. 119.) — „Die also immer Gott als
die Quelle irdischer Glückseligkeit lieben, lieben ihn mit
unreiner Liebe, weil sie mit einer derartigen Liebe Aveder von
der Begierde nach den vorgänglichen Dingen ablassen, noch
nach ihm als der Quelle der Gerechtigkeit dürsten, noch ihm
sich ehrfurchtsvoll unterordnen, sondern sie gebrauchen ihn
nur als den Darreicher (minister) des begehrten irdischen
Glückes, auf dem Sprunge, von seiner Verehrung abzustehen,
Avenn sie ohne ihn das Glück des tierischen Lebens, welches
sie lieben, erlangen könnten. Sie sind also in der Verehrung
Gottes ungefähr solche, Avie Absolom es Avar im Gehorsam gegen
seinen Vater, da er ihm so lange diente, als er ihn nötig hatte,



— 35 —

damit er aus der Verbannung zu den Schätzen und Genüssen
des heimatlichen Bodens zurückgerufen würde, aber A'on ihm
abfiel, sobald die Hoffnung aufleuchtete, dass er nach dessen

Verbannung glücklich und gar König würde." (S. 120.)

§ 3. Man muss Gott lieben als die Quelle edler Gerechtigkeit:

„Der wahre Gott (nach Augustinus) ist die höchste
Gerechtigkeit, nach der zu dürsten und zu hungern unsere Gerechtigkeit

auf dieser Pilgerschaft ist, und von der nachher gesättigt
zu werden, unsere volle Gerechtigkeit ist in der Ewigkeit."
Daher muss man „die Gerechtigkeit lieben und durch sie vor
allen Dingen ergötzt werden. Wenn aber Gott als die Quelle
aller Gerechtigkeit geliebt wird, dann Averden auch alle seine
Gebote geliebt, da sie nichts anderes sind als Strahlen der
Gerechtigkeit, die aus der Quelle aller Gerechtigkeit hervor-
fliessen. Denn wie (nach Aug.) : wer die Welt liebt, Gott nicht
lieben kann, so können diejenigen, welche mit siegreicher Liebe
die Gebote lieben, dieselben nicht verletzen, solange sie lieben,
weil sie nicht verletzen Avollen. Deshalb gehorchen die, Avelche
Gott als die Quelle aller Gerechtigkeit lieben, gern."- (S. 120 f.)

§ 4. „Wenn ferner Gott als die höchste Gerechtigkeit
oder als die Quelle aller Gerechtigkeit geliebt wird, dann wird
er mit einer keuschen Liebe geliebt. Denn eine keusche Liebe
zu Gott ist eine solche, wodurch er um seiner selbst willen
geliebt und ersehnt wird. Er wird aber um seiner selbst Avillen
geliebt, wenn wir ihn als die Quelle der Gerechtigkeit oder
als die höchste Gerechtigkeit lieben, indem AAir nichts anderes
von ihr begehren, als dass sie selbst unser Gut und unsere
Glückseligkeit sei. Denn zu einer keuschen Liebe wird nicht
erfordert, class sie ihr Gut nicht beachtet, sondern dass sie

vom höchsten Gute, der ewigen Gerechtigkeit, nichts anderes
als sie selbst (die Gerechtigkeit) verlangt, oder wenn sie etwas
anderes als sie selbst begehrt, es so begehrt, dass sie jene (die
Gerechtigkeit) umso vollkommener undA'oller geniessen kann.
Wenn aber die höchste Gerechtigkeit als unser Gut geliebt
wird, wird sie nicht zu unserem Vorteil herabgedrückt, sondern
sie wird geliebt, dass sie über uns gebiete, uns sich gleich
gestalte, uns vollende und erleuchte. Und niemand, der die
ewige Gerechtigkeit als sein Gut liebt und ersehnt, will in sich
selbst ruhen, denn er weiss, class er schändlich, ungerecht, blind
und überaus elend ist, wenn er nicht der ewigen Gerechtigkeit
anhängt. Er Avili also die eAvige Gerechtigkeit, damit er in ihr



— 36 —

ruhe, damit er durch sie als seinem Ziele vollkommen und
glückselig sei. Und man möge nicht sagen, die höchste
Gerechtigkeit als sein Gut für sich selbst zu wollen, sei nicht
das Werk einer keuschen, sondern einer unreinen Liebe, oder
sei nicht das Verlangen der Freundschaft, sondern der Begierde.
Denn wer die ewige Gerechtigkeit als seine Richtschnur und
Vollkommenheit liebt, liebt dieselbe mit einer anbetenden Liebe,
cl. h. um sich ihr A'ollkommen zu unterwerfen, zu gehorchen,
und setzt in diese liebende Unterwerfung und liebgewonnene
Übung sein Glück und seine Seligkeit, Avas doch sicher die
reinste Liebe ist." (S. 122.)

„Auch ist es nicht immer eine begehrliche Liebe, wenn ein
Mensch einen anderen liebt, weil er xon ihm Gutes empfängt.
Denn wenn jemand den Nächsten liebt, Aveil er von ihm durch
Belehrungen, Ermunterungen und andere Mittel zu Gott geführt
wird, dann liebt jener sicherlich ebenso mit wohlwollender und
ehrenhafter Liebe den Nächsten, wie derjenige ihn als Nächsten
mit wohlwollender Liebe begleitet, der ihn liebt, um ihn durch
Belehrung und Beten für ihn zu Gott zu führen : denn der eine
liebt den anderen wegen Gott. Aber es ist auch nicht immer
die Liebe, womit wir dem Nächsten wohltun, eine Liebe christlichen

Wohlwollens: denn wenn jemand dein anderen Gutes

tut, dass er sich in dieser Welt wohl befinde, und nicht um
sein ewiges Heil besorgt ist, der liebt den Nächsten mit der
verkehrten, begehrlichen Liebe, weil er ihn nicht in Gott oder

wegen Gott liebt." (S. 124.) — Wenn dagegen jemand vom
Nächsten Almosen zu empfangen begehrt, damit dieser durch
diese Wohltätigkeit bei Gott sich verdient macht, so liebt er
den Nächsten mit einer sehr gefälligen Liebe. So liebte Paulus
die Philippenser mit der keuschesten und gefälligsten Liebe,
Aveil er durch den Empfang der Almosen von ihnen nicht die
Gabe suchte, sondern che in der Einsicht oder für ihr Heil
überströmende Frucht. Jene Liebe also ist rein, Avelche von Gott
nichts sucht als Gott, oder wenn sie etwas anderes sucht, es

nur sucht, um ihn selbst desto überströmender zu geniessen.
Wer aber Gott als die Quelle aller Gerechtigkeit liebt, kann
ihn nicht zum (eigensüchtigen) Gebrauch begehren ; denn er sieht,
dass dieses bei der höchsten Gerechtigkeit, welche er liebt,
überaus ungerecht und schändlich sein würde. Man darf also

folgern, dass jene Liebe, womit Gott als die Quelle aller
Gerechtigkeit geliebt wird, eine gefällige, keusche, eine atoii aller



— 37 —

(falschen) Begehrlichkeit reine Liebe, dass es also unmöglich
ist, dass eine Liebe, womit Gott als die höchste Gerechtigkeit
begehrt Avird, eine begehrliche Liebe sei. (S. 124.) — Wenn also
das Konzil von Trient a'oiu Täufling verlangt, dass er Gott als
die Quelle aller Gerechtigkeit zu lieben beginne, dann ATer-

langt es von ihm ohne Zweifel zu seiner Rechtfertigung keine
unreine, sondern eine keusche Liebe zu Gott."' (S. 125.)

§§ 5 und 6: Zitate (S. 126—128). — § 7. Jene reine Liebe
Avird nach dem Konzil von Trient Avie von den Katechumenen
(siehe § 1), so auch zur Rechtfertigung durch die Busse gefordert,

„nicht nur als ein geziemender Zustand (siehe oben),
sondern als eine notwendige Vorbereitung". Der Ausdruck
des Konzils, „Gott als Quelle aller Gerechtigkeit zu lieben
beginnen1^, schliesst nicht aus, dass das nicht eine Liebe Gottes
über alles sein müsse: „Denn in der Liebe zu Gott über alles,
die wir schon oben als durchaus nötig erwiesen haben, damit
der Mensch Avahrhaft zu Gott bekehrt genannt Averden könne,
gibt es viele Stufen. Deshalb kann jene erste Liebe der
Katechumenen die anfängliche genannt werden, obAvohl durch
sie Gott über alles geliebt wird, Aveil sie Avie das meiste in
jenem Kindesalter der Gnade Aveniger fest und stark ist als
in A^orgerücktem Alter." (S. 130.) „Eine solche siegreiche Liebe
aber Avird gefordert, damit man ein Freund der eAvigen
Gerechtigkeit wird, welche befiehlt, dass sie selbst über alles
geliebt werde. Denn wer diesem Gebote nicht gehorcht, ist
erAviesenermassen ein Gïegner und Feind der höchsten Gerechtigkeit.

Denn es ist unbillig, dass das, was Aveniger zu lieben
ist, mehr, und Avas mehr zu lieben ist, weniger geliebt Avird.

Im Gegenteil wird für clic Gerechtigkeit eine Ordnung der
Liebe A'eriaugt, oder eine Liebe, Avelche nach dem grösseren
oder geringeren Werte der Wesen dieselben mit grösserem
oder geringerem Eifer erstrebt." (S. 131). „Nichts aber ist
mehr gegen die Ordnung der Liebe, als wenn die ewigen
Güter, die eAAige Gerechtigkeit und Weisheit, oder Gott, ent-
Aveder gar nicht geliebt wird, oder Aveniger als die irdischen
Dinge. Niemand also kann gerecht sein, der die ewige
Gerechtigkeit nicht allem ATorzieht." (S. 132.)

(Fortsetzung folgt.)
Georg Moog.


	Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]

