Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Artikel: Questions, objections et réponses
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403680

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 309 —

QUESTIONS, OBJECTIONS ET REPONSES.

Les débats théologiques actuels, entre plusieurs des Eglises
qui travaillent au rétablissement de 1'union, donnent lieu a des
échanges de correspondances privées, d'un caractére plus intime
que les études habituelles, lesquelles sont toujours empreintes de
grandes réserves. Il m’a semblé qu’en réunissant et en publiant
quelques-unes de ces correspondances, je rendrais service a plus
d’un lecteur, désireux de pénétrer plus avant dans les questions
discutées en public. Les voici en toute simplicité:

I' Lettre: «Il est évident que I'Eglise, fondée par J.-C.,
a été fondée avec tout ce qui lui était nécessaire pour rem-
plir dignement sa mission, et que J.-C.,, qui voulait le but,
voulait aussi les moyens. Or I'Eglise ne saurait défendre les
enseignements de J.-C., si elle n’avait pas le droit de les
éclaircir, et si elle n’avait pas recu les lumiéres nécessaires
pour détruire toutes les hérésies, résoudre toutes objections,
dissiper tous les doutes, en un mot pour définir tous les
dogmes, Et comme il est impossible de réunir toute I'Eglise
toutes les fois qu'une hérésie surgit, qu'un doute assaille les
ames, il faut donc que le pape soit infaillible comme inter-
préte de 1'Eglise. »

Réponse : — Dans l'ancienne Eglise, lorsqu’on voulait
savoir ce que J.-C. a enseigné et établi, on recourait directe-
ment aux textes scripturaires et patristiques, dans lesquels
les enseignements du Christ sont consignés. Cest Bellarmin
qui a mis a la mode le procédé moderne, qui consiste 4 se
passer des Ecritures et des Peres, et & ne plus chercher dans
les sources chrétiennes ce que le Christ a dit, établi, voulu et
fait, mais a l'imaginer soi-méme, en se demandant ce que le
Christ @ 4 dire, établir, voyloir et faire. Par exemple, pour



— 310 —

démontrer que le pape a le droit de déposer les rois, il a
raisonné ainsi: Le Christ, en méme temps qu’il a chargé son
Eglise de conduire les Ames au ciel, @ d#a lui fournir les
moyens nécessaires pour s'acquitter de sa mission; il @ da
notamment lui donner le droit d'écarter tous les obstacles qui
empécheraient les Ames d’aller au ciel. Or les mauvais princes
constituent l'un des principaux obstacles de ce genre. Les
papes ont donc le droit de déposer les mauvais princes!
C’est ainsi que Bellarmin a identifié le pape et I'Eglise; qu’il
a donné a celui-la tout ce qu'il a supposé étre dans les mains
de celle-ci; et qu'il a passé de la simple supposition au fait
sans y étre autorisé par aucune parole du Christ.

Quoique Bellarmin ait d’abord rencontré des obstacles du
coté de Rome, ces obstacles ont été vite aplanis; sa méthode
a été vite suivie, et ce qu’'il a dit du prétendu pouvoir des
papes sur le temporel des rois, d’autres n'ont pas tardé a le
dire, avec l'approbation de Rome méme, sur la prétendue
infaillibilité absolue de 1'Eglise et du pape, et sur la prétendue
juridiction universelle et absolue du pape dans I'Eglise et sur
I'Eglise. La lettre susdite n’est que la répétition de ce raison-
nement.

Or Bossuet a ainsi répliqué a Bellarmin dans sa Defensio
Declarationis : «Je distingue. J'accorde que I'Eglise peut, pour
remplir sa mission, employer tous les moyens que le Christ
lui a donnés; mais qu'elle puisse employer tous les moyens
imaginables, je le nie... Cest au Christ lui-méme que nous
devons demander de nous faire connaitre les moyens qu#’'il a
mis Q@ la disposition de U'Eglise... Or ni le Sauveur ni les
apotres n'ont mentionné le prétendu droit que réclame la nou-
velle école théologique... ils n'ont parlé que d’obéissance. ..
Donc I'Eglise ne peut pas revendiquer le droit de secouer le
joug des rois et d'exciter les hommes a la guerre!?).»

M. Turmel ajoute, dans une étude sur La théologie de
Bossuet: «Telle est — autant qu'il est possible de résumer
en quelques lignes une thése qui couvre deux cents pages
in-quarto — telle est, dis-je, la réfutation que l'auteur de la
Defensio Declarationis oppose au droit de déposition. Ajou-
tons cependant deux mots encore. Comme la plupart des

1) Lib. 1, sect. 2, 17 et 21,



— 311 —

adversaires du gallicanisme réclamaient pour le pape, non
pas un pouvoir direct sur les rois, mais simplement un pou-
voir indirect motivé par les exigences de la mission de
I’Eglise, Bossuet s'eftorce de prouver que cette distinction
S'évanouit dans la pratique ... et qu'en somme la doctrine du
pouvoir soit direct, soit indirect, est pour les sociétés un fer-
ment de désordres et de bouleversements?). »

I[1 en est de méme de linfaillibilité et de l'omnipotence
papales, et des arguments fantaisistes sur lesquels on les
fonde. Je dis fantaisistes, parce que, de fait, ce sont de pures
suppositions de l'imagination. Bellarmin et ses imitateurs
oublient que la révélation du Christ est un fait que nous ne
pouvons connaitre que par I'histoire; ils oublient que ce n’est
pas 4 nos raisonnements que nous devons recourir pour
deviner ce que J.-C. @ pu ou a d# enseigner, qu'il s'agit uni-
quement de savoir ce qu'il a dit de fast. Or il n’a nulle part
gratifié 'Eglise d'une infaillibilité absolue, encore moins d’'une
omnipotence absolue. Il lui a, au contraire, imposé I'obligation
positive d’enseigner au monde cela méme qu'il lui a enseigné
@ elle-méme, rien de plus, rien de moins: car ce sont les
enseignements et les préceptes de J.-C., et non ceux des
hommes, qui sont esprit et vie, et quiconque les suit et les
observe ne marche pas dans les ténébres. L'Eglise, pour
¢clairer le monde de la lumiére chrétienne, doit donc chercher
d’abord, dans le dépot ol elles sont, les paroles mémes de
J.-C.; et en les répétant, elle est infaillible, et elle n'est infail-
lible qu'a cette condition. C'est 1a, pour elle, une charge et
non un pouvoir, un devoir et non un privilege. L'Eglise n'est
nullement chargée de répondre a toutes les questions qu'il
plait & la curiosité humaine de lui poser; son devoir n'est
pas de dissiper tous les doutes, méme religieux, que ['esprit
humain peut concevoir. Elle ne peut et ne doit que redire
aux hommes ce que lui a dit le Sauveur. Les paroles du
Sauveur sont divines et valent mieux que les paroles humaines
des théologiens. Celles-1a suffisent pour sanctifier tous ceux
qui les regoivent et qui s’en pénetrent; celles-ci seront toujours
infinies et insuffisantes. L'Eglise a donc regu du Christ tout ce
qui lui est nécessaire pour accomplir sa mission apostolique;

) Lib. I, sect. 1, 2. Voir Revue du clergé frangais, mai 1906, p. 481.



312 —

et cette chose nécessaire, ce sont les seuls enseignements du
Christ. Les curieux qui les trouvent insuffisants, n’en profite-
raient pas davantage s'il avait plu au Christ de les rendre
plus complets; car ce qu’ils cherchent, ce n’est pas ce que
le Christ a dit, mais ce qu'il n’a pas dit. Or, ce qui importe
aux vrais chrétiens, c'est ce qu'il a dit, et non ce qu’il n'a
pas dit.

Quant a la prétention que lerégime des conciles cecuméniques.
ne suffit pas a la garde du dépot divin et a la constatation
historique de ce que le Christ a enseigné et établi, c’est une
invention ultramontaine, manifestement contraire a 'histoire des.
trois premiers siécles, pendant lesquels il n'’y a méme pas eu de
concile cecuménique, et aussi a l'histoire du moyen age et des
temps modernes, pendant lesquels il n'y a eu que des conciles
non cecuméniques. e but de cette invention, qui est une
contre-vérité, est simplement de remplacer I'Eglise par le pape
et de rendre inutiles les conciles vraiment cecuméniques, qui
pourraient, comme autrefois, anathématiser le soi-disant suc-
cesseur de S.Pierre. Une ruse n’est pas un dogme. Elle n’a
pas besoin d'étre réfutée, il suffit de la déjouer; une bulle de
savon créve et disparait.

II° Lettre: «Il serait bien étonnant que tous les théolo-
giens romains d'aujourd’hui fissent fausse route. Or tous sont
unanimes a enseigner la nécessité d’'un magistére dans I'Eglise.
Que serait, en effet, une Eglise sans un magistére vivant,
capable d’interpréter la vérité chrétienne? Conserver le dépdt
est impossible 4 quiconque ne peut pas linterpréter. Donc
I’Eglise, et par conséquent son chef, le pape, ont le pouvoir
d’interpréter toute la doctrine chrétienne.»

Réponse: Vous déclarez étonnant le simple fait que les
théologiens romains d’aujourd’hui fassent fausse route. Pour
moi, ce qui serait étonnant, c’est qu'ils ne fissent pas fausse
route. Rome est, depuis des siécles, une officine de mensonges,
une fabrique de faux documents et de fausses opinions. Clest
la un fait qui remplit 'histoire de la papauté. Cette longue
série d’erreurs positives devait aboutir forcément au prétendu
droit de la papauté transformée en magistére ecclésiastique
et dogmatique. Mais ce n'est 12 qu'un édifice de carton. Cet
édifice croule des que l'on consideére: 1° que le Christ lui-



. B8

méme a nié tout autre magistére que le sien; que lui seul est
le Maitre, le Docteur, le Chef de son Eglise; 2° que 1'Eglise
n’est donc pas une Maitresse, mais une gardienne des ensei-
gnements du Christ, gardienne chargée de les faire connaitre
et de les transmettre au monde par une simple tradition,
fidele et authentique; 3° que 1I'Eglise n'est donc pas une inter-
prete dans le sens de 1'objection.

Eftectivement, on peut conserver et transmettre un dépot
sans y ajouter aucun codicille. On peut conserver et trans-
mettre une doctrine, en la constatant, en reproduisant pure-
ment et simplement son sens obvie et naturel, en reprenant
par conséquent ceux qui ne reproduisent pas ce sens obvie
et naturel. Il n’est pas nécessaire que 1'Eglise ait le droit de
discourir et de discuter a perte de vue sur toutes les ques-
tions qui peuvent étre soulevées a l'occasion de cette doc-
trine. Cette interprétation par addition est une innovation
manifeste; elle ajoute a la simple tradition premiére une opi-
nion nouvelle, inconnue aux générations précédentes, qui donne
aux enseignements du Christ un sens nouveau. L'Eglise n’est
pas chargée de cette mission, parce qu'elle n'est pas révéla-
trice; elle n’'a donc pas ce droit. Que tel théologien fasse
telle interprétation qui lui semble plus claire, plus substan-
tielle, plus conforme & l'esprit du Christ, il en a le droit.
Pourquoi n'aurait-il pas le droit d’exprimer ce qui édifie sa
conscience chrétienne? Mais il est possible que d’autres théo-
logiens pensent le contraire et trouvent le contraire plus édi-
- fiant, plus chrétien. Ils ont le méme droit que lui. Vouloir que
IEglise prenne parti entre les uns et les autres, c'est la lancer
dans des débats qui ne peuvent que lui faire des ennemis et
la compromettre. Telle n'est pas sa mission enseignante.
Euntes docete ommnia quecumque mandavi vobis. Cette mission
est donc manifestement limitée par les ordres mémes du Christ.

Donc T'Eglise n'a pas le droit d'¢tendre son domaine,
lequel est circonscrit par le fait que la révélation de J.-C. est
terminée et qu'elle a ¢été consommée une fois pour toules.
Telle est la doctrine du N.T.; le contraire n'est que sophis-
tique.

Les théologiens romanistes qui tombent dans cette sophis-
tique, sont obligés, pour étre conséquents avec leurs préten-
tions, de condamner l'ancienne apologétique qui commengait



-

par établir la révélation de J.-C. et qui allait de cette révéla-
tion & l'existence d’une Eglise, existence constatée par cette
révélation méme. Maintenant, au contraire, ils commencent
par établir l'existence d’une Eglise; ils attribuent ensuite a
cette Eglise tout ce que leur fantaisie suppose lui étre utile,
et ils arrivent ainsi 4 ce qu'a da étre la révélation du Christ,
révélation qu'ils font dépendre de I'Eglise ou plutdt de leur
imagination. Telle est la nouvelle apologétique des Didiot, des
Dubois, etc.'). Selon eux, I'Eglise n’est plus une gardienne,
mais une révélatrice; I'Eglise ne dépend plus du Christ, mais
le Christ dépend d'elle, et quand on songe que, pour ces théo-
logiens, I'Eglise se résume dans le pape, et que c'est le pape
qui est tout ce magistére, n'y a-t-il pas lieu d’étre effrayé?

Dans ce nouveau systéme, le christianisme n’est plus, en
effet, qu'un systédme humain qui dépend du pape ou de quel-
ques hommes; ce n'est plus la religion divine, fondée unique-
ment sur la pierre qui est le Christ, pelra aulem erat Christus.

Et ces théologiens, pour se faire illusion, appellent leur
raisonnement la «logique surnaturelle objective!» Ils disent
que l'autorité de I'Eglise est «une autorité de mere?)»; ils
oublient que c'est simplement 1'autorité du pape, ou plutét de
ses conseillers, qui ne sont nullement «des meéres». L'Eglise,
telle qu’ils la résument dans le pape, leur apparait comme
une déesse: et vera incessm patuit dea®). lls tombent dans le
grotesque: car les cardinaux et les consulteurs du St.Office
n'ont rien d'une déesse.

Ils en appellent au fait intérieur, c'est-a-dire selon eux,
<au besoin que la raison éprouve incontestablement o une
auntorité divine enseignanle en matiere de religion». Treés bien.
Mais cette autorité divine enseignante, nous l'avons dans le
Christ, dont les enseignements sont connus.

Ils veulent que ces enseignements soient connus seulement
par le magistére du pape et des évéques, qui sont, a eux
seuls, toute I'Eglise. Ils oublient, en cela, que 'ancienne Eglise
n’a connu et pratiqué qu'un seul critére, pour constater les
enseignements de J.-C.: le témoignage wuwniversel, constant et
unanime de toutes les Eglises particulieres orthodoxes. Un tel

Y Voir la Revue du elergé frangais, 15 mai 1906, p. 623.
NP 624, — ) Jbid



. B15 -

témoignage ne saurait étre a la merci de personne, ni du pape,
ni des €évéques, ni des congrégations romaines. Il est au-dessus
d'eux et plus fort qu’'eux; il est 'histoire méme. Rome a beau
le violer, elle ne saurait le détruire; c'est lui, au contraire,
qui détruira les erreurs romaines. La vérité esi en marche.

III° Lettre: Au sujet de Joseph de Maistre et de M. Latreille.
On m’écrit: «Dans votre recension du livre de M. Latreille
sur J. de Maistre (Revue de juillet 1906, p. 582-588), vous avez
reproché a l'auteur sa condescendance excessive envers «Sson
triste héros». La question vaudrait d'étre précisée, puisqu’il
s'agit du systéme méme de 'ultramontanisme actuel. Seriez-
vous assez bon pour justifier votre reproche?»

Réponse. Tout critique doit respecter les droits de la vérité,
de la charité et de la courtoisie, les uns et les autres étant
incontestables entre gens qui se respectent. Sans aucun doute.
Mais ce respect doit-il étre un compromis dans lequel la
vérité sera amoindrie, 1ésée méme, sous prétexte de charité ou
de courtoisie? Je ne le crois pas. On peut dire toute la vérité,
et la dire avec charité et courtoisie. La vérité porte sur le
fond, la charité et la courtoisie sur la forme. Loin de blamer
M. Latreille de l'urbanité avec laquelle il a traité son héros,
je ne peux donc que lui en faire compliment.

Mais dans mon grief il s'agit du fond et de la vérité. II
s'agit, en effet, de savoir si, étant donnés tous les reproches
d'inexactitude, d’impertinence, d’arrogance, d'altération des
doctrines, etc., que M. L. a adressés a J. de M., ce triste héros,
meérite réellement les éloges qu'il lui a néanmoins décernés.
Il s’agit de savoir si, dans 'analyse qu'il a faite des livres du
Pape et de 1'Eglise gallicane, il n’'a pas émis des appréciations.
erronées, en ce sens que, loin de faire ressortir les graves
erreurs de J. de Maistre, il en a atténu¢ la portée et adouci
la perversité.

Eh bien! je crois que I'honorable critique a essayé de
méler du miel au poison versé par J. de Maistre a ses lecteurs.
Le mot «poison>» est de M. Latreille méme. Or, en pareille
matiére, y a-t-il possibilité de plaider des circonstances atté-
nuantes en faveur des empoisonneurs de «sources»? Je ne le
crois pas. I1 y a des choses qu'il faut non adoucir, mais sup-
primer: le mensonge et 'erreur sont de celles-1a. Compromettre



— 316 —

la vérité par charité ou par courtoisie, ce n'est nivraie charité ni
vraie courtoisie. Sans doute il y a des degrés dans la politesse;
tel degré qui semble minimal a I'hotel de Rambouillet, parait
excessif dans la ruelle d’a coté. Il est difficile de s’entendre.
Peut-étre M. L. me trouvera-t-il violent et impoli, si je dis que
le comte J. de Maistre n'a été qu'un Veuillot grand seigneur,
moins de la halle et moins fort en gueule que celui de 1' Univers,
mais non moins truqueur. Je conceéde qu'on peut mettre a nu
les erreurs et les vilenies de de Maistre sans faire cette com-
paraison et sans employer ces expressions. Mais contre quoi
s'indignera-t-on, si ce n'est contre le mensonge en matiére
egrave? Or, n'est-ce pas le cas? M. Latreille lui-méme est-il
loin de penser comme moi, lorsqu’il écrit (p. 347): «L'oracle,
comme on a dit — c’'est de son héros qu'il parle — a souvent
exploité le dieu au gré de ses passions politiques. Si 1'on
confronte ses vues avec l'histoire, le prestige s évanouit. »
L’image me parait fort belle, mais insuffisante, parce que,
dans l'analyse et la critique des questions graves (et rien n’est
grave comme la religion), les images ne suffisent pas. Avec
les images, on induit aisément les esprits en erreur. Les vérités
importantes et pleines de conséquences doivent étre précisées
et traitées avec une logique impitoyable et non avec une ima-
gination fuyante.

Précisons donc.

Je reproche & M. L. de n’avoir pas compris tout ce qu'il
y a de gravement erroné dans l'ultramontanisme; d'y avoir
vu un retour au christianisme et a la religion, alors qu’il n'est
en réalité qu'une déviation du christianisme et une altération
de la vraie religion. Je lui reproche d’avoir osé représenter
J. de M. comme un homme de génie, lorsqu’il «fit entendre
sa voix pour réclamer en faveur du pape la suprématie et
I'infaillibilité» ! «L'Europe, a dit M. L., était acquise aux idées
de liberté civile et d'indépendance nationale; J. de Maistre
osait lui offrir de reprendre la chaine des idées religicuses et
de la subordinatlion spirvituelle! Quelle audace! Mais awussi
quelle vue de génie!» (p. XVII). En vérité, ne dirait-on pas
que la soumission au pape est de la religion et du génie! et
que la liberté civile et 'indépendance nationale doivent étre
combattues et remplacées par la soumission au pape! Quelques
pages plus loin (p. 6), M. L. dit: «Cette forme monarchique



— 317 —

de U'Eglise, que les hérétiques de tous les temps avaient en
vain essayé de ruiner, offrait & J. de Maistre une base plus
slire que les monarchies temporelles pour asseoir l'idée d'au-
torité.» Que J.de M. ait pensé ainsi, nous ne le savons que trop;
mais que M. L. affirme et présente la chose ainsi, en traitant
d'hérétiques ou en laissant traiter d’hérétiques les excellents
chrétiens qui n'ont admis dans 'Eglise chrétienne d’autre chef,
d’autre monarque que le Christ méme, et non le pape, c'est
ce qui me parait, de la part d'un critique qui connait par
quels secrets cette thése erronée a été soutenue, c'est ce qui
me parait, dis-je, adoucir par trop le reproche et défendre
trop peu la vérité. «J. de M., dit M. Latreille, n'a été qu'un
érudit médiocre, mais sa philosophie est de qualité supérieure »
(p. 94). En vérité, ou est-elle la philosophie du livre du Pape?
et surtout comment est-elle supérieure? Comment une érudition
médiocre (pour ne pas dire fawusse) peut-elle servir de base a
une philosophie supérieure? '

M. L. me dira peut-étre que c'est affaire d'appréciation,
et qu’il est libre d'apprécier ainsi pour son propre compte. A
quoi je répondrai que, lorsqu’on veut déclarer supérieures et
méme géniales des vues qui sont fondées sur des citations tron-
quées, sur des faits controuvés, sur des textes détournés, il
faut justifier par de forts arguments ces disparates et ces para-
doxes; or c'est ce que ne fait pas M. Latreille, et c’est ce que
ses lecteurs sont en droit de lui demander. Tel est mon grief.

En analysant les deux ouvrages en question, M. L. ne
s'est pas borné a un simple exposé objectif des idées de
J. de M., il a voulu aussi apprécier. La tentation était grande
pour un juge de valeur, mais la pente était scabreuse. M. L.
en a dit trop ou pas assez: trop, s'il voulait n'étre qu'un
historien et un simple analyste; pas assez, s'il voulait étre
théologien et prendre parti, soit pour, soit contre. Son chapitre
sur linfaillibilit¢ du pape, en particulier, ne contient qu'une
trés faible, trop faible littérature. II prétend (p. 160) que «le
concile du Vatican a prononcé sowverainement en cette ma-
titre»; c'est ce qu'il faudrait prouver. Que de Maistre eft
€mis cette prétention s’il efit vécu, on n'en saurait douter;
mais que M. L. affirme, pour son propre compte et sans preuves,
Cette «souveraineté» d'un concile que des centaines de théolo-
giens ont niée, encore une tfois, c’est trop ou trop peu. L’ecclé-

Revue intern. de Théologie. Heft 58, 1907, 21



— 318 —

siologie de M. L. est ici en disette de preuves. La (p. 165), il
reconnait, dans I'Eglise primitive, le caractere démocratique
du pouvoir spirituel; ailleurs, comme nous l'avons vu, il affirme
la constitution monarchique de I'Eglise; plus loin (p. 183), il
reproche 2 son héros «génial» des excentricités de langage
qui compromettent sa theése, «si mal établie par I'histoire »;
bien plus, il ne craint pas de dire: « Avec de pareilles ana-
logies on détruit I'histoive, on détruit I’ Ecriture,; c'est au prix
de ces destructions que l'on éléve un sysieéme nouveau, mais
tant de hardiesse #w'en impose qu’'aux ignovants. J. de Maistre
a ri de la quatriéme session (du « prétendu» concile de Constance)
et de ceux qui refusent d'en rire; il a comparé les Peres de
Constance a des hommes rendus spiritwenx par la passion
tombant de la chaleur dans l'exaltation et le délire, passant
d'une fermentation furbulente a 1'acide et de celle-ci & la pu-
tride: ce n’est pas avec ces plaisanteries que l'on répond 2
Bossuet.» Trés bien. Mais comment avec ces plaisanteries est-
on génial et comment peut-on poser en prophéte?

M. L., il est vrai, malméne quelque peu ce prophéte et
trouve que «l'instinct prophétique en J. de M. fut souvent en
défaut» (p. 3563). Mais, d’autre part, il reconnait sa bonne foi
en croyant étre «le conseiller de la Providence »; il l'appelle
«ce penseur apte a saisir /a vérité de demain»; il dit que «ses
vues sont devenues un dogme et qu'il a discuté avec profon-
denr les régles qui doivent déterminer les rapports de I'Eglise
et de I'Etat» (p. 354). M. L. n’aurait-il pas pu et dG remarquer
quelle "espece de dogme est le dogme en question, et de quelle
profondeur il s’agit? Ce demi sérieux pourrait étre pris au
sérieux par nombre de lecteurs. C’est encore mon grief,

De méme, lorsque M. L. dit (p. 159): «Nous espérons mettre
de la cohésion dans l'exposé des idées de ]. de M. relative-
ment A la papauté », ne fait-il pas trop supposer qu'il existe
une sérieuse cohésion dans les idées de J. de M.? — M. L.
dit encore (p. 202): «]. de M. ne trouve pas la solution du
probléme théologique. Cependant il eut une vue de génie lors-
qu'il s'éloigne du terrain historique, en disant que seule une
autre méthode pouvait faire avancer la question.» Et quelle
était cette méthode, étrangeére a l'Ecriture, a la tradition pa-
tristique et A I'histoire? L’arbitraire, 'imagination, la fantaisie,
le rire, etc. Quelle «vue de génie»! quel «avancement» pour



— 319 —

la question! M. L. trouve que le livre du Pape, dont il a
cependant critiqué la composition et le contenu (p. 156-159),
est un livre «de grande allures; qu'il «continue» le Discours
de Bossuet sur I'histoire universelle (p. 347). Hélas! quelle
triste « continuation»! M. L., tout en reconnaissant que le mouve-
ment provoqué par de Maistre a «dépassé le but», affirme qu'il
a «développé certaines vues fécondes et définitives» (p. 348),
et il enseigne que, «si I'élément spirituel a pris le pas sur
I'élément matériel a la fois dans I'Eglise et dans le monde,
Uhonneur en vevienl a ces papes qui furent les champions de
Dien et les défenseurs d'un pouvoir conforme aux lois de I'hu-
manité> (p. 349). En vérité, n’est-ce pas contredire a I'histoire
la plus patente, que de représenter ainsi la papauté, cette
institution de division, de désordres, d’exploitation, qui a troublé
et scandalis¢é I'Europe? N’est-ce pas se faire une étrange idée
de Dieu que de lui donner pour champions des ambitieux qui
ont voulu asservir a leur autorité usurpée et a leurs faux
dogmes la science, la liberté, la conscience, la politique, la
société entiere?

Enfin, M. L. affirme qu'«a ’heure présente, 'adhésion des
catholiques au nouveau dogme est un fait accompli; que le
gallicanisme n'est plus qu’'une hérésie; que la dévotion an pape
est aujourd’hui plus vive qu'a aucune époque de l'histoire ».
Ceci est écrit a4 la page 345. Or, & la page 353, M. L. avoue
que «toute une partie des doctrines de J. de M. est morte,
celle qui tendait a faire rétrograder le monde moderne jusqu'au
moyen Age»; et page 354: «L’expérience a infligé aux idées
de J. de M. de nombreux démentis; les faits ont brisé les chaines
dont ce penseur avait eu I'audace de les lier.» La contradiction
des deux affirmations n’est-elle pas flagrante? En outre, la
premiére n’'est-elle pas manifestement fausse? Si le gallicanisme
€tait une vérité pour Bossuet et pour toute I'Eglise gallicane,
comment M. L. peut-il dire qu’il est aujourd’hui une hérésie?
La vérité change-t-elle a ce point de peau, de forme et de fond?
Quelle étrange notion M. L. a-t-il du dogme et de I'hérésie?
Croit-il avec J. de M. qu'il suffise que le pape condamne une
vérité pour qu'elle devienne hérésie, et que le pape définisse
une hérésie pour qu'elle devienne dogme? Tient-il pour sérieuse
l'adhésion a l'infaillibilité papale, chez ces milliers de catho-
liques qui en rient comme d'une «farce», selon l'expression



— 320 —

de 1'éveque Lecourtier? Confond-il le catholicisme et I'ultra-
montanisme, et appelle-t-il catholiques ceux qui changent leur
credo selon le caprice du pape et de sa curie? Ni la théologie,
ni V'histoire de M. L. ne sauraient étre admises. N’a-t-il aucune
connaissance du Los von Rom, ou le prend-il pour une vive dévo.
tion au pape? Est-ce du haut de Notre-Dame-de-Fourviére qu'on
découvre cette nouvelle histoire et cette nouvelle religion?

Encore une fois, je remercie M. L. d’avoir écrit son livre,
si rempli de détails intéressants; mais c'est précisément parce
que ce livre est utile qu'on voudrait le voir sans tache et
exempt de ces «empoisonnements» que son auteur a si judi-
cieusement reprochés a Joseph de Maistre.

IVe Lettre : Encore les Eglises d’Orient et d’Occident. Un
théologien de I'Eglise grecqiue nous écrit une longue lettre que
nous pouvons résumer ainsi: — On a toujours distingué 'Eglise
d’Orient et I'Eglise d’Occident, celle-1a de langue grecque, celle-
ci de langue latine. Donc il n’y a que deux Eglises «fonda-
mentales» : la grecque et la romaine. Celle-14 possédait la
civilisation et la philosophie; celle-ci, envahie par les Barbares,
a voulu dominer le monde, ct cette ambition I'a conduite a la
prévarication : elle a, en effet, introduit le filzogue dans le sym-
bole, elle a attribué a 1'évéque de Rome [linfaillibilité, et cet
évéque s'est arrogé le pouvoir royal, ce qui a amené la dé-
pendance de I'Eglise vis-a-vis de I'Etat. L’Eglise grecque, au
contraire, est restée libre vis-a-vis de 1'Etat; elle n'a pas mélé
le spirituel et le temporel, elle est toujours la fidele Eglise du
Christ. Quant aux protestants, ils n'ont aucune unité dogmatique,
et leurs divisions les empéchent réellement d'étre une Eglise.
Si 'on voulait, en Occident, porter un coup efficace a la pa-
pauté romaine, le meilleur moyen serait d’établir un patriarche
orthodoxe a Berlin...

Réponse: 1° Les dénominations «d’Orient, d'Occident, de
langue grecque, de langue latine» ne portent pas sur le fond
méme de Il'ecclésiologie; elles ne sont qu'extérieures, et sur-
tout incompletes. Les chrétiens de l'ancienne Eglise ont parlé
toutes leurs langues nationales, non seulement le grec et le
latin, mais aussi le syriaque, le copte, I'arménien, etc. Il y a
eu, en Orient, plusieurs Eglises nationales, et aussi en Occi-
dent. La qualification de «fondamentales» donnée aux deux



Eglises grecque et romaine n’est donc aucunement justifiée. —
2° Adjuger la civilisation et la philosophie aux seuls Grecs,
nier la civilisation et la philosophie romaines, englober tout
I'Occident et toute 1'Eglise occidentale sous I'épithete de «bar-
bare», c'est de la fantaisie et non de l'histoire. Je ne pense
pas que les Grecs puissent pousser leur «hellénisme» jusqu'a
dénier toute civilisation et toute philosophie aux orthodoxes
slaves, russes, bulgares, roumains, etc., qui font cependant
partie de 1'Eglise dite d'Orient. Je ne pense pas qu'ils con-
damnent 'usage du slavon, du bulgare, du roumain, etc., dans
la liturgie. De meéme, englober tout 1'Occident sous la dé-
nomination de Rome, c’est abuser par trop des expressions
géographiques, et c'est faire de 1'évéque de Rome ou du pa-
triarche romain un personnage par trop considérable. A dire
vrai, le titre de patriarche n'est qu'un titre purement extérieur
et honorifique, et I'Eglise pendant trois siecles ne I'a ni employé,
ni méme connu. Lui attacher aujourd’hui une importance qui
tend a identifier avec un patriarcat les Eglises placées dans
les limites purement gcéographiques de la circonscription pa-
triarcale, c’est s’abuser étrangement. Qu'on y prenne garde!
L’opinion publique tend de plus en plus a rejeter ce qui n'est
qu'artificiel et conventionnel, et 4 se borner, surtout en matiere
ecclésiastique, 4 cela seulement qui est rigoureusement essen-
tiel. Or les titres hiérarchiques simplement décoratifs ne tou-
chent pas a l'essence de I'Eglise, pas méme a l'essence de la
hiérarchie, encore moins a l'essence de la bonne administra-
tion, qui, pour étre bonne, doit étre simple et non compli-
quée. On voit par la ce que le temps fera forcément dispa-
raitre, peut-étre prochainement. — 3° Encore une fois, 1'Eglise
est tout autre que la hiérarchie, et, de plus, la hiérarchie
ne se résume pas dans le patriarche. Il y a encore, outre les
€véques, les simples prétres et les simples fideles. L'Eglise est
la communauté de tous. Or, c'est un fait qu'en Occident, des
€véques, des prétres et des fideles ont professé des doctrines
opposées aux doctrines ultramontaines ou romaines, dés que
la papauté romaine a commencé a innover. L’orthodoxie n'a
donc jamais disparu, en Occident, malgré les prévarications
ultramontaines ou romaines, Ceci est un fait extrémement
important, que j'ai déja démontré a plusieurs reprises, et sur
lequel je reviens encore dans la «I variété» de cette livrai-



N

son. — 4° Les questions du filioque, de linfaillibilité papale,
du pouvoir temporel du pape, etc., me semblent épuisées,
et nous avons mieux a faire que d’en prolonger la discus-
sion. C'est un fait que des théologiens orientaux ont attribué
a 1'Occident des doctrines que celui-ci n’a jamais professées,
et que le langage employé par 1'Occident, méme dans la
question trinitaire, a été employé aussi par des Peres grecs;
ce fait est trop oublié actuellement en Orient. Il n’y a donc
pas lieu de se traiter en ennemis sur ce point. Il y a sim-
plement lieu de mieux connaitre l'histoire, la patrologie et
la philosophie. — 5° Je crois qu'une connaissance exacte de
I'histoire des Eglises, soit en Occident, soit en Orient, doit
faire avouer que, dans toutes, il y a eu des fautes commises
dans leurs relations avec les Etats. Le mieux, sur ce point,
n'est donc pas de récriminer, mais de se corriger. — 6° Dénier
aux Eglises protestantes le titre d'Eglises, et ne voir dans le
protestantisme que les divisions des écoles, c'est étre dans
I'evrenr et dans l'injustice: dans l'erreur, car une Eglise parti-
culiere peut se tromper, méme gravement, sans cesser d'étre
une Eglise; dans linjustice, car les théologiens protestants
n'ont pas, & leur compte, seulement des divisions, mais des
connaissances théologiques, philosophiques, historiques, exégé-
tiques, que leurs adversaires doivent sincérement reconnaitre
et admirer. Que ceux qui possédent la toute-science leur jettent
la premiere pierre. Pour avoir le droit de condamner quelqu'un,
sur le terrain théologique, il faut avoir une science théologique
plus grande. Or ce n'est pas toujours le cas. La modestie fait
aussi partie de 'orthodoxie, et pour avoir pleinement celle-ci, il
faut d’abord avoir quelque peude celle-1a. — 7° Enfin, la question
de 1'établissement d'un patriarche a Berlin, dépend d'une foule
d’autres questions qu'’il faudrait d’abord résoudre, par exemple:
le patriarcat est-il, dans les circonstances actuelles, en Occident
du moins (puisque Berlin est en Occident), une chose sérieusement
utile? Ceux qui le nient, en se fondant sur I'histoire désastreuse
du patriarcat romain, sont-ils dans l'erreur et comment les en
convaincre? Quelle serait la circonscription de ce nouveau
patriarcat, et qui la tracerait? Les orthodoxes, c'est-a-dire les
vrais catholiques d’Angleterre, d'Espagne, de France, de Suisse
et d'ailleurs, le reconnaitraient-ils? Beaucoup de catholiques
occidentaux croient que le patriarcat romain doit disparaitre;



— 323 —

que la puissance politique et la puissance spirituelle du pape
de Rome disparaitront; que cette disparition sera dans le monde
entier une immense délivrance; que personne alors n'aura l'idée
de se replacer sous un nouveau joug patriarcal, soit a Berlin, soit
ailleurs. Le patriarche de Rome se meurt peu a peu, et celui
de Berlin me semblerait tout-a-fait mort-né.

Ve Lettre: «Pourquoi, dans vos tractations relatives a
T'union des Eglises, semblez-vous écarter ’Eglise romaine, qui,
elle aussi, parle d’union et désire 'union? Qu’elle désire 'union,
la preuve en est dans les déclarations de tous les catholiques-
romainslibéraux. Lisez, par exemple, le Sillon, Demain, la Revue
catholique des Eglises, les Annales de philosophie chrétienne,etc.
‘Que de bons esprits sont, comme M. Marcel Rifaux, partisans
de la tolérance, du rapprochement et méme de I'union! N'est-
ce pas une faute de repousser de telles bonnes volontés?»

Reponse : S'il s'agissait d'union avec les individus qui la
désirent, elle serait faite immédiatement, de notre coté. Mais
il s’agit des Eglises et non des individus, de I'Eglise romaine
et non de ceux de ses membres qui peuvent étre sincérement libé-
raux et unionistes. Ceux-ci ont beau étre tolérants et libéraux, ils
sont plus encore soumis a leur hiérarchie, notamment au pape.
Ils le déclarent eux-mémes; nous devons donc les prendre pour
ce qu'ils sont, et n'accorder a leurs discours libéraux que la
portée qu'ils leur donnent eux-mémes.

Or — qu'on veuille bien le remarquer, car c'est ici le point
capital — la hiérarchie de I'Eglise romaine n'entend par union
-que la soumission de toutes les Eglises a elle-méme. Les preuves
en sont nombreuses et, avant tout, le fait qu'elle prohibe la
lecture de tous les livres qui combattent la hiérarchie.

Dans la Revue du clergé framgais, du 15 mai 1906, on
lit (p. 593): « Au nombre des livres mauvais il faut ranger:
... libros hierarchize ecclesiasticae adversantes, vel potestati
legislativee et coercitivee Ecclesiz, vel ejus independentiz rela-
tive ad societatem civilem ... Libros historiam ecclesiasticam
mendaciter exhibentes...» Donc, pour qu'un ouvrage d’histoire
ecclésiastique soit toléré par Rome, il faut qu'il soit conforme
aux théories romaines! Voila une hiérarchie qui, certes, n’oublie
pas la défense de ses privileges!



— 324 —

Et encore (p. 595): «Professeurs et savants n'échappent
pas plus que le commun des mortels & 1'obligation de la loi
‘de I'Index.» L’'Index, une loi, et une loi qui oblige les pro-
fesseurs et les savants! Que devient la recherche de la vérité?
Ou est la science? N’est-elle pas absolument impossible?

Donc, c'est une pure chimere de poursuivre l'union avec
Rome, tant que Rome continuera a combattre la science; tant
qu'elle condamnera les ouvrages scientifiques par cela seul
qu'ils contredisent ses théories erronées; tant qu'elle sera
intolérante envers les autres Eglises, qu’elle les traitera d’héré-
tiques ou de schismatiques, oubliant que c’est elle-méme qui
est la premiére coupable des fautes qu'elle leur reproche.
Chimere, l'union avec Rome, tant que la papauté déclarera
obligatoires ses dogmes particuliers, sa morale particuliere, sa
discipline particuliere; tant qu’elle maintiendra ses innovations
antichrétiennes, ses prétentions a étre, a elle seule, I'Eglise,
a étre infaillible, a étre la source de la juridiction. Chimere,
I'union avec Rome, tant que Rome rebaptisera les baptisés des
Eglises qui possédent le baptéme, tant qu'elle reordonnera les
prétres des Eglises qui ont 'ordination sacerdotale, tant qu'elle
remariera les époux des Eglises qui ont le mariage; en un
mot tant qu'elle faussera la notion de I'Eglise et qu'elle dé-~
pouillera les simples fideles de leurs droits religieux et ecclé-
siastiques.

L.a théorie ultramontaine qui immole si allégrement les
droits des fideles, est d’autant plus fausse que les fideles sont,
avec les membres de la hiérarchie, 'Eglise méme et que sans
eux il n'y aurait pas d'Eglise réelle. Il en est, en effet, du
mot «Eglise» en religion comme du mot « peuple» en politique.
Le mot «peuples en soi n’est qu'un mot abstrait, et l'abstraction
n'a de réalité que dans le concret. Sans citoyens réels et
vivants, il n’y aurait pas de peuple réel et vivant. De méme,
sans fideles réels et vivants, il n'y aurait pas d'Eglise réelle
et vivante. Les membres de la hiérarchie sont comme les ad-
ministrateurs, préfets et sous-préfets; ils ne sont pas plus
I’Eglise ‘que ceux-ci ne sont le peuple. Que deviendraient les
administrateurs sans administrés, les élus sans électeurs, les
bergers sans brebis? Ainsi donc ceux-la méme qui se repaissent
des mots «papauté» et «Eglise» comme s'ils étaient tout, se
nourrissent d’abstractions creuses, du moment qu’ils se séparent



— 325 —-

des simples fideles ou qu'ils réduisent ceux-ci & n’étre que
des membres passifs de I'Eglise. La passivité n’est pas la vie;
la vie n’est pas le monopole de la hiérarchie. Si le peuple ne
vit pas et n’exerce pas ses droits individuels, la vie du gou-
vernement ne sera que factice; de méme, siles simples fideles
n'exercent pas leurs droits, ne prennent pas part a la vie du
corps, ceux qui se disent la téte et les yeux ne seront qu'une
téte vide et des yeux aveugles, téte fantasque, yeux de fan-
téme.

Bref, nous tendons la main loyalement, généreusement,
fraternellement, a tous les catholiques-romains qui reconnaissent
sincerement les erreurs et les fautes de leur Eglise, et qui sont
chrétiennement désireux de travailler au rétablissement de
l'union entre les Eglises vraiment chrétiennes. Mais ils sont
paralysés dans leurs efforts par leur soumission aveugle a leur
hiérarchie manifestement coupable. Tant qu’ils mettront leur
hiérarchie au-dessus de 1’Eglise universelle, ils rendront im-
possible leur union avec I'Eglise universelle. L’union n’est
possible que par la disparition de la papauté moderne, de la
papauté qui se prétend infaillible et omnipotente, qui viole la
constitution de 1'Eglise chrétienne, qui enseigne des hérésies
manifestes, qui contredit 'Ecriture, la patrologie, I'histoire, la
philosophie, la science. Que le pécheur se convertisse donc et
qu'il vive; mais, avant tout, qu'il se convertisse! Est-ce donc
trop exiger?

VI° lettre: Sur la réforme de la théologie. On nous écrit:
«N'y a-t-il pas des réformes ecclésiastiques et religieuses, plus
urgentes que la réforme théologique, et est-il nécessaire, pour
celle-ci, de dépenser tant d'efforts? Ces efforts ne seraient-ils
pas mieux placés ailleurs, étant donnée l'indifférence du public
pour la théologie?» -

Réponse: Sans aucun doute, beaucoup d'esprits sont par-
faitement indifférents a la théologie; mais jose dire qu'ils ne
le sont pas moins a la religion et a 1'Eglise. J'ose dire aussi
que ceux qui consentiront A des efforts en faveur des ré-
formes ecclésiastiques et religieuses, seront précisément ceux
qu'on aura débarrassés de toutes les objections théologiques
qui les paralysent et qui sont la principale cause de leur in-
différence en matiere de religion et d’Eglise. Oui, ce sont



— 326 —

les fausses notions théologiques qui détournent de la religion.
Fontenelle se plaignait que les erreurs sur la religion trouvent
le moyen de se confondre avec elle et de s'attirer ainsi un
respect qui n'est dii qu’a la vraie religion. Il trouvait qu'il
serait «plus raisonnable de déméler l'erreur d’avec la vérité
que de respecter 'erreur mélée avec la vérité », Il avait raison.
Or, qui fera ce triage sinon la réforme théologique?

Trop de théologiens sont essentiellement disputeurs, et
font un mal énorme a la religion par leurs disputes mal pla-
cées. Montesquieu leur fait dire: «Une certaine envie d’attirer
les autres dans nos opinions nous tourmente sans cesse, et
est, pour ainsi dire, attachée a notre profession. Nous troublons
I’Etat, nous nous tourmentons nous-mémes pour faire recevoir
des points de religion qui ne sont point fondamentaux (L. 41).»

Rien de plus exact. La plupart des troubles de I'Eglise,
de I'Etat, de la société, des familles, des cercles de penseurs,
viennent de cette manie qu'ont les théologiens militants de
vouloir introduire partout, non les enseignements du Christ,
non l'esprit de 'Evangile, non le bien que tout le monde est
d'accord a louer et a désirer, mais leurs opinions systématiques
a eux, leurs visées de coteries, de cénacles, d’écoles, de sacristies,
leurs étroitesses, leurs préjugés, leurs doctrines souvent ridicules
et méme subversives. Ils y mettent non un zéle saint, mais
une passion malsaine qui scandalise et éloigne. Ce mal est
journalier et universel. Que d'esprits sérieux en souffrent et en
gémissent! Il n'est que temps d'y remédier.

Certes, la théologie discutera toujours, parce que c’est la
loi de l'esprit humain de chercher toujours. Mais autre est la
discussion qui cherche la vérité, et celle qui veut faire croire
que tel systéme erroné estla vérité. Celle-ci est une théologie
ferrailleuse, chicaneuse, mesquine, étroite, odieuse, et qui éloigne
de la religion. Les théologiens subtils qui, dans toutes les
écoles, s'abandonnent a ces procédés, peuvent étre vainqueurs
a une époque; ils sont forcément vaincus a une autre. En
somme, quel est le vrai vainqueur? Le scepticisme irréligieux.

On I'a vu particulierement au XVIII® siécle, en France.
Les jésuites, aprés avoir réussi a faire démolir Port-Royal,
ont été vaincus a leur tour et expulsés, et méme abolis par
le pape. Et finalement, c’est le parti de llirreligion qui s’est
développé. «Les interminables querelles des molinistes et des



— 327 —

jansénistes, des acceptants et des appelants, des visionnaires
et des convulsionnaires, la chasse aux billets de confession,
finirent par tuer la foi dans le cceur d'un grand nombre. Le
bien réalisé¢ par I'Eglise restait considérable, la vertu restait
grande dans le corps ecclésiastique, mais passait inapercue,
tandis que la niaiserie et l'extravagance s'étalaient au grand
jour, et plus d'un homme raisonnable haussait les épaules de-
vant les invectives des deux partis en se disant: Ces gens
sont aussi fous les uns que les autres. Le maréchal de Saxe
disait plaisamment que, s’'il faisait prisonnie¢re une armée
de Tartares, il lui ferait quartier; mais que, si une armée de
théologiens lui tombait entre les mains, il les exterminerait
jusqu'au dernier ), »

Que de fois n’a-t-on pas répété que le bien fait par les
religions est gaté par le fanatisme qui les accompagne pres-
que toujours et presque partout! Or, qui entretient le fana-
tisme? L’'étroitesse, l'ignorance, les préjugés des mauvais théo-
logiens.

On ne saurait assez le répéter, la théologie actuelle est
remplie de sophismes, de malentendus, de quiproquos, de mots
mal définis, de questions mal posées, de fausses équivalences,
d'idées autrefois recues et maintenant rejetées, d’assertions
gratuites, non prouvées, sur lesquelles, comme sur des bases
solides, on a é€élevé des theses absolues, et qui aujourd’hui font
sourire. Je le demande a tout homme de bonne foi, a tout
homme qui prend sa foi de chrétien au sérieux, est-il possible
qu'il vive intellectuellement dans un tel milieu, et qu’il se ré-
signe a se sentir dans lincertain, quelquefois méme dans
Pabsurde, en matiere aussi grave? Non. Il faut en finir une
bonne fois. Il faut voir clair, ou plutdét il faut que ceux qui
voient clair aient le courage de mettre en lumiere les obscu-
rités susdites, de réhabiliter leur religion, de venger le Christ,
de s’'armer comme lui contre les vendeurs du temple.

Ce n'est pas le lieu, dans une simple lettre, d'indiquer les
malentendus a éclaircir; mais on peut déja y déclarer qu'il y
a urgence a dissiper les confusions trinitaires sur «les trois
qui ne font qu'un», trithéisme qui n'est qu'apparent, heureuse-

e —

) Desdevises du Derert, L'Eglise et les philosophes, Revue des cours (3 mai
1906, p. 338.)



— 328 —

ment, mais qui l'est trop pour qu’il ne faille pas a tout prix
le faire disparaitre. Il en est de méme des confusions sur
Pincarnation: il n’est que temps de revenir & la doctrine pri-
mitive, a 'explication donnée par les conciles de la divinité de
J.-C., explication éminemment spiritualiste et qui était toute
contraire aux explications matérialistes qui lui ont €té substi-
tuées dans nombre d'esprits. Les théories des écoles théolo-
giques sur la nature du péché originel, sur sa transmission,
sur sa rémission, ne sont pas moins contradictoires. Mémes
griefs a4 élever contre la fameuse safisfactio vicaria, contre ce
Dieu bourreau dont la justice a besoin de vengeance et de sang,
contre cette rédemption qui est tout entiere I'ceuvre de J.-C. et
qui dispense par trop aisément les chrétiens du devoir impé-
rieux de participer activement & cette rédemption. Et quelles
confusions dans la notion du surnaturel, dans celle du dogme,
dans celle de la vie future, méme dans celle de Dieu, base de
toutes les autres!

Vraiment nous nous payons de mots et de phrases toutes
faites, et croyant les comprendre nous nous endormons dans
une inertie coupable ou dans des préjugés néfastes. Nous pre-
nons les jugements en bloc pour des solutions, tandis que
nous devrions les analyser soigneusement, distinguer ce qu'ils
ont de vrai et repousser tout ce qu’ils contiennent d'erroné.
Comment, par exemple, concilier notre sentiment d'individua-
lisme avec des phrases aussi générales et aussi absolues que
celles-ci: 7ous les hommes ont péché en Adam, tous les hom-
mes sont morts en [.-C., fous les chrétiens sont ressuscités ew
J.-C. Qui comprend cette solidarité? Qui n'en abuse pas? Ne
serait-il pas nécessaire de donner des explications plus satis-
faisantes que celles qui remplissent certains manuels aussi
creux que verbeux?

Oui, je suis persuadé que, si chacun avait des idées nettes,.
rationnelles, sur les mystéres du christianisme, les convictions
religieuses reprendraient vie, et 'indifférentisme qui ronge les
ames ne tarderait pas a disparaitre. Croyez-moi; de cette ré-
forme de la théologie jaillirait une vigoureuse réforme ecclé-
siastique.

Un publiciste remarquait derniérement que, si les Etats
et les gouvernements souffrent si profondément de la part des
masses catholiques-romaines ou cléricales, c'est parce qu’elles



— 329 —

sont menées aux urnes et maitrisées au confessionnal par le
clergé. Or, en supposant qu'une partie des arguments par les-
quels le clergé cherche a justifier sa conduite soit d'ordre
politique, une autre partie — la plus considérable — est cer-
tainement d'ordre #%éologique. Ceux-ci, les plus graves et les
plus erronés, qui les fera disparaitre? Une saine théologie;
aucun gouvernement n'y réussira, ni par la violence, ni par
la douceur, parce que les erreurs théologiques ou religieuses
ne peuvent &étre réfutées et remplacées que par des vérités
théologiques ou religieuses. Comment les politiciens avisés,
les hommes de sens pratique, ne favorisent-ils pas dés lors
cette réforme i#héologique a laquelle ils sont d’ordinaire si
indifférents et qui cependant est si nécessaire, méme pour la
tranquillité des Etats? Cet aveuglement d’hommes éclairés
d’ailleurs, m’est incompréhensible. Au lieu d’abolir les Facultés
de théologie, il fallait les réformer et y placer des maitres
assez habiles, assez instruits pour refaire peu a peu un nou-
veau clergé vraiment catholique et non papiste, vraiment
libéral et non servile, vraiment patriote et non inféodé a un
maitre étranger. Sur ce point, le gouvernement de la Répu-
blique n’a pas réformé, mais abdiqué. C’est une grosse faute,
dont les conséquences funestes se feront sentir longtemps
encore.

VII° Lettre: «Qu’est-ce que ces méthodes nouvelles dont
on parle tant? Cette exégese nouvelle, cette critique historique
nouvelle, cette nouvelle histoire des dogmes, etc.? Ne peut-on
pas, ne doit-on pas s’en tenir a 'ancien état théologique, qui
ne cherchait pas midi & quatorze heures, qui parlait moins de
science, mais qui avait plus de foi? Nos ancétres dans la foi,
nos anciens apologistes ne savaient-ils pas ce qu'ils disaient?
Pourquoi les répudier? »

Réponse: Imaginez un homme qui doit aller de Paris a
Bordeaux, ou de Pétersbourg a4 Moscou. Il prend simplement
la route qui s'offre 4 lui dans la direction du but, et marche
tout droit devant lui; 1a un cours d’eau l'arréte, ici une mon-
tagne; mille difficultés surgissent; il s’épuise bientot, et finale-
ment n'arrive pas au terme, malgré toute sa bonne volonté
et mille efforts, Ce brave homme a cru, dans sa naiveté, a la
suffisance de l'ancienne méthode; il s’est obstiné A voyager



— B30 —

comme on voyageait autrefois. S'il et pris le chemin de fer,
il fit arrivé en quelques heures; c’est la nouvelle méthode.

Tels sont les théologiens qui veulent comprendre la Bible,
sans se rendre compte des moyens pratiques, des régles d'inter-
prétation et de rédaction des livres, des récits, des discours,
en un mot des procédés qui jettent la vraie lumiére sur toute
cette matiére. Ils veulent voir clair sans recourir aux moyens
d’éclairage, et se chauffer sans le calorique ordinaire; ils en
sont encore au briquet qu’il faut battre pour en faire jaillir
une étincelle souvent inutile.

I1 faut avouer que cet arriéré n’est plus de mise. Nous
savons mieux maintenant ce qu’est un livre, par quels moyens
il a été composé, ce qu'on a voulu dire dans tels pays, a telles.
époques, d'apreés les habitudes d’'alors; nous le savons mieux,
parce que nous connaissons mieux l'histoire des mceurs, des
idées, des civilisations avancées ou arriérées, de 1'Orient, de
I'Occident, du Nord, du Midi. En comparant les langues, on a
acquis des apercus plus nets sur les diverses maniéres d’ex-
primer les pensées et les. sentiments, et 1'on ne se laisse plus
prendre aussi facilement qu'autrefois par les mots, lorsqu’il
s'agit de discerner le sens propre et le sens figuré.

Tel est le progres, telle est la critique, telles sont les mé-
thodes nouvelles. Il en résulte plus d’exactitude, plus de clarté,
plus de certitude. Le littéralisme trompeur, source de tant
d’erreurs et de superstitions, n'est plus possible avec les mé-
thodes nouvelles, qui découvrent l'idée exacte, le sentiment
pur, l'intention voulue, le vrai sens des auteurs et des écri-
vains, et qui ne permettent plus ni les 4 peu prés, ni a plus
forte raison les contresens.

Nous voyons mieux aujourd’hui l'ceuvre du Christ méme,
nous la distinguons mieux de l'ceuvre des apotres et des dis-
ciples. Cette distinction capitale nous met sur la voie de beau-
coup d'autres. Nous savons mieux comment le Christ a parlé,
et comment les évangélistes ont écrit leurs évangiles. Leurs
divergences nous expliquent la variété des points de vue, et
nous font mieux apprécier les choses unes qui forment le fond
et I'essence du christianisme. Le spiritualisme sublime, divin,
du Christ, nous éclaire beaucoup mieux; nous pénétrons chaque
jour davantage dans le sens de ses paraboles; car il parlait
en paraboles, ce qu'on avait trop oublié.



— 331 —

Le sens de l'histoire est aussi mieux compris que dans
les derniers siécles, ol tout était matidre & amplification et a
rhétorique, ou chaque prétendu historien écrivait son siége,
non d'aprés les documents positifs, mais d’aprés son imagina-
tion et ses gofits d’éloquence. Fénelon a dit qu'un excellent
historien est peut-étre encore plus rare qu'un grand poéte. C'est
vrai. Nous nous en apercevons d’autant plus que nous étudions
davantage les sources premiéres de l'histoire. La vérité est
qu'on a menti et faussé impudemment, non seulement dans 'anti-
quité, ou cela était si facile, mais méme dans nos temps modernes.
Par exemple, en pleine France, en plein XVI1II® siecle, I'édit de
Louis XIV, du 8 mars 1715 n'a-t-il pas décrété 'unité de re-
ligion dans le royaume de maniere a faire dire qu'il n'y avait
plus de protestants en France, et & faire considérer comme
relaps quiconque se livrait a des pratiques protestantes, en
sorte que, comme relaps, tout protestant pouvait étre mis hors
la loi, jugé, exécuté sommairement, en dehors de toute justice
ordinaire, et que les hommes d’Etat et les juges étaient obligés,
officiellement et légalement, de se conduire barbarement d'a-
prés les mensonges de la loi? etc., etc. Ce régne de ’hypocrisie
assurait celui de la religion officielle; et aujourd’hui encore,
I'histoire de I’Eglise catholique-romaine en France est écrite
et enseignée d’aprés ces mensonges publics. C’est la routine,
c'est le bon ton. En sorte que lhistoire vraie est a refaire
dans quatre-vingt-dix questions sur cent. Apres la réhabilita-
tion des Calas, des Sirven, des de La Barre, il en est des
milliers d’autres a opérer. Oui, c'est un fait que l'histore telle
qu’on l’enseigne encore, est une immense inexactitude; elle est
le tombeau d'ou il faut tirer la vérité. Et la difficulté est
grande, & cause des soudards qui montent la garde autour de
ce tombeau et qui s'opposent a toute résurrection et a toute
réhabilitation. D’ailleurs, les masses habituées a leur sommeil
n'aiment pas qu'on les en tire et qu'on les mette dans la
nécessité d’ouvrir mieux les yeux, de questionner, de chercher,
de travailler, d'avoir de la responsabilité, et de ne vivre re-
ligieusement que de leur travail personnel de conscience.

Telle est la grande difficulté. Néanmoins, certains tra-
vailleurs sont inlassables, certains apotres intrépides, certains
publicistes loyaux jusqu’a l'audace, en sorte que la vérité est
en marche. Oui, elle marche et ne reculera pas. Voyez les faits,



— 332 —

écoutez les mille voix de la presse, lisez les ouvrages qui
s'imposent a l'attention publique, ouvrages de penseurs dont
on ne peut pas récuser l'autorité et avec lesquels, bon gré
mal gré, il faut compter.

Dongc, il ne s'agit ni de discréditer I'ancienne apologétique,
ni de manquer de respect a4 nos ancétres dans la foi. Ils ont
fait leur devoir de leur mieux, ils ont parlé selon qu'ils ont
compris et selon qu'ils ont cru, d’aprés les lumiéres de leur
temps. A nous de les imiter en parlant selon les lumiéres
de notre temps. L'imitation ne consiste pas a répéter les ex-
plications des ateux, mais a imiter leur foi, leur dévouement,
leur fidélité au Christ et A ses enseignements. Ces enseigne-
ments du Christ, nous les connaissons par la voix de 'histoire,
par le critérium catholique de toute l'antiquité chrétienne;
nous n’'avons pas a les changer. Il n'en est pas question. Ce
dont il est question, c'est de pénétrer ces enseignements, c'est
de les approfondir sans les changer, c'est de les appliquer a
notre vie en conséquence de nos lumiéres, d’aprés notre raison
et notre conscience, comme nos ancétres les ont appliquées et
expliquées d’aprés la philosophie et les sciences de leur temps.
Les Peres grecs ont expliqué les dogmes chrétiens d'apres la
philosophie grecque; nous le voyons d'Irénée et de Justin
a Jean Chrysostome. ILes Péres latins ont recouru de méme
aux connaissances ambiantes dans lesquelles ils ont été €levés;
S. Augustin, S. Jérdme, certes, ne se sont pas privés de dire
leur opinion a eux et de critiquer les explications théologiques
qui n'étaient pas a leur convenance. Pourquoi ne les imiterions-
nous pas? Pourquoi le progrés de notre philosophie et de nos
sciences resterait-il inutile, stérile? Pourquoi notre théologie n'en
profiterait-elle pas? Ne serait-ce pas s'opposer a la Providence,
a4 la Raison qui méne le monde, que de repousser le soleil
d’aujourd’hui sous prétexte que celui des siécles passés suffit?
Le devoir n’est-il pas d'accepter et d’utiliser aujourd’hui ce
que Dieu nous envoie aujourd’hui? N’est-ce pas lui qui nous
gratifie de toutes les découvertes de l'esprit humain, de toutes
les connaissances supérieures dont ’humanité, grace a lui, se
pénétre chaque jour davantage? Oui, il faut voir Dieu dans
le progreés des sciences et de toutes les choses humaines, et
la vraie théologie est celle qui, respectueuse de la bonne foi
du passé, est attentive a s'éclairer de toutes les lumiéres nou-



— 3833 —

velles, pour devenir plus précise, plus sincére, plus vraie, plus
vraiment vivante et plus féconde. A chaque jour sa peine, &
chaque jour son pain, a chaque jour sa récompense et sa joie.
Les siecles se suivent et ne se ressemblent pas. C'est le Christ
seul qui sera dans les siécles ce qu'il était hier. Encore une
fois, ne confondons pas sa personne et sa vérité objective avec
nos maniéres de la comprendre, mani¢res changeantes comme
toutes les subjectivités humaines. LA est le divin, ici 'humain.
Comprenons la différence du dogme et de la théologie. Soyons
fixes dans le divin, et améliorons-nous sans cesse dans 1'hu-
main.

VIII®* Lettre: Vous répétez souvent que le dogme est
dans les idées et non dans les mots, et que c'est par le cri-
térium catholique («ce qui a été cru partout, toujours et par
toutes les Eglises») que nous connaissons les vrais dogmes,
c’est-a-dire les enseignements du Christ confiés par lui & son
Eglise. Or le critérium catholique nous conduit aux formules
dogmatiques des conciles cecuméniques, formules qui sont des
mots et qui pourraient étre rédigées en d'autres termes. Mais
ces termes nouveaux, ces formules nouvelles ne seraient non
plus que des formules et des mots, et non le dogme méme.
En sorte qu'il nous est impossible d'atteindre le dogme s'il
n'est pas dans les formules dogmatiques elles-mémes. On ne
saurait procéder ainsi a l'indéfini; il faut du fixe, et le fixe
est dans l'idée jointe au mot, ou dans le mot joint & l'idée.
Donc la distinction du dogme et des formules dogmatiques
n’est que spécieuse.

Réponse.: Assurément, les hommes, avec leur organisation
a la fois spirituelle et corporelle, ont besoin d'idées et de
mots. Aussi le Christ, en faisant connaitre sa doctrine a ses
disciples, l'a-t-il exprimée par des mots. Ces mots ont été
recueillis par les disciples qui les ont entendus, et les évan-
gélistes les ont mis par écrit. Disciples et évangélistes se sont
appliqués avant tout aux idées, a la doctrine; car les mots
employés par eux ne sont pas toujours identiques. Il y a des
variantes, ce qui était inévitable; mais ces variantes ne sont
pas des contradictions, parce que les idées émises par le
Christ étaient compréhensibles a tous et quil était impossible
qu’elles ne fussent pas reproduites et transmises exactement

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 1907, 22



R 7 e

par les fideles qui les avaient entendues ou qui les tenaient
de témoins auriculaires.

Qu'une idée, une doctrine puisse étre exprimée de plu-
sieurs manieres et en des formules diverses, c’est ce qui
arrive tous les jours chez les disciples qui rédigent sous des
formes multiples les enseignements uns de leurs maitres. C’est
ce que les fideles, les docteurs, les évangélistes, les Péres ont
fait pour les enseignements du Christ. Chaque Eglise particu-
liere a eu sa formule propre. Dans toutes ces formules, la
foi objective ou le dogme était identique, parce que partout
c'était la méme doctrine. Les formules dogmatiques des con-
ciles cecuméniques ont été rédigées d'apreés ces formules an-
ciennes, selon les besoins spirituels des Eglises a 1'époque de
ces conciles. La variété des termes et des formules montre
la richesse et la souplesse de la doctrine ou du dogme, loin
de nuire a son unité.

L’objection suppose que l'esprit ne peut pas atteindre 1'un
dans le multiple, 1'unité de I'idée toujours la méme dans la
multiplicité des termes toujours variés. L'objection est futile,
parce que les faits quotidiens la démentent, et que, quelque
nombreuses que soient les expositions de la doctrine de Socrate,
ou de Platon, ou de Thomas d’Aquin, ou de Kant, par leurs
disciples, cette doctrine n’en reste pas moins ce qu'elle est en
elle-méme, dans son unité. Chaque disciple l'atteint en elle-
méme, alors méme qu’il emploie, pour I'exprimer, des expres-
sions autres que celles de tel autre disciple. Il n'y a pas la
matiere a scepticisme. Vouloir figer une doctrine dans une
formule exclusive serait I'emprisonner et la stériliser; ce serait
vouloir enfermer le plus dans le moins. Le vrai dogme étant
la doctrine méme du Christ, est évidemment un, fixe et inal-
térable; mais il ne saurait étre captif dans une formule méme
vraie, parce qu'il est assez plein, assez ample, assez substan-
tiel, assez riche, pour pouvoir étre exprimé dans d’autres for-
mules non moins vraies. Toute idée, élément spirituel, est
plus grande que le mot, ¢élément matériel, qui essaie de la
traduire et de la manifester.

Bref, ce que le Christ a enseigné a ses disciples et confié
a son Eglise, nous le savons par le témoignage méme de son
Eglise, témoignage universel, constant et unanime, donc mani-
festement infaillible. Un tel témoignage est la garantie histo-



—— B3 =

rique la plus sfire qui existe dans la société humaine. D’autre
part, dégager de formules multiples la doctrine une qui y est
contenue, est un travail d’analyse et de logique qui s’exécute
tous les jours sans la moindre difficulté. En vérité, 'objection
qui nous est faite nous semble peu sérieuse.

IX¢ Lettre: Au milieu des difficultés créées, en France,
a I'Eglise catholique, par les prétentions manifestement erro-
nées de Pie X, peut-on prévoir déja quel sera le sort de
I’Eglise ancienne-catholique? Est-ce une victoire qui se pré-
pare pour elle? Ou le mouvement qui s'opére l'emportera-
t-elle, elle aussi, comme la papauté, vers une destinée que ni
I'une ni l'autre ne prévoient?

Répomnse: 11 serait puéril de vouloir jouer au prophete.
L’avenir est 4 Dieu. Cependant je ne crois pas qu’il soit ha-
sardé de dire que Pie X, en repoussant l'article IV de la loi
de 1905 et en prohibant la formation d’associations cultuelles,
a ruiné matériellement 1I'Eglise de France. Je ne crois pas
qu'un gouvernement, en France, -—— bien que les oscillations
les plus contradictoires et les plus étranges n'y soient pas
rares — puisse jamais réparer ces ruines matérielles et réta-
blir 'ancien régime. La rupture est un fait accompli et irré-
parable, d'out sortiront, pour 1'Eglise, une situation nouvelle et
des conditions nouvelles. '

La France se fera-t-elle protestante? Non. Quelques pa-
roisses pourront se déclarer, c¢a et 1a, protestantes; mais la
France restera catholique, ne fat-ce que par routine. Elle n’a
pas assez de foi pour changer de titre et de cadre.

Se proclamera-t-elle ancienne-catholique? Non, pour plu-
sieurs raisons que je ne saurais détailler dans une simple
lettre, mais qui me paraissent péremptoires. Toutefois, sans
prendre l'étiquette ancienne-catholique, 1'Eglise catholique de
France prendra la chose, sans s’en apercevoir et peut-étre
méme en combattant I'Eglise ancienne-catholique. L’abbé de
Tourville a dit: «Le catholicisme va maintenant faire son pro-
testantisme, et celui-ci supprimera l'autre». Ne pourrait-on pas
dire avec plus de vraisemblance: Le catholicisme ultramon-
tain va maintenant refaire son catholicisme d’autrefois, le
vrai, et revenu a celui-ci, il renoncera du méme coup a l'ul-
tramontanisme; et I'Eglise catholique réformée comprendra



— 336 —

alors trés bien I'Eglise ancienne-catholique, et toutes deux
vivront en paix comme une seule Eglise, se complétant 'une
l'autre 1a olt chacune aura besoin d’'étre complétée. Voici
comment.

Si le titre d’ «ancien-catholique» est d’origine étrangeére
et s'il déplait ainsi aux Francgais, en revanche la chose est
toute de bon sens et bien francaise. Effectivement, ce qui a-
perdu I'Eglise papale, c'est qu'elle a fait de mauvaise poli-
tique, et méme c'est qu’elle a simplement fait de la politique.
Celui des journaux protestants qui passe pour favoriser peut-
étre le plus la finance et la politique ultramontaines, a di en
convenir en ces termes: «Si les catholiques de France souf-
frent de la loi de la Séparation, c'est au parti clérical de
France qu'ils doivent s’en prendre, & ce parti qui n'a pas
cess¢é de mettre I'Eglise au service de toute réaction et de
toute dictature. Ce qui a perdu l'Eglise en France, c’est sa
politique » ). Or, 1'Eglise ancienne-catholique ne fait pas de
politique; elle se concentre exclusivement dans la religion et
les questions religieuses; et ceci ne peut que la rendre tot ou
tard sympathique a la France et a tous les Etats soucieux de
leur dignité.

De plus, 'Eglise ancienne-catholique proclame trois choses
qui ne peuvent non plus que la consolider en France: elle en
appelle & la conscience libre et éclairée, comme a la basec
méme de la religion; elle rétablit les simples fideéles dans tous
leurs droits intellectuels, liturgiques, disciplinaires et adminis-
tratifs; point de wvue qu'une sage démocratie ne peut qu'ap-
plaudir; enfin elle provoque la science et les recherches scien-
tifiques, faites en toute liberté, et repousse tout Index, qu'elle
remplace par la discussion ouverte. Ceci est absolument dans
I'esprit frangais moderne. Donc il y a lieu de croire que les
¢léments anciens-catholiques croitront et se développeront dans
la France nouvelle.

Les évéques du pape font parade de leur loyalisme et
font sonner trés haut leur titre de Francais. Ils voudraient
bien, certes, étre a la fois Francais et Romains, et ils font
tout au monde pour persuader qu'ils le sont. Mais la réalité
est plus forte que leurs déclarations. Comment peut-on étre

Y Fournal de Genive, 29 décembre 1906.



em BIF Ve

réellement francais, quand on wviole les lois de la France,
quand on fait profession d’avoir un chef absolu et infaillible
a Uétranger, et quand ce chef est un étranger dont les inté-
réts de race et de nationalité peuvent étre opposés aux inté-
réts frangais? Comment peut-on étre réellement francais, quand
on jure obéissance absolue a ce chef, méme lorsqu’il donne
des ordres politiques, et lorsqu'il combat la politique de la
France, sous le fallacieux prétexte que la politique francaise
est antichrétienne! Pie X et ses évéques voudraient faire
croire qu'ils sont, a eux seuls, toute I'Eglise et tout le chris-
tianisme. Ils n'y réussiront pas. Les anciens-catholiques ont
une ecclésiologie qui sape par la base tout cet échafaudage
ultramontain; leurs démonstrations triompheront de plus en plus.

Mais, tout en avancant toujours davantage dans cet ordre
d'idée, la masse des catholiques francgais, je crois, voudra
toujours rester catholique, catholique tout court, et repoussera
toute autre dénomination. Elle demande qu'on la laisse tran-
quille, parce qu'elle est faticuée de toutes ces discussions.
Elle se réserve le droit, tout en maintenant son titre de
catholique, de croire ce qu’elle voudra, de pratiquer le culte
qu’elle voudra, quand et comment elle le voudra. Elle s'éloi-
gnera de plus en plus du cléricalisme et du jésuitisme, deux
tsmes qui lui sont odieux a ce point que les cléricaux eux-
mémes ne veulent déja plus s’appeler cléricaux et que nombre
de Peres jésuites suppriment leur titre de Peres, ainsi que
leurs deux fameuses lettres S. /.

Il est certain que le pape, en combattant la loi de Sépa-
ration et en s’obstinant a prohiber des mesures auxquelles les
€véques avaient consenti, s'est aliéné 'immense majorité des
gens raisonnables et modérés. Malgré les creuses et bruyantes
déclamations des journaux inféodés a la papauté, déja I'on se
détache de lui et méme de la papauté. On a la claire vue
qu'il est loin d’étre infaillible et de comprendre exactement
les intéréts spirituels de la France. L’illusion a disparu et le
charme est rompu, si toutefois il y avait charme. Disons plu-
tot routine. Puisque le pape ne craint pas de perturber le
pPays et de l'exposer a une révolution politique que ses con-
seillers espagnols et autres ont certainement désirée, tous les
républicains le paieront de retour en se passant de lui et en
faisant eux-mémes leurs affaires, méme leurs affaires reli-



— 338 —

gieuses, pour peu que des prétres les secondent. Or il s’en
trouvera d’assez patriotes et d’assez chrétiens.

Pour, le moment, évéques et curés z'osent pas résister a
la curie romaine. Mais leur situation matérielle et aussi leur
situation morale devant le pays deviendront de plus en plus
tendues, et ne sauraient méme durer longtemps. Ils seront
forcés par les choses mémes de se rendre indépendants de la
curie et de la papauté, pour se rapprocher de la nation. Déja
des regrets de la disparition du gallicanisme s’expriment pu-
bliquement dans plusieurs journaux.

Ceux des ecclésiastiques qui se livrent a l'étude et aux
sciences ecclésiastiques, les Duchesne, les Loisy, les Houtin,
et une trentaine d’autres, continueront, par la force méme de
leurs découvertes, & saper, comme ils le font depuis dix ans,
les doctrines ultramontaines qui sont la base méme du sys-
téme papiste, et cela, chose curieuse, tout en s¢ soumettant
extérieurement au pape. En sorte que toute la différence entre
eux et les anciens-catholiques, est que les anciens-catholiques,
en voyant les doctrines papistes ruinées, concluent a la ruine
de la papauté, tandis que les catholiques-libéraux en question
continuent, par routine ou par timidité, & proclamer néces-
saire cefte papauté ruinée par eux; ils ne tiennent en théo-
logie aucun compte de ses foudres, mais ils la disent immor-
telle sur le papier! Pour défendre et maintenir leurs conclu-
sions logiques, les anciens-catholiques n'ont pas besoin d'étre
nombreux et peut-étre ne le seront-ils jamais. L’essentiel est
que la vérité de leur position théologique, religieuse et ecclé-
siastique apparaisse de plus en plus, sinon aux masses, du
moins a I'élite, aux observateurs, aux indépendants, aux éner-
giques. Le contre-coup s'en fera ensuite sentir dans les masses,
qui, peu a peu, davantage éclairées, se rendront un compte
plus exact du contenu doctrinal et religieux de leur titre de
« catholiques ».

Avec la raréfaction des indulgences romaines, des dis-
penses romaines, des superstitions romaines, se raréfieront
aussi les oppositions entre les diverses Eglises, les discussions
fomentées entre elles par la scolastique romaine, aussi cet
esprit sectaire et fanatique qui est le fond du jésuitisme,
ces divisions haineuses des ¢coles théologiques moyenages-
ques ou modernes, cet esprit d'anathéme et d’exclusivisme si



— 339 —

contraire a la foi et a la charité et qui est toute la vie de la
camarilla.

Les «¢lagages dogmatiques» dont parle M. Houtin!) et
que plusieurs ecclésiastiques pratiquent dans leur enseigne-
ment, ne peuvent qu'augmenter avec les progres des sciences.
Avec le temps, le caractere reviendra a ceux qui n'en ont
plus assez. Les masques tomberont d'eux-mémes. Veritas libe-
rabit. Les freres se reconnaitront sous leurs étiquettes ecclé-
siastiques multiples; l'identité de la croyance sera plus forte
que la diversité des opinions, des disciplines et des formes,
diversité qui alors ne sera plus une barriére.

Je ne crois pas que les anciens-catholiques se refusent a
applaudir a cet état de choses probable. Ils ne poursuivent
pas un triomphe d’étiquette ou de cadre: la vérité leur suffit.
Deés que le vrai catholicisme l'emportera dans les esprits et
dans les consciences par la défaite du cléricalisme ultramon-
tain et du papisme jésuitique; dés que 1'Eglise de France
sera de nouveau vraiment catholique, ils se déclareront satis-
faits, ne voulant étre eux-mémes que de vrais catholiques.
Leur but sera atteint, puisque les faux dogmes romains contre
lesquels ils se sont élevés seront publiquement rejetés, et que
le catholicisme évangélique sera affirmé et pratiqué au grand
jour. Ecce quam bonum et quam jucundum ! Tel est leur espoir.

Cette appréciation ne sera sans doute pas du gofit de
tout le monde. Beaucoup me reprocheront de prendre trop au
sérieux le caractere francais: car, selon la remarque de M. de
Vogiié¢, «servir des idoles dont on peut se moquer entre gens
d’esprit, n'est-ce pas l'idéal pour des Francais?» Or I'idole du
Vatican n'est-elle pas taillée a point pour cette délassante
besogne? C’est possible, je l'avoue. Oui, il y aura toujours
des Francgais qui auront besoin de ricaner et qui soutiendront
directement ou indirectement le trés commode systéme pa-
piste; mais je suis non moins certain que d’autres Francais,
plus nombreux encore, finiront par donner raison a la raison,
et ce sera notre revanche, disons plutét la satisfaction de
notre conscience. Nous aurons cassé quelques fenétres de la
maison, non certes pour le plaisir de casser, mais parce qu'il
fallait absolument renouveler 'air enfumé et vicié. Les maitres

Y La Crise du clergé, p. 75,



— 340 —

de la maison s'obstinaient a tenir fermées les fenétres en
question, et nous avons di empécher l'asphyxie malgré eux.
IlIs ont maudit leurs sauveurs, comme toujours; le pompier
leur apparait comme un barbare qui inonde les visages, les
vétements et les meubles. Insolent!... Ils oublient qu'il y a des
circonstances extrémes et des violences nécessaires. L’Eglise
ancienne-catholique aura toujours sa raison d’étre en prati-
quant le sauvetage de ceux qui se noient ou s’asphyxient.
Bref, nous ne nous faisons pas illusion. Il y a, entre les
catholiques-libéraux dont j'ai parlé et nous, il y a, pour le
moment et en apparence, deux difficultés. Je dis «pour le
moment», parce qu'elles ne sauraient durer. Je dis «en appa-
rence», parce que plusieurs de ces romanistes libéraux font
usage, dans leurs travaux théologiques, de tours de langue
tellement diplomatiques et & double entente, qu'il est bien dif-
ficile de croire leurs réserves sincéres. Mais passons. Les
deux difficultés ou différences sont celles-ci: d’abord, des in-
terprétations opposées sur certains points dogmatiques, ensuite
la fameuse autorité infaillible du pape. Or, je dis que ces
deux difficultés devront disparaitre. Par exemple, les interpré-
tations de M. Riviére sur la Rédemption, de M. Pourrat sur la
nature des sacrements, de M. Batiffol sur le réalisme eucha-
ristique, des théologiens newmanistes sur la théorie de 1'évo-
lution «des dogmes», ces interprétations, dis-je, sont si faibles,
pour ne rien dire de plus, elles impliquent de telles contra-
dictions avec les principes les plus essentiels du catholicisme,
qu’il est impossible qu’elles tiennent longtemps debout. Quant
a la théorie vaticanesque de la juridiction absolue et de l'in-
faillibilit¢ du pape, les ¢événements les plus évidents en mon-
trent chaque jour l'inanité. La prétendue unanimité des éveé-
ques francais actuels ne sera pas de longue durée, parce
qu’elle est trop manifestement contre leurs propres intéréts
c’est de l'entétement de circonstance et méme de l'entétement
de commande. Le bon sens des laiques de marque les rame-
nera au juste sentiment des choses. Question de temps et de

patience.
E. Micuaup.




	Questions, objections et réponses

