
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Artikel: Questions, objections et réponses

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 309 —

QUESTIONS, OBJECTIONS ET REPONSES.

Les débats théologiques actuels, entre plusieurs des Eglises
qui travaillent au rétablissement de l'union, donnent lieu à des
échanges de correspondances privées, d'un caractère plus intime
que les études habituelles, lesquelles sont toujours empreintes de
grandes réserves. Il m'a semblé qu'en réunissant et en publiant
quelques-unes de ces correspondances, je rendrais service à plus
d'un lecteur, désireux de pénétrer plus avant dans les questions
discutées en public. Les voici en toute simplicité :

Ire Lettre: «Il est évident que l'Eglise, fondée par J.-C,
a été fondée avec tout ce qui lui était nécessaire pour remplir

dignement sa mission, et que J.-C, qui voulait le but,
voulait aussi les moyens. Or l'Eglise ne saurait défendre les
enseignements de J.-C, si elle n'avait pas le droit de les
éclaircir, et si elle n'avait pas reçu les lumières nécessaires

pour détruire toutes les hérésies, résoudre toutes objections,
dissiper tous les doutes, en un mot pour définir tous les
dogmes. Et comme il est impossible de réunir toute l'Eglise
toutes les fois qu'une hérésie surgit, qu'un doute assaille les
âmes, il faut donc que le pape soit infaillible comme interprète

de l'Eglise. »

Réponse : — Dans l'ancienne Eglise, lorsqu'on voulait
savoir ce que J.-C. a enseigné et établi, on recourait directement

aux textes scripturaires et patristiques, dans lesquels
les enseignements du Christ sont consignés. C'est Bellarmin
qui a mis à la mode le procédé moderne, qui consiste à se

passer des Ecritures et des Pères, et à ne plus chercher dans
les sources chrétiennes ce que le Christ a dit, établi, voulu et
fait, mais à l'imaginer soi-même, en se demandant ce que le
Christ a dû dire., établir, vouloir et faire. Par exemple, pour



— 310 —

démontrer que le pape a le droit de déposer les rois, il a
raisonné ainsi: Le Christ, en même temps qu'il a chargé son
Eglise de conduire les âmes au ciel, a dû lui fournir les

moyens nécessaires pour s'acquitter de sa mission; il a dû
notamment lui donner le droit d'écarter tous les obstacles qui
empêcheraient les âmes d'aller au ciel. Or les mauvais princes
constituent l'un des principaux obstacles de ce genre. Les
papes ont donc le droit de déposer les mauvais princes
C'est ainsi que Bellarmin a identifié le pape et l'Eglise; qu'il
a donné à celui-là tout ce qu'il a supposé être dans les mains
de celle-ci; et qu'il a passé de la simple supposition au fait
sans y être autorisé par aucune parole du Christ.

Quoique Bellarmin ait d'abord rencontré des obstacles du
côté de Rome, ces obstacles ont été vite aplanis; sa méthode
a été vite suivie, et ce qu'il a dit du prétendu pouvoir des

papes sur le temporel des rois, d'autres n'ont pas tardé à le
dire, avec l'approbation de Rome même, sur la prétendue
infaillibilité absolue de l'Eglise et du pape, et sur la prétendue
juridiction universelle et absolue du pape dans l'Eglise et sur
l'Eglise. La lettre susdite n'est que la répétition de ce
raisonnement.

Or Bossuet a ainsi répliqué à Bellarmin dans sa Defensio
Declarationis: «Je distingue. J'accorde que l'Eglise peut, pour
remplir sa mission, employer tous les moyens que le Christ
lui a donnés; mais qu'elle puisse employer tous les moyens
imaginables, je le nie C'est au Christ lui-même que nous
devons demander de nous faire connaître les moyens qu'il a
mis à la disposition de l'Eglise... Or ni le Sauveur ni les
apôtres n'ont mentionné le prétendu droit que réclame la
nouvelle école théologique... ils n'ont parlé que d'obéissance.
Donc l'Eglise ne peut pas revendiquer le droit de secouer le
joug des rois et d'exciter les hommes à la guerre *). »

M. Turmel ajoute, dans une étude sur La théologie de

Bossuet: «Telle est — autant qu'il est possible de résumer
en quelques lignes une thèse qui couvre deux cents pages
in-quarto — telle est, dis-je, la réfutation que l'auteur de la
Defensio Declarationis oppose au droit de déposition. Ajoutons

cependant deux mots encore. Comme la plupart des

') Lib. 1, sect, a, 17 et 21.



— 311 -
adversaires du gallicanisme réclamaient pour le pape, non
pas un pouvoir direct sur les rois, mais simplement un pouvoir

indirect motivé par les exigences de la mission de

l'Eglise, Bossuet s'efforce de prouver que cette distinction
s'évanouit dans la pratique et qu'en somme la doctrine du

pouvoir soit direct, soit indirect, est pour les sociétés un
ferment de désordres et de bouleversements *). »

Il en est de même de l'infaillibilité et de l'omnipotence
papales, et des arguments fantaisistes sur lesquels on les
fonde. Je dis fantaisistes, parce que, défait, ce sont de pures
suppositions de l'imagination. Bellarmin et ses imitateurs
oublient que la révélation du Christ est un fait que nous ne

pouvons connaître que par l'histoire; ils oublient que ce n'est
pas à nos raisonnements que nous devons recourir pour
deviner ce que J.-C. a pu ou a dû enseigner; qu'il s'agit
uniquement de savoir ce qu'il a dit de fait. Or il n'a nulle part
gratifié l'Eglise d'une infaillibilité absolue, encore moins d'une
omnipotence absolue. Il lui a, au contraire, imposé l'obligation
positive d'enseigner au monde cela même qu'il lui a enseigné
ci elle-même, rien de plus, rien de moins : car ce sont les
enseignements et les préceptes de J.-C, et non ceux des

hommes, qui sont esprit et vie, et quiconque les suit et les
observe ne marche pas dans les ténèbres. L'Eglise, pour
éclairer le monde de la lumière chrétienne, doit donc chercher
d'abord, dans le dépôt où elles sont, les paroles mêmes de

J.-C; et en les répétant, elle est infaillible, et elle n'est infaillible

qu'à cette condition. C'est là, pour elle, une charge et
non un pouvoir, un devoir et non un privilège. L'Eglise n'est
nullement chargée de répondre à toutes les questions qu'il
plaît à la curiosité humaine de lui poser; son devoir n'est
pas de dissiper tous les doutes, même religieux, que l'esprit
humain peut concevoir. Elle ne peut et ne doit que redire
aux hommes ce que lui a dit le Sauveur. Les paroles du
Sauveur sont divines et valent mieux que les paroles humaines
des théologiens. Celles-là suffisent pour sanctifier tous ceux
qui les reçoivent et qui s'en pénètrent; celles-ci seront toujours
infinies et insuffisantes. L'Eglise a donc reçu du Christ tout ce
qui lui est nécessaire pour accomplir sa mission apostolique ;

Lib. I, sect, i, 2. Voir Revue du clergé français, mai 1906, p. 481.



— 312 —

et cette chose nécessaire, ce sont les seuls enseignements du
Christ. Les curieux qui les trouvent insuffisants, n'en profiteraient

pas davantage s'il avait plu au* Christ de les rendre
plus complets ; car ce qu'ils cherchent, ce n'est pas ce que
le Christ a dit, mais ce qu'il n'a pas dit. Or, ce qui importe
aux vrais chrétiens, c'est ce qu'il a dit, et non ce qu'il n'a
pas dit.

Quant à la prétention que le régime des conciles œcuméniques
ne suffit pas à la garde du dépôt divin et à la constatation
historique de ce que le Christ a enseigné et établi, c'est une
invention ultramontaine, manifestement contraire à l'histoire des
trois premiers siècles, pendant lesquels il n'y a même pas eu de
concile œcuménique, et aussi à l'histoire du moyen âge et des

temps modernes, pendant lesquels il n'y a eu que des conciles
non œcuméniques. Le but de cette invention, qui est une
contre-vérité, est simplement de remplacer l'Eglise par le pape
et de rendre inutiles les conciles vraiment œcuméniques, qui
pourraient, comme autrefois, anathématiser le soi-disant
successeur de S.Pierre. Une ruse n'est pas un dogme. Elle n'a
pas besoin d'être réfutée, il suffit de la déjouer; une bulle de

savon crève et disparaît.

IIe Lettre: «Il serait bien étonnant que tous les théologiens

romains d'aujourd'hui fissent fausse route. Or tous sont
unanimes à enseigner la nécessité d'un magistère dans l'Eglise.
Que serait, en effet, une Eglise sans un magistère vivant,
capable d'interpréter la vérité chrétienne? Conserver le dépôt
est impossible à quiconque ne peut pas l'interpréter. Donc
l'Eglise, et par conséquent son chef, le pape, ont le pouvoir
d'interpréter toute la doctrine chrétienne. »

Réponse: Vous déclarez étonnant le simple fait que les
théologiens romains d'aujourd'hui fassent fausse route. Pour
moi, ce qui serait étonnant, c'est qu'ils ne fissent pas fausse
route. Rome est, depuis des siècles, une officine de mensonges,
une fabrique de faux documents et de fausses opinions. C'est
là un fait qui remplit l'histoire de la papauté. Cette longue
série d'erreurs positives devait aboutir forcément au prétendu
droit de la papauté transformée en magistère ecclésiastique
et dogmatique. Mais ce n'est là qu'un édifice de carton. Cet
édifice croule dès que l'on considère : 1° que le Christ lui-



— 313 —

même a nié tout autre magistère que le sien; que lui seul est
le Maître, le Docteur, le Chef de son Eglise; 2° que l'Eglise
n'est donc pas une Maîtresse, mais une gardienne des

enseignements du Christ, gardienne chargée de les faire connaître
et de les transmettre au monde par une simple tradition,
fidèle et authentique; 3° que l'Eglise n'est donc pas une interprète

dans le sens de l'objection.
Effectivement, on peut conserver et transmettre un dépôt

sans y ajouter aucun codicille. On peut conserver et
transmettre une doctrine, en la constatant, en reproduisant purement

et simplement son sens obvie et naturel, en reprenant
par conséquent ceux qui ne reproduisent pas ce sens obvie
et naturel. Il n'est pas nécessaire que l'Eglise ait le droit de

discourir et de discuter à perte de vue sur toutes les questions

qui peuvent être soulevées à l'occasion de cette
doctrine. Cette interprétation par addition est une innovation
manifeste; elle ajoute à la simple tradition première une
opinion nouvelle, inconnue aux générations précédentes, qui donne
aux enseignements du Christ un sens nouveau. L'Eglise n'est
pas chargée de cette mission, parce qu'elle n'est pas révélatrice;

elle n'a donc pas ce droit. Que tel théologien fasse
telle interprétation qui lui semble plus claire, plus substantielle,

plus conforme à l'esprit du Christ, il en a le droit.
Pourquoi n'aurait-il pas le droit d'exprimer ce qui édifie sa
conscience chrétienne? Mais il est possible que d'autres
théologiens pensent le contraire et trouvent le contraire plus
édifiant, plus chrétien. Ils ont le même droit que lui. Vouloir que
l'Eglise prenne parti entre les uns et les autres, c'est la lancer
dans des débats qui ne peuvent que lui faire des ennemis et
la compromettre. Telle n'est pas sa mission enseignante.
Euntes docete omnia quœcumque mandavi vobis. Cette mission
est donc manifestement limitée par les ordres mêmes du Christ.

Donc l'Eglise n'a pas le droit d'étendre son domaine,
lequel est circonscrit par le fait que la révélation de J.-C. est
terminée et qu'elle a été consommée une fois pour toutes.
Telle est la doctrine du N. T. ; le contraire n'est que sophistique.

Les théologiens romanistes qui tombent dans cette sophistique,

sont obligés, pour être conséquents avec leurs prétentions,

de condamner l'ancienne apologétique qui commençait



— 314 —

par établir la révélation de J.-C. et qui allait de cette révélation

à l'existence d'une Eglise, existence constatée par cette
révélation même. Maintenant, au contraire, ils commencent
par établir l'existence d'une Eglise; ils attribuent ensuite à
cette Eglise tout ce que leur fantaisie suppose lui être utile,
et ils arrivent ainsi à ce qu'a dû être la révélation du Christ,
révélation qu'ils font dépendre de l'Eglise ou plutôt de leur
imagination. Telle est la nouvelle apologétique des Didiot, des

Dubois, etc. '). Selon eux, l'Eglise n'est plus une gardienne,
mais une révélatrice; l'Eglise ne dépend plus du Christ, mais
le Christ dépend d'elle, et quand on songe que, pour ces
théologiens, TEglise se résume dans le pape, et que c'est le pape
qui est tout ce magistère, n'y a-t-il pas lieu d'être effrayé?

Dans ce nouveau système, le christianisme n'est plus, en
effet, qu'un système humain qui dépend du pape ou de quelques

hommes; ce n'est plus la religion divine, fondée uniquement

sur la pierre qui est le Christ, petra autem erat Christus.
Et ces théologiens, pour se faire illusion, appellent leur

raisonnement la «logique surnaturelle objective!» Ils disent

que l'autorité de l'Eglise est «une autorité de mère2)»; ils
oublient que c'est simplement l'autorité du pape, ou plutôt de

ses conseillers, qui ne sont nullement «des mères». L'Eglise,
telle qu'ils la résument dans le pape, leur apparaît comme
une déesse : et vera incessu patuit dea8). Ils tombent dans le

grotesque: car les cardinaux et les consulteurs du St.Office
n'ont rien d'une déesse.

Ils en appellent au fait intérieur, c'est-à-dire selon eux,
« au besoin que la raison éprouve incontestablement d'une
autorité divine enseignante en matière de religion». Très bien.
Mais cette autorité divine enseignante, nous l'avons dans le
Christ, dont les enseignements sont connus.

Ils veulent que ces enseignements soient connus seulement

par le magistère du pape et des évêques, qui sont, à eux
seuls, toute l'Eglise. Ils oublient, en cela, que l'ancienne Eglise
n'a connu et pratiqué qu'un seul critère, pour constater les
enseignements de J.-C. : le témoignage universel, constant et
unanime de toutes les Eglises particulières orthodoxes. Un tel

') Voir la Revue du clergé français, 15 mai 1906, p. 623.
2) 1'. 624. — 5) Ibid.



— 315 —

témoignage ne saurait être à la merci de personne, ni du pape,
ni des évêques, ni des congrégations romaines. Il est au-dessus
d'eux et plus fort qu'eux; il est l'histoire même. Rome a beau
le violer, elle ne saurait le détruire; c'est lui, au contraire^
qui détruira les erreurs romaines. La vérité est en marche.

IIP Lettre : Au sujet de Joseph de Maistre et de M. Latreille.
On m'écrit : « Dans votre recension du livre de M. Latreille
sur J. de Maistre (Revue de juillet 1906, p. 582-588), vous avez
reproché à l'auteur sa condescendance excessive envers «son
triste héros». La question vaudrait d'être précisée, puisqu'il
s'agit du système même de l'ultramontanisme actuel. Seriez-
vous assez bon pour justifier votre reproche?»

Réponse. Tout critique doit respecter les droits de la vérité,
de la charité et de la courtoisie, les uns et les autres étant
incontestables entre gens qui se respectent. Sans aucun doute.
Mais ce respect doit-il être un compromis dans lequel la
vérité sera amoindrie, lésée même, sous prétexte de charité ou
de courtoisie? Je ne le crois pas. On peut dire toute la vérité,
et la dire avec charité et courtoisie. La vérité porte sur le
fond, la charité et la courtoisie sur la forme. Loin de blâmer
M. Latreille de l'urbanité avec laquelle il a traité son héros,
je ne peux donc que lui en faire compliment.

Mais dans mon grief il s'agit du fond et de la vérité. Il
s'agit, en effet, de savoir si, étant donnés tous les reproches
d''inexactitude, d'impertinence, d'arrogance, d'altération des

doctrines, etc., que M. L. a adressés à J. de M., ce triste héros,,
mérite réellement les éloges qu'il lui a néanmoins décernés.
Il s'agit de savoir si, dans l'analyse qu'il a faite des livres du
Pape et de VEglise gallicane, il n'a pas émis des appréciations
erronées, en ce sens que, loin de faire ressortir les graves
erreurs de J. de Maistre, il en a atténué la portée et adouci
la perversité.

Eh bien! je crois que l'honorable critique a essayé de
mêler du miel au poison versé par J. de Maistre à ses lecteurs.
Le mot « poison » est de M. Latreille même. Or, en pareille
matière, y a-t-il possibilité de plaider des circonstances
atténuantes en faveur des empoisonneurs de «sources»? Je ne le
crois pas. Il y a des choses qu'il faut non adoucir, mais
supprimer: le mensonge et l'erreur sont de celles-là. Compromettre



— 316 —

la vérité par charité ou par courtoisie, ce n'est ni vraie charité ni
vraie courtoisie. Sans doute il y a des degrés dans la politesse;
tel degré qui semble minimal à l'hôtel de Rambouillet, paraît
excessif dans la ruelle d'à côté. Il est difficile de s'entendre.
Peut-être M. L. me trouvera-t-il violent et impoli, si je dis que
le comte J. de Maistre n'a été qu'un Veuillot grand seigneur,
moins de la halle et moins fort en gueule que celui de l'Univers,
mais non moins truqueur. Je concède qu'on peut mettre à nu
les erreurs et les vilenies de de Maistre sans faire cette
comparaison et sans employer ces expressions. Mais contre quoi
s'indignera-t-on, si ce n'est contre le mensonge en matière
grave? Or, n'est-ce pas le cas? M. Latreille lui-même est-il
loin de penser comme moi, lorsqu'il écrit (p. 347) : « L1'oracle,

comme on a dit — c'est de son héros qu'il parle — a souvent
exploité le dieu au gré de ses passions politiques. Si l'on
confronte ses vues avec l'histoire, le prestige s'évanouit. »

L'image me paraît fort belle, mais insuffisante, parce que,
dans l'analyse et la critique des questions graves (et rien n'est

grave comme la religion), les images ne suffisent pas. Avec
les images, on induit aisément les esprits en erreur. Les vérités
importantes et pleines de conséquences doivent être précisées
et traitées avec une logique impitoyable et non avec une
imagination fuyante.

Précisons donc.
Je reproche à M. L. de n'avoir pas compris tout ce qu'il

y a de gravement erroné dans l'ultramontanisme ; d'y avoir
vu un retour au christianisme et à la religion, alors qu'il n'est
en réalité qu'une déviation du christianisme et une altération
de la vraie religion. Je lui reproche d'avoir osé représenter
J. de M. comme un homme de génie, lorsqu'il « fit entendre
sa voix pour réclamer en faveur du pape la suprématie et
l'infaillibilité»! «L'Europe, a dit M. L., était acquise aux idées
de liberté civile et d'indépendance nationale; J. de Maistre
«sait lui offrir de reprendre la chaîne des idées religieuses et

de la subordination spirituelle! Quelle audace! Mais aussi
quelle vue de génie!* (p. XVII). En vérité, ne dirait-on pas
que la soumission au pape est de la religion et du génie et

que la liberté civile et l'indépendance nationale doivent être
combattues et remplacées par la soumission au pape Quelques
pages plus loin (p. 6), M. L. dit: «Cette forme monarchique



— 317 —

de l'Eglise, que les hérétiques de tous les temps avaient en
vain essayé de ruiner, offrait à J. de Maistre une base plus
sûre que les monarchies temporelles pour asseoir l'idée
d'autorité. » Que J. de M. ait pensé ainsi, nous ne le savons que trop ;

mais que M. L. affirme et présente la chose ainsi, en traitant
d'hérétiques ou en laissant traiter d'hérétiques les excellents
chrétiens qui n'ont admis dans l'Eglise chrétienne d'autre chef,
d'autre monarque que le Christ même, et non le pape, c'est
ce qui me paraît, de la part d'un critique qui connaît par
quels secrets cette thèse erronée a été soutenue, c'est ce qui
me paraît, dis-je, adoucir par trop le reproche et défendre

trop peu la vérité. «J. de M., dit M. Latreille, n'a été qu'un
érudit médiocre, mais sa philosophie est de qualité supérieure »

(p. 94). En vérité, où est-elle la philosophie du livre du Pape?
et surtout comment est-elle supérieure? Comment une érudition
médiocre (pour ne pas dire fausse) peut-elle servir de base à

une philosophie supérieure?
M. L. me dira peut-être que c'est affaire d'appréciation,

et qu'il est libre d'apprécier ainsi pour son propre compte. A
quoi je répondrai que, lorsqu'on veut déclarer supérieures et
même géniales des vues qui sont fondées sur des citations
tronquées, sur des faits controuvés, sur des textes détournés, il
faut justifier par de forts arguments ces disparates et ces
paradoxes; or c'est ce que ne fait pas M. Latreille, et c'est ce que
ses lecteurs sont en droit de lui demander. Tel est mon grief.

En analysant les deux ouvrages en question, M. L. ne
s'est pas borné à un simple exposé objectif des idées de
J. de M., il a voulu aussi apprécier. La tentation était grande
pour un juge de valeur, mais la pente était scabreuse. M. L.
en a dit trop ou pas assez : trop, s'il voulait n'être qu'un
historien et un simple analyste ; pas assez, s'il voulait être
théologien et prendre parti, soit pour, soit contre. Son chapitre
sur l'infaillibilité du pape, en particulier, ne contient qu'une
très faible, trop faible littérature. Il prétend (p. 160) que «le
concile du Vatican a prononcé souverainement en cette
matière » ; c'est ce qu'il faudrait prouver. Que de Maistre eût
émis cette prétention s'il eût vécu, on n'en saurait douter;
mais que M. L. affirme, pour son propre compte et sans preuves,
cette « souveraineté » d'un concile que des centaines de théologiens

ont niée, encore une fois, c'est trop ou trop peu. L'ecclé-
Kevue intern, de Théologie. Heft 58, 1907. 21



— 318 —

siologie de M. L. est ici en disette de preuves. Là (p. 165), il
reconnaît, dans l'Eglise primitive, le caractère démocratique
du pouvoir spirituel; ailleurs, comme nous l'avons vu, il affirme
la constitution monarchique de l'Eglise; plus loin (p. 183), il
reproche à son héros « génial » des excentricités de langage
qui compromettent sa thèse, « si mal établie par l'histoire » ;

bien plus, il ne craint pas de dire : « Avec de pareilles
analogies on détruit l'histoire, on détruit l'Ecriture; c'est au prix
de ces destructions que l'on élève un système nouveau; mais
tant de hardiesse n'en impose qu'aux ignorants. J. de Maistre
a ri de la quatrième session (du « prétendu» concile de Constance)
et de ceux qui refusent d'en rire; il a comparé les Pères de
Constance à des hommes rendus spiritueux par la passion
tombant de la chaleur dans l'exaltation et le délire, passant
d'une fermentation turbulente à Yactde et de celle-ci à la
putride : ce n'est pas avec ces plaisanteries que l'on répond à

Bossuet.» Très bien. Mais comment avec ces plaisanteries est-
on génial et comment peut-on poser en prophète?

M. L., il est vrai, malmène quelque peu ce prophète et
trouve que «l'instinct prophétique en J. de M. fut souvent en
défaut » (p. 353). Mais, d'autre part, il reconnaît sa bonne foi
en croyant être « le conseiller de la Providence » ; il l'appelle
« ce penseur apte à saisir la vérité de demain » ; il dit que « ses

vues sont devenues un dogme et qu'il a discuté avec profondeur

les règles qui doivent déterminer les rapports de l'Eglise
et de l'Etat» (p. 354). M. L. n'aurait-il pas pu et dû remarquer
quelle espèce de dogme est le dogme en question, et de quelle
profondeur il s'agit? Ce demi sérieux pourrait être pris au
sérieux par nombre de lecteurs. C'est encore mon grief.

De même, lorsque M. L. dit (p. 159) : «Nous espérons mettre
de la cohésion dans l'exposé des idées de }. de M. relativement

à la papauté», ne fait-il pas trop supposer qu'il existe
une sérieuse cohésion dans les idées de J. de M.? — M. L.
dit encore (p. 202): « J. de M. ne trouve pas la solution du

problème théologique. Cependant il eut ime vue de génie lorsqu'il

s'éloigne du terrain historique, en disant que seule une
autre méthode pouvait faire avancer la question. » Et quelle
était cette méthode, étrangère à l'Ecriture, à la tradition
patristique et à l'histoire? L'arbitraire, l'imagination, la fantaisie,
le rire, etc. Quelle «vue de génie»! quel «avancement» pour



— 319 —

la question! M. L. trouve que le livre du Pape, dont il a
cependant critiqué la composition et le contenu (p. 156-159),
est un livre «de grande allure»; qu'il «continue» le Discours
de Bossuet sur l'histoire universelle (p. 347). Hélas! quelle
triste « continuation » M. L., tout en reconnaissant que le mouvement

provoqué par de Maistre a «dépassé le but», affirme qu'il
a « développé certaines vues fécondes et définitives » (p. 348),
et il enseigne que, « si l'élément spirituel a pris le pas sur
l'élément matériel à la fois dans l'Eglise et dans le monde,
l'honneur en revient à ces papes qui furent les champions de

Dieu et les défenseurs d'un pouvoir conforme aux lois de
l'humanité* (p. 349). En vérité, n'est-ce pas contredire à l'histoire
la plus patente, que de représenter ainsi la papauté, cette
institution de division, de désordres, d'exploitation, qui a troublé
et scandalisé l'Europe? N'est-ce pas se faire une étrange idée
de Dieu que de lui donner pour champions des ambitieux qui
ont voulu asservir à leur autorité usurpée et à leurs faux
dogmes la science, la liberté, la conscience, la politique, la
société entière?

Enfin, M. L. affirme qu'«à l'heure présente, l'adhésion des

catholiques au nouveau dogme est un fait accompli; que le
gallicanisme n'est plus qu'une hérésie ; que la dévotion au pape
est aujourd'hui plus vive qu'à aucune époque de l'histoire».
Ceci est écrit à la page 345. Or, à la page 353, M. L. avoue
que « toute une partie des doctrines de J. de M. est morte,
celle qui tendait à faire rétrograder le monde moderne jusqu'au
moyen âge » ; et page 354 : « L'expérience a infligé aux idées
de J. de M. de nombreux démentis; les faits ont brisé les chaînes
dont ce penseur avait eu l'audace de les lier. » La contradiction
des deux affirmations n'est-elle pas flagrante? En outre, la
première n'est-elle pas manifestement fausse Si le gallicanisme
était une vérité pour Bossuet et pour toute l'Eglise gallicane,
comment M. L. peut-il dire qu'il est aujourd'hui une hérésie?
La vérité change-t-elle à ce point de peau, de forme et de fond?
Quelle étrange notion M. L. a-t-il du dogme et de l'hérésie?
Croit-il avec J. de M. qu'il suffise que le pape condamne une
vérité pour qu'elle devienne hérésie, et que le pape définisse
une hérésie pour qu'elle devienne dogme? Tient-il pour sérieuse
l'adhésion à l'infaillibilité papale, chez ces milliers de catholiques

qui en rient comme d'une «farce», selon l'expression



— 320 —

de l'évêque Lecourtier? Confond-il le catholicisme et
l'ultramontanisme, et appelle-t-il catholiques ceux qui changent leur
credo selon le caprice du pape et de sa curie Ni la théologie,
ni l'histoire de M. L. ne sauraient être admises. N'a-t-il aucune
connaissance du Los von Rom, ou le prend-il pour une vive dévotion

au pape? Est-ce du haut de Notre-Dame-de-Fourvière qu'on
découvre cette nouvelle histoire et cette nouvelle religion?

Encore une fois, je remercie M. L. d'avoir écrit son livre,
si rempli de détails intéressants ; mais c'est précisément parce
que ce livre est utile qu'on voudrait le voir sans tache et
exempt de ces « empoisonnements » que son auteur a si
judicieusement reprochés à Joseph de Maistre.

IVe Lettre : Encore les Eglises d'Orient et d'Occident. Un
théologien de l'Eglise grecque nous écrit une longue lettre que
nous pouvons résumer ainsi : — On a toujours distingué l'Eglise
d'Orient et l'Eglise d'Occident, celle-là de langue grecque, celle-
ci de langue latine. Donc il n'y a que deux Eglises «

fondamentales » : la grecque et la romaine. Celle-là possédait la
civilisation et la philosophie ; celle-ci, envahie par les Barbares,
a voulu dominer le monde, et cette ambition l'a conduite à la
prévarication : elle a, en effet, introduit le filioque dans le
symbole, elle a attribué à l'évêque de Rome l'infaillibilité, et cet
évêque s'est arrogé le pouvoir royal, ce qui a amené la
dépendance de l'Eglise vis à-vis de l'Etat. L'Eglise grecque, au
contraire, est restée libre vis-à-vis de l'Etat; elle n'a pas mêlé
le spirituel et le temporel, elle est toujours la fidèle Eglise du
Christ. Quant aux protestants, ils n'ont aucune unité dogmatique,
et leurs divisions les empêchent réellement d'être une Eglise.
Si l'on voulait, en Occident, porter un coup efficace à la
papauté romaine, le meilleur moyen serait d'établir un patriarche
orthodoxe à Berlin

Réponse: 1° Les dénominations «d'Orient, d'Occident, de

langue grecque, de langue latine» ne portent pas sur le fond
même de l'ecclésiologie; elles ne sont qu'extérieures, et
surtout incomplètes. Les chrétiens de l'ancienne Eglise ont parlé
toutes leurs langues nationales, non seulement le grec et le
latin, mais aussi le syriaque, le copte, l'arménien, etc. Il y a
eu, en Orient, plusieurs Eglises nationales, et aussi en Occident.

La qualification de « fondamentales » donnée aux deux



— 321 —

Eglises grecque et romaine n'est donc aucunement justifiée. —-

2° Adjuger la civilisation et la philosophie aux seuls Grecs,
nier la civilisation et la philosophie romaines, englober tout
l'Occident et toute l'Eglise occidentale sous l'épithète de «

barbare», c'est de la fantaisie et non de l'histoire. Je ne pense
pas que les Grecs puissent pousser leur « hellénisme » jusqu'à
dénier toute civilisation et toute philosophie aux orthodoxes
slaves, russes, bulgares, roumains, etc., qui font cependant
partie de l'Eglise dite d'Orient. Je ne pense pas qu'ils
condamnent l'usage du slavon, du bulgare, du roumain, etc., dans
la liturgie. De même, englober tout l'Occident sous la
dénomination de Rome, c'est abuser par trop des expressions
géographiques, et c'est faire de l'évêque de Rome ou du
patriarche romain un personnage par trop considérable. A dire
vrai, le titre de patriarche n'est qu'un titre purement extérieur
et honorifique, et l'Eglise pendant trois siècles ne l'a ni employé,
ni même connu. Lui attacher aujourd'hui une importance qui
tend à identifier avec un patriarcat les Eglises placées dans
les limites purement géographiques de la circonscription
patriarcale, c'est s'abu9er étrangement. Qu'on y prenne garde!
L'opinion publique tend de plus en plus à rejeter ce qui n'est
qu'artificiel et conventionnel, et à se borner, surtout en matière
ecclésiastique, à cela seulement qui est rigoureusement essentiel.

Or les titres hiérarchiques simplement décoratifs ne
touchent pas à l'essence de l'Eglise, pas même à l'essence de la
hiérarchie, encore moins à l'essence de la bonne administration,

qui, pour être bonne, doit être simple et non compliquée.

On voit par là ce que le temps fera forcément
disparaître, peut-être prochainement. — 3° Encore une fois, l'Eglise
est tout autre que la hiérarchie, et, de plus, la hiérarchie
ne se résume pas dans le patriarche. Il y a encore, outre les
évêques, les simples prêtres et les simples fidèles. L'Eglise est
la communauté de tous. Or, c'est un fait qu'en Occident, des
évêques, des prêtres et des fidèles ont professé des doctrines
opposées aux doctrines ultramontaines ou romaines, dès que
la papauté romaine a commencé à innover. L'orthodoxie n'a
donc jamais disparu, en Occident, malgré les prévarications
ultramontaines ou romaines. Ceci est un fait extrêmement
important, que j'ai déjà démontré à plusieurs reprises, et sur
lequel je reviens encore dans la «Ire variété» de cette livrai-



— 322 -
son. — 4° Les questions du filioque, de l'infaillibilité papale,
du pouvoir temporel du pape, etc., me semblent épuisées,
et nous avons mieux à faire que d'en prolonger la discussion.

C'est un fait que des théologiens orientaux ont attribué
à l'Occident des doctrines que celui-ci n'a jamais professées,
et que le langage employé par l'Occident, même dans la
question trinitaire, a été employé aussi par des Pères grecs;
ce fait est trop oublié actuellement en Orient. Il n'y a donc

pas lieu de se traiter en ennemis sur ce point. 11 y a
simplement lieu de mieux connaître l'histoire, la patrologie et
la philosophie. — 5° Je crois qu'une connaissance exacte de
l'histoire des Eglises, soit en Occident, soit en Orient, doit
faire avouer que, dans toutes, il y a eu des fautes commises
dans leurs relations avec les Etats. Le mieux, sur ce point,
n'est donc pas de récriminer, mais de se corriger. — 6° Dénier
aux Eglises protestantes le titre d'Eglises, et ne voir dans le
protestantisme que les divisions des écoles, c'est être dans
l'erreur et dans l'injustice : dans l'erreur, car une Eglise
particulière peut se tromper, même gravement, sans cesser d'être
une Eglise ; dans l'injustice, car les théologiens protestants
n'ont pas, à leur compte, seulement des divisions, mais des
connaissances théologiques, philosophiques, historiques,
exégétiques, que leurs adversaires doivent sincèrement reconnaître
et admirer. Que ceux qui possèdent la toute-science leur jettent
la première pierre. Pour avoir le droit de condamner quelqu'un,
sur le terrain théologique, il faut avoir une science théologique
plus grande. Or ce n'est pas toujours le cas. La modestie fait
aussi partie de l'orthodoxie, et pour avoir pleinement celle-ci, il
faut d'abord avoir quelque peu de celle-là. — 7° Enfin, la question
de l'établissement d'un patriarche à Berlin, dépend d'une foule
d'autres questions qu'il faudrait d'abord résoudre, par exemple :

le patriarcat est-il, dans les circonstances actuelles, en Occident
du moins (puisque Berlin est en Occident), une chose sérieusement
utile Ceux qui le nient, en se fondant sur l'histoire désastreuse
du patriarcat romain, sont-ils dans l'erreur et comment les en

convaincre? Quelle serait la circonscription de ce nouveau
patriarcat, et qui la tracerait? Les orthodoxes, c'est-à-dire les
vrais catholiques d'Angleterre, d'Espagne, de France, de Suisse

et d'ailleurs, le reconnaîtraient-ils? Beaucoup de catholiques
occidentaux croient que le patriarcat romain doit disparaître;



- 323 —

que la puissance politique et la puissance spirituelle du pape
de Rome disparaîtront; que cette disparition sera dans le monde
entier une immense délivrance ; que personne alors n'aura l'idée
de se replacer sous un nouveau joug patriarcal, soit à Berlin, soit
ailleurs. Le patriarche de Rome se meurt peu à peu, et celui
de Berlin me semblerait tout-à-fait mort-né.

Ve Lettre : « Pourquoi, dans vos tractations relatives à

l'union des Eglises, semblez-vous écarter l'Eglise romaine, qui,
elle aussi, parle d'union et désire l'union? Qu'elle désire l'union,
la preuve en est dans les déclarations de tous les catholiques-
romains libéraux. Lisez, par exemple, le Sillon, Demain, la. Revue
catholique des Eglises, les Annales de philosophie chrétienne, etc.
Que de bons esprits sont, comme M. Marcel Rifaux, partisans
de la tolérance, du rapprochement et même de l'union! N'est-
ce pas une faute de repousser de telles bonnes volontés?»

Réponse : S'il s'agissait d'union avec les individus qui la
désirent, elle serait faite immédiatement, de notre côté. Mais
il s'agit des Eglises et non des individus, de l'Eglise romaine
et non de ceux de ses membres qui peuvent être sincèrement
libéraux et unionistes. Ceux-ci ont beau être tolérants et libéraux, ils
sont plus encore soumis à leur hiérarchie, notamment au pape.
Ils le déclarent eux-mêmes ; nous devons donc les prendre pour
ce qu'ils sont, et n'accorder à leurs discours libéraux que la
portée qu'ils leur donnent eux-mêmes.

Or — qu'on veuille bien le remarquer, car c'est ici le point
capital — la hiérarchie de l'Eglise romaine n'entend par union
que la soumission de toutes les Eglises à elle-même. Les preuves
en sont nombreuses et, avant tout, le fait qu'elle prohibe la
lecture de tous les livres qui combattent la hiérarchie.

Dans la Revue du clergé français, du 15 mai 1906, on
lit (p. 593) : « Au nombre des livres mauvais il faut ranger :

libros hiérarchise ecclesiasticae adversantes, vel potestati
legislativa et coercitivse Ecclesise, vel ejus independentise relative

ad societatem civilem Libros historiam ecclesiasticam
mendaciter exhibentes ...» Donc, pour qu'un ouvrage d'histoire
ecclésiastique soit toléré par Rome, il faut qu'il soit conforme
aux théories romaines! Voilà une hiérarchie qui, certes, n'oublie
pas la défense de ses privilèges



— 324 --
Et encore (p. 595) : « Professeurs et savants n'échappent

pas plus que le commun des mortels à l'obligation de la loi
de l'Index. » L'Index, une loi, et une loi qui oblige les
professeurs et les savants Que devient la recherche de la vérité
Où est la science? N'est-elle pas absolument impossible?

Donc, c'est une pure chimère de poursuivre l'union avec
Rome, tant que Rome continuera à combattre la science ; tant
qu'elle condamnera les ouvrages scientifiques par cela seul
qu'ils contredisent ses théories erronées; tant qu'elle sera
intolérante envers les autres Eglises, qu'elle les traitera d'hérétiques

ou de schismatiques, oubliant que c'est elle-même qui
est la première coupable des fautes qu'elle leur reproche.
Chimère, l'union avec Rome, tant que la papauté déclarera
obligatoires ses dogmes particuliers, sa morale particulière, sa
discipline particulière ; tant qu'elle maintiendra ses innovations
antichrétiennes, ses prétentions à être, à elle seule, l'Eglise,
à être infaillible, à être la source de la juridiction. Chimère,
l'union avec Rome, tant que Rome rebaptisera les baptisés des

Eglises qui possèdent le baptême, tant qu'elle reordonnera les
prêtres des Eglises qui ont l'ordination sacerdotale, tant qu'elle
remariera les époux des Eglises qui ont le mariage; en un
mot tant qu'elle faussera la notion de l'Eglise et qu'elle
dépouillera les simples fidèles de leurs droits religieux et
ecclésiastiques.

La théorie ultramontaine qui immole si allègrement les
droits des fidèles, est d'autant plus fausse que les fidèles sont,
avec les membres de la hiérarchie, l'Eglise même et que sans
eux il n'y aurait pas d'Eglise réelle. Il en est, en effet, du
mot « Eglise » en religion comme du mot « peuple » en politique.
Le mot « peuple » en soi n'est qu'un mot abstrait, et l'abstraction
n'a de réalité que dans le concret. Sans citoyens réels et
vivants, il n'y aurait pas de peuple réel et vivant. De même,
sans fidèles réels et vivants, il n'y aurait pas d'Eglise réelle
et vivante. Les membres de la hiérarchie sont comme les
administrateurs, préfets et sous-préfets; ils ne sont pas plus
l'Eglise que ceux-ci ne sont le peuple. Que deviendraient les
administrateurs sans administrés, les élus sans électeurs, les
bergers sans brebis? Ainsi donc ceux-là même qui se repaissent
des mots « papauté » et « Eglise » comme s'ils étaient tout, se
nourrissent d'abstractions creuses, du moment qu'ils se séparent



— 325 —

des simples fidèles ou qu'ils réduisent ceux-ci à n'être que
des membres passifs de l'Eglise. La passivité n'est pas la vie ;

la vie n'est pas le monopole de la hiérarchie. Si le peuple ne
vit pas et n'exerce pas ses droits individuels, la vie du
gouvernement ne sera que factice ; de même, si les simples fidèles
n'exercent pas leurs droits, ne prennent pas part à la vie du

corps, ceux qui se disent la tête et les yeux ne seront qu'une
tête vide et des yeux aveugles, tête fantasque, yeux de
fantôme.

Bref, nous tendons la main loyalement, généreusement,
fraternellement, à tous les catholiques-romains qui reconnaissent
sincèrement les erreurs et les fautes de leur Eglise, et qui sont
chrétiennement désireux de travailler au rétablissement de
l'union entre les Eglises vraiment chrétiennes. Mais ils sont
paralysés dans leurs efforts par leur soumission aveugle à leur
hiérarchie manifestement coupable. Tant qu'ils mettront leur
hiérarchie au-dessus de l'Eglise universelle, ils rendront
impossible leur union avec l'Eglise universelle. L'union n'est
possible que par la disparition de la papauté moderne, de la
papauté qui se prétend infaillible et omnipotente, qui viole la
constitution de l'Eglise chrétienne, qui enseigne des hérésies
manifestes, qui contredit l'Ecriture, la patrologie, l'histoire, la
philosophie, la science. Que le pécheur se convertisse donc et
qu'il vive; mais, avant tout, qu'il se convertisse Est-ce donc
trop exiger?

VIe lettre : Sur la réforme de la théologie. On nous écrit :

« N'y a-t-il pas des réformes ecclésiastiques et religieuses, plus
urgentes que la réforme théologique, et est-il nécessaire, pour
celle-ci, de dépenser tant d'efforts? Ces efforts ne seraient-ils
pas mieux placés ailleurs, étant donnée l'indifférence du public
pour la théologie?»

Réponse: Sans aucun doute, beaucoup d'esprits sont
parfaitement indifférents à la théologie; mais j'ose dire qu'ils ne
le sont pas moins à la religion et à l'Eglise. J'ose dire aussi
que ceux qui consentiront à des efforts en faveur des
réformes ecclésiastiques et religieuses, seront précisément ceux
qu'on aura débarrassés de toutes les objections théologiques
qui les paralysent et qui sont la principale cause de leur
indifférence en matière de religion et d'Eglise. Oui, ce sont



— 326 —

les fausses notions théologiques qui détournent de la religion.
Fontenelle se plaignait que les erreurs sur la religion trouvent
le moyen de se confondre avec elle et de s'attirer ainsi un
respect qui n'est dû qu'à la vraie religion. Il trouvait qu'il
serait « plus raisonnable de démêler l'erreur d'avec la vérité
que de respecter l'erreur mêlée avec la vérité». Il avait raison.
Or, qui fera ce triage sinon la réforme théologique?

Trop de théologiens sont essentiellement disputeurs, et
font un mal énorme à la religion par leurs disputes mal
placées. Montesquieu leur fait dire: «Une certaine envie d'attirer
les autres dans nos opinions nous tourmente sans cesse, et
est, pour ainsi dire, attachée à notre profession. Nous troublons
l'Etat, nous nous tourmentons nous-mêmes pour faire recevoir
des points de religion qui ne sont point fondamentaux (L. 41).»

Rien de plus exact. La plupart des troubles de l'Eglise,
de l'Etat, de la société, des familles, des cercles de penseurs,
viennent de cette manie qu'ont les théologiens militants de

vouloir introduire partout, non les enseignements du Christ,
non l'esprit de l'Evangile, non le bien que tout le monde est
d'accord à louer et à désirer, mais leurs opinions systématiques
à eux, leurs visées de coteries, de cénacles, d'écoles, de sacristies,
leurs étroitesses, leurs préjugés, leurs doctrines souvent ridicules
et même subversives. Us y mettent non un zèle saint, mais
une passion malsaine qui scandalise et éloigne. Ce mal est
journalier et universel. Que d'esprits sérieux en souffrent et en
gémissent Il n'est que temps d'y remédier.

Certes, la théologie discutera toujours, parce que c'est la
loi de l'esprit humain de chercher toujours. Mais autre est la
discussion qui cherche la vérité, et celle qui veut faire croire
que tel système erroné est la vérité. Celle-ci est une théologie
ferrailleuse, chicaneuse, mesquine, étroite, odieuse, et qui éloigne
de la religion. Les théologiens subtils qui, dans toutes les
écoles, s'abandonnent à ces procédés, peuvent être vainqueurs
à une époque ; ils sont forcément vaincus à une autre. En
somme, quel est le vrai vainqueur? Le scepticisme irréligieux.

On l'a vu particulièrement au XVIIIe siècle, en France.
Les jésuites, après avoir réussi à faire démolir Port-Royal,
ont été vaincus à leur tour et expulsés, et même abolis par
le pape. Et finalement, c'est le parti de l'irréligion qui s'est
développé. «Les interminables querelles des molinistes et des



— 327 —

jansénistes, des acceptants et des appelants, des visionnaires
et des convulsionnaires, la chasse aux billets de confession,
finirent par tuer la foi dans le cœur d'un grand nombre. Le
bien réalisé par l'Eglise restait considérable, la vertu restait
grande dans le corps ecclésiastique, mais passait inaperçue,
tandis que la niaiserie et l'extravagance s'étalaient au grand
jour, et plus d'un homme raisonnable haussait les épaules
devant les invectives des deux partis en se disant: Ces gens
sont aussi fous les uns que les autres. Le maréchal de Saxe
•disait plaisamment que, s'il faisait prisonnière une armée
de Tartares, il lui ferait quartier; mais que, si une armée de

théologiens lui tombait entre les mains, il les exterminerait
jusqu'au dernier '). »

Que de fois n'a-t-on pas répété que le bien fait par les

religions est gâté par le fanatisme qui les accompagne presque

toujours et presque partout! Or, qui entretient le
fanatisme? L'étroitesse, l'ignorance, les préjugés des mauArais
théologiens.

On ne saurait assez le répéter, la théologie actuelle est
remplie de sophismes, de malentendus, de quiproquos, de mots
mal définis, de questions mal posées, de fausses équivalences,
d'idées autrefois reçues et maintenant rejetées, d'assertions
gratuites, non prouvées, sur lesquelles, comme sur des bases

solides, on a élevé des thèses absolues, et qui aujourd'hui font
sourire. Je le demande à tout homme de bonne foi, à tout
homme qui prend sa foi de chrétien au sérieux, est-il possible
qu'il vive intellectuellement dans un tel milieu, et qu'il se
résigne à se sentir dans l'incertain, quelquefois même dans
l'absurde, en matière aussi grave? Non. Il faut en finir une
bonne fois. Il faut voir clair, ou plutôt il faut que ceux qui
voient clair aient le courage de mettre en lumière les obscurités

susdites, de réhabiliter leur religion, de venger le Christ,
de s'armer comme lui contre les vendeurs du temple.

Ce n'est pas le lieu, dans une simple lettre, d'indiquer les
malentendus à éclaircir; mais on peut déjà y déclarer qu'il y
a urgence à dissiper les confusions trinitaires sur « les trois
qui ne font qu'un », trithéisme qui n'est qu'apparent, heureuse-

*) Desdevises du Dezert, VEglise et les philosophes, Revue des cours (3 mai
1906, P- 338)



— 328 —

ment, mais qui l'est trop pour qu'il ne faille pas à tout prix
le faire disparaître. Il en est de même des confusions sur
l'incarnation : il n'est que temps de revenir à la doctrine
primitive, à l'explication donnée par les conciles de la divinité de

J.-C, explication éminemment spiritualiste et qui était toute
contraire aux explications matérialistes qui lui ont été substituées

dans nombre d'esprits. Les théories des écoles théologiques

sur la nature du péché originel, sur sa transmission,
sur sa rémission, ne sont pas moins contradictoires. Mêmes

griefs à élever contre la fameuse satisfactio vicaria, contre ce
Dieu bourreau dont la justice a besoin de vengeance et de sangr
contre cette rédemption qui est tout entière l'œuvre de J.-C. et
qui dispense par trop aisément les chrétiens du devoir impérieux

de participer activement à cette rédemption. Et quelles
confusions dans la notion du surnaturel, dans celle du dogme,
dans celle de la vie future, même dans celle de Dieu, base de
toutes les autres!

Vraiment nous nous payons de mots et de phrases toutes
faites, et croyant les comprendre nous nous endormons dans
une inertie coupable ou dans des préjugés néfastes. Nous
prenons les jugements en bloc pour des solutions, tandis que
nous devrions les analyser soigneusement, distinguer ce qu'ils
ont de vrai et repousser tout ce qu'ils contiennent d'erroné.
Comment, par exemple, concilier notre sentiment d'individualisme

avec des phrases aussi générales et aussi absolues que
celles-ci : Tous les hommes ont péché en Adam, tous les hommes

sont morts en J.-C, tous les chrétiens sont ressuscites en

J.-C. Qui comprend cette solidarité Qui n'en abuse pas Ne
serait-il pas nécessaire de donner des explications plus
satisfaisantes que celles qui remplissent certains manuels aussi

creux que verbeux?
Oui, je suis persuadé que, si chacun avait des idées nettes,,

rationnelles, sur les mystères du christianisme, les convictions
religieuses reprendraient vie, et l'indifférentisme qui ronge les
âmes ne tarderait pas à disparaître. Croyez-moi ; de cette
réforme de la théologie jaillirait une vigoureuse réforme
ecclésiastique.

Un publiciste remarquait dernièrement que, si les Etats
et les gouvernements souffrent si profondément de la part des

masses catholiques-romaines ou cléricales, c'est parce qu'elles



— 329 —

sont menées aux urnes et maîtrisées au confessionnal par le
clergé. Or, en supposant qu'une partie des arguments par
lesquels le clergé cherche à justifier sa conduite soit d'ordre
politique, une autre partie — la plus considérable — est
certainement d'ordre théologique. Ceux-ci, les plus graves et les
plus erronés, qui les fera disparaître? Une saine théologie;
aucun gouvernement n'y réussira, ni par la violence, ni par
la douceur, parce que les erreurs théologiques ou religieuses
ne peuvent être réfutées et remplacées que par dès vérités
théologiques ou religieuses. Comment les politiciens avisés,
les hommes de sens pratique, ne favorisent-ils pas dès lors
cette réforme théologique à laquelle ils sont d'ordinaire si
indifférents et qui cependant est si nécessaire, même pour la
tranquillité des Etats? Cet aveuglement d'hommes éclairés
d'ailleurs, m'est incompréhensible. Au lieu d'abolir les Facultés
de théologie, il fallait les réformer et y placer des maîtres
assez habiles, assez instruits pour refaire peu à peu un
nouveau clergé vraiment catholique et non papiste, vraiment
libéral et non servile, vraiment patriote et non inféodé à un
maître étranger. Sur ce point, le gouvernement de la
République n'a pas réformé, mais abdiqué. C'est une grosse faute,
dont les conséquences funestes se feront sentir longtemps
encore.

VIIe Lettre : « Qu'est-ce que ces méthodes nouvelles dont
on parle tant? Cette exégèse nouvelle, cette critique historique
nouvelle, cette nouvelle histoire des dogmes, etc.? Ne peut-on
pas, ne doit-on pas s'en tenir à l'ancien état théologique, qui
ne cherchait pas midi à quatorze heures, qui parlait moins de
science, mais qui avait plus de foi? Nos ancêtres dans la foi,
nos anciens apologistes ne savaient-ils pas ce qu'ils disaient?
Pourquoi les répudier?»

Réponse: Imaginez un homme qui doit aller de Paris à

Bordeaux, ou de Pétersbourg à Moscou. Il prend simplement
la route qui s'offre à lui dans la direction du but, et marche
tout droit devant lui ; là un cours d'eau l'arrête, ici une
montagne; mille difficultés surgissent; il s'épuise bientôt, et finalement

n'arrive pas au terme, malgré toute sa bonne volonté
et mille efforts. Ce brave homme a cru, dans sa naïveté, à la
Tsuffisance de l'ancienne méthode ; il s'est obstiné à voyager



— 330 —

comme on voyageait autrefois. S'il eût pris le chemin de fer,.
il fût arrivé en quelques heures; c'est la nouvelle méthode.

Tels sont les théologiens qui veulent comprendre la Bible,
sans se rendre compte des moyens pratiques, des règles
d'interprétation et de rédaction des livres, des récits, des discours,
en un mot des procédés qui jettent la vraie lumière sur toute
cette matière. Us veulent voir clair sans recourir aux moyens
d'éclairage, et se chauffer sans le calorique ordinaire; ils en
sont encore au briquet qu'il faut battre pour en faire jaillir
une étincelle souvent inutile.

Il faut avouer que cet arriéré n'est plus de mise. Nous
savons mieux maintenant ce qu'est un livre, par quels moyens
il a été composé, ce qu'on a voulu dire dans tels pays, à telles
époques, d'après les habitudes d'alors; nous le savons mieux,
parce que nous connaissons mieux l'histoire des mœurs, des

idées, des civilisations avancées ou arriérées, de l'Orient, de

l'Occident, du Nord, du Midi. En comparant les langues, on a

acquis des aperçus plus nets sur les diverses manières
d'exprimer les pensées et les sentiments, et l'on ne se laisse plus
prendre aussi facilement qu'autrefois par les mots, lorsqu'il
s'agit de discerner le sens propre et le sens figuré.

Tel est le progrès, telle est la critique, telles sont les
méthodes nouATelles. Il en résulte plus d'exactitude, plus de clarté,
plus de certitude. Le littéralisme trompeur, source de tant
d'erreurs et de superstitions, n'est plus possible avec les
méthodes nouvelles, qui découvrent l'idée exacte, le sentiment
pur, l'intention voulue, le vrai sens des auteurs et des
écrivains, et qui ne permettent plus ni les à peu près, ni à plus
forte raison les contresens.

Nous A-oyons mieux aujourd'hui l'œuvre du Christ même,
nous la distinguons mieux de l'œuvre des apôtres et des
disciples. Cette distinction capitale nous met sur la voie de beaucoup

d'autres. Nous savons mieux comment le Christ a parlé,
et comment les évangélistes ont écrit leurs évangiles. Leurs
divergences nous expliquent la variété des points de vue, et
nous font mieux apprécier les choses unes qui forment le fond
et l'essence du christianisme. Le spiritualisme sublime, divin,
du Christ, nous éclaire beaucoup mieux ; nous pénétrons chaque
jour davantage dans le sens de ses paraboles ; car il parlait
en paraboles, ce qu'on avait trop oublié.



— 331 —

Le sens de l'histoire est aussi mieux compris que dans
les derniers siècles, où tout était matière à amplification et à

rhétorique, où chaque prétendu historien écrivait son siège,
non d'après les documents positifs, mais d'après son imagination

et ses goûts d'éloquence. Fénelon a dit qu'un excellent
historien est peut-être encore plus rare qu'un grand poète. C'est
vrai. Nous nous en apercevons d'autant plus que nous étudions
davantage les sources premières de l'histoire. La vérité est

qu'on a menti et faussé impudemment, non seulement dans l'antiquité,

où cela était si facile, mais même dans nos temps modernes.
Par exemple, en pleine France, en plein XVIIIe siècle, l'édit de
Louis XIV, du 8 mars 1715 n'a-t-il pas décrété l'unité de

religion dans le royaume de manière à faire dire qu'il n'y avait
plus de protestants en France, et à faire considérer comme
relaps quiconque se livrait à des pratiques protestantes, en
sorte que, comme relaps, tout protestant pouvait être mis hors
la loi, jugé, exécuté sommairement, en dehors de toute justice
ordinaire, et que les hommes d'Etat et les juges étaient obligés,
officiellement et légalement, de se conduire barbarement
d'après les mensonges de la loi etc., etc. Ce règne de l'hypocrisie
assurait celui de la religion officielle ; et aujourd'hui encore,
l'histoire de l'Eglise catholique-romaine en France est écrite
et enseignée d'après ces mensonges publics. C'est la routine,
c'est le bon ton. En sorte que l'histoire vraie est à refaire
dans quatre-vingt-dix questions sur cent. Après la réhabilitation

des Calas, des Sirven, des de La Barre, il en est des
milliers d'autres à opérer. Oui, c'est un fait que l'histore telle
qu'on l'enseigne encore, est une immense inexactitude; elle est
le tombeau d'où il faut tirer la vérité. Et la difficulté est
grande, à cause des soudards qui montent la garde autour de
ce tombeau et qui s'opposent à toute résurrection et à toute
réhabilitation. D'ailleurs, les masses habituées à leur sommeil
n'aiment pas qu'on les en tire et qu'on les mette dans la
nécessité d'ouvrir mieux les yeux, de questionner, de chercher,
de travailler, d'avoir de la responsabilité, et de ne vivre
religieusement que de leur travail personnel de conscience.

Telle est la grande difficulté. Néanmoins, certains
travailleurs sont inlassables, certains apôtres intrépides, certains
publicistes loyaux jusqu'à l'audace, en sorte que la vérité est
en marche. Oui, elle marche et ne reculera pas. Voyez les faits,.



— 332 —

écoutez les mille voix de la presse, lisez les ouvrages qui
s'imposent à l'attention publique, ouvrages de penseurs dont
on ne peut pas récuser l'autorité et avec lesquels, bon gré
mal gré, il faut compter.

Donc, il ne s'agit ni de discréditer l'ancienne apologétique,
ni de manquer de respect à nos ancêtres dans la foi. Ils ont
fait leur devoir de leur mieux, ils ont parlé selon qu'ils ont
compris et selon qu'ils ont cru, d'après les lumières de leur
temps. A nous de les imiter en parlant selon les lumières
de notre temps. L'imitation ne consiste pas à répéter les
explications des aïeux, mais à imiter leur foi, leur dévouement,
leur fidélité au Christ et à ses enseignements. Ces enseignements

du Christ, nous les connaissons par la voix de l'histoire,
par le critérium catholique de toute l'antiquité chrétienne;
nous n'avons pas à les changer. Il n'en est pas question. Ce
dont il est question, c'est de pénétrer ces enseignements, c'est
de les approfondir sans les changer, c'est de les appliquer à

notre vie en conséquence de nos lumières, d'après notre raison
et notre conscience, comme nos ancêtres les ont appliquées et
expliquées d'après la philosophie et les sciences de leur temps.
Les Pères grecs ont expliqué les dogmes chrétiens d'après la
philosophie grecque; nous le voyons d'Irénée et de Justin
à Jean Chrysostome. Les Pères latins ont recouru de même

aux connaissances ambiantes dans lesquelles ils ont été élevés;
S. Augustin, S. Jérôme, certes, ne se sont pas privés de dire
leur opinion à eux et de critiquer les explications théologiques
qui n'étaient pas à leur convenance. Pourquoi ne les imiterions-
nous pas? Pourquoi le progrès de notre philosophie et de nos
sciences resterait-il inutile, stérile? Pourquoi notre théologie n'en
profiterait-elle pas? Ne serait-ce pas s'opposer à la Providence,
à la Raison qui mène le monde, que de repousser le soleil
d'aujourd'hui sous prétexte que celui des siècles passés suffit
Le devoir n'est-il pas d'accepter et d'utiliser aujourd'hui ce

que Dieu nous envoie aujourd'hui N'est-ce pas lui qui nous
gratifie de toutes les découvertes de l'esprit humain, de toutes
les connaissances supérieures dont l'humanité, grâce à lui, se

pénètre chaque jour davantage? Oui, il faut voir Dieu dans
le progrès des sciences et de toutes les choses humaines, et
la vraie théologie est celle qui, respectueuse de la bonne foi
du passé, est attentive à s'éclairer de toutes les lumières nou-



— 333 —

velles, pour devenir plus précise, plus sincère, plus vraie, plus
vraiment vivante et plus féconde. A chaque jour sa peine, à

chaque jour son pain, à chaque jour sa récompense et sa joie.
Les siècles se suivent et ne se ressemblent pas. C'est le Christ
seul qui sera dans les siècles ce qu'il était hier. Encore une
fois, ne confondons pas sa personne et sa vérité objective avec
nos manières de la comprendre, manières changeantes comme
toutes les subjectivités humaines. Là est le divin, ici l'humain.
Comprenons la différence du dogme et de la théologie. Soyons
fixes dans le divin, et améliorons-nous sans cesse dans
l'humain.

VIIIe Lettre : Vous répétez souvent que le dogme est
dans les idées et non dans les mots, et que c'est par le
critérium catholique («ce qui a été cru partout, toujours et par
toutes les Eglises») que nous connaissons les vrais dogmes,
c'est-à-dire les enseignements du Christ confiés par lui à son
Eglise. Or le critérium catholique nous conduit aux formules
dogmatiques des conciles œcuméniques, formules qui sont des
mots et qui pourraient être rédigées en d'autres termes. Mais
ces termes nouveaux, ces formules nouvelles ne seraient non
plus que des formules et des mots, et non le dogme même.
En sorte qu'il nous est impossible d'atteindre le dogme s'il
n'est pas dans les formules dogmatiques elles-mêmes. On ne
saurait procéder ainsi à l'indéfini; il faut du fixe, et le fixe
est dans l'idée jointe au mot, ou dans le mot joint à l'idée.
Donc la distinction du dogme et des formules dogmatiques
n'est que spécieuse.

Réponse: Assurément, les hommes, avec leur organisation
à la fois spirituelle et corporelle, ont besoin d'idées et de
mots. Aussi le Christ, en faisant connaître sa doctrine à ses

disciples, l'a-t-il exprimée par des mots. Ces mots ont été
recueillis par les disciples qui les ont entendus, et les
évangélistes les ont mis par écrit. Disciples et évangélistes se sont
appliqués avant tout aux idées, à la doctrine; car les mots
employés par eux ne sont pas toujours identiques. Il y a des

variantes, ce qui était inévitable; mais ces variantes ne sont
pas des contradictions, parce que les idées émises par le
Christ étaient compréhensibles à tous et qu'il était impossible
qu'elles ne fussent pas reproduites et transmises exactement

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 19D7. 22



— 334 —

par les fidèles qui les avaient entendues ou qui les tenaient
de témoins auriculaires.

Qu'une idée, une doctrine puisse être exprimée de
plusieurs manières et en des formules diverses, c'est ce qui
arrive tous les jours chez les disciples qui rédigent sous des

formes multiples les enseignements uns de leurs maîtres. C'est
ce que les fidèles, les docteurs, les évangélistes, les Pères ont
fait pour les enseignements du Christ. Chaque Eglise particulière

a eu sa formule propre. Dans toutes ces formules, la
foi objective ou le dogme était identique, parce que partout
c'était la même doctrine. Les formules dogmatiques des
conciles œcuméniques ont été rédigées d'après ces formules
anciennes, selon les besoins spirituels des Eglises à l'époque de

ces conciles. La variété des termes et des formules montre
la richesse et la souplesse de la doctrine ou du dogme, loin
de nuire à son unité.

L'objection suppose que l'esprit ne peut pas atteindre l'un
dans le multiple, l'unité de l'idée toujours la même dans la
multiplicité des termes toujours variés. L'objection est futile,
parce que les faits quotidiens la démentent, et que, quelque
nombreuses que soient les expositions de la doctrine de Socrate,
ou de Platon, ou de Thomas d'Aquin, ou de Kant, par leurs
disciples, cette doctrine n'en reste pas moins ce qu'elle est en

elle-même, dans son unité. Chaque disciple l'atteint en elle-

même, alors même qu'il emploie, pour l'exprimer, des expressions

autres que celles de tel autre disciple. Il n'y a pas là
matière à scepticisme. Vouloir figer une doctrine dans une
formule exclusive serait l'emprisonner et la stériliser; ce serait
vouloir enfermer le plus dans le moins. Le vrai dogme étant
la doctrine même du Christ, est évidemment un, fixe et
inaltérable ; mais il ne saurait être captif dans une formule même
vraie, parce qu'il est assez plein, assez ample, assez substantiel,

assez riche, pour pouvoir être exprimé dans d'autres
formules non moins vraies. Toute idée, élément spirituel, est

plus grande que le mot, élément matériel, qui essaie de la
traduire et de la manifester.

Bref, ce que le Christ a enseigné à ses disciples et confié
à son Eglise, nous le savons par le témoignage même de son
Eglise, témoignage universel, constant et unanime, donc
manifestement infaillible. Un tel témoignage est la garantie histo-



— 335 —

rique la plus sûre qui existe dans la société humaine. D'autre
part, dégager de formules multiples la doctrine une qui y est
contenue, est un travail d'analyse et de logique qui s'exécute
tous les jours sans la moindre difficulté. En vérité, l'objection
qui nous est faite nous semble peu sérieuse.

IXe Lettre : Au milieu des difficultés créées, en France,
à l'Eglise catholique, par les prétentions manifestement erronées

de Pie X, peut-on prévoir déjà quel sera le sort de

l'Eglise ancienne-catholique? Est-ce une victoire qui se

prépare pour elle? Ou le mouvement qui s'opère l'emportera -

t-elle, elle aussi, comme la papauté, vers une destinée que ni
l'une ni l'autre ne prévoient?

Réponse: Il serait puéril de vouloir jouer au prophète.
L'avenir est à Dieu. Cependant je ne crois pas qu'il soit
hasardé de dire que Pie X, en repoussant l'article IV de la loi
de 1905 et en prohibant la formation d'associations cultuelles,
a ruiné matériellement l'Eglise de France. Je ne crois pas
qu'un gouvernement, en France, — bien que les oscillations
les plus contradictoires et les plus étranges n'y soient pas
rares — puisse jamais réparer ces ruines matérielles et rétablir

l'ancien régime. La rupture est un fait accompli et
irréparable, d'où sortiront, pour l'Eglise, une situation nouvelle et
des conditions nouvelles.

La France se fera-t-elle protestante Non. Quelques
paroisses pourront se déclarer, ça et là, protestantes; mais la
France restera catholique, ne fût ce que par routine. Elle n'a
pas assez de foi pour changer de titre et de cadre.

Se proclamera-t-elle ancienne-catholique? Non, pour
plusieurs raisons que je ne saurais détailler dans une simple
lettre, mais qui me paraissent péremptoires. Toutefois, sans
prendre l'étiquette ancienne-catholique, l'Eglise catholique de
France prendra la chose, sans s'en apercevoir et peut-être
même en combattant l'Eglise ancienne-catholique. L'abbé de

Tourville a dit : « Le catholicisme va maintenant faire son
protestantisme, et celui-ci supprimera l'autre». Ne pourrait-on pas
dire avec plus de vraisemblance : Le catholicisme ultramontain

va maintenant refaire son catholicisme d'autrefois, le
vrai, et revenu à celui-ci, il renoncera du même coup à

l'ultramontanisme; et l'Eglise catholique réformée comprendra



— 336 —

alors très bien l'Eglise ancienne-catholique, et toutes deux
vivront en paix comme une seule Eglise, se complétant l'une
l'autre là où chacune aura besoin d'être complétée. Voici
comment.

Si le titre d'«ancien-catholique » est d'origine étrangère
et s'il déplaît ainsi aux Français, en revanche la chose est
toute de bon sens et bien française. Effectivement, ce qui a
perdu l'Eglise papale, c'est qu'elle a fait de mauvaise
politique, et même c'est qu'elle a simplement fait de la politique.
Celui des journaux protestants qui passe pour favoriser peut-
être le plus la finance et la politique ultramontaines, a dû en
convenir en ces termes: «Si les catholiques de France
souffrent de la loi de la Séparation, c'est au parti clérical de
France qu'ils doivent s'en prendre, à ce parti qui n'a pas
cessé de mettre l'Eglise au service de toute réaction et de
toute dictature. Ce qui a perdu l'Eglise en France, c'est sa
politique »!). Or, l'Eglise ancienne-catholique ne fait pas de

politique; elle se concentre exclusivement dans la religion et
les questions religieuses; et ceci ne peut que la rendre tôt ou
tard sympathique à la France et à tous les Etats soucieux de
leur dignité.

De plus, l'Eglise ancienne-catholique proclame trois choses

qui ne peuvent non plus que la consolider en France : elle en

appelle à la conscience libre et éclairée, comme à la base
même de la religion; elle rétablit les simples fidèles dans tous
leurs droits intellectuels, liturgiques, disciplinaires et administratifs;

point de vue qu'une sage démocratie ne peut
qu'applaudir; enfin elle provoque la science et les recherches
scientifiques, faites en toute liberté, et repousse tout Index, qu'elle
remplace par la discussion ouverte. Ceci est absolument dans

l'esprit français moderne. Donc il y a lieu de croire que les
éléments anciens-catholiques croîtront et se développeront dans
la France nouvelle.

Les évêques du pape font parade de leur loyalisme et
font sonner très haut leur titre de Français. Us voudraient
bien, certes, être à la fois Français et Romains, et ils font
tout au monde pour persuader qu'ils le sont. Mais la réalité
est plus forte que leurs déclarations. Comment peut-on être

') Journal de Geneve, 29 décembre 1906.



— 337 —

réellement français, quand on viole les lois de la France,
quand on fait profession d'avoir un chef absolu et infaillible
à l'étranger, et quand ce chef est un étranger dont les intérêts

de race et de nationalité peuvent être opposés aux intérêts

français? Comment peut-on être réellement français, quand
on jure obéissance absolue à ce chef, même lorsqu'il donne
des ordres politiques, et lorsqu'il combat la politique de la
France, sous le fallacieux prétexte que la politique française
est antichrétienne Pie X et ses évêques voudraient faire
croire qu'ils sont, à eux seuls, toute l'Eglise et tout le
christianisme. Us n'y réussiront pas. Les anciens-catholiques ont
une ecclésiologie qui sape par la base tout cet échafaudage
ultramontain; leurs démonstrations triompheront de plus en plus.

Mais, tout en avançant toujours davantage dans cet ordre
d'idée, la masse des catholiques français, je crois, voudra
toujours rester catholique, catholique tout court, et repoussera
toute autre dénomination. Elle demande qu'on la laisse
tranquille, parce qu'elle est fatiguée de toutes ces discussions.
Elle se réserve le droit, tout en maintenant son titre de

catholique, de croire ce qu'elle voudra, de pratiquer le culte
qu'elle voudra, quand et comment elle le voudra. Elle s'éloignera

de plus en plus du cléricalisme et du jésuitisme, deux
ismes qui lui sont odieux à ce point que les cléricaux eux-
mêmes ne veulent déjà plus s'appeler cléricaux et que nombre
de Pères jésuites suppriment leur titre de Pères, ainsi que
leurs deux fameuses lettres S. /.

Il est certain que le pape, en combattant la loi de
Séparation et en s'obstinant à prohiber des mesures auxquelles les
évêques avaient consenti, s'est aliéné l'immense majorité des

gens raisonnables et modérés. Malgré les creuses et bruyantes
déclamations des journaux inféodés à la papauté, déjà l'on se
détache de lui et même de la papauté. On a la claire vue
qu'il est loin d'être infaillible et de comprendre exactement
les intérêts spirituels de la France. L'illusion a disparu et le
charme est rompu, si toutefois il y avait charme. Disons plutôt

routine. Puisque le pape ne craint pas de perturber le
pays et de l'exposer à une révolution politique que ses
conseillers espagnols et autres ont certainement désirée, tous les
républicains le paieront de retour en se passant de lui et en
faisant eux-mêmes leurs affaires, même leurs affaires reli-



— 338 —

gieuses, pour peu que des prêtres les secondent. Or il s'en
trouvera d'assez patriotes et d'assez chrétiens.

Pour, le moment, évêques et curés n'osent pas résister à
la curie romaine. Mais leur situation matérielle et aussi leur
situation morale devant le pays deviendront de plus en plus
tendues, et ne sauraient même durer longtemps. Us seront
forcés par les choses mêmes de se rendre indépendants de la
curie et de la papauté, pour se rapprocher de la nation. Déjà
des regrets de la disparition du gallicanisme s'expriment
publiquement dans plusieurs journaux.

Ceux des ecclésiastiques qui se livrent à l'étude et aux
sciences ecclésiastiques, les Duchesne, les Loisy, les Houtin,
et une trentaine d'autres, continueront, par la force même de
leurs découvertes, à saper, comme ils le font depuis dix ans,
les doctrines ultramontaines qui sont la base même du
système papiste, et cela, chose curieuse, tout en se soumettant
extérieurement au pape. En sorte que toute la différence entre
eux et les anciens-catholiques, est que les anciens-catholiques,
en voyant les doctrines papistes ruinées, concluent à la ruine
de la papauté, tandis que les catholiques-libéraux en question
continuent, par routine ou par timidité, à proclamer nécessaire

cette papauté ruinée par eux; ils ne tiennent en théologie

aucun compte de ses foudres, mais ils la disent immortelle

sur le papier! Pour défendre et maintenir leurs conclusions

logiques, les anciens-catholiques n'ont pas besoin d'être
nombreux et peut-être ne le seront-ils jamais. L'essentiel est

que la vérité de leur position théologique, religieuse et
ecclésiastique apparaisse de plus en plus, sinon aux masses, du
moins à l'élite, aux observateurs, aux indépendants, aux
énergiques. Le contrecoup s'en fera ensuite sentir dans les masses,
qui, peu à peu, davantage éclairées, se rendront un compte
plus exact du contenu doctrinal et religieux de leur titre de

«catholiques».
Avec la raréfaction des indulgences romaines, des

dispenses romaines, des superstitions romaines, se raréfieront
aussi les oppositions entre les diverses Eglises, les discussions
fomentées entre elles par la scolastique romaine, aussi cet

esprit sectaire et fanatique qui est le fond du jésuitisme,
ces divisions haineuses des écoles théologiques moyenages-
ques ou modernes, cet esprit d'anathème et d'exclusivisme si



— 339 —

contraire à la foi et à la charité et qui est toute la vie de la
camarilla.

Les <¦'¦ élagages dogmatiques » dont parle M. Houtinx) et
que plusieurs ecclésiastiques pratiquent dans leur enseignement,

ne peuvent qu'augmenter avec les progrès des sciences.
Avec le temps, le caractère reviendra à ceux qui n'en ont
plus assez. Les masques tomberont d'eux-mêmes. Veritas libe-
rabit. Les frères se reconnaîtront sous leurs étiquettes
ecclésiastiques multiples; l'identité de la croyance sera plus forte
que la diversité des opinions, des disciplines et des formes,
diversité qui alors ne sera plus une barrière.

Je ne crois pas que les anciens-catholiques se refusent à

applaudir à cet état de choses probable. Us ne poursuivent
pas un triomphe d'étiquette ou de cadre : la vérité leur suffit.
Dès que le vrai catholicisme l'emportera dans les esprits et
dans les consciences par la défaite du cléricalisme ultramontain

et du papisme jésuitique; dès que l'Eglise de France
sera de nouveau vraiment catholique, ils se déclareront satisfaits,

ne voulant être eux-mêmes que de vrais catholiques.
Leur but sera atteint, puisque les faux dogmes romains contre
lesquels ils se sont élevés seront publiquement rejetés, et que
le catholicisme évangélique sera affirmé et pratiqué au grand
jour. Ecce quam bonum et quam jucundum Tel est leur espoir.

Cette appréciation ne sera sans doute pas du goût de
tout le monde. Beaucoup me reprocheront de prendre trop au
sérieux le caractère français : car, selon la remarque de M. de

Vogué, « servir des idoles dont on peut se moquer entre gens
d'esprit, n'est-ce pas l'idéal pour des Français?» Or l'idole du
Vatican n'est-elle pas taillée à point pour cette délassante
besogne? C'est possible, je l'avoue. Oui, il y aura toujours
des Français qui auront besoin de ricaner et qui soutiendront
directement ou indirectement le très commode système
papiste; mais je suis non moins certain que d'autres Français,
plus nombreux encore, finiront par donner raison à la raison,
et ce sera notre revanche, disons plutôt la satisfaction de

notre conscience. Nous aurons cassé quelques fenêtres de la
maison, non certes pour le plaisir de casser, mais parce qu'il
fallait absolument renouveler l'air enfumé et vicié. Les maîtres

') La Crise du clergé, p. 75.



— 340 —

de la maison s'obstinaient à tenir fermées les fenêtres en
question, et nous avons dû empêcher l'asphyxie malgré eux.
Ils ont maudit leurs sauveurs, comme toujours; le pompier
leur apparaît comme un barbare qui inonde les visages, les
vêtements et les meubles. Insolent Us oublient qu'il y a des
circonstances extrêmes et des violences nécessaires. L'Eglise
ancienne-catholique aura toujours sa raison d'être en
pratiquant le sauvetage de ceux qui se noient ou s'asphyxient.

Bref, nous ne nous faisons pas illusion. Il y a, entre les
catholiques-libéraux dont j'ai parlé et nous, il y a, pour le
moment et en apparence, deux difficultés. Je dis «pour le
moment», parce qu'elles ne sauraient durer. Je dis «en
apparence», parce que plusieurs de ces romanistes libéraux font
usage, dans leurs travaux théologiques, de tours de langue
tellement diplomatiques et à double entente, qu'il est bien
difficile de croire leurs réserves sincères. Mais passons. Les
deux difficultés ou différences sont celles-ci: d'abord, des

interprétations opposées sur certains points dogmatiques, ensuite
la fameuse autorité infaillible du pape. Or, je dis que ces
deux difficultés devront disparaître. Par exemple, les interprétations

de M. Rivière sur la Rédemption, de M. Pourrat sur la
nature des sacrements, de M. Batiffol sur le réalisme
eucharistique, des théologiens newmanistes sur la théorie de
l'évolution «des dogmes», ces interprétations, dis-je, sont si faibles,
pour ne rien dire de plus, elles impliquent de telles
contradictions avec les principes les plus essentiels du catholicisme,
qu'il est impossible qu'elles tiennent longtemps debout. Quant
à la théorie vaticanesque de la juridiction absolue et de
l'infaillibilité du pape, les événements les plus évidents en
montrent chaque jour l'inanité. La prétendue unanimité des

évêques français actuels ne sera pas de longue durée, parce
qu'elle est trop manifestement contre leurs propres intérêts
c'est de l'entêtement de circonstance et même de l'entêtement
de commande. Le bon sens des laïques de marque les ramènera

au juste sentiment des choses. Question de temps et de
patience.

E. Michaud.


	Questions, objections et réponses

