
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


741

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Kösel - Sammlung. Kempten und München, Verlag der Jos.
Köselschen Buchhandlung, 1906 ff. Preis jedes Bandes 1 Mk.
1. Band: Dr. G. Frhr. v. Hertling: Recht, Staat und Gesellschaft.

181 S.

2. Band: Dr. Paul Maria Baumgarten: Verfassung und
Organisation der Kirche. 167 S.

5. Band: Pauline Herber : Das Lehrerinnenwesen in Deutschland.

VII und 210 S.

6. Band: Dr. Karl Weinmann: Geschichte der Kirchenmusik.
VI und 186 S.

8. Band : Dr. Anton Baumstark : Die Messe im Morgenland.
VIII und 184 S.

Der Köselsche Verlag, allen Theologen bekannt durch seine
deutsche Kirchenväter-Ausgabe, beteiligt sich in hervorragendem
Masse an dem während der letzten Jahre deutlich neu
erwachenden Geistesleben im römisch-katholischen Volksteil.
Schon vor mehreren Jahren hat er der bewusst römischen
Geisteswelt in der neuerdings lebhaft bekämpften und
verdächtigten Monatsschrift „Hochland" für alle Gebiete des

Wissens, der Literatur und Kunst, herausgegeben von Karl
Muth (Veremundus), das erste den anderen deutschen Monatsheften

durchaus ebenbürtige Organ, ein Gegenstück zu dem
vom Protestanten Grotthuss herausgegebenen „Türmer"
geschaffen. In seiner neuen „Sammlung Kösel" soll der Beweis
geliefert werden, dass auch auf dem Boden römischer
Weltanschauung sich Unternehmen schaffen lassen, die sich neben
den älteren, auf dem Boden vorurteilsloser Wissenschaft
erwachsenen wie der „Sammlung Göschen" sehen lassen und
behaupten können. Die Sammlung wird sich daher keineswegs auf
theologische und kirchliche Abhandlungen beschränken, Band 3



— 742 —

behandelt z. B. die Fixsterne, Band 4 Eisen und Stahl u. s. w.;
trotzdem rechtfertigt sich eine Erwähnung der ganzen Sammlung

an dieser Stelle, weil sie ein Anzeichen für das allgemein
sich hebende geistige Interesse in der römischen Welt ist.

Im besonderen sind aus den bisher erschienenen elf Bänden
die eigens angeführten fünf für uns von Bedeutung.

Der bekannte Parlamentarier und Universitätsprofessor
Hertling, der jüngst in Sachen des „katholischen Kulturbundes
gegen den Index" so trefflich verstand, sich vor dem Unwillen
Roms in Sicherheit zu bringen, gibt in seinen Ausführungen
über „Die sittliche Ordnung", „Das Recht", den „Staat", den
„Staat und die Rechtsordnung", „Die rechtliche Ordnung des

Staates", „Staat und Gesellschaft" vielfach Gedankenreihen,
die jeder auf dem Boden christlicher Weltanschauung Stehende
mit Interesse und Zustimmung kennen lernen wird; vor allem
über die Vorbedingung, die überhaupt die Bildung des sittlichen
Wertbegriffs an die Weltanschauung stellt, ist wiederholt
treffliches gesagt. Als Ganzes muss jedoch seine Rechtstheorie
sehr vorsichtig aufgenommen werden, denn trotz aller von ihm
beliebter Zurückhaltung im Ausdruck enthüllt sie sich am Ende
als die ultramontane Naturrechtstheorie; danach gibt es
„unmittelbar einleuchtende, weil in der menschlichen Natur und
der sittlichen Ordnung begründete erzwingbare Normen des

Gemeinschaftslebens", und da diese somit unmittelbar zurückgehen

„auf den Willen der obersten vernünftigen Weltursache",
so hat darüber diejenige Stelle zu entscheiden, der überhaupt
das unfehlbare Lehramt über die göttliche Offenbarung
übertragen ist, die Kirche, d. h. der Papst. Das steht nicht
ausgesprochen in Hertlings Abhandlung, ebensowenig wie die
ultramontane Staatstheorie, an der er mit der Bemerkung vorbeigeht,
dass zur Würdigung des Verhältnisses der Kirche zum Staate
dem übernatürlichen Glauben entnommene Gesichtspunkte
herangezogen werden mussten, aber beide liegen in der Verfolgung
seiner Aufstellungen. Ausdrücklich beanstandet muss werden,
was Hertling an verschiedenen Stellen über den Sozialismus
sagt: es muss Befremden erregen, wenn ein Politiker von der
ihm vielfach beigelegten Bedeutung den bekannten Satz des
sozialdemokratischen Erfurter Programms von der Religion als
Privatsache im landläufigen Philistersinn missversteht und nicht
begreift, dass er lediglich die Forderung auf Trennung von



— 743 —

Kirche und Staat ausspricht; und es ist zum mindesten
bedauerlich, dass er bei dem heutigen Stand der Bodenreformfrage

noch nicht zwischen „Boden und Bodenschätzen" einerseits

und anderseits „Bodenprodukten und Produktionsmitteln"
zu unterscheiden gelernt hat.

Ein sehr wertvolles Büchlein ist das des päpstlichen
Hausprälaten und Konsistorialrats in Rom Baumgarten; es ist
bisweilen nicht ganz leicht, sich als Aussenstehender einen klaren
Begriff von den römischen Zentralbehörden, ihrem Geltungsbereich

und Ineinandergreifen zu machen. Da füllt dieses
Bändchen eine wirkliche Lücke aus. Zuerst wird der
hierarchische Aufbau vom Papst herunter bis zur Klosterfrau
dargestellt, dann die verschiedenartigen Behörden, Einrichtungen
u. dgl. (Zentralbehörden, diplomatische und Aufsichts-Organe,
Konzilien, Konkordate, Schule, Universitäten, Laienwelt)
behandelt und endlich eine ausserordentlich lehrreiche Zusammenstellung

aller römischen Jurisdiktionsgebiete auf der ganzen
Welt geboten. Ein Anhang über die evangelische, anglikanische
und orthodoxe Kirche ist nur der Form wegen da, vielmehr
ist das ganze Buch — und das erhöht in seiner Art seinen
Wert —¦ einmal eine rein ultramontane Darstellung „Deru, d. h.
also der römischen Kirche ; hier ist der Sieg des Dogmas über
die Geschichte längst vollendet : so gab es nach Baumgarten in
alten Zeiten nur drei Patriarchalsitze Rom, Alexandrien und
Antiochien, „späterhin wuchs die Zahl der Patriarchen infolge
besonderer Gnadenverleihung des heiligen Stuhles11, so erhielten
die Erzbischöfe „einen gewissen Einfluss auf die umliegenden
Bistümer, der sich mit der Zeit in feste Formen kleidete und
die päpstliche Anerkennung erhielt11, so ist der Streit zwischen
Staat und Kirche „genau so alt wie die Kirche selbst", so sind
„die Grundlinien der kirchlichen Verfassung (N. B. Der
römischkirchlichen mit dem Papsttum!!) vom Gottmenschen selbst
gezogen worden" und ähnliche Scherze mehr, besonders im
Abschnitt über die Kirchenversammlungen. Zu begrüssen ist, dass
zwei Dinge klar und deutlich ausgesprochen werden: „Die
Amtstätigkeit der Bischöfe vollzieht sich im Namen des die
Kirche leitenden obersten Hirten", das ist das, was wir stets
als notwendige Folgerung aus dem vom Vatikanum behaupteten
Universalepiskopat des Papstes abgeleitet haben: Die Bischöfe
sind nur mehr Delegaten und Statthalter des Papstes; und



— 744 —

zweitens : „Als Ganzes hat die Gemeinde dem Pfarrer gegenüber
rein passive Bedeutung als kirchlicher Verwaltungsbezirk, d. h.
die Gemeinde als solche kann dem Pfarrer gegenüber keine
wie immer gearteten Rechte geltend machen;" „man muss
ausdrücklich festhalten, dass die Laien die Hörenden in der
Kirche sind." Diese Sätze sollten alle Reform-, Kultur-, Aktivitäts-,
liberalen, religiösen Katholiken oder wie sie sich sonst nennen,
sich täglich vorsagen. — Sehr bemerkenswert ist endlich die
Ankündigung über das 1870 nur vertagte Vatikanische Konzil:
..Seine Wiederberufung scheint für die nächsten Jahre ins Auge
gefasst zu sein.u

Nicht frei von ultramontanen Mucken ist die Arbeit der
Vorsitzenden des „Vereins katholischer deutscher Lehrerinnen"
Pauline Herber in Boppard, so dass sie sich einmal zu einer
schon an Niedertracht streifenden, jedenfalls aus sehr wenig
christlichem Pharisäertum quellenden Unterstellung hinreissen
lässt, als frönten die freidenkenden Lehrerinnen mehr als die
kirchlichen in einer den Ernst ihres Amtes beeinträchtigenden
Weise dem Lebensgenuss. Abgesehen von solchen Ausstellungen
an Einzelheiten gibt sie jedoch einen recht brauchbaren Überblick
über die geschichtliche Entwicklung des Lehrerinnenwesens,
die Bildungsanstalten und Anstellungsverhältnisse, einschliesslich
der privaten Tätigkeit im In- und Ausland, und das Vereinswesen

der Lehrerinnen. Falsch ist die Einordnung des Ludwigsseminars

in Memmingen (S. 80) unter die staatlichen Anstalten;
es ist Privatbesitz. Sehr eigentümlich berührt, dass Pauline
Herber allein auf dem Titelblatt als Verfasserin steht, obwohl
zwei Kapitel, cl. h. 76 von den 210 Seiten des Werkchens, laut
Vorwort nicht von ihr stammen.

Der Stiftskapellmeister und Dozent an der Kirchenmusikschule

in Regensburg, Dr. Karl Weinmann, gehört zu jener
Partei, für die es unumstösslich ist, dass deutscher Gesang
nicht in den liturgischen Gottesdienst gehört, und Haydn, Mozart
und Beethoven für die Kirche nicht zu retten sind. Er behandelt
seinen Stoff in drei Abteilungen, in der „Geschichte der
einstimmigen Musik" den gregorianischen Gesang und das deutsche
Kirchenlied, in der „Geschichte der mehrstimmigen. Musik"
deren Anfänge, die niederländische, römische, venezianische
Schule, die deutschen Meister und die Restauration der Kirchenmusik,

in dem Abschnitt „die Instrumentalmusik" deren Anfänge,



— 745 —

allmähliche Verweltlichung und Restauration bis zum neuen
„Aufblühen der katholischen Orgelmusik". Merkwürdigeweise
lässt auch er sich fast ein Viertel seiner ganzen Arbeit, die
„Choralgeschichte," von einem anderen, dem Professor Dr. Peter
Wagner in Freiburg, schreiben, ohne das Bedürfnis zu empfinden,
das auch auf dem Titelblatt zum Ausdrucke zu bringen.

Aus dem Rahmen einer für die Allgemeinheit bestimmten
Sammlung, wie es die „Sammlung Kösel" sein will, fällt die
Arbeit von Baumstark über die Messe im Morgenlande ziemlich
heraus. Es gehört doch zum mindesten die liturgische Kenntnis
des Geistlichen dazu, um die in diesem Bändchen gebotene
Leistung zu würdigen. Mit erstaunlicher Gelehrsamkeit sind im
ersten Teil die „Denkmäler der morgenländischen Messe"
aufgezählt und beschreibend gekennzeichnet. Im zweiten Teil ist
versucht, ein Bild vom „Aufbau der morgenländischen Messe"
in seiner Einheitlichkeit, aber auch in seiner mannigfaltigen
Verschiedenartigkeit zu geben. Vielleicht ist in dem Bestreben,
wenigstens den wichtigeren Abweichungen überall gerecht zu
werden, bisweilen etwas viel geschehen; es hätte durch
Beschränkung auf das Wesentliche eine einfachere, klarere und
damit anregendere Darstellung ermöglicht werden können.
Das mindert den sachlichen Wert des Buches natürlich nicht.

Die behandelten Proben aus der „Sammlung Kösel"
beweisen, in wie eigenartiger und reichhaltiger Weise der Verlag
seine Aufgabe angreift ; die römische Literatur ist ohne Zweifel
durch sie bemerkenswert bereichert. Aus theologischem und
benachbartem Gebiet sind in ihr eine ganze Reihe weiterer
Veröffentlichungen angekündigt, über die wir jeweils kürzer
oder länger berichten werden. E. K. Zelenka.

Newman: Grammaire de l'assentiment. Paris, Bloud, in-8a,
1907, fr. 6.

L'auteur a écrit : « Une des raisons qui m'ont poussé à

écrire cet Essai sur l'assentiment, a été de chercher à décrire
Yorganum investigandi qui me semblait le seul véritable, et
d'expliquer ainsi ce passage de YApologia: «Il n'existe pas de

medium, au point de vue vraiment philosophique, pour un esprit
parfaitement conséquent avec lui-même, entre l'athéisme et le



— 746 —

catholicisme... Je suis catholique pour la raison précisément
que je ne suis pas athée. »

Une partie de Newman apparaît dans cette déclaration,
non la partie de la naïveté poétique, mais celle du fanatisme.
C'est, sous une autre forme, la répétition d'un mot de Joseph
de Maistre. Voilà sans doute pourquoi Newman est si goûté
aujourd'hui par le parti ultramontain fanatique.

Newman ayant répété la sottise de de Maistre, a été très
attaqué. Il a éprouvé le besoin de se défendre. Il l'a fait, en
écrivant sa «Grammaire de l'assentiment», qui toutefois est
plutôt une atténuation qu'une justification, en ce sens qu'il
prend la défense du christianisme plutôt que du catholicisme
(romain). Pourquoi il est chrétien, il le dit au ch. X, p. 326-392.
Et encore a-t-il soin de remarquer que ses arguments ne
constituent pas une démonstration péremptoire, mais seulement une
«inference», c'est-à-dire, en somme, un ensemble de probabilités

confinant à la certitude morale. Tout ce qui précède cette
argumentation n'est guère qu'une étude de logique et de
dialectique, dans laquelle l'auteur expose, à sa manière, comment
nous adhérons soit à telle notion ou idée, soit à tel objet réel :

là, c'est l'assentiment de l'intelligence, ici celui du cœur; là,
la théologie, ici la religion. Cette manière de concilier le
rôle de l'intelligence et celui du sentiment, n'a rien de bien
neuf. Et vraiment, l'auteur, au lieu de lui consacrer les trois
quarts de son volume, aurait pu l'exposer en quelques pages.

Malheureusement, il a délayé son idée au delà de toute
mesure et il est tombé à la fois dans le verbiage et la subtilité.

Ce besoin d'expliquer des choses banales par des exemples
discutables, obscurcit et ébranle la thèse, au lieu de la fortifier.
A dire vrai, les seuls chapitres qui importent dans ce trop gros
volume, sont les chapitres V et X, où il applique ses théories
soit à la religion naturelle, soit à la religion révélée. Et encore
faut-il y signaler maintes opinions que beaucoup rejetteront.
Par exemple, le remords dont le coupable est poursuivi lui semble
un argument suffisant pour affirmer le surnaturel et le divin:
« Quel est, dit-il, le spectre qu'il aperçoit, seul, dans la nuit,
au plus profond de son cœur? Si la raison de ces émotions
n'appartient pas au monde visible, c'est donc que l'objet qu'il
perçoit est surnaturel et divin » (p. 91) De même, qui pourrait
accepter ses notions de la théologie et de la religion, d'après



— 747 —

lesquelles la théologie « a affaire à ce qui est de notion, générale

et systématique, tandis que la religion a affaire au réel,
au particulier» (p. 114)? Etrange démarcation!

Et encore. Parmi les neuf propositions par lesquelles
Newman résume le dogme de la Trinité, il formule ainsi la 2e :

«Le Père est et a toujours été le Fils», et la 7*: «Le Père
n'est pas le Fils» (p. 110-111). Comprenne qui pourra. La
logomachie de Macédonius, au IVe siècle, était moins mauvaise.
Est-ce là cette belle théologie que les newmanistes actuels
admirent si fort et que Rome doit définir un jour?

Newman donne à l'Eglise plein pouvoir, et lui reconnaît
le droit d'« interpréter » la Révélation, et cela, sous prétexte
que « la parole de l'Eglise est la parole même de la Révélation »

(p. 124). Newman supplante le Christ par l'Eglise, et remplace
la révélation du premier par la théologie de la hiérarchie. De
telles adulations méritaient certes le chapeau de cardinal.

Voici qui est non moins étrange. Le fait que Dieu se cache
dans son œuvre, Newman ne peut l'expliquer que par les deux
alternatives suivantes: «Ou bien il n'y a pas de Créateur, ou
bien le Créateur a renié ses créatures» (p. 317). Quel Créateur!

Même en dehors de ces aberrations, même dans ses pages
les plus calmes, Newman est encore homme à soubresauts,
passant de la raison à l'imagination, à la poésie enfantine, au
sentiment fantaisiste, et réciproquement. On ne saurait nulle
part faire fond sur lui. Il écrit en tête de son livre ce mot de
St. Ambroise, comme pour faire croire qu'il a évité la dialectique

: « Non in dialectica complacuit Deo salvum facere populum
suum. » Et il ne s'aperçoit pas que la plus grande partie de

son volume n'est que de la dialectique, et de la plus stérile,
tellement stérile et ennuyeuse que la plupart de ceux qui le
louent ne l'ont certainement pas lu.

Notons toutefois, pour dédommager le lecteur, quelques
bons aveux comme contrepoids à ses erreurs:

P. 99 : « En fait de religion, l'imagination et le sentiment
doivent toujours être contrôlés par la raison. La théologie peut
prétendre être une science indépendante, bien qu'elle n'ait pas
la vie, l'activité de la religion ; mais la religion, en tous cas,
ne saurait conserver ses positions sans la théologie. Quant au
sentiment, qu'il soit de nature imaginative ou émotionnelle, il
a besoin de s'appuyer sur l'intelligence quand il n'en appelle



— 748 —

pas directement aux sens, et c'est ainsi que la dévotion retombe
sur le dogme. »

P. 102-103. Sur la Trinité: «Pour tout catholique, le caractère

essentiel de l'Être suprême se répète sous trois formes ou
modes distincts, de sorte que le Dieu Tout-Puissant, au lieu
d'être une personne comme le Dieu de la religion naturelle, a
trois personnalités et est tout à la fois, selon que nous
Venvisageons sous l'une ou l'autre de ses personnalités, le Père,
le Fils et le Saint-Esprit... Le Dieu Un est à la fois Père,
Fils, Esprit; le Père, le Fils et le Saint-Esprit étant chacun le
Dieu Un et Personnel dans la plénitude de son Etre et de ses

attributs... Chacune des trois Personnes est le Dieu Un et
Personnel de la religion naturelle». Voir aussi p. 113.

Newman appelle le symbole de St. Athanase le Psaume
Quicumque, et dit qu'il s'adresse à l'imagination plus qu'à
l'intelligence (p. 109).

P. 118. Newman parle des définitions des conciles, et avoue
qu'on y ajoute « des propositions de jour en jour plus
nombreuses et plus importantes, des notions abstraites». Et p. 120,
il reconnaît que « le très grand inconvénient de ces additions,
est d'être des énoncés abstraits, des idées». A la page suivante,
il prononce le mot «subtilités».

Faut-il signaler encore la note sur le châtiment éternel des
méchants (p. 404-406), note où il admet des refrigerici pendant
des millions de millions d'années. Et pour quel motif? Parce qu'un
moine, s'étant retiré dans une forêt pour y méditer, y fut captivé

par le chant d'un oiseau, au point qu'il y demeura trois
cents ans, qui lui semblèrent une heure Pourquoi, dit-il, n'en
serait-il pas de même en enfer, pour certaines âmes?... Quelle
profondeur!... Etait-ce bien la peine d'écrire une «Grammaire
de l'assentiment» pour aboutir à une telle logique? Et cela, il
y a des théologiens français qui le trouvent « génial »

E. Michaud.

J. Rogues de Fursac: Un mouvement mystique contemporain.

(Le réveil religieux du pays de Galles, (1904-1905)).
Paris, Alcan, in-16, fr. 2.50. 1907.

Dans notre siècle de philosophie positive et sceptique, les
manifestations populaires et profondes du sentiment religieux



— 749 —

tendent à devenir de plus en plus rares. C'est donc une heureuse
chance de pouvoir étudier directement et d'après les faits eux-
mêmes les origines et les effets d'un grand mouvement
mystique, comme le Réveil religieux du pays de Galles qui, en
quelques semaines, a fait plus de 100,000 adeptes, et dont les
manifestations ont atteint une intensité que les époques du grand
mysticisme n'ont pas dépassée. Quelles ont été les conséquences
morales et sociales de ce mouvement? Quels en ont été les

principaux facteurs? Quelle a été dans sa genèse, la part de

la race, de l'éducation, de l'initiative individuelle? Telles sont
les questions que l'auteur s'est posées. Il est allé dans le pays
de Galles. Il a passé de longues semaines dans le Clamorgan,
le berceau et la terre promise du Revival. Il est entré en
contact avec cette population galloise si curieuse, à la fois
mystique et éminemment pratique, qui parle une langue plus
vieille que nos langues mortes, qui a des extases dans les
chapelles, et qui sait, quand il le faut, défendre ses intérêts matériels

très énergiquement.
Il a réuni en un volume les notes qu'il a prises au cours

de son voyage, telles qu'elles lui ont été dictées par l'observation

directe des faits. Cet ouvrage sera lu avec intérêt par
tous ceux que préoccupent les problèmes passionnants de la
vie religieuse et de la psychologie des peuples.

P. Saintyves: Le miracle et la critique scientifique. Paris,
E. Nourry, in-12, 96 p., 1907, fr. 1.25.

Ce volume fait partie de la nouvelle « Bibliothèque de

critique religieuse», fondée par l'éditeur Nourry. Après avoir
étudié le Miracle au point de vue de la critique historique l),
l'auteur l'étudié au point de vue de la critique scientifique. Ces
deux volumes, écrits avec la clarté habituelle à Saintyves, sont
remplis non seulement d'érudition, mais encore d'observations
judicieuses sur les qualités de l'observation scientifique (p. 6-12),
qualités qui font trop souvent défaut aux rapporteurs de miracles ;

voir, par exemple, ce qui se passe à Lourdes (p. 10-11). Il faut
méditer ce que l'auteur dit des lois scientifiques, des divisions

') Voir la Revue, juillet 1907, p. 552-553.



— 750 —

et des limites de la nature, du possible et de l'impossible (p. 69-70),
et surtout de cette triste mentalité théologique, encore si répandue,
formée et maintenue par une ignorance complète des sciences
naturelles, et qui, aujourd'hui comme au temps de Newton,
s'imagine que la Providence va être détruite par la loi de la
gravitation et par toutes celles que la science découvre chaque
jour. O hommes de peu de foi, ayez donc confiance dans l'ordre
de l'Univers et dans Celui sur qui il repose, et cessez donc
enfin d'attacher à la notion de la violation des lois de la nature
la notion de la présence de Dieu : Dieu est dans l'ordre et non
dans le désordre.

C'est très à propos que l'auteur cite la doctrine si large
de St. Augustin en cette matière. Le docteur d'Hippone fait
très bonne figure, ainsi que Malebranche, à côté des Cicéron, des
Spinoza, des Littré, des Renouvier, etc. La force de ce livre,
c'est qu'il en appelle à la science, aux forces mêmes de la
nature, aux lois établies par le Créateur. Loin de connaître
toute la nature, nous n'en connaissons qu'une partie, et très
mal; dès lors, quelle naïveté ne faut-il pas pour proclamer,
comme Thomas d'Aquin, qu'un miracle est « en dehors de toute
la Nature créée » (p. 67). C'est dire logiquement que le vrai
miracle est impossible à constater. Malheureusement, des
théologiens ont cru pouvoir discerner ce qui est en dehors de toute
la nature créée On sait ce qui en est advenu et dans quel
état est leur théologie. Il n'est que temps d'y remédier et de
fonder enfin une théologie sérieusement scientifique.

Voici quelques-unes des sages appréciations de Saintyves :

«Les faits dits miraculeux peuvent être des faits certains et
emprunter leur certitude à la valeur de la méthode d'observation;
mais ils ne sont pas des faits de rigoureuse observation
scientifique (p. 12)... On n'échappera point à cette alternative: ou
bien le miracle n'est qu'un fait de connaissance vulgaire, un
racontar, une histoire qu'on se répète de bouche en bouche, et
la science peut et doit lui refuser le dignus intrare dans les
répertoires de faits scientifiquement établis; ou bien le miracle
sera reçu dans de semblables répertoires et, comme il n'y
entrera qu'avec tout un groupe de faits analogues rapportés
par différents observateurs habiles, le savant lui refusera le
brevet de singularité et d'irréductibilité que lui décerne le
théologien (p. 20).. Malebranche se fût moqué de nos modernes



— 751 —

théologiens (à moins qu'ils ne les eût pris en pitié) qui, après
avoir introduit la contingence dans le monde, sous forme
d'intervention divine, indépendante des causes secondes, s'érigent
en défenseurs intrépides du déterminisme et de la rigueur de la
science. Après Lamennais et Bonal, MM. Gondal, Tronchère,
Bertrin, G. Sortais nous ont donné ce spectacle contradictoire
(p. 34)... Le miracle est indiscernable à la science. Le refrain
pourra sembler monotone à ceux qui n'en sauront point tirer
la leçon qu'il comporte. Le miracle n'est qu'un fait ordinaire
dans lequel un esprit et un cœur pieux croient reconnaître et
reconnaissent en effet l'action singulière de l'universelle
Providence. L'affirmation du miracle est un point de vue de la
piété ou de l'esprit religieux en faveur duquel la science ne
saurait témoigner ; mais contre lequel elle ne saurait non plus
protester sans sortir des limites que lui assignent ses propres
méthodes (p. 46). Conclusion. Le miracle ne relève pas de la
science ; le savant n'acceptera jamais qu'on puisse imposer des

bornes à ses recherches, d'où qu'elles viennent. Est-ce à dire
qu'il faille, en conséquence, déclarer le miracle absolument
indiscernable? Je ne le crois pas. Le savant est incapable, en
demeurant sur son terrain strict, qui est l'observation et
l'expérimentation, de le déclarer indiscernable par d'autres méthodes.
La solution du problème est donc purement et simplement
morale: seuls, les philosophes et les théologiens ont droit de

prétendre à diagnostiquer le miracle ou, ce qui est tout un,
la présence de Dieu. Si nous admettons la Providence divine,
nulle raison de lui refuser la Sagesse qui consisterait à n'agir
jamais que par les lois qu'elle a constituées de telle sorte
qu'elles suffisent à tout. Mais alors au nom de quelle Sagesse
refuserons-nous au savant le droit de poursuivre les enquêtes
et de rationaliser le miracle? En revanche, quel savant, conscient

des limites de ses propres méthodes, nous refusera le
droit d'interroger le philosophe et le théologien sur les méthodes

par lesquelles ils pensent pouvoir discerner l'action divine,
affirmer le miracle ou la Providence?» (p. 91.)

Telle est la modération de l'auteur, qui, une fois de plus,
avertit les théologiens, et avec raison, qu'ils n'ont plus le droit
désormais d'attaquer le bon sens et la science. Sera-t-il entendu?
Je recommande ce petit livre à Pie X et surtout à Merry del Val.

E. M.



— 752 —

Dr. Martin Spahn: Kultur und Katholizismus. München und
Mainz, Kirchheimsche Verlagsbuchhandlung, 1906 ff.
3. Band: Josef Popp: Ed. v. Steinle. Eine Charakteristik

seiner Persönlichkeit und Kunst. 95 S. kl. 8°. Preis
1. 50 Mk.

4. Band : I. B. Seidenberger : 0. Willmann und seine Bildungslehre.

89 S. kl. 8°. Preis 1. 50 Mk.

Von der Spahnschen Monographiensammlung zeigten wir
die beiden ersten Bände im ersten Heft dieses Jahrgangs an;
die beiden in den vorliegenden Bänden dargestellten Persönlichkeiten

reichen in ihrer Wirksamkeit noch unmittelbar in unsere
Tage hinein: Willmann lebt noch heute als Schaffender, und
über Steinle wölbt sich erst seit zwei Jahrzehnten das Grab.
Steinle, dessen Kunst den Domen in Köln, Strassburg und
Frankfurt und zahlreichen anderen Kirchen in Aachen, Frankfurt,

Köln, Münster, Wiesbaden, Kleinheubach und Rheineck
diente, der an der künstlerischen Ausstattung des Rathauses
und Opernhauses in Frankfurt und des Museums in Köln schuf,
der geniale Illustrator Brentanos, erfährt durch Popp eine
ausserordentlich glückliche Würdigung. Popp sieht unbefangen
die Unzulänglichkeiten der Persönlichkeit Steinles, des fast
engherzigen, fanatischen Ultramontanen, sieht auch die
Bedeutungsgrenzen des Künstlers Steinle, aber er versteht es, die
Werte, die im Menschen wie im Künstler liegen, durch seine

Darstellung herauszuheben und zum Verständnis zu bringen,
so dass wir ihm am Schlüsse dankbar sind für das, was und
wie er es uns gezeigt. Der Verlag hat wieder für eine sehr
hübsche Ausstattung Sorge getragen; seine Wünsche nach
reicherer Bildbeigabe wird der Leser selbst durch einen Blick
auf den sehr bescheidenen Preis zum Schweigen bringen.
Trotzdem kann Referent die Hoffnung nicht verschweigen, es
möchte möglich werden, einer späteren Auflage wenigstens
noch eine Wiedergabe des „Grossinquisitors" beizufügen, dieses

Bildes, das alles ausspricht, was zur Rechtfertigung der
Ohrenbeichte gesagt werden kann : es zeigt den Künstler zwar nicht
schlechthin, aber doch in einer Art auf der Höhe seines
Könnens. — Wenn irgend ein Ultramontaner auf die Kultur
der Gegenwart unmittelbar anregend und fördernd gewirk hat,
so ist es der Pädagoge Otto Willmann, der Nachfahre Herbarts.
Seine „Didaktik als Bildungslehre nach ihren Beziehungen zur



— 753 —

Sozialforschung und zur Geschichte der Bildung" hat ohne
Zweifel neue Bahnen gewiesen. Seidenberger gibt von der
Persönlichkeit, ihrem Arbeiten und Kämpfen und zugleich vom
Kampfplatz, den Zeit- und Streitfragen der Didaktik, ein flott
hingestelltes, vielleicht bisweilen etwas persönlich gesehenes,
aber daher auch persönlich belebtes Bild. Der Leser wird
aus dem Buch eine willkommene Anregung erfahren. — So

schüessen sich diese beiden Bände würdig den beiden ersten
an ; den fünften (Ehrhard, katholisches Christentum und moderne
Kultur) kennen unsere Leser schon aus der Besprechung im
vorigen Heft. E. K. Zelenka.

Petites Notices.
* D. Hans Haas : Japans Zukunftsreligion, II. Aufl., Berlin,

K. Curtius, 1907, Mk. 2.40. — L'auteur, pasteur de la paroisse
évangélique allemande à Tokio et Yokohama, connaît très bien
les choses du Japon. Les récents succès de ce peuple imposent
partout l'étude de tout ce qui le concerne. La question religieuse
au Japon nous paraît du plus haut intérêt. On ne saurait prendre
un meilleur guide que l'auteur.

* M. Lepin: Pourquoi l'on doit être chrétien. Paris, Beau-
chesne, br. 61 p., 50 cts., 1907. — La masse des chrétiens a,
aujourd'hui plus que jamais, besoin de convictions religieuses,
raisonnées et solides. C'est un fait d'expérience. La religion
se trouve discutée, souvent attaquée, à l'école, dans les

journaux, dans les conférences publiques, dans les réunions et
sociétés les plus diverses. Contre les insinuations perfides ou
les attaques directes, le fidèle doit être en mesure de défendre
sa foi, et il ne le peut que si sa foi se trouve fermement établie.
Les meilleurs ont besoin de raisonner leurs convictions. Et
comment raffermir ceux qui hésitent et doutent, comment
ramener à la foi ceux qui ont eu le malheur de la perdre,
sinon en s'adressant à leur raison et en leur montrant les

preuves fondamentales qui motivent la croyance? Exposer,
sous une forme simple, claire, à la portée du grand nombre,
et néanmoins forte et rigoureuse, les preuves traditionnelles
de notre foi en Yexistence de Dieu, en Yexistence de l'âme
et d'une autre vie, en la nécessité d'une religion, en la vérité

Eevue intern, de Théologie. Heft 60, 1907. 49



— 754 —

de la religion chrétienne et catholique, tel et l'objet de la
brochure intitulée: Pourquoi l'on doit être chrétien? L'opuscule
convient tout particulièrement aux jeunes gens des catéchismes
de persévérance, des collèges libres, des patronages et cercles
d'études.

* E. Michaud: Les enseignements essentiels du Christ;
Paris, Nourry, in-12, 117 p., 1907. — Cet ouvrage, mentionné
dans plusieurs Revues, a été l'objet d'un compte-rendu sérieux
et bienveillant dans le Deutscher Merkur. Un critique de la
Revue du clergé français, M. H. Leduc, l'a ainsi jugé (1er

septembre, p. 528) : « Le vrai christianisme éternel, c'est quelque
chose comme le vieux:catholicisme, ou le catholicisme sans la
papauté et le cléricalisme; c'est cela, du moins pour M. Michaud».
C'est tout. Ce critique ultramontain a-t-il voulu être malicieux,
spirituel peut-être? Il n'apparaît guère. En tous cas, il a été
bien superficiel. Connaît-il le premier mot du « vieux-catholicisme»?

Connaît-il la papauté et le cléricalisme que le vieux-
catholicisme combat? Ce sont là des points graves qu'entre
gens sérieux il faudrait élucider. Si M. Leduc pense qu'il a
autre chose à faire qu'à être respectueux, substantiel et clair,
il s'abuse. En tous cas nos lecteurs voient quels sont les
procédés ultramontains ; il ne leur est pas difficile de constater
où est l'amour de la vérité et du Christ.

* Th. Ponsard : La croyance religieuse et les exigences
de la vie contemporaine. Paris, Beauchesne, in-18, 272 p., 3 fr.,
1907. — Ces conférences, prêchées à un auditoire d'hommes
dans l'église St. Antoine de Paris, traitent: 1° de la croyance
en Dieu et de la pensée moderne ; 2° du catholicisme et des

aspirations contemporaines; 3" de la croyance religieuse et de
la vie. Ce n'est pas une œuvre scientifique, mais simplement
de bon sens uni à la littérature ; cela suffit pour éclairer et
dissiper beaucoup de préjugés.

* H. Taine: Sa vie et sa correspondance, T. IV., Paris,
Hachette, 1907, fr. 3.50. — Ce volume où Taine apparaît
comme historien (1876—1893) et où sont indiquées les pensées
de ses dernières années, se lit avec le même intérêt que les
précédents (v. la Revue, janvier 1906, p. 166—174). Esprit élevé,
cœur généreux, conscience absolument loyale et désintéressée,



— 755 —

tel apparaît Taine dans son intimité. Ce spectacle d'une belle
âme qui ne pose jamais, est bienfaisant ; il faut le contempler
attentivement.

Ouvrages nouveaux.

Amelangs Verlag (Leipzig) : Die Litteraturen des Ostens in
Einzeldarstellungen. B. VII, 2 Abt. Geschichte der christlichen

Litteraturen des Orients : Die Syrische und christlich
arabische Litt. (Brockelmann) ; Geschichte der armenischen
Litt. (N. Fink) ; Geschichte der Koptischen Litt. (J. Leipoldt) ;

Geschichte der äthiopischen Litt. (Littmann); 1907. Mk. 4.

J.Deutsch: Die Kinderarbeit und ihre Bekämpfung; Zürich,
Rascher in-8°, Mk. 3. 15. 1907.

G. Graue : Nachwirkungen des Kulturkampfes. Leipzig,
Heinsius, br. 36 S., 1907. Mk. 60. (Très recommandé.)

Der Katholik (von J. Becker und J. Selbst), fondé en 1821, très
dévoué aux intérêts romains. Mainz, Kirchenheim.

Dr. J. Lepsius : Das Reich Christi. 10. Jahrgang, Nr. 4/6 : Die
Messianität Jesu (Schlatter) ; Ueber den Gebrauch der Bibel
(Oettli) ; u. s. w. — Nr. 7/8 : Die Offenbarung Gottes in dem
Christus der Schrift (Jäger). Gr.-Lichterfelde Tempel-Verlag.
1907.

Lietzmann : Excellente Collection de « Petits textes » ; très utile
aux étudiants en théologie. Vgl. : Nr. 6. Die Didache
Lietzmann). Pfg. 30. — Nr. 17., 18. Symbole der alten Kirche
(Lietzmann). Pfg. 80. — Nr. 19. Ordo missae (Derselbe).
Pfg. 40. — Nr. 20. Antike Fluchtafeln (R. Wünsch). Pfg. 60.

— Nr. 22., 23. Die jüdisch-aramäischen Papyri von Assuan
(W. Stserk). Mk. 1. — Nr. 24., 25. Martin Luthers geistliche
Lieder (A. Leitzmann). Pfg. 60.

Jqfi. 2. MnaXavov. H Aovxceçsioç O/xoXoyia. Jâ-rjvaiç, SaxsXXaciov,
190~ ~~

Nsa 2imv, mai et juin 1907. Jerusalem, Couvent grec.
Intéressante.

X. IlanadoTCovXov. JoOittsoç IlaiQ. IsQOGoXv^iwv (1641-1707), in-8°,
72 p., isçoOoXv[i,oiç, 1907.



— 756 —

Dr Constantin Rhallis: Iloivueov Jixaiov rqç op&oâoÇov avcetoXixrjg

ExxXrjoiaç. Athènes, impr. Estia, in-8°, 627 p. 1907. (Très
recommandé.)

Schiele : Religionsgeschichtliche Volksbücher : Die urchristliche
und die heutige Mission (H. Weinel) ; — Daniel und die
griechische Gefahr (A. Bertholet); Tübingen, Mohr. 1907. —
Die Abonnenten erhalten das Monatsblatt « Die Religion in
Geschichte und Gegenwart » unberechnet.

Slavorum Litterce theologicce (Revue trimestrielle), Annus III,
Nr. III. Pragae 1907. (Intéressante.)

Ad. Teutenberg : Ueber Pfarrer Kutters Christentum und
Sozialismus. Laiengedanken eines Apostaten. Zürich, Orell
Füssli. Mk. 2, 1907, 171 S.

Theolog. Jahresbericht (Krüger und Kœhler) : 26 B., I. Abt.
Vorderasiatische Literatur und ausserbiblische Religionsgeschichte

(Beer und Lehmann). II. Abt. Das alte Testament
(Paul Volz). III. Abt. Das neue Testament (Knopf und
Brückner). Leipzig, Heinsius, 1907.

A. Wild, Pfarrer: Die körperliche Misshandlung von Kindern;
Zürich, Rascher, in-8°, Mk. 2.45. 1907.

-»-<»—-

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stämpfli & ClE.


	Bibliographie théologique

