Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 60

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

R £'1 Jgtes

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Kosel -Sammlung. Kempten und Miinchen, Verlag der Jos.
Koselschen Buchhandlung, 1906 ff. Preis jedes Bandes 1 Mk.
1. Band: Dr. G. Frhr, v. HERTLING : Recht, Staat und Gesell-
schaft. 181 S.

2, Band: Dr. Paul Maria BAUMGARTEN: YVerfassung und Or-
ganisation der Kirche. 167 S.

5. Band: Pauline HERBER : Das Lehrerinnenwesen in Deutsch-
land. VIT und 210 S.

6. Band: Dr. Karl WEINMANN: Geschichte der Kirchenmusik.
VI und 186 S.

8. Band: Dr. Anton BAuMSTARK: Die Messe im Morgenland.
VIII und 184 S. ‘

Der Koselsche Verlag, allen Theologen bekannt durch seine
deutsche Kirchenvéter-Ausgabe, beteiligt sich in hervorragendem
Masse an dem wihrend der letzten Jahre deutlich neu er-
wachenden Geistesleben im romisch-katholischen Volksteil.
Schon vor mehreren Jahren hat er der bewusst rémischen
Geisteswelt in der neuerdings lebhaft bekimpften und ver-
diachtigten Monatsschrift ,Hochland“ fiir alle Gebiete des
Wissens, der Literatur und KI}I.ISt, herausgegeben von Karl
Muth (Veremundus), das erste den anderen deutschen Monats-
heften durchaus ebenbiirtige Organ, ein Gegenstiick zu dem
vom Protestanten Grotthuss herausgegebenen ,Tirmer“ ge-
schaffen. In seiner neuen ,Sammlung Kosel“ soll der Beweis
geliefert werden, dass auch auf dem Boden rémischer Welt-
anschauung sich Unternehmen schaffen lassen, die sich neben
den #lteren, auf dem Boden vorurteilsloser Wissenschaft er-
wachsenen wie der ,Sammlung Goschen“ sehen lassen und
behaupten konnen. Die Sammlung wird sich daher keineswegs auf
theologische und kirchliche Abhandlungen beschrinken, Band 3



e D, e

behandelt z. B. die Fixsterne, Band 4 Eisen und Stahl u. s. w.;
trotzdem rechtfertigt sich eine Erwahnung der ganzen Samm-
lung an dieser Stelle, weil sie ein Anzeichen fiir das allgemein
sich hebende geistige Interesse in der romischen Welt ist.

Im besonderen sind aus den bisher erschienenen elf Banden
die eigens angefiihrten fiinf fiir uns von Bedeutung.

Der bekannte Parlamentarier und TUniversititsprofessor
Hertling, der jingst in Sachen des ,katholischen Kulturbundes
gegen den Index“ so trefflich verstand, sich vor dem Unwillen
Roms in Sicherheit zu bringen, gibt in seinen Ausfiihrungen
iber ,Die sittliche Ordnung“, ,Das Recht“, den ,Staat“, den
»Staat und die Rechtsordnung®, ,Die rechtliche Ordnung des
Staates, ,Staat und Gesellschaft vielfach Gedankenreihen,
die jeder auf dem Boden christlicher Weltanschauung Stehende
mit Interesse und Zustimmung kennen lernen wird; vor allem
tiber die Vorbedingung, die iiberhaupt die Bildung des sittlichen
Wertbegriffs an die Weltanschauung stellt, ist wiederholt treff-
liches gesagt. Als Ganzes muss jedoch seine Rechtstheorie
sehr vorsichtig aufgenommen werden, denn trotz aller von ihm
beliebter Zuriickhaltung im Ausdruck enthiillt sie sich am Ende
als die ultramontane Naturrechtstheorie; danach gibt es ,un-
mittelbar einleuchtende, weil in der menschlichen Natur und
der sittlichen Ordnung begriindete erzwingbare Normen des
Gemeinschaftslebens“, und da diese somit unmittelbar zuriick-
gehen ,auf den Willen der obersten vernunftigen Weltursache¥,
so hat dartber diejenige Stelle zu entscheiden, der tberhaupt
das unfehlbare Lehramt iiber die géttliche Offenbarung tiber-
tragen ist, die Kirche, d.h. der Papst. Das steht nicht ausge-
sprochern in Hertlings Abhandlung, ebensowenig wie die ultra-
montane Staatstheorie, an der er mit der Bemerkung vorbeigeht,
dass zur Wiirdigung des Verhiltnisses der Kirche zum Staate
dem iibernatiirlichen Glauben entnommene Gesichtspunkte heran-
gezogen werden miissten, aber beide liegen in der Verfolgung
seiner Aufstellungen. Ausdriicklich beanstandet muss werden,
was Hertling an verschiedenen Stellen tiber den Sozialismus
sagt: es muss Befremden erregen, wenn ein Politiker von der
ihm vielfach beigelegten Bedeutung den bekannten Satz des
sozialdemokratischen Erfurter Programms von der Religion als
Privatsache im landldufigen Philistersinn missversteht und nicht
begreift, dass er lediglich die Forderung auf Trennung von



— 743 —

Kirche und Staat ausspricht; und es ist zum mindesten be-
dauerlich, dass er bei dem heutigen Stand der Bodenreform-
frage noch nicht zwischen ,Boden und Bodenschitzen“ einer-
seits und anderseits ,Bodenprodukten und Produktionsmitteln*
zu unterscheiden gelernt hat.

Ein sehr wertvolles Biichlein ist das des pépstlichen Haus-
prialaten und Konsistorialrats in Rom Baumgarten; es ist bis-
weilen nicht ganz leicht, sich als Aussenstehender einen klaren
Begriff von den romischen Zentralbehorden, ihrem Geltungs-
bereich und Ineinandergreifen zu machen. Da {fillt dieses
Bandchen eine wirkliche Liicke aus. Zuerst wird der hier-
archische Aufbau vom Papst herunter bis zur Klosterfrau
dargestellt, dann die verschiedenartigen Behorden, Einrichtungen
u. dgl. (Zentralbehorden, diplomatische und Aufsichts-Organe,
Konzilien, Konkordate, Schule, Universititen, Laienwelt) be-
handelt und endlich eine ausserordentlich lehrreiche Zusammen-
stellung aller romischen Jurisdiktionsgebiete auf der ganzen
Welt geboten. Ein Anhang iiber die evangelische, anglikanische
und orthodoxe Kirche ist nur der Form wegen da, vielmehr
ist das ganze Buch — und das erhoht in seiner Art seinen
Wert — einmal eine rein ultramontane Darstellung , Der“, d. h.
also der rdmischern Kirche ; hier ist der Sieg des Dogmas tiiber
die Geschichte ldngst vollendet: so gab es nach Baumgarten in
alten Zeiten nur drei Paftriarchalsitze Rom, Alexandrien und
Antiochien, ,spéiterhin wuchs die Zahl der Patriarchen infolge
besonderer Gnadenverleihung des heiligen Stuhles“, so erhielten
die Erzbischofe ,einen gewissen Einfluss auf die umliegenden
Bistlimer, der sich mit der Zeit in feste Formen kleidete und
die pdpstliche Anerkennung erhielt“, so ist der Streit zwischen
Staat und Kirche ,genau so alt wie die Kirche selbst“, so sind
»die Grundlinien der kirchlichen Verfassung (N. B.! Der rémisch-
kirchlichen mit dem Papsttum!!) vom Gottmenschen selbst ge-
zogen worden* und &hnliche Scherze mehr, besonders im Ab-
schnitt tiber die Kirchenversammlungen. Zu begriissen ist, dass
zwel Dinge klar und deutlich ausgesprochen werden: ,Die
Amtstitigkeit der Bischofe vollzieht sich im Namen des die
Kirche Jleitenden obersten Hirten“, das ist das, was wir stets
als notwendige Folgerung aus dem vom Vatikanum behaupteten
Universalepiskopat des Papstes abgeleitet haben: Die Bischofe
sind nur mehr Delegaten und Statthalter des Papstes; und



— 744 —

zweitens: ,Als Ganzes hat die (emeinde dem Pfarrer gegeniiber
rein passive Bedeutung als kirchlicher Verwaltungsbezirk, d. h.
die Gemeinde als solche kann dem Pfarrer gegeniiber keine
wie immer gearteten Rechte geltend machen;* ,man muss
ausdriicklich festhalten, dass die Laien die Horenden in der
Kirchesind.“ Diese Siitze sollten alle Reform-, Kultur-, Aktivitits-,
liberalen, religiosen Katholiken oder wie sie sich sonst nennen,
sich taglich vorsagen. — Sehr bemerkenswert ist endlich die
Ankiindigung {iber das 1870 nur vertagte Vatikanische Konzil :
. Seine Wiederberufung scheint fir die ndichsten Jahre ins Auge
gefasst zu sein.“

Nicht frei von ultramontanen Mucken ist die Arbeit der
Vorsitzenden des ,Vereins katholischer deutscher Lehrerinnen“
Pauline Herber in Boppard, so dass sie sich einmal zu einer
schon an Niedertracht streifenden, jedenfalls aus sehr wenig
christlichem Phariséiiertum quellenden Unterstellung hinreissen
ldasst, als fronten die freidenkenden Lehrerinnen mehr als die
kirchlichen in einer den Ernst ihres Amtes beeintriachtigenden
Weise dem Lebensgenuss. Abgesehen von solchen Ausstellungen
an Einzelheiten gibt sie jedoch einen recht brauchbaren Uberblick
iiber die geschichtliche Entwicklung des Lehrerinnenwesens,
die Bildungsanstalten und Anstellungsverhéltnisse, einschliesslich
der privaten Tétigkeit im In- und Ausland, und das Vereins-
wesen der Lehrerinnen. Falsch ist die Einordnung des Ludwigs-
seminars in Memmingen (S. 80) unter die staatlichen Anstalten;
es ist Privatbesitz. Sehr eigentiimlich beriihrt, dass Pauline
Herber allein auf dem Titelblatt als Verfasserin steht, obwohl
zwei Kapitel, d.h. 76 von den 210 Seiten des Werkchens, laut
Vorwort nicht von ihr stammen.

Der Stiftskapellmeister und Dozent an der Kirchenmusik-
schule in Regensburg, Dr. Karl Weinmann, gehort zu jener
Partei, fiir die es unumstosslich ist, dass deutscher Gesang
nicht in den liturgischen Gottesdienst gehort, und Haydn, Mozart
und Beethoven fiir die Kirche nicht zu retten sind. Er behandelt
seinen Stoff in drei Abteilungen, in der ,Geschichte der ein-
stimmigen Musik“ den gregorianischen Gesang und das deutsche
Kirchenlied, in der ,Geschichte der mehrstimmigent Musik“
deren Anfinge, die niederldndische, romische, venezianische
Schule, die deutschen Meister und die Restauration der Kirchen-
musik, in dem Abschnitt ,die Instrumentalmusik® deren Anfiange,



— 745 —

allmahliche Verweltlichung und Restauration bis zum neuen
sAufblithen der katholischen Orgelmusik“. Merkwiirdigeweise
lasst auch er sich fast ein Viertel seiner ganzen Arbeit, die
»Choralgeschichte,“ von einem anderen, dem Professor Dr. Peter
Wagner in Freiburg, schreiben, ohne das Bediirfnis zu empfinden,
das auch auf dem Titelblatt zum Ausdrucke zu bringen.

Aus dem Rahmen einer fiir die Allgemeinheit bestimmten
Sammlung, wie es die ,Sammlung Kosel* sein will, fallt die
Arbeit von Baumstark tiber die Messe im Morgenlande ziemlich
heraus. Es gehort doch zum mindesten die liturgische Kenntnis
des Geistlichen dazu, um die in diesem Béindchen gebotene
Leistung zu wiirdigen. Mit erstaunlicher Gelehrsamkeit sind im
ersten Teil die ,Denkmaéiler der morgenlédndischen Messe“ auf-
gezidhlt und beschreibend gekennzeichnet. Im zweiten Teil ist
versucht, ein Bild vom ,Aufbau der morgenlindischen Messe“
in seiner Einheitlichkeit, aber auch in seiner mannigfaltigen
Verschiedenartigkeit zu geben. Vielleicht ist in dem Bestreben,
wenigstens den wichtigeren Abweichungen {berall gerecht zu
werden, bisweilen etwas viel geschehen; es hitte durch Be-
schrinkung auf das Wesentliche eine einfachere, klarere und
damit anregendere Darstellung ermdoglicht werden konnen.
Das mindert den sachlichen Wert des Buches natiirlich nicht.

Die behandelten Proben aus der ,Sammlung Kosel“ be-
weisen, in wie eigenartiger und reichhaltiger Weise der Verlag
seine Aufgabe angreift; die romische Literatur ist ohne Zweifel
durch sie bemerkenswert bereichert. Aus theologischem und
‘benachbartem Gebiet sind in ihr eine ganze Reihe weiterer
Veroffentlichungen angekiindigt, tiber die wir jeweils kiirzer
oder langer berichten werden. E. K. ZELENKA.

NewmaN: Grammaire de I'assentiment. Paris, Bloud, in-8°,
1907, fr. 6.

L’auteur a écrit: «Une des raisons qui m'ont poussé a
écrire cet Essai sur l'assentiment, a été de chercher a décrire
Vorganum investigand: qui me semblait le seul véritable, et
d’expliquer ainsi ce passage de 1'dpologia: «Il n'existe pas de
mediumt, au point de vue vraiment philosophique, pour un esprit
parfaitement conséquent avec lui-méme, enire l'athéisme et le



— 746 —

catholicisme . . . Je suis catholique pour la raison précisément
que je ne suis pas athée.»

Une partie de Newman apparait dans cette déclaration,
non la partie de la naiveté poétique, mais celle du fanatisme.
C'est, sous une autre forme, la répétition d'un mot de Joseph
de Maistre. Voila sans doute pourquoi Newman est si goté
aujourd’hui par le parti ultramontain fanatique.

Newman ayant répété la sottise de de Maistre, a été treés
attaqué. Il a éprouvé le besoin de se défendre. Il I'a fait, en
écrivant sa « Grammaire de l'assentiment», qui toutefois est
plutét une atténuation qu'une justification, en ce sens qu'il
prend la défense du christianisme plutdt que du catholicisme
(romain). Pourquoi il est chrétien, il le dit au ch. X, p. 326-392.
Et encore a-t-il soin de remarquer que ses arguments ne cons-
tituent pas une démonstration péremptoire, mais seulement une
«inférence », c'est-a-dire, en somme, un ensemble de probabi-
lités confinant & la certitude morale. Tout ce qui précede cette
argumentation n'est guére qu'une étude de logique et de dia-
lectique, dans laquelle 'auteur expose, & sa maniére, comment
nous adhérons soit 4 telle notion ou idée, soit a tel objet réel:
14, c'est 'assentiment de l'intelligence, ici celui du cceur; 1a,
la théologie, ici la religion. Cette maniére de concilier le
role de lintelligence et celui du sentiment, n’a rien de bien
neuf. Et vraiment, 'auteur, au lieu de lui consacrer les trois
quarts de son volume, aurait pu l'exposer en quelques pages.

Malheureusement, il a délayé son idée au dela de toute
mesure et il est tombé a la fois dans le verbiage et la subti-
lité. Ce besoin d’expliquer des choses banales par des exemples
discutables, obscurcit et ébranle la these, au lieu de la fortifier.
A dire vrai, les seuls chapitres qui importent dans ce trop gros
volume, sont les chapitres V et X, ou il applique ses théories
soit a la religion naturelle, soit a la religion révélée. Et encore
faut-il y signaler maintes opinions que beaucoup rejetteront.
Par exemple, le remords dont le coupable est poursuivi lui semble
un argument suffisant pour affirmer le surnaturel et le divin:
« Quel est, dit-il, le spectre qu'il apercoit, seul, dans la nuit,
au plus profond de son cceur? Si la raison de ces émotions
n'appartient pas au monde visible, c’est donc que l'objet qu'il
percoit est surnaturel et divin» (p. 91)! De méme, qui pourrait
accepter ses notions de la théologie et de la religion, d’apres



— 747 —

lesquelles la théologie «a affaire & ce qui est de notion, géné-
rale et systématique, tandis que la religion a affaire au réel,
au particulier » (p. 114)? Etrange démarcation!

Et encore. Parmi les neuf propositions par lesquelles
Newman résume le dogme de la Trinité, il formule ainsi la 2°:
«Le Pere est et a toujours été le Fils», et la 7°: «Le Pere
n'est pas le Fils» (p. 110-111). Comprenne qui pourra. La logo-
machie de Macédonius, au IVe siécle, était moins mauvaise.
Est-ce 1a cette belle théologie que les newmanistes actuels
admirent si fort et que Rome doit définir un jour?

Newman donne a 1I'Eglise plein pouvoir, et lui reconnait
le droit d'«interpréter » la Révélation, et cela, sous prétexte
que «la parole de I'Eglise est la parole méme de la Révélation »
(p. 124). Newman supplante le Christ par I'Eglise, et remplace
la révélation du premier par la théologie de la hiérarchie. De
telles adulations méritaient certes le chapeau de cardinal.

Voici qui est non moins étrange. Le fait que Dieu se cache
dans son ccuvre, Newman ne peut l'expliquer que par les deux
alternatives suivantes: «Qu bien il n'y a pas de Créateur, ou
bien le Créateur a renié ses créatures» (p.317). Quel Créateur!

Méme en dehors de ces aberrations, méme dans ses pages
les plus calmes, Newman est encore homme a soubresauts,
passant de la raison a l'imagination, a la poésie enfantine, au
sentiment fantaisiste, et réciproquement. On ne saurait nulle
part faire fond sur lui. Il écrit en téte de son livre ce mot de
St. Ambroise, comme pour faire croire qu'il a évité la dialec-
tique : « Non in dialectica complacuit Deo salvum facere populum
suum. » Et il ne s'apercoit pas que la plus grande partie de
son volume n'est que de la dialectique, et de la plus stérile,
tellement stérile et ennuyeuse que la plupart de ceux qui le
louent ne l'ont certainement pas lu.

Notons toutefois, pour dédommager le lecteur, quelques
bons aveux comme contrepoids a ses erreurs:

P. 99: «En fait de religion, l'imagination et le sentiment
doivent toujours étre controlés par la raison. La théologie peut
prétendre étre une science indépendante, bien qu’elle n'ait pas
la vie, l'activité de la religion; mais la religion, en tous cas,
ne saurait conserver ses positions sans la théologie. Quant au
sentiment, qu'il soit de nature imaginative ou émotionnelle, il
a besoin de s’appuyer sur l'intelligence quand il n'’en appelle



— 748 —

pas directement aux sens, et c’est ainsi que la dévotion retombe
sur le dogme.»

P. 102-103. Sur la Trinité: «Pour tout catholique, le carac-
tere essentiel de 'Etre supréme se répete sous trois formes ou
modes distincts, de sorte que le Dieu Tout-Puissant, au lieu
d’étre une personne comme le Dieu de la religion naturelle, a
trois persomnalilés et est tout a la fois, selon que nous 'envi-
sageons sous l'une ou lautre de ses personnalités, le Peére,
le Fils et le Saint-Esprit... Le Dieu Un est a la fois Pere,
Fils, Esprit; le Pere, le Fils et le Saint-Esprit étant chacun le
Dieu Un et Personnel dans la plénitude de son Etre et de ses
attributs ... Chacune des trois Personnes est le Dieu Un et
Personnel de la religion naturelle». Voir aussi p. 113.

Newman appelle le symbole de St. Athanase le Psaume
Quicumque, et dit qu’il s'adresse a limagination plus qu'a
I'intelligence (p. 1V9).

P. 118. Newman parle des définitions des conciles, et avoue
qu'on y ajoute «des propositions de jour en jour plus nom-
breuses et plus importantes, des notions abstraites». Et p. 120,
il reconnait que «le trés grand inconvénient de ces additions,
est d'étre des énoncés abstraits, des idées». A la page suivante,
il prononce le mot «subtilités ».

Faut-il signaler encore la note sur le chatiment éternel des
méchants (p. 404-406), note ou il admet des rvefrigeria pendant
des millions de millions d’années. Et pour quel motif? Parce qu'un
moine, s’étant retiré dans une forét pour y méditer, y fut cap-
tivé par le chant d'un oiseau, au point qu'il y demeura trois
cents ans, qui lui semblérent une heure! Pourquoi, dit-il, n'en
serait-il pas de méme en enfer, pour certaines ames?... Quelle
profondeur!... Etait-ce bien la peine d’'écrire une « Grammaire
de l'assentiment» pour aboutir & une telle logique? Et cela, il
v a des théologiens frangais qui le trouvent «génial»!

E. MicuAUD.

. ROGUES DE HURSAC: n mouvement mystique contems-
R F U ystiq
porain. (Le réveil religieux du pays de Galles, (1904-19035)).
Paris, Alcan, in-16, fr. 2.50. 1907,

Dans notre siécle de philosophie positive et sceptique, les
manifestations populaires et profondes du sentiment religieux



g

tendent 4 devenir de plus en plus rares. C'est donc une heureuse
chance de pouvoir étudier directement et d’aprés les faits eux-
mémes les origines et les effets d'un grand mouvement mys-
tique, comme le Réveil religieux du pays de Galles qui, en
quelques semaines, a fait plus de 100,000 adeptes, et dont les
manifestations ont atteint une intensité que les époques du grand
mysticisme n’ont pas dépassée. Quelles ont €té les conséquences
morales et sociales de ce mouvement? Quels en ont été les
principaux facteurs? Quelle a été dans sa genése, la part de
la race, de I'éducation, de l'initiative individuelle? Telles sont
les questions que l'auteur s’est posées. Il est allé ddns le pays
de Galles. 11 a passé de longues semaines dans le Clamorgan,
le berceau et la terre promise du Revival. Il est entré en
contact avec cette population galloise si curieuse, a la fois
mystique et éminemment pratique, qui parle une langue plus
vieille que nos langues mortes, qui a des extases dans les cha-
pelles, et qui sait, quand il le faut, défendre ses intéréts maté-
riels trés énergiquement.

Il a réuni en un volume les notes qu'il a prises au cours
de son voyage, telles qu’elles lui ont été dictées par l'obser-
vation directe des faits. Cet ouvrage sera lu avec intérét par
tous ceux que préoccupent les problémes passionnants de la
vie religieuse et de la psychologie des peuples.

P. Saintyves: Le miracle et la critique scientifique. Paris,
E. Nourry, in-12, 96 p., 1907, fr. 1.25.

Ce volume fait partie de la nouvelle « Bibliotheque de
critique religieuse », fondée par 1'éditeur Nourry. Aprés avoir
¢tudié le Miracle au point de vue de la critique historique 1),
l'auteur I'étudie au point de vue de la critique scientifique. Ces
deux volumes, écrits avec la clarté habituelle & Saintyves, sont
remplis non seulement d’érudition, mais encore d’observations
judicieuses sur les qualités de 'observation scientifique (p. 6-12),
qualités qui font trop souvent défaut aux rapporteurs de miracles;
voir, par exemple, ce qui se passe a Lourdes (p. 10-11). Il faut
méditer ce que l'auteur dit des lois scientifiques, des divisions

") Voir la Rewue, juillet 1907, p. 552-553.



— 750 —

et des limites de la nature, du possible et de 'impossible (p. 69-70),
et surtout de cette triste mentalité théologique, encore si répandue,
formée et maintenue par une ignorance compléte des sciences
naturelles, et qui, aujourd’hui comme au temps de Newton,
s'imagine que la Providence va étre détruite par la loi de la
gravitation et par toutes celles que la science découvre chaque
jour. O hommes de peu de foi, ayez donc confiance dans 'ordre
de I'Univers et dans Celui sur qui il repose, et cessez donc
enfin d’attacher a4 la notion de la violation des lois de la nature
la notion de la présence de Dieu: Dieu est dans 'ordre et non
dans le désordre.

Cest trés a propos que l'auteur cite la doctrine si large
de St. Augustin en cette matiére. Le docteur d’Hippone fait
trés bonne figure, ainsi que Malebranche, a coté des Cicéron, des
Spinoza, des Littré, des Renouvier, etc. La force de ce livre,
c'est qu’il en appelle a la science, aux forces mémes de la
nature, aux lois établies par le Créateur. Loin de connaitre
toute la nature, nous n’en connaissons qu'une partie, et tres
mal; dés lors, quelle naiveté ne faut-il pas pour proclamer,
comme Thomas d’Aquin, qu'un miracle est «en dehors de foute
la Nature créée» (p. 67). C'est dire logiquement que le vrai
miracle est impossible & constater. Malheureusement, des théo-
logiens ont cru pouvoir discerner ce qui est en dehors de toute
la nature créée! On sait ce qui en est advenu et dans quel
état est leur théologie. Il n'est que temps d'y remédier et de
fonder enfin une théologie sérieusement scientifique.

Voici quelques-unes des sages appréciations de Saintyves:
« Les faits dits miraculeux peuvent étre des faits certains et
emprunter leur certitude a la valeur de la méthode d’observation;
mais ils ne sont pas des faits de rigoureuse observation scien-
tifique (p. 12)... On n’échappera point a cette alternative: ou
bien le miracle n'est qu'un fait de connaissance vulgaire, un
racontar, une histoire qu'on se répéte de bouche en bouche, et
la science peut et doit lui refuser le dignus intrare dans les
répertoires de faits scientifiquement établis; ou bien le miracle
sera recu dans de semblables répertoires et, comme il n'y
entrera qu’avec tout un groupe de faits analogues rapportés
par différents observateurs habiles, le savant lui refusera le
brevet de singularité et d'irréductibilité que lui décerne le théo-
logien (p. 20)... Malebranche se fat moqué de nos modernes



— 751 —

théologiens (2 moins qu'ils ne les et pris en pitié) qui, aprés
avoir introduit la contingence dans le monde, sous forme
d’intervention divine,indépendante des causes secondes, s’érigent
en défenseurs intrépides du déterminisme et de la rigueur de la
science. Apreés Lamennais et Bonal, MM. Gondal, Troncheére,
Bertrin, G. Sortais nous ont donné ce spectacle contradictoire
(p. 34)... L.e miracle est indiscernable & la science. Le refrain
pourra sembler monotone a4 ceux qui n'en sauront point tirer
la lecon qu'il comporte. Le miracle n'est qu'un fait ordinaire
dans lequel un esprit et un cceur pieux croient reconnaitre et
reconnaissent en effet 'action singuliere de l'universelle Pro-
vidence. L'affirmation du miracle est un point de vue de la
piété ou de l'esprit religieux en faveur duquel la science ne
saurait témoigner; mais contre lequel elle ne saurait non plus
protester sans sortiv des limites que lui assignent ses propres
méthodes (p. 46)... Conclusion. Le miracle ne reléve pas de la
science ; le savant n’acceptera jamais qu'on puisse imposer des
bornes A ses recherches, d’out qu’elles viennent. Est-ce a dire
qu'il faille, en conséquence, déclarer le miracle absolument
indiscernable? Jfe ne le crois pas. Le savant est incapable, en
demeurant sur son terrain strict, qui est I'observation et 'expé-
rimentation, de le déclarer indiscernable par d’autres méthodes.
La solulion du probléme est donc purement et simplement
morale: seuls, les philosophes et les théologiens ont droit de
prétendre a diagnostiquer le miracle ou, ce qui est tout un,
la présence de Dieu. Si nous admettons la Providence divine,
nulle raison de lui refuser la Sagesse qui consisterait & n’agir
jamais que par les lois qu’'elle a constituées de telle sorte
qu'elles suffisent a tout. Mais alors au nom de quelle Sagesse
refuserons-nous au savant le droit de poursuivre les enquétes
et de rationaliser le miracle? En revanche, quel savant, cons-
cient des limites de ses propres méthodes, nous refusera le
droit d’interroger le philosophe et le théologien sur les méthodes
par lesquelles ils pensent pouvoir discerner l'action divine,
affirmer le miracle ou la Providence?» (p. 91.)

Telle est la modération de l'auteur, qui, une fois de plus,
avertit les théologiens, et avec raison, qu'ils n’ont plus le droit
désormais d’'attaquer le bon sens et la science. Sera-t-il entendu?
Je recommande ce petit livre & Pie X et surtout 2 Merry del Val.

E. M.



— 752 —

Dr. Martin SPAHN: Kultur und Katholizismus. Miinchen und
Mainz, Kirchheimsche Verlagsbuchhandlung, 1906 ff.
3. Band: Josef Popp: Ed. v. Steinle. Eine Charakteristik
seiner Personlichkeit und Kunst. 95 S. kl. 8¢, Preis
1. 50 Mk.
4. Band: I. B. SEIDENBERGER : 0. Willmann und seine Bildungs-
lehre. 89 S. kl. 8°. Preis 1. 50 MKk.

Von der Spahnschen Monographiensammlung zeigten wir
die beiden ersten Binde im ersten Heft dieses Jahrgangs an;
die beiden in den vorliegenden Bénden dargestellten Persoénlich-
keiten reichen in ihrer Wirksamkeit noch unmittelbar in unsere
Tage hinein: Willmann lebt noch heute als Schaffender, und
iiber Steinle wolbt sich erst seit zwei Jahrzehnten das Grab.
Steinle, dessen Kunst den Domen in Koéln, Strassburg und
Frankfurt und zahlreichen anderen Kirchen in Aachen, Frank-
furt, Koln, Minster, Wiesbaden, Kleinheubach und Rheineck
diente, der an der kiinstlerischen Ausstattung des Rathauses
und Opernhauses in Frankfurt und des Museums in Kéln schuf,
der geniale Illustrator Brentanos, erfihrt durch Popp eine
ausserordentlich gliickliche Wiirdigung. Popp sieht unbefangen
die Unzuldnglichkeiten der Personlichkeit Steinles, des fast
engherzigen, fanatischen Ultramontanen, sieht auch die Be-
deutungsgrenzen des Kiinstlers Steinle, aber er versteht es, die
Werte, die im Menschen wie im Kiinstler liegen, durch seine
Darstellung herauszuheben und zum Verstidndnis zu bringen,
so dass wir ihm am Schlusse dankbar sind fir das, was und
wie er es uns gezeigt. Der Verlag hat wieder fiir eine sehr
hiibsche Ausstattung Sorge getragen; seine Wiinsche nach
reicherer Bildbeigabe wird der Leser selbst durch einen Blick
auf den sehr bescheidenen Preis zum Schweigen bringen.
Trotzdem kann Referent die Hoffnung nicht verschweigen, es
mochte moglich werden, einer spiteren Auflage wenigstens
noch eine Wiedergabe des ,Grossinquisitors“ beizufiigen, dieses
Bildes, das alles ausspricht, was zur Rechtfertigung der Ohren-
beichte gesagt werden kann: es zeigt den Kiinstler zwar nicht
schlechthin, aber doch in einer Art auf der Ho6he seines
Konnens. — Wenn irgend ein Ultramontaner auf die Kultur
der Gegenwart unmittelbar anregend und fordernd gewirk hat,
so ist es der Pidagoge Otto Willmann, der Nachfahre Herbarts.
Seine ,Didaktik als Bildungslehre nach ihren Beziehungen zur



— 753 —

Sozialforschung und zur Geschichte der Bildung“ hat ohne
Zweifel neue Bahnen gewiesen. Seidenberger gibt von der
Personlichkeit, ihrem Arbeiten und Kédmpfen und zugleich vom
Kampfplatz, den Zeit- und Streitfragen der Didaktik, ein flott
hingestelltes, vielleicht bisweilen etwas personlich gesehenes,
aber daher auch personlich belebtes Bild. Der Leser wird
aus dem Buch eine willkommene Anregung erfahren. -— So
schliessen sich diese beiden Bénde wiirdig den beiden ersten
an; den finften (Ehrhard, katholisches Christentum und moderne
Kultur) kennen unsere Leser schon aus der Besprechung im
vorigen Heft. E. K. ZELENKA.

Petites Notices.

* D. Hans Haas: Japans Zukunftsreligion, 11. Aufl., Berlin,
K. Curtius, 1907, Mk. 2.40. — L’auteur, pasteur de la paroisse
évangélique allemande & Tokio et Yokohama, connait trés bien
les choses du Japon. Les récents succeés de ce peuple imposent
partout I'étude de tout ce qui le concerne. L.a question religieuse
au Japon nous parait du plus haut intérét. On ne saurait prendre
un meilleur guide que l'auteur.

* M. LeriN: Pourquoi l'on doit étre chrétien. Paris, Beau-
chesne, br. 61 p., 50 cts.,, 1907. — La masse des chrétiens a,
aujourd’hui plus que jamais, besoin de convictions religieuses,
raisonnées et solides, C’est un fait d’expérience. La religion
se trouve discutée, souvent attaquée, a 1'école, dans les
journaux, dans les conférences publiques, dans les réunions et
sociétés les plus diverses. Contre les insinuations perfides ou
les attaques directes, le fidele doit étre en mesure de défendre
sa foi, et il ne le peut que si sa foi se trouve fermement établie.
Les meilleurs ont besoin de raisonner leurs convictions. Et
comment raffermir ceux qui hésitent et doutent, comment
ramener a la foi ceux qui ont eu le malheur de la perdre,
sinon en s’adressant a leur raison et en leur montrant les
preuves fondamentales qui motivent la croyance? Exposer,
sous une forme simple, claire, a la portée du grand nombre,
et néanmoins forte et rigoureuse, les preuves traditionnelles
de notre foi en lexistence de Diew, en Vexistence de I'dme
et d'une autre vie, en la nécessité d’une religion, en la vérité

Revue intern, de Théelogie. Heft 60, 1907, 49



I (7 -

de la religion chrétienne et catholique, tel et l'objet de 1la
brochure intitulée: Pourquot I'on doit étre chrétien? L’opuscule
convient tout particulierement aux jeunes gens des catéchismes
de persévérance, des colléges libres, des patronages et cercles
d’études.

* E. MicrauD: Les enseignements essentiels du Christ;
Paris, Nourry, in-12, 117 p., 1907. — Cet ouvrage, mentionné
dans plusieurs Revues, a été I'objet d'un compte-rendu sérieux
et bienveillant dans le Deutscher Merkur. Un critique de la
Revue du clergé francais, M. H. Leduc, I'a ainsi jugé (1° sep-
tembre, p. 528): «Le vrai christianisme éternel, c'est quelque
chose comme le vieux-catholicisme, ou le catholicisme sans la
papauté et le cléricalisme; c’est cela, du moins pour M. Michaud ».
C’est tout. Ce critique ultramontain a-t-il voulu étre malicieux,
spirituel peut-étre? Il n'apparait guere. En tous cas, il a été
bien superficiel. Connait-il le premier mot du «vieux-catholi-
cisme »? Connait-il la papauté et le cléricalisme que le vieux-
catholicisme combat? Ce sont 14 des points graves qu’entre
gens sérieux il faudrait élucider. Si M. Leduc pense qu'il a
autre chose a faire qu’a étre respectueux, substantiel et clair,
il s'abuse. En tous cas nos lecteurs voient quels sont les
procédés ultramontains; il ne leur est pas difficile de constater
ofl est 'amour de la vérité et du Christ.

#* Th. PoNsARD: La croyance religieuse et les exigences
de la vie contemporaine. Paris, Beauchesne, in-18, 272 p., 3 fr,,
1907. — Ces conférences, préchées a un auditoire d’hommes
dans 'église St. Antoine de Paris, traitent: 1° de la croyance
en Dieu et de la pensée moderne; 2° du catholicisme et des
aspirations contemporaines; 3° de la croyance religicuse et de
la vie. Ce n’est pas une ceuvre scientifique, mais simplement
de bon sens uni & la littérature; cela suffit pour éclairer et
dissiper beaucoup de préjugés.

* H. TAINE: Sa vie et sa corvespondance, T. IV., Paris,
Hachette, 1907, fr. 3.50. — Ce volume ou Taine apparait
comme historien (1876—1893) et ou sont indiquées les pensées
de ses dernieres années, se lit avec le méme intérét que les
précédents (v. la Revue, janvier 1906, p. 166—174). Esprit élevé,
coeur généreux, conscience absolument loyale et désintéressée,



= YEE e

tel apparait Taine dans son intimité. Ce spectacle d'une belle
ame qui ne pose jamais, est bienfaisant; il faut le contempler
attentivement,

Ouvrages nouveaux.

Amelangs Verlag (Leipzig): Die Litteraturen des Ostens in
Einzeldarstellungen. B. VII, 2 Abt. Geschichte der christ-
lichen Litteraturen des Orients: Die Syrische und christlich
arabische Litt. (Brockelmann); Geschichte der armenischen
Litt. (N. Fink); Geschichte der Koptischen Litt. (J. Leipoldt);
Geschichte der dthiopischen Litt. (Littmann); 1907. Mk. 4.

J. Deutscu: Die Kinderarbeit und ihre Bekiémpfung; Ziirich,
Rascher in-8°, Mk. 3. 15. 1907.

G. GrAUE : Nachwirkungen des Kulturkampfes. Leipzig,
Heinsius, br. 36 S., 1907. Mk. 60. (7Irés recommandé.)

Der Katholik (von J. Becker und J. Selbst), tondé en 1821, trés
dévoué aux intéréts romains. Mainz, Kirchenheim.

Dr. J. Lersius: Das Reich Christi. 10. Jahrgang, Nr. 4/6: Die
Messianitat Jesu (Schlatter); Ueber den Gebrauch der Bibel
(Oettli); u.s. w. — Nr. 7/8: Die Offenbarung Gottes in dem
Christus der Schrift (Jager). Gr.-Lichterfelde Tempel-Verlag.
1907.

Lietzmann: Excellente Collection de «Petits textes »; trés utile
aux ¢étudiants en théologie. Vgl: Nr. 6. Die Didache
Lietzmann). Pfg. 30. — Nr. 17., 18, Symbole der alten Kirche
(Lietzmann)., Pfg. 80. — Nr. 19. Ordo missa (Derselbe).
Pfeg. 40. — Nr. 20. Antike Fluchtafeln (R, Wiinsch). Pfe. 60.
— Nr. 22,, 23. Die jlidisch-aramdiischen Papyri von Assuan
(W. Steerk). Mk. 1. — Nr. 24, 25. Martin Luthers geistliche
Lieder (A. Leitzmann). Pfg. 60.

Anu. 2. Mralavov. H Aovxzagsiog Ouodoyie. A9mveuc, Saxeddagiov,
1907.

Nee Zwov, mai et juin 1907. Jerusalem, Couvent grec. [n/é-
ressante.

X. Hamadomoviov. Ao6tdsos Harg. Tegovolvuwr (1641-1707), in-8e,
72 p., Ispoooivuow, 1907,




— 756 —

Dr Constantin RHALLIS: Howixov ALixaiov ﬁyg 0pYodoSov avarolixns
ExxAncieg. Athénes, impr. Estia, in-8°, 627 p. 1907. (Trés
-vecommandé.) '

ScHIELE ; Religionsgeschichtliche Volksbiicher: Die urchristliche
und die heutige Mission (H. Weinel); — Daniel und die
griechische Gefahr (A. Bertholet); Tiibingen, Mohr. 1907, —
Die Abonnenten erhalten das Monatsblatt « Die Religion in
Geschichte und Gegenwart» unberechnet.

Slavorum Littere theologice (Revue trimestrielle), Annus III,
Nr. IlI. Pragee 1907. (Intéressante.)

Ad. TeuTeNBERG: Ueber Pfarrer Kutters Christentum und So-
zialismus. Laiengedanken eines Apostaten. Ziirich, Orell
Fiissli. Mk. 2, 1907, 171 S.

Theolog. Jahvesbericht (Kriiger und Kcehler): 26 B., 1. Abt.
Vorderasiatische Literatur und ausserbiblische Religionsge-
schichte (Beer und Lehmann). II. Abt. Das alte Testament
(Paul Volz). III. Abt. Das neue Testament (Knopf und
Briickner). Leipzig, Heinsius, 1907.

A. WiLp, Pfarrer: Die korperliche Misshandlung von Kindern;
Ziirich, Rascher, in-8°, Mk. 2.45. 1907.

Le Directeur-Gerant: Prof, Dr E, MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.



	Bibliographie théologique

