
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


714

VARIÉTÉS.

I. — Le Congrès ancien-catholique de La Haye.
Le VIIe Congrès international a été tenu, du 3 au 5

septembre dernier, à la satisfaction et à l'édification de tous les
participants. Nous reviendrons sur ses résultats, lorsque les
Actes en seront publiés. En attendant, bornons-nous à signaler
les faits suivants:

1° Continuation de la Revue internationale de Théologie,
conformément au but de sa fondation, sous la direction suivie
jusqu'ici. Donc nouveaux efforts pour fortifier la théologie
scientifique contre la théologie discréditée, pour fortifier la
réforme catholique et faire le pont entre les Eglises chrétiennes
qui veulent sincèrement s'unir dans la foi chrétienne.

2° Approbation de l'élection d'un successeur de feu l'évêque
Kozlowski, pour le diocèse polonais de Chicago, en la personne
de M. Hodur. Le nouvel évêque, actuellement en Pologne dans
le but d'organiser les catholiques polonais qui veulent se rendre
indépendants de Rome et dont la situation est légalement
reconnue par le Gouvernement, sera, à son retour, consacré
à Utrecht par les évêques anciens-catholiques de Hollande,
d'Allemagne et de Suisse.

3° Moyens plus actifs pour l'union des associations de

jeunes gens et des anciens-catholiques dispersés, ainsi que pour
la propagande de notre cause et de nos œuvres, par la presse, etc.

4° Appel aux catholiques-libéraux restés dans l'Eglise
romaine, qui croient encore à la chimère d'une réforme de leur
Eglise avec le concours et sous la juridiction du pape. Ils
doivent voir, à la lumière du nouveau Syllabus et de toutes
les récentes décisions de la papauté, que pour éteindre l'incendie
de l'erreur et de la superstition dans les murs de leur Eglise,
il faut courageusement agir sur elle, de l'extérieur à l'intérietir,



— 715 —

et organiser, malgré la hiérarchie aveugle, des secours et un
service religieux actif. Adoption de la déclaration suivante
proposée par M. le curé Moog, de Dortmund:

« Der VII. internationale Altkatholikenkongress, versammelt
im Haag, hat mit Dank gegen Gott Kenntniss genommen von
den ernsten Versuchen gottesfürchtiger und gelehrter Männer
in Deutschland, in Frankreich, in Italien und in anderen Ländern,
innerhalb der unter dem Papste stehenden römischkatholischen
Kirche eine Reinigung der Lehre, der Einrichtungen und
gottesdienstlichen Formen anzubahnen. Allein wie aufrichtig er auch
diesen Bestrebungen Erfolg wünscht, so kann er insbesondere
im Hinblick auf die Dekrete des Vatikanischen Konzils und
auf den neuen Syllabus vom 4. Juli 1907 sich doch keine
Möglichkeit vorstellen, eine Besserung der Verhältnisse
herbeizuführen ohne Ausscheiden der Reformfreunde aus der
Jurisdiktion des römischen Papstes. Der internationale Altkatholikenkongress

bittet daher alle frommen, denkenden römischen
Katholiken, sich nicht durch den Schein einer äusserlichen
unkatholischen Einheit blenden und binden zu lassen. Indem
sie sich der altkatholischen Kirche, die den Glaubensschatz
und die Verfassung der ungeteilten katholischen Kirche
unversehrt und mit unverbrüchlicher Treue bewahrt, anschliessen,
werden sie die Einheit der katholischen Kirchen unter dem
Einen Haupte Jesus Christus wahrhaft fördern, nicht aber durch
Verbleiben unter dem Papsttum, welches durch seine, der
Weltherrschaft dienenden Glaubenssätze von der Unfehlbarkeit
und Allgewalt des Papstes im Glauben sowohl wie in der
Verfassung den Boden der alten Einen heiligen katholischen
und apostolischen Kirche verlassen hat. »

5° Nouvelles propositions de la Commission de St. Pétersbourg

à la Commission de Rotterdam pour l'union des deux
Eglises. Tout fait espérer que les points obscurs enfin s'éclair-
ciront, que les préjugés s'atténueront, et que les esprits vraiment
pacifiques et éclairés sont déjà sur la voie d'une entente radicale
et fraternelle.

6° Appelons l'attention de nos lecteurs sur le discours
prononcé, à la première séance générale, par M. l'évêque Herzog,
et dont voici l'esprit: «Wir sind schwach an Zahl, aber schlimmer
wäre moralische Schwäche, ein Versagen anfänglicher Begeisterung,

ein Rückzug auf die Stellung der Reformkatholiken. Diesen



— 716 —

ermöglicht der Gedanke der Entwicklung des Dogmas des
Engländers Newman «developement», sich mit unbequemen
Dogmen abzufinden. Sollen wir uns dem anschliessen? Der
Ort zu einem solchen Entschluss wäre schlecht gewählt, denn
die Kirche von Utrecht zeigt seit Jahrhunderten ein Beispiel
der Entschlossenheit. Nicht leichten Herzens ist die Trennung
geschehen, immer unfreiwillig; aber sie ist von grossem Segen
geworden. Darum lassen wir uns nicht verführen zu dem
« Gehenlassen » der Reformkatholiken ; auch das Gute lässt
Gott nur durch Menseben geschehen; wir müssen uns zu seinem
Werkzeug machen. Uns bleibt nichts übrig, als uns kirchlich
zu organisieren; wir haben dadurch den alten katholischen
Gemeindebegriff, die richtige Anschauung vom Priester als
Organ der Gemeinde, die nationale Kirche gerettet. Darum
gibt es kein Zurück, zumal der Reformkatholizismus durch
den neuen Syllabus erschlagen ist. Wir sind Gott dankbar, dass

er uns den Anstoss zu unserm Handeln gegeben. Nun gilt nur
eines : « Treue bis in den Tod »

II. — L'affaire Schell et la question de l'Index
en Allemagne.

I. L'affaire Schell. — U était naguère question d'élever
un monument au célèbre théologien Hermann Scbell, qui a
admis une certaine liberté de critique en ce qui concerne les
croyances non essentielles de l'Eglise. Schell encourut de ce
chef les honneurs de l'index, et il eut pour censeur sevère un
professeur de théologie de Vienne, M. Commer. Or, le pape a
adressé à ce dernier, le 14 juin, une lettre de félicitations.
Pie X ne met pas en question « les vertus sacerdotales -> et les
intentions de Schell, mais il confirme que ses écrits condamnés
contenaient des erreurs funestes. Par suite, il s'étonne que
Schell trouve encore des admirateurs allant jusqu'à vouloir lui
élever un monument et le comparer à saint Paul.

Une telle admiration, dit le pape, équivaut à un acte de
résistance contre le siège apostolique qu'ils représentent calom-
nieusement comme attaché à des méthodes vieillies et comme
coupant les ailes aux génies puissants. Mais cette accusation
est fausse et injuste, car l'Eglise réprouve bien la liberté d'errer



— 717 —

et veille à ce que les fidèles ne soient pas pris dans les filets
de l'erreur, mais elle demande instamment que le dépôt à elle
confié des vérités divines soit, selon les temps et les lieux,
toujours plus approfondi et développé par l'interprétation
légitime.

Aussi Pie X exhorte-t-il M. Commer à continuer à défendre
le dogme catholique sans craindre les reproches d'adversaires
qui seront pour lui une gloire et un stimulant.

A la suite de cette lettre, le comité constitué pour l'érection

d'un monument à la mémoire de Schell s'est dissous. Parmi
les signataires de l'appel que Pie X qualifie d'ignorants du
catholicisme ou de rebelles contre l'autorité du Saint-Siège,
nous relevons les noms suivants : MM. von Albert, archevêque
de Bamberg, von Henle, évêque de Passau, monsignor Ehrhard,
de Strasbourg, les professeurs Merkle, de Wurzbourg, Knöpfler,
de Munich, Funk, de Tubingue, le baron Frédéric de Hugel,
de Londres, le curé Hansjacob à Fribourg, etc.

On lira avec intérêt les détails suivants publiés par le
Katholik (Bern). Le 6 juillet 1907, p. 228-230:

Am 31. Mai 1906 ist der berühmte Würzburger Theologe
Hermann Schell plötzlich gestorben. Sein Tod befreite die
ultramontanen « Geistesmänner » von einem sehr gefährlichen Gegner.
Allein Schell scheint gar nicht tot zu sein. Immer noch fällt man
über ihn her, um ihn endgültig ums Leben zu bringen und für
immer zu begraben. So hat in diesem Jahr ein Prälat Commer in
Wien unter dem Titel « Hermann Schell und der fortschrittliche
Katholizismus » « ein Wort zur Orientierung für gläubige (römische)
Katholiken » herausgegeben, das den Verstorbenen abtut mit dem
Satz : « Schell, an dir ist nicht viel Katholisches mehr. »

Nun hat Pius X. am 14. Juni dem genannten Prälaten ein
Breve zustellen lassen, um ihn zu der Abfertigung Schelfs zu
beglückwünschen. Der Papst hat freilich schon wiederholt gesagt,
dass ihm der (römische) Reformkatholizismus ganz und gar nicht
gefällt. Die Schriften der französischen Vertreter dieser Richtung
wurden auf den Index gesetzt ; der Roman des Italieners Fogazzaro
« Il Santo » wurde auf den Index gesetzt ; die Werke des deutschen
Theologen Schell wurden auf den Index gesetzt. Aber immer noch
regen sich diese Leute. In Mailand geben sie sogar unter dem
verdächtigen Titel « Rinnovamento », was fast so viel heisst wie
«Reform», eine sehr gediegene Zeitschrift heraus; in Deutschland
erscheint das « Zwanzigste Jahrhundert », was auch sehr modern



— 718 —

klingt, in Frankreich das « Demain », das mit seinem Titel sagen
zu vollen scheint: heute können wir freilich noch nichts ausrichten,
aber « morgen » werden wir offen hervortreten. Der Papst merkte
die Absicht und wurde sehr verstimmt. Wie er das « Rinnovamento

» verurteilt hat, ist in Nr. 21 des « Katholik » mitgeteilt
worden. Schärfer noch lautete die Ansprache, die Pius X. am
18. April an die Kardinäle gehalten hat und deren Wortlaut in
Nr. 17 des « Katholik » abgedruckt worden ist.

An diese Kundgebungen reiht sich würdig der neue päpstliche
Erlass an. Der « Oss. Rom. », der ihn in seiner Nummer vom
27. Juni publiziert, macht folgende Vorbemerkung:

« Da in Deutschland trotz der von der Indexkongregation
erlassenen Verdammung die Zahl derer nicht klein ist, die sich als

Anhänger der in den Schriften Schells enthaltenen irrigen Meinungen
erklären, hat Seine Heiligkeit es als tunlich erachtet, noch einmal
öffentlich vor der sehr grossen Gefahr zu warnen, der die
Bewunderer der Lehren Schells sich aussetzen. Zu diesem Zweck
hat der Papst den folgenden wichtigen Brief an den Monsignore
Ernst Commer gerichtet, der eine gelehrte Widerlegung der
Irrtümer des genannten Schriftstellers herausgegeben hat. »

Das Schreiben selbst ist in geziertem Latein abgefasst, rührt
folglich nicht vom Papste selbst her, denn Jos. Sarto ist in klassischen
Dingen nicht so daheim wie sein Vorgänger Pecci. Immerhin steht
der Name des Papstes an der Spitze und am Schlüsse des Briefes,
dieser muss also als offizielle Kundgebung des päpstlichen Stuhles
anerkannt werden. Er lautet :

« Mit grösstem Vergnügen haben Wir das Werk empfangen,
das du zu dem für unsere Zeit und namentlich für deine Landsleute

(civibus tuis) sicherlich gar nützlichen Zweck verfasst hast,
die Irrtümer, die in den Schriften des kürzlich verstorbenen Hermann
Schell versteckt sind, herauszugreifen, zu erörtern und zu widerlegen.
Allgemein bekannt ist, dass Hermann Schell in seiner Lebensführung

unanfechtbar gewesen ist und sich durch Frömmigkeit,
durch Eifer in der Verteidigung der Religion und durch andere
Tugenden ausgezeichnet hat. Nicht ebenso sehr durch reine Lehre.
So kam es, dass der apostolische Stuhl einige seiner Schriften als
mit der katholischen Wahrheit weniger übereinstimmend verurteilte
und öffentlich verdammte. Daher war von Katholiken mit aller Sicherheit

zu erwarten, dass unter ihnen niemand sein werde, der jenem im
übrigen lobenswerten, aber von der katholischen Anschauung
abirrenden Manne anhangen könne und dass man sich bemühen
werde, die solchermassen durch vorsorgliche Aufdeckung des gefährlichen

Irrtums sichergestellte Lehre nicht bloss unversehrt festzu-



— 719 —

halten, sondern auch zur Anerkennung zu bringen. Allein im Gegensatz

hierzu haben Wir vernommen, dass es nicht an Leuten fehle,
die sich nicht scheuen, seine Lehre zu empfehlen, und ihn dem-
gemäss mit Lobsprüchen zum Himmel zu erheben, wie wenn er der
hervorragendste Verteidiger des Glaubens gewesen wäre, vergleichbar

einem Apostel Paulus und vollkommen wert, dass sein
Andenken durch ein Denkmal der Nachwelt zur Bewunderung
überliefert werde. Die so denken sind entweder als Leute anzusehen,
die die katholische Wahrheit nicht kennen, oder dann als solche,
die sich dem Ansehen des apostolischen Stuhles widersetzen, indem
sie die grundlose Schmähung vorbringen, er vertrete veraltete
Anschauungen, hemme den Fortschritt der Wissenschaft, beschneide
die Flügel der scharfsinnigsten Geister, trotzdem diese die Wahrheit
vortrügen. Etwas Falscheres und Ungerechteres lässt sich gar nicht
denken. Wenn auch die Kirche die Freiheit der Irrlehre verurteilt
(eigentlich : die Freiheit zu irren, errandi libertatem) und darüber
wacht, dass sich die Gläubigen nicht von Trugschlüssen (fallaciis)
umgarnen lassen, so schafft sie doch durchaus kein Hemmnis,
sondern erteilt vielmehr nur Mahnung und Rat, die von Gott
geoffenbarte Wahrheit die ihr (der Indexkongregation und dem Papst!)
zur Bewahrung übergeben worden ist, nach der Fassungskraft der
Völker und Zeiten immer mehr zu erforschen und durch
rechtmässige Deutung auszulegen. Daher liegt auf der Hand, dass der
Verdammung der Schriften des Hermann Schell nichts anderes

zu gründe liegt als die Tatsache, dass in denselben das Gift der
Neuerung und Lehren enthalten sind, die vom katholischen Glauben
abweichen.

Unter diesen Umständen erklären Wir, dass du (Prälat Commer)
dich um Religion und Wissenschaft ausgezeichnet verdient gemacht
hast, und Wir sind der Meinung, dass du die Aufgabe eines Theologen

vortrefflich erfülltest, als du richtig ausführtest, was die katholische

Kirche in den fraglichen Dingen lehrt, und die Gläubigen
zu warnen suchtest. So wünschen Wir dir denn von Herzen Glück
und drücken dir den innigen Wunsch aus, du mögest dich durch
die Angriffe der Gegner nicht abschrecken lassen, da diese dir
vielmehr zur Ehre und zum Ansporn gereichen müssen, sondern auch
fernerhin Geist und Feder der Verteidigung des katholischen Dogmas
widmen. Als Unterpfand der göttlichen Gnade und zum Zeichen
Unseres Wohlwollens erteilen Wir dir den apostolischen Segen. »

Man merkt diesem Schreiben an, dass man am päpstlichen
Hofe keinen Hochschein davon hat, welche Ketzereien Professor
Schell denn eigentlich vorgetragen hat. Was der Brief darüber
enthält, ist allgemeines, nichtssagendes Geschwätz, das von einem



— 720 —

Gymnasiasten herrühren könnte, der einen lateinischen Aufsatz zu
machen hatte. Dagegen weiss man in Rom, dass Schell noch nicht
vergessen ist. Die Entrüstung darüber, dass man Schell mit dem
Apostel Paulus vergleiche, ist eine Anspielung auf die Rede, die
Professor Merkle zu Ehren seines verstorbenen Kollegen gehalten
hat. Erheiternd wirkt, dass der Papst den Wiener Commer zu
einem speziellen Landsmann der Freunde Schells in Würzburg und
München macht. Die Unfehlbarkeit scheint sich nicht auf das
Gebiet der Geographie zu erstrecken. Aber wir begreifen
vollkommen, dass die päpstliche Kurie das Wiedererwachen
theologischer Wissenschaft in Deutschland nicht gerne sieht. Mögen
nur die Reformfreunde auch ihrerseits die päpstliche Mahnung
befolgen, sich durch Angriffe der Gegner nicht abschrecken und nicht
zum Schweigen bringen zu lassen.

Le 13 juillet, p. 238-239:

« Die bedeutendsten liberalen Blätter Deutschlands, « Münchn.
Allg. Ztg. », « M. N. N. », « Frankf. Ztg. » widmen dem Schreiben
des Papstes an Prof. Commer in Wien lange Leitartikel. Es handelt
sich dabei nicht bloss um den verstorbenen Professor Schell, sondern
insbesondere auch um die noch lebenden Katholiken, die zu Ehren
Schells ein Denkmal errichten wollen. Zu diesen gehören der
Erzbischof Albert von Bamberg, der Bischof Henle von Passau, die
Professoren Merkle in Würzburg, Funk in Tübingen, Knöpfler in
München, der Stadtpfarrer Hansjakob in Freiburg und viele andere
namhafte Theologen und hervorragende Geistliche und Laien. Diese
wollen sich weder zu denen zählen lassen, die dem Papst
widerstreben, noch auch als Leute gelten, die die katholische Lehre nicht
kennen. Der Erzbischof von Bamberg sei nach München gegangen,
um dem päpstlichen Nuntius Caputo über das ungeschickte Schreiben
des Papstes Vorstellungen zu machen ; das Denkmalkomitee aber
wollte sich direkt an Pius X. wenden. Der arme Papst Er versteht
kein deutsches Wort, hat nie eine Schrift von Schell in Händen
gehabt, ja vermutlich nicht einmal gewusst, dass es in Würzburg
vor nicht langer Zeit einen Schriftsteller mit Namen Schell gegeben
hat ; aber er hat sich nun einreden lassen, dieser Schell sei ein
bösartiger Irrlehrer gewesen und es sei sehr nötig, seine Schüler
und Freunde auseinanderzujagen. Da unterzeichnet er den fatalen
Brief an Commer, spendet seinen Segen, — und jetzt soll er
Widerruf und Abbitte leisten In diese ungemütliche Situation hat
ihn, wie sich herausstellt, der Kardinal Erzbischof Fischer von Köln
gebracht, der von Kaisertreue, Vaterlandsliebe und deutscher
Gesinnung trieft, wenn er an den kaiserlichen Tafel sitzt. Das ging
so zu:



— 721 —

Der Prälat Commer in Wien ist ein älterer Mann, der sich als
Professor mit der Dogmatik beschäftigt. Daher konnte er sich für
berechtigt halten, an den immer noch gelesenen Werken Schells
Kritik zu üben. Die Kritik fiel so ungünstig aus, dass zunächst
der Prälat Schwarz in Münster, W., den Wiener Kollegen öffentlich
der Lieblosigkeit beschuldigte. Gegen Schwarz erhob sich der
Erzbischof Fischer von Köln, der den Aufsatz des genannten
Kirchenhistorikers als ein « Ärgernis » bezeichnete. Dem Erzbischof
antwortete Prof. Dr. Kiefl in Würzburg, der Nachfolger Schells. Die
Antwort lautete so bestimmt, dass der Erzbischof nach Rom ging
und die Indexkongregation und den Papst alarmierte. Die Folge
war das einfältige Breve an Commer. •

Einen Widerruf wird der Papst schwerlich leisten, obwohl in
der « Münch. Allg. Ztg. » ein « angesehener katholischer Theologe »

meint, man sollte « auf diplomatischem Wege den Papst darauf
hinweisen, in welch unverantwortlicher Weise er von einer gewissen
Kamarilla missbraucht und direkt blossgestellt » werde. — Oho
Wir würden doch empfehlen, die Herren Diplomaten diesmal aus
dem Spiele zu lassen. Wenn die Theologen nicht die Fähigkeit
und den Mut haben, von sich aus mit Commer, der Indexkongregation

und dem Papst fertig zu werden, so sollen sie sich
unterwerfen und schweigen. »

Dans les Hochschul-Nachrichten (Juli 1907):

« Die Dissidien in der theologischen Fakultät, die eine
Beleidigungsklage des Prof. Merkle gegen Prof. Weber zur Folge hatten,
sind durch aussergerichtlichen Vergleich beigelegt worden. Professor
Weber hat in vollem Umfange Abbitte geleistet und sich zur Zahlung
einer Geldbusse in Höhe von 500 Mk. für Zwecke des Albertus
Magnus-Vereins sowie zur Tragung sämtlicher Kosten des Rechtsstreites

verpflichtet. Ausserdem hat Prof. Weber die mit dieser

Angelegenheit in Zusammenhang stehenden Beleidigungsklagen
gegen die « Hochschul-Nachrichten » und die « Augsb. Abend-Ztg. »

ebenfalls unter Übernahme sämtlicher Kosten zurückgezogen.
Wenige Tage nach der Beilegung dieser Streitigkeiten meldet die
Presse im Anschluss an die durch das Commer'sche Pamphlet und
den Brief des Papstes hervorgerufene Aufregung, dass neuerdings
innerhalb der theologischen Fakultät « Konflikte allerernstester Art »

ausgebrochen seien. Es wird sogar behauptet, dass dieser neue
Zwischenfall auf von Würzburg ausgehende Agitationen zurückzuführen

sei. Man geht wohl nicht fehl mit der Annahme, dass diese

mit dem Eingreifen des Kardinals Fischer und des Papstes in den
Streit Commer-Schell zusammenhängen. Zwar wagt nicht einmal
die ultramontane Presse, dem päpstlichen Schreiben zuzustimmen,

Revue intern, de Theologie. Heft 60, 1907. 47



— 722 —

weil dieses offenbar auf ganz falschen Voraussetzungen beruht,
nämlich auf den Fälschungen und Entstellungen, die Commer
geleistet. Aber bei der bekannten Zusammensetzung der Würzburger
theologischen Fakultät und bei dem erklärten Streben wenigstens
eines ihrer Mitglieder, die fortschrittlich gesinnten Kollegen « ausser
Gebrauch zu setzen », ist es nicht undenkbar, dass man auch diesen
Anlass gut genug findet, um einen neuen Gang in diesem alten
Kampf zu versuchen. Dass gerade in Würzburg ein Nest
verbissenster Hetzer sich befindet, ist ohnehin bekannt genug, und
was über deren Skrupellosigkeit in der Wahl der Mittel verlautet,
ist unglaublich, wenn man nicht unwiderlegliche Beweise dafür
besässe. »

II. La ligue contre l'Index. — Voici à quoi se réduisent,
d'après le Temps du 14 juillet, les faits relatifs à cette ligue,
dégagés de toutes les exagérations de la première heure: Un
comité de notabilités catholiques allemandes, centralisé à

Münster, en Wesphalie, avait formé le projet d'organiser dans
toute l'Allemagne catholique une immense pétition signée par
le plus grand nombre possible de laïques occupant une situation

honorable, dans le but de demander au pape la suppression
de YIndex librorum prohibitorum. Cette pétition, afin d'atteindre
le but qu'elle se proposait, c'est-à-dire de se manifester imposante

par le nombre et l'autorité des signataires, exigeait deux
conditions essentielles :

1° Etre patronnée par des hommes occupant une haute
situation et réputés pour leur foi, leur science et les services
rendus à la cause de l'Eglise ;

2° Etre menée en secret afin de ne pas être interprétée
comme un mouvement sécessionniste et compromise par les

attaques des catholiques intransigeants, ennemis de toute réforme
moderne.

La première condition était remplie de ce fait qu'à la tête
de cette agitation orthodoxe et toute respectueuse se trouvaient
les personnalités suivantes : docteur Hermann Schell, de Wurtz-
bourg (maintenant défunt); le baron von Hertling, un des chefs
du centre catholique, candidat à la présidence du Reichstag,
et qui remplit à diverses reprises d'importantes missions du

gouvernement prussien auprès du Vatican; le docteur Martin
Fassbender, membre du Reichstag; les docteurs Kœnig et Linz,
membres de la Chambre bavaroise; Mister, de l'université de



— 723 —

Münster ; comte Praschena et François Reinhard, du Reichstag ;

Karl Muth, rédacteur du Hochland ; le docteur Schwering, juge
au tribunal de Hamm; les docteurs Tourneau et Welstein,
membres du Reichstag; le docteur Hompel, assesseur, qui fut
l'organisateur de cette pétition. On le voit, avec de tels noms,
la démarche projetée ne pouvait être ni paraître séditieuse et
dangereuse. La deuxième condition pour arriver au but était
de maintenir cette pétition cachée jusqu'au dernier jour. Et
c'est pourquoi les lettres envoyées par le comité central à tous
les comités adhérents et à tous les catholiques individuellement
connus recommandaient aux signataires le secret le plus absolu,
et leur indiquaient toutes les mesures à prendre pour que leur
signature arrivât au comité central sans être vue et lue par
personne.

Qui peut croire que ces professeurs, ces théologiens, ces
députés du centre et autres champions du catholicisme voulaient
en saper les bases? Leur intention était tellement droite qu'ils
voulaient, dit-on, faire présenter leur supplique au pape par
l'ambassadeur d'Autriche et le ministre de Bavière auprès du
Vatican Il va sans dire qu'après le tapage actuel, les diplomates en
question se garderont bien de se mêler à cette affaire, et que
personne d'ailleurs n'osera ni ne pourra remettre la pétition
à Pie X. Et c'est ce qui prouve combien les pétitionnaires
avaient raison de vouloir conserver le secret le plus absolu. C'est
ce qui prouve aussi combien, à son point de vue, le Vatican a
fait un coup habile en ébruitant la chose et en la laissant
même exagérer un peu par ses publicistes dévoués.

Il faut savoir qu'il y a sur l'Index, parmi les catholiques,
deux opinions: l'une, qui veut que l'Index ne condamne pas
sans donner les raisons de sa condamnation et sans permettre
au condamné ou au suspect de se défendre honorablement;
l'autre, qui prétend que cette condamnation n'est, au fond,
qu'un avertissement pour rendre les fidèles plus prudents, mais
qu'elle n'est pas une sentence doctrinale, et dès lors qu'elle se

justifie par les services qu'elle rend. Les membres de la ligue
allemande appartiennent ou appartenaient à la première opinion;
ils se sentent humiliés, en présence des protestants qui font
librement de la science, d'avoir à se plier devant des théologiens

qui, pour être dans l'entourage du pape, n'en sont pas
moins sujets à l'erreur. Ils veulent défendre leurs droits comme
laïques. Dans une de leurs déclarations, ils s'expriment ainsi:



— 724 —

« Jeder Katholik, der Geistliche und auch der Laie, hat nicht
nur Pflichten, sondern auch Rechte. So ist jeder Laie unter anderem
berechtigt, zu erlaubten Zwecken mit anderen Laien zusammenzi -
treten, ohne grundsätzlichen Ausschluss des Klerus die Pflege des

Laien-Apostolats zum Gegenstand seiner Pläne und Unternehmungen
zu machen, als Sohn der Heiligen Kirche vertrauensvoll Bittschriften
an den heiligen Vater vorzubereiten und durch Organisation das
Gewicht der für seine Anliegen gesammelten Unterschriften zu
erhöhen.

Jede Verkümmerung dieser Rechte liegt der kirchlichen
Autorität fern und widerspricht ihrem Lebensinteresse. Es muss also
schon der Versuch, unser Vorgehen als unrechtmässig hinzustellen,
als ein völlig unkirchliches Unterfangen zurückgewiesen werden.

Aus Anlass des vatikanischen Konzils sagte der Bekenner-
Bischof Mathias Eberhard von Trier in seinem Fastenhirtenbriefe
von 1869 wörtlich, «dass in einem allgemeinen Konzil zwar nur
die Bischöfe als die Nachfolger der Apostel entscheidendes Stimmrecht

haben, dass aber nicht bloss ihre, sondern aller Glieder der
Kirche Erfahrung und Einsicht dort gehört und beachtet werde;
dass nicht nur Priester, auch Laien, selbst in wichtigen Fragen,
Einfluss auf die Beschlüsse der Konzilien zu üben berufen sein
könnten. »

Un correspondant du Bund (26 juillet) a ainsi résumé la
situation :

« Vor mehreren Jahren, noch ehe die « Kirchenverfolgung » in
Frankreich ihren Höhepunkt erreicht hatte, erklärte gelegentlich der
Papst mit gutem Recht, dass die Katholiken es kaum in irgend
einem andern Land der Erde so gut hätten, wie in Deutschland.
Trotzdem und trotz der schlimmen Erfahrungen mit Frankreich
scheint die römische Kurie es darauf abgesehen zu haben, Deutschland

und die deutschen Katholiken vor den Kopf zu stossen. In
Rom haben der unfehlbare Papst und seine Umgebung nichts
gelernt und nichts vergessen. Die unglaubliche Unwissenheit
betreffs deutscher Dinge — allerdings auch betreffs die ganze
Welt angehender — ist eines der bezeichnendsten Momente
in der ganzen dermaligen Kampagne. Zwar hat der deutsche
Kardinal und Jesuit Steinhuber an der neuesten Ketzereiverdammung
wesentlich mitgewirkt. Um so schlimmer Aber glaubhaft und
unwidersprochen ist mitgeteilt worden, dass im allgemeinen die
zuständigen Persönlichkeiten im Vatikan nicht einmal der deutschen
Sprache mächtig sind, dass die führenden deutschen Zentrumsblätter,

wie « Kölnische Volksztg. » und « Germania », von ihnen



— 725 —

gar nicht gelesen werden usw. Wie in früheren Fällen, unterwerfen
sich auch dieses Mal die führenden Geister des deutschen
Katholizismus dem Gebote Roms ; eine traurige Schwäche, an die man
schon gewöhnt ist. Indessen wagt man doch wenigstens etwas

gegen den Stachel zu locken. So schrieben u. a. « Germania » und
« Köln. Volksztg. » : Der «Osservatore Romano» möge sich doch
vor allem davor hüten, die deutschen Verhältnissen, die er nicht
kennt, mit den italienischen Verhältnissen in einen Topf zu werfen,
und insbesondere den Vorwurf einer « Rebellion » unterlassen, der
in diesem Falle nicht nur unangebracht, sondern geradezu ungerecht
sei und deshalb auf deutscher Seite um so mehr als eine Beleidigung

empfunden werde. Die Namen einer Anzahl von bekannten
und hervorragenden Persönlichkeiten im katholischen Deutschland,
darunter eine Reihe von Zentrumsabgeordneten, sollten schon
hinreichenden Schutz gegen derartige Beleidigungen bilden, wenn nicht
der Inhalt der Bittschrift und auch derjenige des Organisationsplans
eine Gewähr dafür bietet, dass hier nicht Vertreter des « Modernismus

», sondern treukatholische Männer in Betracht kommen.
Gegen die groben Anwürfe der « Corrispondenza Romana » ist wohl
die gesamte katholische Presse Deutschlands losgezogen. Aber was
hilft's? Höchstens dass der Vatikan seine Verantwortlichkeit für
diese römischen Organe abstreitet und ihnen den Charakter der
Offiziosität abspricht, wie das alles schon früher da gewesen,
obwohl die Beziehungen auf der Hand liegen. Der gewöhnlichen
bürgerlichen Moral entspricht das nicht; auch über diese sind die
massgebenden Herren in Rom anscheinend erhaben.

Freilich ist auch die Haltung der massgebenden Männer im
deutschen Katholizismus keine solche gewesen, welche in Rom
Respekt einflössen und eine bessere Behandlung erzwingen könnte.
Deutsche Bischöfe hatten sich an dem Aufruf zugunsten eines
Denkmals für den Professor Schell beteiligt; der Papst hat den
Plan beinahe als kirchenschänderisch verdammt; die Bischöfe
unterwarfen sich ohne weiteres dieser beleidigenden Rüge, ja sie
veröffentlichten in ihren Amtsblättern das betreffende Schreiben des

Papstes an den Wiener Fanatiker Commer. Kläglich war die
Haltung des hochangesehenen Zentrumsführers, Reichstagsabgeordneten

Professor von Hertling, in Sachen des Bittgesuchs deutscher
Katholiken an den Papst wegen Reform des Index. Anfänglich
hat er mitgewirkt und seinen Namen hergegeben, als dann aber
die Bannstrahlen von Rom anfingen zu zucken, zog er nicht nur
seine Beteiligung zurück, sondern versuchte sogar, öffentlich
abzuleugnen, dass er irgendwie an solchen Ketzereien sich zu beteiligen
willens gewesen sei. Die Veranstalter nagelten ihn aber fest und
wiesen ihm einen merkwürdigen « Irrtum » nach. Die Zentrums-



— 726 —

presse beeilte sich gleichfalls, möglichst zurückzukriechen und ihre
Rechtgläubigkeit darzutun.

Zugleich mit der nochmaligen und verschärften Verdammung
des nicht genügend orthodox gewesenen Würzburger Professors
Schell und derjenigen, die ihm nach dem Tode eine kleine Ehrung
erweisen wollten, wird vom Vatikan dem »recht zahm gehaltenen
Bittgesuch deutscher Katholiken um Reform des Index gröblich
auf den Kopf gehauen. Und zur allgemeinen Krönung des Werks
erfolgt der neue Syllabus, der einen verstärkten Schutzwall für die
reaktionärste katholische Rechtgläubigkeit bilden soll. Dabei heisst
es in dem eben erschienenen Aufruf zu der 54. Generalversammlung
der Katholiken Deutschlands, die vom 25. bis 29. August in Würzburg

stattfinden wird, wörtlich : « In unaufhaltsam fortschreitender
Bewegung, vielfach mit wahrer Sturmesgewalt, vollzieht sich die
Entwickelung des modernen Lebens nach allen Richtungen hin. »

Rom aber sucht sie zurückzuschrauben Die Widersprüche klingen
wie der reine Hohn. Und dieses Mal, wie regelmässig, werden
die deutschen Katholiken trotz aller schönen Worte bei der
Zurückschraubung mittun Man darf nur abwarten, ob jetzt nicht in
Würzburg dem Papst besonderer Dank dafür votiert wird, dass er
dem modernen Geiste und deutschen Bischöfen und katholischen
Führern geradezu ins Gesicht geschlagen hat. Die löbliche
Unterwerfung ist stets das Ende gewesen, in neuester Zeit, besonders
vom Römischen Konzil von 1870 an, welches unter dem Widerspruch

der Mehrzahl der deutschen Bischöfe die Infallibilität
verkündete. Die Hoffnungen, die auf den damals entstandenen
Altkatholizismus gesetzt wurden, haben sich nicht erfüllt. Ebensowenig
die späteren Versuche und Hoffnungen für einen Reformkatholizismus

in Deutschland. Sie blieben in den Anfängen stecken.
So muss man leider auch den Schlägen gegenüber, welche Rom
eben seinen getreuen Schäflein in Deutschland ausgeteilt hat,
skeptisch sein. Roms Macht ist trotz allem gerade in der Neuzeit
gewachsen. Vielleicht hält sich eine kleine Anzahl deutscher
Katholiken vorerst etwas vom kirchlichen Leben, bezw. der öffentlichen
Betätigung ihrer katholischen und politischen Anschauungen zurück.
An den Beginn einer neuen Reformation glaubt kein Mensch,
ebensowenig wird das Zentrum, bezw. der politische Ultramontanismus,

irgend eine Erschütterung erfahren. Man wird die
verschärfte Ketzerrichterei und Orthodoxie herunterschlucken wie so
vieles andere. Das Hauptbemühen der deutsch-katholischen Stimmen
geht jetzt schon nur noch dahin, möglichst wenig Wesens von der
ganzen Sache zu machen. »

Bref, ce qu'on appelle « modernisme » et qui n'est pas
autre chose qu'une forme nouvelle du libéralisme, s'étend



— 727 —

partout. Rome le craint, s'en effraie et veut le briser. Même
en Italie, elle sévit contre Mgr. Fracassini, contre le Rinnovamento,

etc. Mais l'anticléricalisme ne se développe que davantage,

provoqué et fortifié par l'aveuglement de la camarilla:
oculos habent et non videbunt..

in. — Dr. theol. K. Krogh-Tonning, Essays. I. Platon
als Vorläufer des Christentums. IL Leibniz als Theologe.

— Mit einem Begleitwort von Hofrat Dr. Otto
Willmann *).

Es sind oft behandelte Fragen, die in den vorliegenden
Essays zur Verhandlung kommen. Dass ihr Verfasser daher
entweder Neues zur Sache beizubringen habe oder dass er
doch wenigstens durch die ihm eigentümliche Behandlung der
erörterten Fragen zu interessieren vermöge, darf unter solchen
Umständen wohl erwartet werden. Der Leser findet jedoch
keine dieser Erwartungen erfüllt.

In seinem Essay über Piaton sucht Krogh-Tonning der von
ihm gestellten Aufgabe methodisch auf zwei Wegen gerecht zu
werden. Er gibt zunächst eine Analyse der für die religiöse
Spekulation ertragreichsten Dialoge und erläutert dabei die
ihm aufstossenden Gedankenparallelen zu christlichen Ideen
durch entsprechende biblische Zitate. — Dieses Verfahren ist
zum mindesten ein sehr äusserliches und kann nicht anders
als ein oberflächliches bezeichnet werden, wenn gelegentlich
die zufällige Analogie des Wortlautes dazu verführt, Vergleiche
zu ziehen, die gar keinen Sinn haben. (Man vergleiche z. B.
S. 57 das leere Spiel mit biblischen Zitaten, ferner S. 58 f., wo
versucht wird, die Schilderung des Eros im Symposion in
Parallele zu setzen mit dem Bilde, das Isaia von dem Knechte
Jehovahs entwirft.) — In einem zweiten Abschnitt wird sodann
eine systematische Zusammenfassung der platonischen Theologie
gegeben, und hierbei wird ihr Grenzwert gegenüber dem

Christentum, wie wir zugeben, mehrfach richtig bestimmt.
Dagegen ist es wieder entschieden falsch, wenn Krogh-Tonning,
gestützt auf eine Phsedonstelle (87 d), bei Piaton ein aus-

') Kempten und München, Köselsche Buchhandlung-, 1906.



— 728 —

gesprochenes Empfinden für die Notwendigkeit einer göttlichen
Offenbarung aufweisen will (S. 47, cf. S. 14 und 102). Dabei
wird zunächst übersehen, dass der fragliche Satz „sî ^ rig
divario aOipaXsarsQOV xaì cèxivdvvórsQOV siri ßsßaiors'Qov âynqpuxtoç rj

Xóyov D-siov Tivog aianoQevo-ijvai" von Piaton dem Antagonisten
des Sokrates, Simmias, in den Mund gelegt wird. Sokrates aber
vertritt doch wohl des Philosophen eigene Anschauung. Nun
will ihr gegenüber Simmias geltend machen: die bisher im
Verlauf der Erörterung von Sokrates für die Unsterblichkeit
der Seele vorgebrachten Beweise reichen noch nicht aus, um
Gewissheit zu begründen. Um zu dieser zu gelangen, müsse

man ein sichereres und zuverlässigeres Fahrzeug besitzen
oder ein göttliches Wort (r/ ist Trennungspartikel). Der
Bedingungssatz des griechischen Textes stellt hier eine Disjunktion
auf, und zwar eine Disjunktion, in der die durch die beiden
Glieder angedeuteten Möglichkeiten sich keineswegs decken l).
Sie zusammenzuwerfen, ist nur durch die Nichtbeachtung des

Textes durch Krogh-Tonning möglich. Aus dem weiteren
Zusammenhang wird nun erst recht deutlich, wie mangelhaft seine

Interpretation ist. — Denn Sokrates hat seinen stärksten, auf
die Ideenlehre gestützten, Beweis bisher noch zurückgehalten.
Vorerst warnt er vor den Misologen, deren ausschliessliches
Vertrauen auf die Sinneswahrnehmung zur Auflösung aller
Wahrheit und damit zur Skepsis führt. Wird mit solchen Mitteln
die Wahrheit nicht erreicht, so besitzt dagegen der oq&oç Xoyoç

in sich selbst das zuverlässigere Fahrzeug, auf dem das Land
der Gewissheit zu gewinnen ist. Die ihm immanenten Ideen
ermöglichen es, die Wahrheit der Dinge zu bestimmen (MoZ-s

ôfj fioi XQTJvai sic Tovg Xóyovg xaiaipoyóvia sv s'xsiroiç axonsïv xiiöv

ovTcov vqv dXfj3siav, 99 e). Für die vorliegende Frage aber
lässt sich aus diesem Erkenntnisbesitz der entscheidende Beweis
erbringen, dass die Seele vermöge der ihr unverlierbaren
Teilnahme an der Idee des Lebens unsterblich sein müsse. —
Gewiss, die Ausgestaltung seines Seelen- und Unsterblichkeitsglaubens

hat Plato zumeist in die Mythen verlegt; aber auch

') Als Parallele zu unserer Phsedonstelle sei auf Sophist. 265 c
verwiesen; hier erscheinen allerdings die Glieder unserer Disjunktion koordiniert:

Tri) Trjv ipvaiv avrà ysvvcév ano vivoç aillai; aviofxdrrjç xal avsv
âiavotaç (pvovOrjç, r/ /ter« Xóyov is xcà sTTiOncjfir^ iïsiccç ano Ireov

yiyvo/isvqc ;



— 729 —

sie sind ihm nur eine Hülle der Wahrheit und in ihrem Kerne
Offenbarungen des die Welt durchwaltenden sittlichen Vernunftgesetzes.

Andere sehen darin nur den Mythos, er aber die
kunstvoll und schön gestaltete Aussprache des Logos (cf. Gorg.
523 a. "Axovs... fidXa xceXov Xóyov, ov Ov /xsv rjyrjösi [xv-9-ov, mg syw
olfiai, sycò de Xóyov ' wç dXrjU-rj yàg ovia Goi XéÇco ä ßs'XXio Xs'ysiv).

— Wir dürfen weiter gehen : in den Mythen ist die Erwartung
auf-einen Xoyoç Irsîoç, die die Phsedonstelle 87 d als Bestätigung
der noch unzureichenden Vernunftbeweise fordert, erfüllt. Also
dem Wunsche des Simmias nach einem grössere Sicherheit
gewährenden Fahrzeug d.' h. nach einem überzeugenderen
Vernunftbeweis lässt Sokrates im weitern Verlauf des Dialogs
ebenso Genüge geschehen, wie dem Wunsche nach einer
Bestätigung der Unsterblichkeitslehre durch ein „göttliches Wort".
Denn als ein solches dürfen wir wohl im Sinne Piatos den
Mythos ansehen, in den das philosophische Gespräch im Phsedon

ausklingt. Unsere Annahme findet ihre Rechtfertigung durch
die Stelle im Menon 81 a, wo zum erstenmal der bekanntlich
auch anderwärts (im Gorgias und im Staat) ausgeführte Mythus
von den Schicksalen der Seele in einem ausserirdischen Dasein
auftaucht. Hier aber wird er eingeleitet durch die Bemerkung,
Sokrates habe ihn von weisen Männern und Frauen erfahren,
von Priestern und Priesterinnen, „die es sich angelegen sein

Messen, über das, womit sie sich beschäftigen — das aber sind

„llsîa nQcéy^aiau — Rechenschaft geben zu können." Mit ihnen
stimmen überein Pindar und viele andere Dichter „oooi d-stoi
slaivu *). Hiermit ist die Sachlage klar bezeichnet. Priester-
und Dichtermund verkündigen enthusiastische Wahrheiten. In
göttlichen Gesichten — eben den Mythen — lassen sie das
sterbliche Auge schauen, was sonst nur dem von der Erinnerung

an sein vorzeitliches Dasein geleiteten Denker wie aus
weiter dämmernder Ferne zu ahnen beschieden ist. Der Gläubige

erfährt so durch einen Xoyoç â-sîoç die Bestätigung seiner
höchsten Sehnsucht: ,/iqiqv rjÇsiv tiqcöiov (xiv naçà D-sovç äXXovg

aowovç rs xal dyallovç, snsixcc xai nag' dvHgwnovç TSzsXsvirjxóiag

dfisivovg toöv iv&céâsu (Phaedon, 63 b). Man halte damit zusammen,
was wir auch anderwärts aus literarischen Quellen oder in-

-1) nsC&so&tti ôè oviioç cèsi %g-r} loTç naXaioTç is xai isqoïç Xóyoic,
o'ì ârj [irpìvovGiv ¦qfiìv ced-dvarov ipvyfy sivai etc. heisst es: Plato, Epist- f,
335 a.



— 730 —

schriftlich über orphisch-pythagoräischen Seelenglauben wissen*),
so wird vollkommen deutlich, dass den platonischen Mythen
nicht nur im allgemeinen ein religiöses Motiv zu Grunde liegt,
sondern dass es sich in ihnen um die Vertretung der religiösen
Lehren einer bestimmten Sekte handelt (Windelband, Piaton,
3. Aufl., S. 126). Diese Sekten aber wussten sich im Besitz
„göttlicher Offenbarungen" gerade mit Beziehung auf den
Unsterblichkeitsglauben. Unsere Untersuchung hat, wie wir glauben,

erwiesen, dass Plato vor allem in dieser Frage zu ihren
Gläubigen gehörte. Die Unsterblichkeit der Seele war ihm
daher durch einen Xoyoç d-sioç verbürgt. — Eine Sehnsucht nach
weiteren Bestätigungen seines Glaubens durch „göttliche
Offenbarung" ist ihm ganz fremd. — Doch Krogh-Tonning hat für
seine Auffassung Piatos unsere Phsedonstelle überhaupt urgiert
(vgl. S. 96, 102). Aus ihr soll sich ganz allgemein ergeben,
dass Plato zu den vorchristlichen Denkern zu zählen sei, welche
die Lösung ihrer religiösen Unsicherheit durch eine göttliche
Offenbarung erwarteten (vgl. S. 47). — Soweit diese Annahme
durch die besprochene Phsedonstelle gestützt werden soll, fällt
sie zusammen. Sie ist aber eine prinzipiell unrichtige. Plato
gehört zu den spekulativen Philosophen, die mit nachtwandlerischer

Sicherheit an den Abgründen des Denkens
vorübergeschritten und den Träumen ihres Herzens gefolgt sind. Auch
der „Mythos" wurde ihm zum „Logos". Die sittlichen Grenzen
des griechischen Volksglaubens hat er wohl empfunden, doch
sicher nicht die Grenzen seines religiösen Glaubens, den er mit
seinen eigenen Gedanken idealisiert hatte.

So weit der Gegensatz unserer allgemeinen Auffassung Piatos
zu dem uns vorliegenden Essay — Noch ein paar besondere
kritische Bemerkungen möchten wir anschliessen. S. 15 wird
gesagt, ein Zeugnis von Piatos Bescheidenheit sei „auch die

') Man vergleiche etwa die gleichgestimmte Hoffnungen zum
Ausdruck bringenden Worte, die auf einem der zu Thurioi aufgefundenen
Goldplättchen verzeichnet sind. Da heisst es, wenn die Seele das Licht der
Sonne verlassen hat, so ist sie wohl geborgen: „%ceiQs na-dwv tò nd-
D-q/na ilsag sys'vuv s£ ccvlrgomov" Nachdem sie auf ihrer Wanderschaft

die heilige Schwelle im Haine der Persephone überschritten, wird sie
«ein Gott sein statt eines Sterblichen», s. Diels, Fragmente der Vorsokratiker,
1903, p. 495, 18 ff. Ausserdem sei auf das künstlerisch vollendete und
quellenkritisch genaue Werk von Bolide, « Psyche, Seelenkult und
Unsterblichkeitsglaube der Griechen», verwiesen.



— 731 —

Form seiner Darstellung, indem er fast überall seinen Vortrag
in den Mund des Lehrers legt". — Was nun zunächst Piatos
Bescheidenheit betrifft, so muss das Lob darüber doch wohl
sehr eingeschränkt werden. Wir dürfen dem Urteil eines so
berufenen Kenners wie Theodor Gomperz glauben, dass die
Tugend der Bescheidenheit den Griechen überhaupt unbekannt
gewesen sei, und dass auch Piaton hiervon keine Ausnahme
gemacht habe. Dass der Philosoph zum mindesten einen sehr
ausgeprägten Familienstolz besessen hat, dafür finden sich bei
Gomperz die Belege zusammengestellt *). — Überdies muss aber
auch die ganze Voraussetzung von Krogh-Tonning für verkehrt
gelten, nachdem Karl Joël nachgewiesen hat, dass die Xóyoi

2ooxQttiixot eine poetische Literaturgattung darstellten, der eben
in der Hauptsache literarische Motive zu Grunde lagen 2).

S. 103 wird behauptet: das Ergebnis des sokratischen
„Erkenne dich selbst" sei im Grunde dieses gewesen: „Ich weiss,
dass ich nichts weiss." — Das ist wohl ein Gemeinplatz, aber
ebenso auch ein völliges Missverständnis des fraglichen Satzes.
Denn Sokrates zufolge ist das „rvmlri asaviòv"- und die damit
eingeleitete Erkenntnis des Nichtwissens, insofern das bisher
erworbene Schemwissen kein Wissen ist, nur die Bedingung,
die erfüllt sein muss, wenn der Weg zum wahren Wissen
beschritten werden soll. Dass aber dem menschlichen Denken
überhaupt der Weg zum Wissen versperrt sei, dagegen hätte
sich wohl kaum ein Philosoph entschiedener verwahrt als der
typische Rationalist Sokrates 8).

Der seit Mill allgemein in Aufnahme gekommene
Sprachgebrauch „Utilitarianismus" wird von Krogh-Tonning in „Uti-
lismus" geändert (S. 71), wenn hier nicht ein lapsus calami
vorliegen sollte.

Sollten wir über die Anlage des ganzen Essay noch ein
Wort sagen, so scheint es uns von vornherein verfehlt, den
„Timseos" formell und sachlich so voranzustellen, wie es von
Krogh-Tonning geschieht. Der Gesichtswinkel wird dadurch
für die Betrachtung ein verkehrter. In die Tiefen der pla-

') Gompers, Griechische Denker, II, 204, cf. 556 ; vgl. auch Zeller, Die
Philosophie der Griechen, II, 11, 392, 1, 4. Aufl.

2) Karl Joël, Der Xóyog 2wxQanxóg. Archiv für Geschichte der
Philosophie, Bd. VIII, 1895, S. 466—483; IX, 1896, S. 50—66.

3) Vergi, hierzu Zeller a. a. O., S. 116 ff.



— 732 —

tonischen Spekulation schaut der Verfasser kaum hinein. Man
braucht neben seinen Essay nur Christian Baurs Abhandlung,
„Das Christliche des Piatonismus oder Sokrates und Christus" *),

zu stellen, um den Mangel an wirklich spekulativem Gehalt in
der Behandlung des erörterten Problems bei Krogh-Tonning zu
empfinden. Gewiss ist auch Baurs Abhandlung nicht ohne
Mängel, aber trotz ihres Hegeischen Formalismus erweist sie
sich um vieles ertragreicher als unser Essay. Auch der
moderne Leser kann jedenfalls aus jener grössern Gewinn ziehen
als aus diesem. Mit dieser Empfehlung der Baurschen Abhandlung

erledigt sich die Bestimmung des wissenschaftlichen Wertes
von Krogh-Tronnings Essay über Plato.

Wir wenden uns zu dem Essay über „Leibniz als
Theologen". Er enthält die Neuauflage einer alten Behauptung, ohne
dass jedoch die Gründe, die dafür vorgebracht werden, besser

geworden wären. Krogh-Tonning will die Annahme verfestigen
und durch seine Ausführungen stützen, dass Leibniz im Grunde
seines Herzens Katholik gewesen sei, und dass er nur aus
äussern, jedenfalls aus unzulänglichen innern Gründen nicht
die praktischen Konsequenzen aus seiner Überzeugung gezogen
habe. In diesem Falle, so scheint uns, möchte Krogh-Tonning
die Maxime seiner eigenen Entschlüsse zu einem kategorischen
Imperativ auch für Leibniz machen; er übersieht, dass sich
der grosse Philosoph die Maxime seines Wollens doch an ganz
andern Einsichten und Gedankengängen gebildet hat, wie er
selbst. Immerhin hätte ihn aber die Tatsache bedenklich machen
können, dass Leibniz die ihm angetragene leitende Stellung an
der vatikanischen Bibliothek ausgeschlagen hat, weil „eine
Bedingung daran geknüpft war, welche die Sache unmöglich
machte" 2). Diese Bedingung jedoch war keine andere als der
Übertritt zur römisch-katholischen Kirche3). Einzelne
Briefstellen, die aus Briefen an Madame de Brinon und an den
Landgrafen Ernst entnommen sind, wollen demgegenüber nichts be-

') Baur, Drei Abhandlungen zur Geschichte der alten Philosophie und
ihres Verhältnisses zum Christentum. Neu herausgegeben von Dr. Ed.
Zeller, 1876.

2) Gnhraner, G. W. Leibniz, II, 94.

3) Vgl. K. Fischer, Geschichte der neuern Philosophie, III. Bd., 4. Aufl.,
S. 163, und Edm. Ffleiderer, Gottfried Wilhelm Leibniz als Patriot, Staatsmann

und Bildungsträa-er, S. 541.



— 733 —

sagen. Leibniz wählt hier seinem Charakter entsprechend eine
möglichst konziliante Form, um den Wunsch der Adressaten
nach seinem Übertritt mehr zu umgehen als zurückzuweisen.
Allein auch in der von Leibniz gewählten Form liegt für jeden,
der verstehen will, die Abweisung deutlich zu Tage l).

Indessen auch Krogh-Tonning will nicht diefraglichen
Briefstellen zur Grundlage seiner Beweisführung machen ; diese zieht
sich vielmehr in die Behauptung zusammen, dass wir in dem von
Leibniz verfassten „Systema theologicum" ein Zeugnis darüber
besässen, wo er „das eigentliche Zentrum seiner religiösen
Gedanken hatte und wo seine tiefsten religiösen Sympathien
weilten" (Krogh-Tonning S. 159, cf. S. 167). Bekanntlich hat
die 1819 zuerst veröffentlichte Schrift ihren nach dem scharfen
Urteil von Merz 2) „anmassenden Titel" erst nachträglich durch
einen Bibliothekbeamten erhalten. Dass durch diesen Titel
„eine Auffassung der Schrift gegeben werde, die im ganzen
mit dem Inhalt übereinstimmt", wie Krogh-Tonning meint (S. 157),
können auch wir nicht zugeben. Zu einem theologischen System
enthält die Schrift nicht mehr als eine Skizze, eine Skizze, die
allerdings den Grundriss zu einem System deutlich genug
entwirft. Die katholischen Kontroversschriftsteller haben sich nun
sofort nach ihrem Erscheinen dieser Schrift bemächtigt, um
aus ihr zu beweisen, Leibniz müsse Katholik gewesen sein, sei

es wenigstens in seinen Anschauungen gewesen, wenn er auch
formell seinen Übertritt zur katholischen Kirche nicht
vollzogen habe. In der Tat enthält die Schrift, gemessen an der
geistigen Freiheit der Leibnizschen Philosophie, gemessen auch
an den historischen Schriften des Philosophen, ein Problem, zu
dem die Auflösung gesucht werden muss. Nun ist ohne weiteres
klar, dass das „Systema theologicum" in den Zusammenhang
der Schriften hineingehört, die von Leibniz aus Anlass der von
ihm geführten Unionsverhandlungen verfasst worden sind. Allein
nach der Meinung von Krogh-Tonning soll ein besonderer Vor-

') Nebenher sei darauf hingewiesen, dass Krogh-Tonning S. 222 f. eine
Stelle aus einem Briefe an den Landgrafen Ernst ganz zerstückelt wiedergibt,

ohne dass die Auslassungen markiert werden. Ich will die Schuld
davon gerne auf Grote schieben, den Krogh-Tonning ausschreibt, bemerke
aber, dass der vollständige Text den Ton der Ablehnung viel schärfer
akzentuiert.

2) J. Th. Mers, Leibniz. Aus dem Englischen. Heidelberg 1886, S. 123.



— 734 —

zug gerade des „Systema" vor verwandten Schriften darin
bestehen, dass in ihm Leibniz seine persönliche Überzeugung
ausspreche, während er sich anderwärts nur als Referent oder
Vermittler gebe, der seine eigene Anschauung hinter den
Forderungen der von ihm vertretenen Mission zurücktreten lasse.
— Hier dagegen beteuere Leibniz in den Eingangsworten zu
seiner Schrift ausdrücklich, dass er nicht als Parteimann
angesehen sein wolle, sondern sich bemüht habe, sich ein
selbständiges Urteil in den kirchlichen Kontroversfragen zu bilden.
Damit sei klar genug gesagt, dass Leibniz in der folgenden
Darstellung nur seine eigene Anschauung ausspreche. Es könne
daher keine Rede davon sein, unsere Schrift auf die gleiche
Stufe etwa mit dem „Judicium" zu stellen, da sich in diesem
Leibniz als Katholiken ausgebe, und diese Rolle dann seiner
Absicht entsprechend auch durchführe. Eine solche Möglichkeit

werde für das „Systema" durch die Erklärung unterbunden,
dass dessen Verfasser „nach allseitiger Erwägung die Spuren
von dem verfolgen zu sollen" geglaubt habe, „was sowohl die
heilige Schrift als auch das fromme Altertum wie auch die
schlichte Vernunft und die Glaubwürdigkeit der Tatsachen einem
unbefangenen Menschen zu empfehlen scheinen" (cf.Kr.-T. S. 162).
Hiernach sei ausgeschlossen, dass Leibniz, um auch im „Systema"
als Katholik zu gelten, katholische Anschauungen vertrete. Dazu
passe eben die behauptete Unbefangenheit nicht. — Wenn nun
trotzdem Leibniz sich als ein Verteidiger der katholischen
Wahrheit erweise, so sei das keine von ihm angenommene
„Maske", sondern das Ergebnis seiner vorurteillosen Prüfung.
Die Maskenhypothese in ihrer Anwendung auf das „Systema
theologicum" sei nichts als ein „Produkt der Verlegenheit"
(S. 160). ¦— Wir treten in die Prüfung der Krogh-Tonningschen
Auffassung ein. — Leibniz erklärt, alle Voreingenommenheit
eines Parteistandpunktes habe er bei seiner Untersuchung der
religiösen Kontroversen abgelegt; „ac si ex novo orbe Neophy-
tus" habe er an der Hand der einzig autoritativen Quellen,
nämlich der hl. Schrift, des kirchlichen Altertums, der Vernunft
und der Tatsachen, die Wahrheit zu bestimmen versucht. Die
Richtlinien, die er hier für den Verlauf seiner Untersuchung
bezeichnet, sind nun von ihm schon viel früher fixiert worden.
Und zwar kommt hier nicht nur der von Krogh-Tonning
angeführte Brief an den Herzog Ernst August aus dem Jahre 1686



— 735 —

(nicht 1683, wie Krogh-Tonning schreibt) in Betracht, sondern
ausserdem eine Reihe von Entwürfen aus der Zeit der ersten
hannoverischen Verhandlungen Spinolas. Aus diesen Entwürfen,
die Onno Klopp im vierten Bande der „Historischen und
staatswissenschaftlichen Schriften" Leibnizens veröffentlicht hat,
ersieht man, dass der grosse Philosoph sich durch Jahre hindurch
mit der Idee getragen hat, ein Seitenstück zu Bossuets
„Exposition de la foi" zu verfassen, um damit den Unionsgedanken
zu fördern. — Wir greifen aus den hierher gehörigen Aufsätzen
nur einige Sätze heraus, die das Programm des „Systema
theologicum" vollständig enthalten, die ausserdem aber auch die
Absicht dieser Schrift deutlich erklären und uns damit einen
Massstab zu ihrer Bewertung bieten.

In dem ersten Entwurf (Kl. S. 429—439) heisst es: „Um den
Übelständen der gewöhnlichen Auseinandersetzung in Religionssachen

zu begegnen, wäre es das beste und einzige Mittel, die

Streitpunkte in völlig unparteiischer Weise darzulegen, weder
als Richter, noch als Beklagter oder Ratgeber, sondern als

ruhiger Berichterstatter, dem man gar nicht anmerkte, auf
welcher Seite er denn eigentlich für seine Person stehe. Die
Form betreffend musste alles in guter Ordnung geschehen,
wodurch Klarheit und Durchsichtigkeit gewonnen wird; auch
dürfte das Ganze nicht zu umfangreich sein, um einen leichten
Überblick zu ermöglichen."

Der zweite Entwurf (Kl. S. 440—447) enthält bereits eine

genaue Disposition des „Systema". — „Ich hatte den Plan zu
einem Werke von grösster Wichtigkeit mit dem Titel: Katholische

Demonstrationen. Dasselbe sollte drei Teile erhalten:
Der erste gäbe den Beweis für das Dasein Gottes und die
Unsterblichkeit der Seele, überhaupt die ganze natürliche Theologie.

Der zweite hätte zum Gegenstand die christliche Religion
oder die geoffenbarte Theologie. Hier wollte ich die Möglichkeit

der Mysterien beweisen und die Schwierigkeiten heben,
welche man in der Dreieinigkeit, in der Menschwerdung, dem
Abendmahl und der Auferstehung finden will. Denn die
Beweise der christlichen Religion sind nur moralische
(Wahrscheinlichkeitsbeweise) wie bei allem Tatsächlichen. Der dritte
Teil behandelte die Kirche, wo ich sehr überzeugende Beweise

hatte, dass die Hierarchie göttlichen Rechts sei. Dabei
unterschiede ich genau die Grenzen der kirchlichen und weltlichen



— 736 —

Gewalt und zeigte, dass die Kleriker wie alle Menschen der
Obrigkeit einen äussern Gehorsam schulden, jedenfalls eine
Duldung ohne Grenzen nach dem Beispiel der ersten Christen,
die zwar den gottlosen Befehlen der heidnischen Kaiser nicht
gehorchten, aber ebensowenig der Gewalt mit Gewalt
begegneten. Dafür nun schulden alle Menschen und auch die
Fürsten der Kirche einen innern Gehorsam, d. h. eine
Unterwerfung in Glaubenssachen, soweit es ihnen möglich ist. (Diese
Klausel ist nötig; denn wenn unglücklicherweise ein Mensch
einen klaren Widerspruch bemerkte, so wäre es ihm unmöglich,

dem Glauben zu schenken; er wäre dann Ketzer, aber
nur materiell, und hörte darum nicht auf, selig werden zu
können.)" — Leibniz wünscht nun von Rom eine Erklärung des

Inhalts zu erlangen, dass die von ihm vorgetragene Auffassung
„wenigstens erträglich und weder häretisch noch glaubenswidrig

sei". — „Nachdem ich reiflich erwogen, welches der
beste Weg dazu sei, kam ich auf den Gedanken, es musste
eine Schrift in der Art abgefasst werden, als ob sie von einem
Katholiken käme und den Zweck hätte, einen Protestanten zu
bekehren. Der Katholik würde hier alles in der günstigsten
und gefälligsten Weise auslegen, die möglich wäre, ohne seinem
Glauben Unrecht zu tun. Unter solchen Umständen wird man in
Rom immerhin geneigter sein, eine derartige Darlegung zu
begünstigen, als zu verurteilen. Die günstigen Erklärungen wären
von doppelter Art, die einen solche, wie sie ein Privatmann
verlangen kann, z. B. bezüglich der Anbetung der Eucharistie, des
Sinnes der Anathème, der Rechtfertigung, der Busse u. s. w.,
also wesentlich mit Rücksicht auf den Glauben. Andere
bezögen sich auf die Fürsten und den Staat, bestehend in
Bewilligungen und Freiheiten ; z. B. das Abendmahl in doppelter
Gestalt, die Ehe der Geistlichen, die Einziehung der Kirchengüter.

Dieses und anderes könnte man in die erwähnte Schrift
einfiiessen lassen. Würde sie dann in Rom gebilligt, und wäre
man ausserdem geneigt, auf Zugeständnisse sich einzulassen,
wie ein Fürst sie mit Recht verlangen kann, dann dürfte es

möglich sein, von der Lehre zum Leben überzugehen und
vielleicht noch grössere Erfolge als Bossuet zu erreichen" (Kl.
S. 455 ff.).

Halten wir dieses Programm mit dem „Systema theologicum"

zusammen, so ergibt sich, dass die Ausführung der Ab-



— 737 —

sieht genau entspricht. — Ein Neophyt, d. h. ein durch die Taufe
der katholischen Kirche Angehöriger *), aber nicht durch
Parteileidenschaft Verblendeter soll als Verfasser dieser Schrift gelten.
Und unter dieser Voraussetzung ist der Weg, den die
Ausführungen im „Systema" einhalten, durchaus verständlich, nämlich

der in den oben mitgeteilten Entwürfen vorgezeichnete.
Der Versuch aber, das „Systema theologicum" zu einem
persönlichen Glaubensbekenntnis des Philosophen Leibniz zu stempeln,

ist hiernach ganz aussichtslos. Die Schrift nimmt keine
Sonderstellung ein neben dem „Judicium" oder der von Pichler
erwähnten, noch ungedruckten „Apologie der katholischen Wahrheit"

2). — Wir haben es vielmehr mit einer gleichartigen
Kategorie von Schriften zu tun, deren Inhalt durch ihren Zweck
bestimmt wird. Dieser Zweck aber ordnet sich wieder der
kirchenpolitischen Situation unter. Leibniz wusste wohl, dass

eine Grundlage für einen glücklichen Abschluss der
Unionsverhandlungen nur dann zu finden sei, wenn man sich der
katholischen Glaubenslehre möglichst anpasse. Sollten daher
seine mit so merkwürdigen diplomatischen Künsten sich
einführenden Vermittlungsschriften die Approbation kirchlicher
Autoritäten erhalten, so mussten sie bestimmte Ansprüche, die
von diesen erhoben wurden, von vornherein in Rechnung stellen.
Die kirchliche Hierarchie musste als ein legales Organ
anerkannt werden, und daraus ergaben sich wiederum eine Reihe
von notwendigen Konsequenzen. — Was für den ersten Anblick
erstaunlich erscheint, löst sich für diese Betrachtungsweise ganz
natürlich auf.

Wir könnten hiermit unsere Besprechung schüessen, wollen
aber nicht unterlassen, auch noch an zwei Einzelbeispielen
nachzuweisen, wie ausgesucht einseitig die Darstellung von
Krogh-Tonning ist. S. 210 druckt er aus Pichler ein Urteil über
die beklagenswerten Folgen der Reformation ab, ohne zu
bemerken, dass Leibniz hier ganz wesentlich die politischen Folgen
dieser religiösen Bewegung ins Auge fasst. Im übrigen ist es
masslose Übertreibung, zu sagen: „so lautet das Urteil des
Leibniz über die Reformation". — Es genügt, dem eine Stelle

J) Die unbestimmte Übersetzung des « Neophytus » durch «

Neugeborener» bei Krogh-Tonning (S. 162, cf. S. 165) verfehlt ganz den
richtigen Sinn.

2) A. Fichier, Die Theologie des Leibniz, IL Bd., S. 13 f.

Revue intern, de Théologie. Heft 60, 1907. 48



— 738 —

aus einem Briefe an Bossuet entgegenzustellen: „Nichts dient
mehr zur Rechtfertigung der Reformation, als die Stimmen so
vieler guter katholischer Schriftsteller, welche die Gesinnungen
billigen, die die Protestanten ins Leben zurückzurufen gearbeitet
haben, da sie erstickt waren unter den Dornen einer Unendlichkeit

von Kleinigkeiten, welche die Gemüter der Gläubigen von
der gründlichen Tugend und der wahren Theologie abwendeten.
Erasmus und so viele andere erkannten die Notwendigkeit an,
die Menschen zu der Lehre des Apostels Paulus zurückzuführen ;

und nicht die Materie, sondern die Form war es, welche ihnen
an Luthern missfiel. Und heute, da die gute Lehre von der
Rechtfertigung in der römischen Kirche hergestellt ist, wollte
das Unglück, dass andere Missbräuche zugenommen haben, und
dass das Volk durch die Konfraternitäten und ähnliche Praktiken

von jener Anbetung im Geist und in der Wahrheit
abwendig gemacht wird, welche das Wesen der Religion
ausmacht Die Protestanten wären sehr übel beraten, wenn sie
sich hierüber verblenden Hessen. Das ist es gerade, was sie
aufmuntern muss, auf die Fortsetzung dieser Früchte
gemeinschaftlicher Arbeiten wohlgesinnter Personen zu dringen " ')

Aber Krogh-Tonning gibt sich nicht damit zufrieden, Leib-.
niz'Katholizität für das 17. Jahrhundert sicherzustellen: wenn
auch mit einigen Verrenkungen macht er aus ihm einen
Gläubigen des Vatikanums. Er „kann sehr wohl an die Unfehlbarkeit

der päpstlichen Entscheidungen unter gewissen Umständen
glauben, wenn er nicht gleich an die Unfehlbarkeit eines jeden
Papstwortes glaubt" (S. 213). — Implicite musste er jedoch nach
Krogh-Tonning an die Unfehlbarkeit päpstlicher
Kathedralentscheidungen glauben. Denn im „Systema theologicum"
behaupte Leibniz ausdrücklich, dass der Papst in der Zeit zwischen
den Konzilien „dieselbe Gewalt wie die Kirche habe", und dass

man dem Papste als „dem einen sichtbaren Stellvertreter Christi
auf Erden" gehorchen müsse (Kr.-T. 1. c). Nun sagt zwar
explicite Leibniz gerade das Gegenteil und erklärt, dass man den
Papst in Glaubenssachen nicht für unfehlbar halten könne.
„Judicium in rebus fidei kann nicht von den Päpsten allein
abhängen, indem es klar und nach ihren eigenen Geständnissen

richtig ist, dass sie irrende Menschen seien wie alle andern.

') Bei Gnhraner a. a. 0., II, S. 63 f. (15. Juli 1692).



— 739 —

Daher sie vielfach selbst ihrer Vorfahren Dekrete annulliert
und denselben schnurstracks entgegengehende Verordnungen
gemacht haben *). Wie sollte man auch in Glaubenssachen
Gewissheit von den Päpsten haben, wenn sie dieselbe bisweilen
selbst nicht finden können? Paul V. und Gregor XV. konnten,
wie sehr sie auch die Könige Philipp III. und IV. von Spanien
darum baten, in der Frage von der unbefleckten Empfängnis
Mariens nichts dezidieren und gaben vor, die ewige Weisheit
habe ihrer Kirche ein solches Geheimnis noch nicht geoffenbart.

— Was würde man machen, wenn zwei oder mehrere
Päpste wären, und man den rechten unter ihnen nicht wusste?
— Auch ist offenbar, dass die Päpste nicht selten die Schrift
verdrehen und wunderlich anführen, was selbst Cajetan
zugesteht, obwohl er lächerlicherweise gemeint, man müsse in
solchen Fällen die Vernunft gefangen nehmen. — Aus allem
ersieht man, was für einen schlechten allgemeinen und obersten
Richter der Papst abgeben könne, wofür ihn doch unzählig
viele Römische halten 2)."

Was macht nun Krogh-Tonning aus dieser Stelle — Dass

er aus ihr nur die ersten Sätze abdruckt, habe ich schon
angemerkt. Im übrigen aber scheint er zu denken: Wenn man
ein Ei mit der Spitze umkehrt, so sieht es scheinbar noch

genau so aus wie vorher! — Auf Grund eines analogen
Verfahrens interpretiert er nun : In den mitgeteilten Sätzen „braucht
nur zu liegen, dass der Papst nicht das einzige Organ der
kirchlichen Unfehlbarkeit sei, als ob namentlich die Unfehlbarkeit
der allgemeinen Konzilien ausgeschlossen sei" (S. 212/213). Wir
brauchen kein weiteres Wort hierüber zu verlieren. — Noch
aber sei wenigstens eine Stelle aus den „Annales" angeführt,
die uns zeigt, welche Auffassung Leibniz von der Stellung des

Papstes in der Kirche hatte und welche Bedeutung er dem
päpstlichen Supremat beilegt, aus dem Krogh-Tonning so sichere

*) Krogh-Tonning hält für gut, das Zitat aus Pichler nur bis zu dieser
Stelle abzudrucken. Es wäre ja allerdings auch für einen römischen Katholiken

bedenklich, aus seinem Buche zu erfahren, dass es einmal eine Zeit
gegeben hat, in der Päpste erklärten, die ewige Weisheit habe ihnen das
Geheimnis von der unbefleckten Empfängnis Mariens « noch nicht
geoffenbart ».

*) In der Rezension der Exercitationes theologies; von Ittig. Monatlicher

Auszug, 1702, Juni, S. 66, bei Pichler a. a. O., II, S. 230.



— 740 —

Konsequenzen für die Unfehlbarkeit des Papstes ziehen zu
können glaubt. „Der Satz, dass der oberste Stuhl von niemand
gerichtet werden könne, ist Unsinn. Mag er auch höher sein
•als die einzelnen andern, so ist er doch weniger als deren
Gesamtheit. Anders zu reden ist Kriecherei oder Torheit. Die
Bischöfe stehen in keiner Weise nach göttlichem Recht unter
dem Papst, sie sind seine Amtsgenossen und Brüder. Nur der
Wille der abendländischen Fürsten und Völker überliess dem
Bischof von Rom einige Gerichtsbarkeit über die andern, und
das war nicht übel. Allein wenn er sich selbst seines Amtes
unwürdig zeigt, wenn der Hirte zum Wolf wird, wenn das Heil
der Kirche auf dem Spiel steht, dann geht es wieder auf den
anfänglichen Stand zurück, und der Bischof von Rom unterliegt

dann dem Spruch seiner Brüder und des Kaisers. Denn
wie? Soll man es um des neuen Gesetzes willen dulden, dass

ein verruchter Mensch an der Spitze der Kirche stehe und
durch Amtshandlungen oder Beispiel die Seelen verderbe, ohne
dass jemand sagen dürfte: Papst, was machst du da? — Das
Wohl des Volkes im Staate, das Heil der Seelen in der Kirche
ist das alleroberste Gesetz *)."

Krogh-Tonning beliebt es, seinem Essay einen Schluss zu
geben, der die Grenzen seiner Fähigkeit, Leibniz zu verstehen,
deutlich macht. Er glossiert nämlich die Erklärung des
Philosophen, dass er der römischen Kirche angehören möchte,

„wenn es nur mit wahrer Ruhe des Geistes und mit dem Frieden

des Gewissens sein könnte, den ich gegenwärtig gemesse",
in einer Weise, die erkennen lässt, dass er in diese Versicherung

der Geistes- und Gewissensruhe erhebliche Zweifel setzt.
Vermutlich würde Leibniz einer solchen Äusserung des religiösen
Pharisäismus mit ähnlichen Worten begegnet sein, wie er sie

an Burnet schrieb: „Man wollte mich schon unter die Katholiken

rechnen, da ich zuweilen einige ihrer Sätze milder
ausgelegt "habe gegenüber den übertriebenen Anfechtungen unserer
Leute. Als man aber weiter gehen und mir beweisen wollte,
dass ich mich nun auch unter sie rangieren müsse, da habe
ich ihnen gezeigt, dass ich davon weit entfernt bin 2)."

Bonn. Rudolf Keussen.

>) Annalen III, 124 ; bei Ffleiderer a. a. O., S. 513 f.
2) Butens, VI, 271 ; bei Pfleiderer a. a. O., S. 542.


	Variétés

