Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 60
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 714 —

VARIETES.

I. — Le Congres ancien-catholique de La Haye.

Le VII®* Congreés international a été tenu, du 3 au 5 sep-
tembre dernier, a la satisfaction et a 1'édification de tous les
participants. Nous reviendrons sur ses résultats, lorsque les
Actes en seront publiés. En attendant, bornons-nous & signaler
les faits suivants:

1° Continuation de la Revue internationale de Théologie,
conformément au but de sa fondation, sous la direction suivie
jusqu'ici. Donc nouveaux efforts pour fortifier la théologie
scientifique contre la théologie discréditée, pour fortifier la ré-
forme catholique et faire le pont entre les Eglises chrétiennes
qui veulent sincérement s'unir dans la foi chrétienne.

2° Approbation de I'élection d'un successeur de feu 'évéque
Kozlowski, pour le diocése polonais de Chicago, en la personne
de M. Hodur. Le nouvel évéque, actuellement en Pologne dans
le but d’organiser les catholiques polonais qui veulent se rendre
indépendants de Rome et dont la situation est légalement
reconnue par le Gouvernement, sera, 4 son retour, consacré
a Utrecht par les évéques anciens-catholiques de Hollande,
d’Allemagne et de Suisse.

3° Moyens plus actifs pour l'union des associations de
jeunes gens et des anciens-catholiques dispersés, ainsi que pour
la propagande de notre cause et de nos ceuvres, par la presse, etc.

4° Appel aux catholiques-libéraux restés dans 1'Eglise ro-
maine, qui croient encore a la chimére d'une réforme de leur
Eglise avec le concours et sous la juridiction du pape. Iis
doivent voir, a la lumiére. du nouveau Syllabus et de toutes
les récentes décisions de la papauté, que pour éteindre l'incendie
de T'erreur et de la superstition dans les murs de leur Eglise,
il faut courageusement agir sur elle, de I'extérieur a l'intérieur,



— W

et organiser, malgré la hiérarchie aveugle, des secours et un
service religieux actif. Adoption de la déclaration suivante
proposée par M. le curé Moog, de Dortmund:

« Der VIIL. internationale Altkatholikenkongress, versammelt
im Haag, hat mit Dank gegen Gott Kenntniss genommen von
den ernsten Versuchen gottesfiirchtiger und gelehrter Minner
in Deutschland, in Frankreich, in Italien und in anderen Lindern,
innerhalb der unter dem Papste stehenden rémischkatholischen
Kirche eine Reinigung der Lehre, der Einrichtungen und gottes-
dienstlichen Formen anzubahnen. Allein wie aufrichtig er auch
diesen Bestrebungen Erfolg wiinscht, so kann er insbesondere
im Hinblick aut die Dekrete des Vatikanischen Konzils und
auf den neuen Syllabus vom 4. Juli 1907 sich doch keine
Moglichkeit vorstellen, eine Besserung der Verhiltnisse herbei-
zufiihren ohne Ausscheiden der Reformfreunde aus der Juris-
diktion des romischen Papstes. Der internationale Altkatholiken-
kongress bittet daher alle frommen, denkenden rdmischen
Katholiken, sich nicht durch den Schein einer &dusserlichen
unkatholischen Einheit blenden und binden zu lassen. Indem
sie sich der altkatholischen Kirche, die den Glaubensschatz
und die Verfassung der ungeteilten katholischen Kirche un-
versehrt und mit unverbriichlicher Treue bewahrt, anschliessen,
werden sie die Einheit der katholischen Kirchen unter dem
Einen Haupte Jesus Christus wahrhaft térdern, nicht aber durch
Verbleiben unter dem Papsttum, welches durch seine, der
Weltherrschaft dienenden Glaubenssitze von der Unfehlbarkeit
und Allgewalt des Papstes im Glauben sowohl wie in der
Verfassung den Boden der alten Einen heiligen katholischen
und apostolischen Kirche verlassen hat. »

5° Nouvelles propositions de la Commission de St. Peters-
bourg a la Commission de Rotterdam pour l'union des deux
Eglises. Tout fait espérer-que les points obscurs enfin s'éclair-
ciront, que les préjugés s'atténueront, et que les esprits vraiment
pacifiques et éclairés sont déja sur la voie d'une entente radicale
et fraternelle.

6° Appelons lattention de nos lecteurs sur le discours
prononcé, a la premiere séance générale, par M. 'évéque Herzog,
et dont voici 'esprit: «Wir sind schwach an Zahl, aber schlimmer
wire moralische Schwiiche, ein Versagen anfinglicher Begeiste-
rung, ein Riickzug auf die Stellung der Reformkatholiken. Diesen



— 716 —

ermoglicht der Gedanke der Entwicklung des Dogmas des
Englinders Newman «developement», sich mit unbequemen
Dogmen abzufinden. Sollen wir uns dem anschliessen? Der
Ort zu einem solchen Entschluss wire schlecht gewdihlt, denn
die Kirche von Utrecht zeigt seit Jahrhunderten ein Beispiel
der Entschlossenheit. Nicht leichten Herzens ist die Trennung
geschehen, immer unfreiwillig; aber sie ist von grossem Segen
geworden. Darum lassen wir uns nicht verfiihren zu dem
«Gehenlassen» der Reformkatholiken; auch das Gute lidsst
Gott nur durch Menschen geschehen; wir miissen uns zu seinem
Werkzeug machen. Uns bleibt nichts {ibrig, als uns kirchlich
zu organisieren; wir haben dadurch den alten katholischen
Gemeindebegriff, die richtige Anschauung vom Priester als
Organ der Gemeinde, die nationale Kirche gerettet. Darum
gibt es kein Zuriick, zumal der Reformkatholizismus durch
den neuen Syllabus erschlagen ist. Wir sind Gott dankbar, dass
er uns den Anstoss zu unserm Handeln gegeben. Nun gilt nur
eines: «Treue bis in den Tod!»

II. — L’affaire Schell et la question de I’'Index
en Allemagne.

I. L’affaire Schell. [l était nagueére question d'élever
un monument au célebre théologien Hermann Schell, qui a
admis une certaine liberté de critique en ce qui concerne les
croyances non essentielles de I'Eglise. Schell encourut de ce
chef les honneurs de l'index, et il eut pour censeur sevére un
professeur de théologie de Vienne, M. Commer. Or, le pape a
adressé a ce dernier, le 14 juin, une lettre de félicitations.
Pie X ne met pas en question «les vertus sacerdotales» et les
intentions de Schell, mais il confirme que ses écrits condamnés
contenaient des erreurs funestes. Par suite, il s'étonne que
Schell trouve encore des admirateurs allant jusqu'a vouloir lui
élever un monument et le comparer a saint Paul.

Une telle admiration, dit le pape, €équivaut a un acte de
résistance contre le siége apostolique qu'ils représentent calom-
nieusement comme attaché a des méthodes vieillies et comme
coupant les ailes aux génies puissants. Mais cette accusation
est fausse et injuste, car I’Eglise réprouve bien la liberté d'errer




— 717 —

et veille a4 ce que les fideles ne soient pas pris dans les filets
de P'erreur, mais elle demande instamment que le dépot a elle
confié des vérités divines soit, selon les temps et les lieux,
toujours plus approfondi et développé par linterprétation
légitime.

Aussi Pie X exhorte-t-il M. Commer a continuer a défendre
le dogme catholique sans craindre les reproches d'adversaires
qui seront pour lui une gloire et un stimulant.

A la suite de cette lettre, le comité constitué pour l'érec-
tion d'un monument a la mémoire de Schell s’est dissous. Parmi
les signataires de l'appel que Pie X qualifie d'ignorants du
catholicisme ou de rebelles contre l'autorité du Saint-Siége,
nous relevons les noms suivants: MM. von Albert, archevéque
-de Bamberg, von Henle, évéque de Passau, monsignor Ehrhard,
-de Strasbourg, les professeurs Merkle, de Wurzbourg, Knépfler,
de Munich, Funk, de Tubingue, le baron Frédéric de Hugel,
de Londres, le curé Hansjacob a Fribourg, etc.

On lira avec intérét les détails suivants publiés par le
Katholik (Bern). Le 6 juillet 1907, p. 228-230:

Am 31. Mai 1906 ist der berithmte Wiirzburger Theologe
Hermann Schell plotzlich gestorben. Sein Tod befreite die ultra-
montanen ¢ Geistesminner » von einem sehr gefihrlichen Gegner.
Allein Schell scheint gar nicht tot zu sein. Immer noch fillt man
tiiber ihn her, um ihn endgiiltig ums Leben zu bringen und fir
immer zu begraben. So hat in diesem Jahr ein Prilat Commer in
Wien unter dem Titel « Hermann Schell und der fortschrittliche
Katholizismus » «ein Wort zur Orientierung fiir gldubige (romische)
Katholiken » herausgegeben, das den Verstorbenen abtut mit dem
Satz: « Schell, an dir ist nicht viel Katholisches mehr. »

Nun hat Pius X. am 14. Juni dem genannten Prilaten ein
Breve zustellen lassen, um ihn zu der Abfertigung Schells zu be-
gliickwiinschen. Der Papst hat freilich schon wiederholt gesagt,
dass ihm der (romische) Reformkatholizismus ganz und gar nicht
gefillt. Die Schriften der franzosischen Vertreter dieser Richtung
wurden auf den Index gesetzt; der Roman des Italieners Fogazzaro
« Il Santo» wurde auf den Index gesetzt; die Werke des deutschen
Theologen Schell wurden auf den Index gesetzt. Aber immer noch
regen sich diese Leute. In Mailand geben sie sogar unter dem
verdachtigen Titel « Rinmnovamento», was fast so viel heisst wie
« Reform », eine sehr gediegene Zeitschrift heraus; in Deutschland
erscheint das <« Zwanzigste Jahrhundert», was auch sehr modern



— 718 —

klingt, in Frankreich das « Demazn », das mit seinem Titel sagen
zu vollen scheint: heute konnen wir freilich noch nichts ausrichten,
aber «morgen » werden wir offen hervortreten. Der Papst merkte
die Absicht und wurde sehr verstimmt. Wie er das « Rénnova-
mento» verurteilt hat, ist in Nr. 21 des <« Katholik» mitgeteilt
worden. Schirfer noch lautete die Ansprache, die Pius X. am
18. April an die Kardinidle gehalten hat und deren Wortlaut in
Nr. 17 des « Katholik » abgedruckt worden ist,

An diese Kundgebungen reiht sich wiirdig der neue pépstliche
Erlass an. Der «Oss. Rom.», der ihn in seiner Nummer vom
27. Juni publiziert, macht folgende Vorbemerkung:

¢« Da in Deutschland trotz der von der Indexkongregation er-
lassenen Verdammung die Zahl derer nicht klein ist, die sich als
Anhinger der in den Schriften Schells enthaltenen irrigen Meinungen
erkldaren, hat Seine Heiligkeit es als tunlich erachtet, noch einmal
offentlich vor der sehr grossen Gefahr zu warnen, der die Be-
wunderer der Lehren Schells sich aussetzen. Zu diesem Zweck
hat der Papst den folgenden wichtigen Brief an den Monsignore
Ernst Commer gerichtet, der eine gelehrte Widerlegung der Irr-
tiimer des genannten Schriftstellers herausgegeben hat. »

Das Schreiben selbst ist in geziertem Latein abgefasst, riihrt
folglich nicht vom Papste selbst her, denn Jos. Sarto ist in klassischen
Dingen nicht so daheim wie sein Vorgianger Pecci. Immerhin steht
der Name des Papstes an der Spitze und am Schlusse des Briefes,
dieser muss also als offizielle Kundgebung des pépstlichen Stuhles
anerkannt werden. Er lautet:

« Mit grosstem Vergniigen haben Wir das Werk empfangen,
das du zu dem fiir unsere Zeit und namentlich fiir deine Lands-
leute (czvibus tuss) sicherlich gar niitzlichen Zweck verfasst hast,
die Irrtiimer, die in den Schriften des kiirzlich verstorbenen Hermann
Schell versteckt sind, herauszugreifen, zu erdrtern und zu widerlegen.
Allgemein bekannt ist, dass Hermann Schell in seiner Lebens-
fiihrung unanfechtbar gewesen ist und sich durch Frommigkeit,
durch Eifer in der Verteidigung der Religion und durch andere
Tugenden ausgezeichnet hat. Nicht ebenso sehr durch reine Lehre.
So kam es, dass der apostolische Stuhl einige seiner Schriften als
mit der katholischen Wahrheit weniger iibereinstimmend verurteilte
und offentlich verdammte. Daher war von Katholiken mit aller Sicher-
heit zu erwarten, dass unter ihnen niemand sein werde, der jenem im
librigen lobenswerten, aber von der katholischen Anschauung ab-
irrenden Manne anhangen k&nne und dass man sich bemiihen
werde, die solchermassen durch vorsorgliche Aufdeckung des gefdahr-
lichen Irrtums sichergestellte Lehre nicht bloss unversehrt festzu-



— 719 —

halten, sondern auch zur Anerkennung zu bringen. Allein im Gegen-
satz hierzu haben Wir vernommen, dass es nicht an Leuten fehle,
die sich nicht scheuen, seine Lehre zu empfehlen, und ihn dem-
gemass mit Lobspriichen zum Himmel zu erheben, wie wenn er der
hervorragendste Verteidiger des Glaubens gewesen wire, vergleich-
bar einem Apostel Paulus und vollkommen wert, dass sein An-
denken durch ein Denkmal der Nachwelt zur Bewunderung iiber-
liefert werde. Die so denken sind entweder als Leute anzusehen,
die die katholische Wahrheit nicht kennen, oder dann als solche,
die sich dem Ansehen des apostolischen Stuhles widersetzen, indem
sie die grundlose Schmihung vorbringen, er vertrete veraltete An-
schauungen, hemme den Fortschritt der Wissenschaft, beschneide
die Fliigel der scharfsinnigsten Geister, trotzdem diese die Wahrheit
vortriigen. Etwas Falscheres und Ungerechteres lidsst sich gar nicht
denken. Wenn auch die Kirche die Freiheit der Irrlehre verurteilt
(eigentlich: die Freiheit zu irren, errand:z libertatern) und dariiber
wacht, dass sich die Gliaubigen nicht von Trugschliissen (fallaciis)
umgarnen lassen, so schafft sie doch durchaus kein Hemmnis,
sondern erteilt vielmehr nur Mahnung und Rat, die von Gott ge-
offenbarte Wahrheit die ihr (der Indexkongregation und dem Papst!)
zur Bewahrung iibergeben worden ist, nach der Fassungskraft der
Volker und Zeiten immer mehr zu erforschen und durch recht-
massige Deutung auszulegen. Daher liegt auf der Hand, dass der
Verdammung der Schriften des Hermann Schell nichts anderes
zu grunde liegt als die Tatsache, dass in denselben das Gift der
Neuerung und Lehren enthalten sind, die vom katholischen Glauben
abweichen.

Unter diesen Umstdnden erkldren Wir, dass du (Pridlat Commer)
dich um Religion und Wissenschaft ausgezeichnet verdient gemacht
hast, und Wir sind der Meinung, dass du die Aufgabe eines Theo-
logen vortrefflich erfiilltest, als du richtig ausfiihrtest, was die katho-
lische Kirche in den fraglichen Dingen lehrt, und die Gldubigen
zu warnen suchtest. So wiinschen Wir dir denn von Herzen Gliick
und driicken dir den innigen Wunsch aus, du mogest dich durch
die Angriffe der Gegner nicht abschrecken lassen, da diese dir viel-
mehr zur Ehre und zum Ansporn gereichen miissen, sondern auch
fernerhin Geist und Feder der Verteidigung des katholischen Dogmas
widmen. Als Unterpfand der gottlichen Gnade und zum Zeichen
Unseres Wohlwollens erteilen Wir dir den apostolischen Segen. »

Man merkt diesem Schreiben an, dass man am pépstlichen
Hofe keinen Hochschein davon hat, welche Ketzereien Professor
Schell denn eigentlich vorgetragen hat. Was der Brief dariiber
enthilt, ist allgemeines, nichtssagendes Geschwitz, das von einem



720 —

Gymnasiasten herriihren konnte, der einen lateinischen Aufsatz zu
machen hatte, Dagegen weiss man in Rom, dass Schell noch nicht
vergessen ist. Die Entriistung dariiber, dass man Schell mit dem
Apostel Paulus vergleiche, ist eine Anspielung auf die Rede, die
Professor Merkle zu Ehren seines verstorbenen Kollegen gehalten
hat. Erheiternd wirkt, dass der Papst den Wiener Commer zu
einem speziellen Landsmann der Freunde Schells in Wiirzburg und
Miinchen macht. Die Unfehlbarkeit scheint sich nicht auf das
Gebiet der Geographie zu erstrecken. Aber wir begreifen voll-
kommen, dass die papstliche Kurie das Wiedererwachen theo-
logischer Wissenschaft in Deutschland nicht gerne sieht. Mogen
nur die Reformfreunde auch ihrerseits die pipstliche Mahnung be-
folgen, sich durch Angriffe der Gegner nicht abschrecken und nicht
zum Schweigen bringen zu lassen.

Le 13 juillet, p. 238-239:

« Die bedeutendsten liberalen Blitter Deutschlands, « Miinchn.
Allg. Ztg.», «M. N. N.», «Frankf. Ztg.» widmen dem Schreiben
des Papstes an Prof. Commer in Wien lange Leitartikel. Es handelt
sich dabei nicht bloss um den verstorbenen Professor Schell, sondern
insbesondere auch um die noch lebenden Katholiken, die zu Ehren
Schells ein Denkmal errichten wollen. Zu diesen gehoren der Erz-
bischof Albert von Bamberg, der Bischof Henle von Passau, die
Professoren Merkle in Wiirzburg, Funk in Tiibingen, Knopfler in
Miinchen, der Stadtpfarrer Hansjakob in Freiburg und viele andere
namhafte Theologen und hervorragende Geistliche und Laien. Diese
wollen sich weder zu denen zdhlen lassen, die dem Papst wider-
streben, noch auch als Leute gelten, die die katholische Lehre nicht
kennen. Der Erzbischof von Bamberg sei nach Miinchen gegangen,
um dem péapstlichen Nuntius Caputo iiber das ungeschickte Schreiben
des Papstes Vorstellungen zu machen; das Denkmalkomitee aber
wollte sich direkt an Pius X. wenden. Der arme Papst! Er versteht
kein deutsches Wort, hat nie eine Schrift von Schell in Hinden
gehabt, ja vermutlich nicht einmal gewusst, dass es in Wiirzburg
vor nicht langer Zeit einen Schriftsteller mit Namen Schell gegeben
hat; aber er hat sich nun einreden lassen, dieser Schell sei ein
bosartiger Irrlehrer gewesen und es sei sehr nétig, seine Schiiler
und Freunde auseinanderzujagen. Da unterzeichnet er den fatalen
Brief an Commer, spendet seinen Segen, — und jetzt soll er
Widerruf und Abbitte leisten! In diese ungemiitliche Situation hat
ihn, wie sich herausstellt, der Kardinal Erzbischof Fischer von Kdéln
gebracht, der von Kaisertreue, Vaterlandsliebe und deutscher Ge-
sinnung trieft, wenn er an den kaiserlichen Tafel sitzt, Das ging
SO zu:



— 721 —

Der Pralat Commer in Wien ist ein ilterer Mann, der sich als
Professor mit der Dogmatik beschiftigt. Daher konnte er sich fiir
berechtigt halten, an den immer noch gelesenen Werken Schells
Kritik zu iiben. Die Kritik fiel so ungiinstig aus, dass zunichst
der Prilat Schwarz in Miinster, W., den Wiener Kollegen offentlich
der Lieblosigkeit beschuldigte. Gegen Schwarz erhob sich der
Erzbischof Fischer von Koln, der den Aufsatz des genannten
Kirchenhistorikers als ein « Argernis » bezeichnete. Dem Erzbischof
antwortete Prof. Dr. Kiefl in Wiirzburg, der Nachfolger Schells. Die
Antwort lautete so bestimmt, dass der Erzbischof nach Rom ging
und die Indexkongregation und den Papst alarmierte. Die Folge
war das einfiltige Breve an Commer. *

Einen Widerruf wird der Papst schwerlich leisten, obwohl in
der « Miinch. Allg. Ztg. » ein « angesehener katholischer Theologe »
meint, man sollte «auf diplomatischem Wege den Papst darauf
hinweisen, in welch unverantwortlicher Weise er von einer gewissen
Kamarilla missbraucht und direkt blossgestellt» werde. — Oho!
Wir wiirden doch empfehlen, die Herren Diplomaten diesmal aus
dem Spiele zu lassen. Wenn die Theologen nicht die Fahigkeit
und den Mut haben, von sich aus mit Commer, der Indexkon-
gregation und dem Papst fertig zu werden, so sollen sie sich unter-
werfen und schweigen. »

Dans les Hochschul-Nachrichten (Juli 1907):

« Die Dissidien in der theologischen Fakultdt, die eine Be-
leidigungsklage des Prof. Merkle gegen Prof. Weber zur Folge hatten,
sind durch aussergerichtlichen Vergleich beigelegt worden. Professor
Weber hat in vollem Umfange Abbitte geleistet und sich zur Zahlung
einer Geldbusse in Hohe von 300 Mk. fiir Zwecke des Albertus
Magnus-Vereins sowie zur Tragung simtlicher Kosten des Rechts-
streites verpflichtet. Ausserdem hat Prof. Weber die mit dieser
Angelegenheit in Zusammenhang stehenden Beleidigungsklagen
gegen die « Hochschul-Nachrickten » und die « Augsb. Abend-Ztg. »
ebenfalls unter Ubernahme simtlicher Kosten zuriickgezogen.
Wenige Tage nach der Beilegung dieser Streitigkeiten meldet die
Presse im Anschluss an die durch das Commer’sche Pamphlet und
den Brief des Papstes hervorgerufene Aufregung, dass neuerdings
innerhalb der theologischen Fakultit « Konflikte allerernstester Art»
ausgebrochen seien. Es wird sogar behauptet, dass dieser neue
Zwischenfall auf von Wiirzburg ausgehende Agitationen zuriickzu-
fiihren sei. Man geht wohl nicht fehl mit der Annahme, dass diese
mit dem Eingreifen des Kardinals Fischer und des Papstes in den
Streit Commer-Schell zusammenhingen. Zwar wagt nicht einmal
die ultramontane Presse, dem pipstlichen Schreiben zuzustimmen,

Revuc intern. de Théologie. Heft 60, 1907, 47



— TR —

weil dieses offenbar auf ganz falschen Voraussetzungen beruht,
nimlich auf den Filschungen und Entstellungen, die Commer ge-
leistet. Aber bei der bekannten Zusammensetzung der Wiirzburger
theologischen Fakultit und bei dem erklirten Streben wenigstens
eines ihrer Mitglieder, die fortschrittlich gesinnten Kollegen < ausser
Gebrauch zu setzen », ist es nicht undenkbar, dass man auch diesen
Anlass gut genug findet, um einen neuen Gang in diesem alten
Kampf zu versuchen. Dass gerade in Wiirzburg ein Nest ver-
bissenster Hetzer sich befindet, ist ohnehin bekannt genug, und
was iiber deren Skrupellosigkeit in der Wahl der Mittel verlautet,
ist unglaublich, wenn man nicht unwiderlegliche Beweise dafiir
besidsse. » :

II. La ligue contre I'Index. — Voici & quoi se réduisent,
d'aprés le Zemps du 14 juillet, les faits relatifs a cette ligue,
dégagés de toutes les exagérations de la premiere heure: Un
comité de notabilités catholiques allemandes, centralisé a
Miinster, en Wesphalie, avait formé le projet d’organiser dans
toute I'Allemagne catholique une immense pétition signée par
le plus grand nombre possible de laiques occupant une situa-
tion honorable, dans le but de demander au pape la suppression
de I'Index libvorum prohibitorum. Cette pétition, afin d’atteindre
le but qu’elle se proposait, c’est-a-dire de se manifester impo-
sante par le nombre et 'autorité des signataires, exigeait deux
conditions essentielles:

1o Etre patronnée par des hommes occupant une haute
situation et réputés pour leur foi, leur science et les services

by

rendus a la cause de I'Eglise;

20 Etre menée en secret afin de ne pas étre interprétée
comme un mouvement sécessionniste et compromise par les
attaques des catholiques intransigeants, ennemis de toute réforme
moderne.

La premiére condition était remplie de ce fait qu'a la téte
de cette agitation orthodoxe et toute respectueuse se trouvaient
les personnalités suivantes: docteur Hermann Schell, de Wurtz-
bourg (maintenant défunt); le baron von Hertling, un des chefs
du centre catholique, candidat a la présidence du Reichstag,
et qui remplit & diverses reprises d'importantes missions du
gouvernement prussien auprés du Vatican; le docteur Martin
Fassbender, membre du Reichstag; les docteurs Kcenig et Linz,
membres de la Chambre bavaroise; Mister, de l'université de



— 723 —

Miinster ; comte Praschena et Francois Reinhard, du Reichstag
Karl Muth, rédacteur du Hockland; le docteur Schwering, juge
au tribunal de Hamm, les docteurs Tourneau et Welstein,
membres du Reichstag; le docteur Hompel, assesseur, qui fut
I'organisateur de cette pétition. On le voit, avec de tels noms,
la démarche projetée ne pouvait étre ni paraitre séditieuse et
dangereuse. La deuxiéme condition pour arriver au but était
de maintenir cette pétition cachée jusqu'au dernier jour. Et
c'est pourquoi les lettres envoyées par le comité central a tous
les comités adhérents et & tous les catholiques individuellement
connus recommandaient aux signataires le secret le plus absolu,
et leur indiquaient toutes les mesures a prendre pour que leur
signature arrivat au comité central sans étre vue et lue par
personne.

Qui peut croire que ces professeurs, ces théologiens, ces
députés du centre et autres champions du catholicisme voulaient
en saper les bases? Leur intention était tellement droite qu'ils
voulaient, dit-on, faire présenter leur supplique au pape par 'am-
bassadeur d'Autriche et le ministre de Baviére aupres du Va-
tican! Il va sans dire qu’apres le tapage actuel, les diplomates en
question se garderont bien de se méler & cette affaire, et que
personne d’ailleurs n’osera ni ne pourra remettre la pétition
a Pie X. Et c'est ce qui prouve combien les pétitionnaires
avaient raison de vouloir conserver le secret le plus absolu. C'est
ce qui prouve aussi combien, & son point de vue, le Vatican a
fait un coup habile en ébruitant la chose et en la laissant
méme exagérer un peu par ses publicistes dévoués.

11 faut savoir qu'il y a sur I'Index, parmi les catholiques,
deux opinions: l'une, qui veut que l'Index ne condamne pas
sans donner les raisons de sa condamnation et sans permettre
au condamné ou au suspect de se défendre honorablement;
I'autre, qui prétend que cette condamnation n'’est, au fond,
qu'un avertissement pour rendre les fideles plus prudents, mais
qu'elle n'est pas une sentence doctrinale, et des lors qu’elle se
justifie par les services qu’elle rend. Les membres de la ligue
allemande appartiennent ou appartenaient & la premiére opinion;
ils se sentent humiliés, en présence des protestants qui font
librement de la science, d’avoir 4 se plier devant des théolo-
oiens qui, pour étre dans l'entourage du pape, n'en sont pas
moins sujets a 'erreur. Ils veulent défendre leurs droits comme
laiques. Dans une de leurs déclarations, ils s’expriment ainsi:



— T =

¢« Jeder Katholik, der Geistliche und auch der Laie, hat nicht
nur Pflichten, sondern auch Rechte. So ist jeder Laie unter anderem
berechtigt, zu erlaubten Zwecken mit anderen Laien zusammenzt -
treten, ohne grundsitzlichen Ausschluss des Klerus die Pflege des
Laien-Apostolats zum Gegenstand seiner Pline und Unternehmungen
zu machen, als Sohn der Heiligen Kirche vertrauensvoll Bittschriften
an den heiligen Vater vorzubereiten und durch Organisation das
Gewicht der fiir seine Anliegen gesammelten Unterschriften zu
erhohen. '

Jede Verkiimmerung dieser Rechte liegt der kirchlichen Au-
toritat fern und widerspricht ihrem Lebensinteresse. Es muss also
schon der Versuch, unser Vorgehen als unrechtmissig hinzustellen,
als ein vollig unkirchliches Unterfangen zuriickgewiesen werden.

Aus Anlass des vatikanischen Konzils sagte der Bekenner-
Bischof Mathias Eberhard von Trier in seinem Fastenhirtenbriefe
von 1869 wortlich, «<dass in einem allgemeinen Konzil zwar nur
die Bischofe als die Nachfolger der Apostel entscheidendes Stimm-
recht haben, dass aber nicht bloss ihre, sondern aller Glieder der
Kirche Erfahrung und Einsicht dort gehort und beachtet werde;
dass nicht nur Priester, auch Laien, selbst in wichtigen Fragen,
Einfluss auf die Beschliisse der Konzilien zu iiben berufen sein
konnten. »

Un correspondant du Bund (26 juillet) a ainsi résumé la
situation:

« Vor mehreren Jahren, noch ehe die ¢ Kirchenverfolgung » in
Frankreich ihren Hohepunkt erreicht hatte, erklirte gelegentlich der
Papst mit gutem Recht, dass die Katholiken es kaum in irgend
einem andern Land der Erde so gut hitten, wie in Deutschland.
Trotzdem und trotz der schlimmen Erfahrungen mit Frankreich
scheint die romische Kurie es darauf abgesehen zu haben, Deutsch-
land und die deutschen Katholiken vor den Kopf zu stossen. In
Rom haben der unfehlbare Papst und seine Umgebung nichts
gelernt und nichts vergessen. Die unglaubliche Unwissenheit
betrefts deutscher Dinge — allerdings auch betreffs die ganze
Welt angehender — ist eines der bezeichnendsten Momente
in der ganzen dermaligen Kampagne. Zwar hat der deutsche
Kardinal und Jesuit Steinhuber an der neuesten Ketzereiverdammung
wesentlich mitgewirkt. Um so schlimmer! Aber glaubhaft und
unwidersprochen ist mitgeteilt worden, dass im allgemeinen die zu-
stindigen Personlichkeiten im Vatikan nicht einmal der deutschen
Sprache michtig sind, dass die fiihrenden deutschen Zentrums-
blitter, wie «Kolnische Volksztg. » und ¢ Germania», von ihnen



— 725 —

gar nicht gelesen werden usw. Wie in fritheren Fillen, unterwerfen
sich auch dieses Mal die fiilhrenden Geister des deutschen Katho-
lizismus dem Gebote Roms; eine traurige Schwiche, an die man
schon gewohnt ist. Indessen wagt man doch wenigstens etwas
gegen den Stachel zu locken. So schrieben u. a. « Germania » und
« Ko6ln. Volksztg. »: Der « Osservatore Romano» moge sich doch
vor allem davor hiiten, die deutschen Verhiltnissen, die er nicht
kennt, mit den italienischen Verhiltnissen in einen Topf zu werfen,
und insbesondere den Vorwurf einer ¢ Rebellion » unterlassen, der
in diesem Falle nicht nur unangebracht, sondern geradezu ungerecht
sei und deshalb auf deutscher Seite um so mehr als eine Beleidi-
gung empfunden werde. Die Namen einer Anzahl von bekannten
und hervorragenden Personlichkeiten im katholischen Deutschland,
darunter eine Reihe von Zentrumsabgeordneten, sollten schon hin-
reichenden Schutz gegen derartige Beleidigungen bilden, wenn nicht
der Inhalt der Bittschrift und auch derjenige des Organisationsplans
eine Gewahr dafiir bietet, dass hier nicht Vertreter des ¢ Moder-
nismus », sondern treukatholische Méinner in Betracht kommen.
Gegen die groben Anwiirfe der « Corrispondenza Romana » ist wohl
die gesamte katholische Presse Deutschlands losgezogen. Aber was
hilft’'s? Hochstens dass der Vatikan seine Verantwortlichkeit fiir
diese romischen Organe abstreitet und ihnen den Charakter der
Offiziositdat abspricht, wie das alles schon friiher da gewesen, ob-
wohl die Beziehungen auf der Hand liegen. Der gewdohnlichen
biirgerlichen Moral entspricht das nicht; auch iiber diese sind die
massgebenden Herren in Rom anscheinend erhaben.

Freilich ist auch die Haltung der massgebenden Minner im
deutschen Katholizismus keine solche gewesen, welche in Rom
Respekt einflossen und eine bessere Behandlung erzwingen koénnte.
Deutsche Bischofe hatten sich an dem Aufruf zugunsten eines
Denkmals fir den Professor Schell beteiligt; der Papst hat den
Plan beinahe als kirchenschinderisch verdammt; die Bischofe unter-
warfen sich ohne weiteres dieser beleidigenden Riige, ja sie ver-
offentlichten in ihren Amtsblittern das betreffende Schreiben des
Papstes an den Wiener Fanatiker Commer. Klidglich war die
Haltung des hochangesehenen Zentrumsfithrers, Reichstagsabgeord-
neten Professor von Hertling, in Sachen des Bittgesuchs deutscher
Katholiken an den Papst wegen Reform des Index. Anfinglich
hat er mitgewirkt und seinen Namen hergegeben, als dann aber
die Bannstrahlen von Rom anfingen zu zucken, zog er nicht nur
seine Beteiligung zuriick, sondern versuchte sogar, offentlich abzu-
leugnen, dass er.irgendwie an solchen Ketzereien sich zu beteiligen
willens gewesen sei. Die Veranstalter nagelten ihn aber fest und
wiesen ihm einen merkwiirdigen «Irrtum» nach. Die Zentrums-



— 726 —

presse beeilte sich gleichfalls, moéglichst zuriickzukriechen und ihre
Rechtgliubigkeit darzutun.

Zugleich mit der nochmaligen und verschirften Verdammung
des nicht geniigend orthodox gewesenen Wiirzburger Professors
Schell und derjenigen, die ihm nach dem Tode eine kleine Ehrung
erweisen wollten, wird vom Vatikan dem-.recht zahm gehaltenen
Bittgesuch deutscher Katholiken um Reform des Index gréblich
auf den Kopf gehauen. Und zur allgemeinen Kronung des Werks
erfolgt der neue Syllabus, der einen verstirkten Schutzwall fiir die
reaktionirste katholische Rechtglaubigkeit bilden soll. Dabei heisst
es in dem eben erschienenen Aufruf zu der 54. Generalversammlung
der Katholiken Deutschlands, die vom 25. bis 29. August in Wiirz-
burg stattfinden wird, wortlich: «In unaufhaltsam fortschreitender
Bewegung, vielfach mit wahrer Sturmesgewalt, vollzieht sich die
Entwickelung des modernen Lebens nach allen Richtungen hin. »
Rom aber sucht sie zuriickzuschrauben! Die Widerspriiche klingen
wie der reine Hohn. Und dieses Mal, wie regelmaissig, werden
die deutschen Katholiken trotz aller schonen Worte bei der Zuriick-
schraubung mittun! Man darf nur abwarten, ob jetzt nicht in
Wiirzburg dem Papst besonderer Dank dafiir votiert wird, dass er
dem modernen Geiste und deutschen Bischofen und katholischen
Fihrern geradezu ins Gesicht geschlagen hat. Die lobliche Unter-
werfung ist stets das Ende gewesen, in neuester Zeit, besonders
vom Rémischen Konzil von 1870 an, welches unter dem Wider-
spruch der Mehrzahl der deutschen Bischofe die Infallibilitat ver-
kiindete. Die Hoffnungen, die auf den damals entstandenen Alt-
katholizismus gesetzt wurden, haben sich nicht erfillt. Ebensowenig
die spdteren Versuche und Hoffnungen fiir einen Reformkatho-
lizismus in Deutschland. Sie blieben in den Anfingen stecken.
So muss man leider auch den Schligen gegeniiber, welche Rom
eben seinen getreuen Schiflein in Deutschland ausgeteilt hat,
skeptisch sein. Roms Macht ist trotz allem gerade in der Neuzeit
gewachsen. Vielleicht hilt sich eine kleine Anzahl deutscher Ka-
tholiken vorerst etwas vom kirchlichen Leben, bezw. der 6ffentlichen
Betdtigung ihrer katholischen und politischen Anschauungen zuriick.
An den Beginn einer neuen Reformation glaubt kein Mensch,
ebensowenig wird das Zentrum, bezw. der politische Ultramonta-
nismus, irgend eine Erschitterung erfahren. Man wird die ver-
schirfte Ketzerrichterei und Orthodoxie herunterschlucken wie so
vieles andere. Das Hauptbemiihen der deutsch-katholischen Stimmen
geht jetzt schon nur noch dahin, moglichst wenig Wesens von der
ganzen Sache zu machen. »

Bref, ce qu'on appelle «modernisme» et qui n'est pas
autre chose qu'une forme nouvelle du libéralisme, s'étend



— 727 —

partout. Rome le craint, s’en effraie et veut le briser. Méme
en [Italie, elle sévit contre Mgr. Fracassini, contre le Rinnova-
mento, etc. Mais l'anticléricalisme ne se développe que davan-
tage, provoqué et fortifié par 'aveuglement de la camarilla:
oculos habent et non videbunt . . .

III. — Dr. theol. K. Krogh-Tonning, Essays. I. Platon
als Vorlaufer des Christentums. II. Leibniz als Theo-
loge. — Mit einem Begleitwort von Hofrat Dr. Otto
Willmann 1),

Es sind oft behandelte Fragen, die in den vorliegenden
Essays zur Verhandlung kommen. Dass ihr Verfasser daher
entweder Neues zur Sache beizubringen habe oder dass er
doch wenigstens durch die ihm eigentiimliche Behandlung der
erorterten Fragen zu interessieren vermoge, darf unter solchen
Umstianden wohl erwartet werden. Der Leser findet jedoch
keine dieser Erwartungen erfullt.

In seinem Essay tiber Platon sucht Krogh-Tonning der von
ihm gestellten Aufgabe methodisch auf zwei Wegen gerecht zu
werden., Er gibt zunichst eine Analyse der fiir die religitse
Spekulation ertragreichsten Dialoge und erldautert dabel die
ihm aufstossenden Gedankenparallelen zu christlichen Ideen
durch entsprechende biblische Zitate. — Dieses Verfahren ist
zum mindesten ein sehr #usserliches und kann nicht anders
als ein oberflichliches bezeichnet werden, wenn gelegentlich
die zufillige Analogie des Wortlautes dazu verfiihrt, Vergleiche
zu ziehen, die gar keinen Sinn haben. (Man vergleiche z. B.
S. b7 das leere Spiel mit biblischen Zitaten, ferner S. 58 f., wo
versucht wird, die Schilderung des Eros im Symposion in Pa-
rallele zu setzen mit dem Bilde, das Isaia von dem Knechte
Jehovahs entwirft,) — In einem zweiten Abschnitt wird sodann
eine systematische Zusammenfassung der platonischen Theologie
gegeben, und hierbei wird ihr Grenzwert gegeniiber dem
Christentum, wie wir zugeben, mehrfach richtig bestimmt. Da-
gegen ist es wieder entschieden falsch, wenn Krogh-Tonning,
gestiitzt auf eine Pheedonstelle (87 d), bei Platon ein aus-

1y Kempten und Miinchen, Koselsche Buchhandlung, 1906.



— 728 —

gesprochenes Empfinden fiir die Notwendigkeit einer gottlichen
Offenbarung aufweisen will (S. 47, cf. S. 14 und 102). Dabei
wird zunichst tibersehen, dass der fragliche Satz ,,sf p1] v
dovauro dogaliorspoy xai duvdvvivegoy Emi Befaorégov oyruaros 7
Aoyov elov Twog dwermogevIiven von Platon dem Antagonisten
des Sokrates, Simmias, in den Mund gelegt wird. Sokrates aber
vertritt doch wohl des Philosophen eigene Anschauung. Nun
will ihr gegeniiber Simmias geltend machen: die bisher im
Verlauf der Erérterung von Sokrates fiir die Unsterblichkeit
der Seele vorgebrachten Beweise reichen noch nicht aus, um
Gewissheit zu begriinden. Um zu dieser zu gelangen, miisse
- man ein sichereres und zuverlissigeres Fahrzeug besitzen
oder ein gottliches Wort (7 ist Trennungspartikel). Der Be-
dingungssatz des griechischen Textes stellt hier eine Disjunktion
auf, und zwar eine Disjunktion, in der die durch die beiden
Glieder angedeuteten Moglichkeiten sich keineswegs decken 1),
Sie zusammenzuwerfen, ist nur durch die Nichtbeachtung des
Textes durch Krogh-Tonning moglich. Aus dem weiteren Zu-
sammenhang wird nun erst recht deutlich, wie mangelhaft seine
Interpretation ist. — Denn Sokrates hat seinen stirksten, auf
die Ideenlehre gestiitzten, Beweis bisher noch zuriickgehalten.
Vorerst warnt er vor den Misologen, deren ausschliessliches
Vertrauen auf die Sinneswahrnehmung zur Auflosung aller
Wahrheit und damit zur Skepsis fithrt. Wird mit solchen Mitteln
die Wahrheit nicht erreicht, so besitzt dagegen der cgdos Ldyog
in sich selbst das zuverlissigere Fahrzeug, auf dem das Land
der Gewissheit zu gewinnen ist. Die ihm immanenten Ideen
ermoglichen es, die Wahrheit der Dinge zu bestimmen ({do&e
9% ot yoiwen el tovs Adyovs xareqoydvre v éxsivoig axomsiy TGV
ovtwy Ty aliidsey, 99 e). Fir die vorliegende Frage aber
lésst sich aus diesem Erkenntnisbesitz der entscheidende Beweis
erbringen, dass die Seele vermoége der ihr unverlierbaren Teil-
nahme an der Idee des Lebens unsterblich sein miisse. — Ge-
wigs, die Ausgestaltung seines Seelen- und Unsterblichkeits-
glaubens hat Plato zumeist in die Mythen verlegt; aber auch

1) Als Parallele zu unserer Phedonstelle sei auf Sophist. 265 ¢ ver-
wiesen; hier erscheinen allerdings die Glieder unserer Disjunktion koordi-

niert: TG oy @iow avra ysvv@y dnd twwog aivieg eUToOUdTs *0tl GVEV

9 » ’ k) » g ~
dievoias @uovong, n pera Adyov we xel dmoriuns Jeias omo $eot
yLyronsve ,



s TIY

sie sind ihm nur eine Hiille der Wahrheit und in ihrem Kerne
Offenbarungen des die Welt durchwaltenden sittlichen Vernunft-
gesetzes. Andere sehen darin nur den Mythos, er aber die
kunstvoll und schon gestaltete Aussprache des Logos (cf. Gorg.
523 a. “Axove... pudlde xalov Aéyov, ov 0V udv nyncs uvdov, ws £yw
oluet, §yw d& Adyov * g dlndi ydo ovre Gov Aéfw & péddw Adyew).
— Wir diirfen weiter gehen: in den Mythen ist die Erwartung
auf.einen Adyos Jslog, die die Pheedonstelle 87 d als Bestitigung
der noch unzureichenden Vernunftbeweise fordert, erfillt. Also
dem Wunsche des Simmias nach einem grossere Sicherheit ge-
wiahrenden Fahrzeug d.;h. nach einem iiberzeugenderen Ver-
nunftbeweis lidsst Sokrates im weitern Verlauf des Dialogs
ebenso Gteniige geschehen, wie dem Wunsche nach einer Be-
statigung der Unsterblichkeitslehre durch ein ,gottliches Wort“.
Denn als ein solches diirfen wir wohl im Sinne Platos den
Mythos ansehen, in den das philosophische Gespréich im Pheedon
ausklingt. Unsere Annahme findet ihre Rechtfertigung durch
die Stelle im Menon 81 a, wo zum erstenmal der bekanntlich
auch anderwirts (im Gorgias und im Staat) ausgefithrte Mythus
von den Schicksalen der Seele in einem ausserirdischen Dasein
auftaucht. Hier aber wird er eingeleitet durch die Bemerkung,
Sokrates habe ihn von weisen Méannern und Frauen erfahren,
von Priestern und Priesterinnen, ,die es sich angelegen sein
liessen, tiber das, womit sie sich beschiiftigen — das aber sind
. deie modyuere* — Rechenschaft geben zu konnen.“ Mit ihnen
stimmen tiberein Pindar und viele andere Dichter ,ocoe 9<iof
stov“ 1), Hiermit ist die Sachlage klar bezeichnet. Priester-
und Dichtermund verkiindigen enthusiastische Wahrheiten. In
gottlichen Gesichten — eben den Mythen — lassen sie das
sterbliche Auge schauen, was sonst nur dem von der Erinne-
rung an sein vorzeitliches Dasein geleiteten Denker wie aus
weiter dimmernder Ferne zu ahnen beschieden ist. Der Glau-
bige erfiahrt so durch einen Adyos 9stog die Bestitigung seiner
hochsten Sehnsucht: ,guny 5Eaw modroy v mwege Fsovs dAlovg
cogovs Te xal dyadovs, Emewe xal meg avioumovs veredsvrnniTag
cusivovs t@y évdads* (Pheedon, 63 b). Man halte damit zusammen,
was wir auch anderwéirts aus literarischen Quellen oder in-

) melGeaGar 02 ovrwg dsi yon Toig medalols Te xai iegoic Adyols,
0% 07 umrovew Huiy dddvaroy Yoynw siver ete. heisst es: Plato, Epist. {7
335 a.



— 730 —

schriftlich tiber orphisch-pythagoriischen Seelenglauben wissen 1),
so wird vollkommen deutlich, dass den platonischen Mythen
nicht nur im allgemeinen ein religioses Motiv zu Grunde liegt,
sondern dass es sich in ihnen um die Verfretung der religivsen
Lehren einer bestimmten Sekte handelt (Windelband, Platon,
3. Aufl,, S. 126). Diese Sekten aber wussten sich im Besitz
,gottlicher Offenbarungen“ gerade mit Beziehung auf den Un-
sterblichkeitsglauben. Unsere Untersuchung hat, wie wir glau-
ben, erwiesen, dass Plato vor allem in dieser Frage zu ihren
Glaubigen gehorte. Die Unsterblichkeit der Seele war ihm
daher durch einen Adyos Ysiogc verbiirgt. — Kine Sehnsucht nach
weiteren Bestitigungen seines Glaubens durch ,gottliche Offen-
barung“ ist ihm ganz fremd. — Doch Krogh-Tonning hat fiir
seine Auffassung Platos unsere Pheedonstelle iiberhaupt urgiert
(vgl. S. 96, 102). Aus ihr soll sich ganz allgemein ergeben,
dass Plato zu den vorchristlichen Denkern zu zihlen sei, welche
die Losung ihrer religiosen Unsicherheit durch eine gottliche
Offenbarung erwarteten (vgl. S. 47). — Soweit diese Annahme
durch die besprochene Pheedonstelle gestiitzt werden soll, fallt
sie zusammen. Sie ist aber eine prinzipiell unrichtige. Plato
gehort zu den spekulativen Philosophen, die mit nachtwand-
lerischer Sicherheit an den Abgriinden des Denkens voriiber-
geschritten und den Triumen ihres Herzens gefolgt sind. Auch
der ,Mythos“ wurde ihm zum ,Logos“. Die sittlichen Grenzen
des griechischen Volksglaubens hat er wohl empfunden, doch
sicher nicht die Grenzen seines religiosen Glaubens, den er mit
seinen eigenen Gedanken idealisiert hatte.

So weit der Gegensatz unserer allgemeinen Auffassung Platos
zu dem uns vorliegenden Essay! — Noch ein paar besondere
kritische Bemerkungen mochten wir anschliessen. S. 15 wird
gesagt, ein Zeugnis von Platos Bescheidenheit sei ,auch die

') Man vergleiche etwa die gleichgestimmte Hoffnungen zum Aus-
druck bringenden Worte, die auf einem der zu Thurioi aufgefundenen
Goldplittchen verzeichnet sind. Da heisst es, wenn die Seele das Licht der
Sonne verlassen hat, so ist sie wohl geborgen: ,,yaige madwy ©o mwd-
npe ... Jeog ysvev €§ avdowmov . .. Nachdem sie auf ihrer Wander-
schaft die heilige Schwelle im Haine der Persephone iiberschritten, wird sie
«ein Gott sein statt eines Sterblichen », s. Diels, Fragmente der Vorsokratiker,
1903, p. 495, 18 ff. Ausserdem sei auf das kiinstlerisch vollendete und
quellenkritisch genaue Werk von Rolde, «Psyche, Seelenkult und Unsterb-
lichkeitsglaube der Griechen», verwiesen.



— 731 —

Form seiner Darstellung, indem er fast liberall seinen Vortrag
in den Mund des Lehrers legt“. — Was nun zunéidchst Platos
Bescheidenheit betrifft, so muss das Lob dariiber doch wohl
sehr eingeschréinkt werden. Wir dirfen dem Urteil eines so
berufenen Kenners wie Theodor Gomperz glauben, dass die
Tugend der Bescheidenheit den Griechen tiberhaupt unbekannt
gewesen sei, und dass auch Platon hiervon keine Ausnahme
gemacht habe. Dass der Philosoph zum mindesten einen sehr
ausgepriagten Familienstolz besessen hat, dafiir finden sich bei
Gomperz die Belege zusammengestellt 1). — Uberdies muss aber
auch die ganze Voraussetzung von Krogh-Tonning fiir verkehrt
gelten, nachdem Karl Joél nachgewiesen hat, dass die Adyo:
Zwxgarizol eine poetische Literaturgattung darstellten, der eben
in der Hauptsache literarische Motive zu Grunde lagen 2).

S. 103 wird behauptet: das Ergebnis des sokratischen ,Er-
kenne dich selbst“ sei im Grunde dieses gewesen: ,Ich weiss,
dass ich nichts weiss. — Das ist wohl ein Gemeinplatz, aber
ebenso auch ein volliges Missverstiandnis des fraglichen Satzes.
Denn Sokrates zufolge ist das ,Ivédt ssaveovt und die damit
eingeleitete Erkenntnis des Nichtwissens, insofern das bisher
erworbene Scheinwissen kein Wissen ist, nur die Bedingung,
die erfillt sein muss, wenn der Weg zum wahren Wissen be-
schritten werden soll. Dass aber dem menschlichen Denken
iiberhaupt der Weg zum Wissen versperrt sei, dagegen hitte
sich wohl kaum ein Philosoph entschiedener verwahrt als der
typische Rationalist Sokrates 2).

Der seit Mill allgemein in Aufnahme gekommene Sprach-
gebrauch ,Utilitarianismus“ wird von Krogh-Tonning in ,Uti-
lismus“ geéndert (S. 71), wenn hier nicht ein lapsus calami
vorliegen sollte.

Sollten wir tiiber die Anlage des ganzen Essay noch ein
Wort sagen, so scheint es uns von vornherein verfehlt, den
,Timeeos“ formell und sachlich so voranzustellen, wie es von
Krogh-Tonning geschieht. Der Gesichtswinkel wird dadurch
fiir die Betrachtung ein verkehrter. In die Tiefen der pla-

1 @omperz, Griechische Denker, II, 204, cf. 556; vgl. auch Zeller, Die
Philosophie der Griechen, II, 11, 392, 1, 4. Aufl.

%y Karl Joél, Der Adyos Zwxoatrixoc. Archiv fiir Geschichte der Philo-
sophie, Bd. VIII, 1895, S. 466—483; IX, 1896, S. 50—66.

%) Vergl. hierzu Zeller a. a. 0., S. 116 ff.



tonischen Spekulation schaut der Verfasser kaum hinein. Man
braucht neben seinen Essay nur Christian Baurs Abhandlung,
»Das Christliche des Platonismus oder Sokrates und Christus“?),
zu stellen, um den Mangel an wirklich spekulativem Gehalt in
der Behandlung des erorterten Problems bei Krogh-Tonning zu
empfinden. Gewiss ist auch Baurs Abhandlung nicht ohne
Méngel, aber trotz ihres Hegelschen Formalismus erweist sie
sich um vieles ertragreicher als unser Essay. Auch der mo-
derne Leser kann jedenfalls aus jener grossern Gewinn ziehen
als aus diesem. Mit dieser Empfehlung der Baurschen Abhand-
lung erledigt sich die Bestimmung des wissenschaftlichen Wertes
von Krogh-Tronnings Essay tber Plato.

Wir wenden uns zu dem Essay tiber ,Leibniz als Theo-
logen“. Er enthélt die Neuauflage einer alten Behauptung, ohne
dass jedoch die Griinde, die daflir vorgebracht werden, besser
geworden wiren. Krogh-Tonning will die Annahme verfestigen
und durch seine Ausfiihrungen stiitzen, dass Leibniz im Grunde
seines Herzens Katholik gewesen sei, und dass er nur aus
dussern, jedenfalls aus unzulidnglichen innern Griinden nicht
die praktischen Konsequenzen aus seiner Uberzeugung gezogen
habe. In diesem Falle, so scheint uns, mochte Krogh-Tonning
die Maxime seiner eigenen Entschliisse zu einem kategorischen
Imperativ auch fiir Leibniz machen; er {ibersieht, dass sich
der grosse Philosoph die Maxime seines Wollens doch an ganz
andern Einsichten und Gedankengidngen gebildet hat, wie er
selbst. Immerhin héitte ihn aber die Tatsache bedenklich machen
kénnen, dass Leibniz die ihm angetragene leitende Stellung an
der vatikanischen Bibliothek ausgeschlagen hat, weil .eine
Bedingung daran gekniipft war, welche die Sache unmoglich
machte“ ). Diese Bedingung jedoch war keine andere als der
Ubertritt zur romisch-katholischen Kirche ®). Einzelne Brief-
stellen, die aus Briefen an Madame de Brinon und an den Land-
grafen Ernst entnommen sind, wollen demgegeniiber nichts be-

) Baur, Drei Abhandlungen zur Geschichte der alten Philosophie und
ihres Verhiltnisses zum Christentum. Neu herausgegeben von Dr. £d.
Zeller, 1876.

%) Guhraner, . W. Leibniz, 11, 94.

%) Vgl. K. Fischer, Geschichte der neuern Philosophie, III. Bd., 4. Aufl,,
S. 163, und Zdm. Pfleiderer, Gottfried Wilhelm Leibniz als Patriot, Staats-
mann und Bildungstriger, S. 541.



— 733 —

sagen. Leibniz wahlt hier seinem Charakter entsprechend eine
moglichst konziliante Form, um den Wunsch der Adressaten
nach seinem Ubertritt mehr zu umgehen als zuriickzuweisen.
Allein auch in der von Leibniz gewéhlten Form liegt fiir jeden,
der verstehen will, die Abweisung deutlich zu Tage ?).
Indessen auch Krogh-Tonning will nicht diefraglichen Brief-
stellen zur Grundlage seiner Beweisfiihrung machen ; diese zieht
sich vielmehr in die Behauptung zusammen, dass wir in dem von
Leibniz verfassten ,Systema theologicum“ ein Zeugnis dariiber
besissen, wo er ,das eigentliche Zentrum seiner religitsen -
Gedanken hatte und wo seine tiefsten religitsen Sympathien
weilten“ (Krogh-Tonning 8. 159, cf. S. 167). Bekanntlich hat
die 1819 zuerst veroffentlichte Schrift ihren nach dem scharfen
Urteil von Merz ?) ,anmassenden Titel“ erst nachtriglich durch
einen Bibliothekbeamten erhalten. Dass durch diesen Titel
,eine Auffassung der Schrift gegeben werde, die im ganzen
mit dem Inhalt tibereinstimmt“, wie Krogh-Tonning meint (S. 157),
konnen auch wir nicht zugeben. Zu einem theologischen System
enthélt die Schrift nicht mehr als eine Skizze, eine Skizze, die
allerdings den Grundriss zu einem System deutlich genug ent-
wirft. Die katholischen Kontroversschriftsteller haben sich nun
sofort nach ihrem Erscheinen dieser Schrift beméichtigt, um
aus ihr zu beweisen, Leibniz miisse Katholik gewesen sein, sei
es wenigstens in seinen Anschauungen gewesen, wenn er auch
formell seinen Ubertritt zur katholischen Kirche nicht voll-
zogen habe. In der Tat enthélt die Schrift, gemessen an der
geistigen Freiheit der Leibnizschen Philosophie, gemessen auch
an den historischen Schriften des Philosophen, ein Problem, zu
dem die Auflésung gesucht werden muss. Nun ist ohne weiteres
klar, dass das ,Systema theologicum“ in den Zusammenhang
der Schriften hineingehort, die von Leibniz aus Anlass der von
ihm gefiihrten Unionsverhandlungen verfasst worden sind. Allein
nach der Meinung von Krogh-Tonning soll ein besonderer Vor-

') Nebenher sei darauf hingewiesen, dass Krogh-Tonning S. 222 f. eine
Stelle aus einem Briefe an den Landgrafen Ernst ganz zerstiickelt wieder-
gibt, ohne dass die Auslassungen markiert werden. Ich will die Schuld
davon gerne auf Grote schieben, den Krogh-Tonning ausschreibt, bemerke
aber, dass der vollstindige Text den Ton der Ablehnung viel schiirfer
akzentuiert.

?) J. Th. Merz, Leibniz. Aus dem Englischen. Heidelberg 1886, S. 123.



. FBA -

zug gerade des ,Systema“ vor verwandten Schriften darin
bestehen, dass in ihm Leibniz seine personliche Uberzeugung
ausspreche, wihrend er sich anderwiirts nur als Referent oder
Vermittler gebe, der seine eigene Anschauung hinter den For-
derungen der von ihm vertretenen Mission zuriicktreten lasse.
— Hier dagegen beteuere l.eibniz in den Eingangsworten zu
seiner Schrift ausdricklich, dass er nicht als Parteimann an-
gesehen sein wolle, sondern sich bemiiht habe, sich ein selb-
stdndiges Urteil in den kirchlichen Kontroversfragen zu bilden.
Damit sei klar genug gesagt, dass Leibniz in der folgenden
Darstellung nur seine eigene Anschauung ausspreche. Es konne
daher keine Rede davon sein, unsere Schrift auf die gleiche
Stufe etwa mit dem ,Judicium“ zu stellen, da sich in diesem
Leibniz als Katholiken ausgebe, und diese Rolle dann seiner
Absicht entsprechend auch durchfiihre. Eine solche Moglich-
keit werde fir das ,Systema® durch die Erklarung unterbunden,
dass dessen Verfasser ,nach allseitiger Erwédgung die Spuren
von dem verfolgen zu sollen“ geglaubt habe, ,was sowohl die
heilige Schrift als auch das fromme Altertum wie auch die
schlichte Vernunft und die Glaubwiirdigkeit der Tatsachen einem
unbefangenen Menschen zu empfehlen scheinen* (cf. Kr.-T. S. 162).
Hiernach sei ausgeschlossen, dass Leibniz, um auch im ,Systema®“
als Katholik zu gelten, katholische Anschauungen vertrete. Dazu
passe eben die behauptete Unbefangenheit nicht. — Wenn nun
trotzdem Leibniz siech als ein Verteidiger der katholischen
Wahrheit erweise, so sei das keine von ihm angenommene
,Maske“, sondern das Ergebnis seiner vorurteillosen Priifung.
Die Maskenhypothese in ihrer Anwendung auf das ,Systema
theologicum“ sei nichts als ein ,Produkt der Verlegenheit®
(S. 160). — Wir treten in die Prifung der Krogh-Tonningschen
Auffassung ein. — Leibniz erklirt, alle Voreingenommenheit
eines Parteistandpunktes habe er bei seiner Untersuchung der
religiosen Kontroversen abgelegt; ,ac si ex novo orbe Neophy-
tus“ habe er an der Hand der einzig autoritativen Quellen,
namlich der hl. Schrift, des kirchlichen Altertums, der Vernunft
und der Tatsachen, die Wahrheit zu bestimmen versucht. Die
Richtlinien, die er hier fiir den Verlaut seiner Untersuchung
bezeichnet, sind nun von ihm schon viel friiher fixiert worden.
Und zwar kommt hier nicht nur der von Krogh-Tonning an-
gefiihrte Brief an den Herzog Ernst August aus dem Jahre 1686



— 735 —

(nicht 1683, wie Krogh-Tonning schreibt) in Betracht, sondern
ausserdem eine Reihe von Entwiirfen aus der Zeit der ersten
hannoverischen Verhandlungen Spinolas. Aus diesen Entwiirfen,
die Onno Klopp im vierten Bande der ,Historischen und staats-
wissenschaftlichen Schriften* Leibnizens veroffentlicht hat, er-
sieht man, dass der grosse Philosoph sich durch Jahre hindurch
mit der Idee getragen hat, ein Seitenstiick zu Bossuets ,Ex-
position de la foi“ zu verfassen, um damit den Unionsgedanken
zu fordern. — Wir greifen aus den hierher gehorigen Aufsétzen
nur einige Sitze heraus, die das Programm des ,Systema theo-
logicum“ vollstindig enthalten, die ausserdem aber auch die
Absicht dieser Schrift deutlich erkldren und uns damit einen
Massstab zu ihrer Bewertung bieten.

In dem ersten Entwurf (K1. S. 429—439) heisst es: ,Um den
Ubelstéinden der gewshnlichen Auseinandersetzung in Religions-
sachen zu begegnen, wiire es das beste und einzige Mittel, die
Streitpunkte in vollig unparteiischer Weise darzulegen, weder
als Richter, noch als Beklagter oder Ratgeber, sondern als
ruhiger Berichterstatter, dem man gar nicht anmerkte, auf
welcher Seite er denn eigentlich fiir seine Person stehe. Die
Form betreffend miisste alles in guter Ordnung geschehen, wo-
durch Klarheit und Durchsichtigkeit gewonnen wird; auch
diirfte das Ganze nicht zu umfangreich sein, um einen leichten
Uberblick zu ermoglichen.“

Der zweite Entwurf (K1. S. 440—447) enthélt bereits eine
genaue Disposition des ,Systema“. — ,Ich hatte den Plan zu
einem Werke von griosster Wichtigkeit mit dem Titel: Katho-
lische Demonstrationen. Dasselbe sollte drei Teile erhalten:
Der erste gibe den Beweis fiir das Dasein Gottes und die
Unsterblichkeit der Seele, tiberhaupt die ganze natiirliche Theo-
logie. Der zweite hitte zum Gegenstand die christliche Religion
oder die geoffenbarte Theologie. Hier wollte ich die Moglich-
keit der Mysterien beweisen und die Schwierigkeiten heben,
welche man in der Dreieinigkeit, in der Menschwerdung, dem
Abendmahl und der Auferstehung finden will. Denn die Be-
weise der christlichen Religion sind nur moralische (Wahr-
scheinlichkeitsbeweise) wie bei allem Tatséichlichen. Der dritte
Teil behandelte die Kirche, wo ich sehr iiberzeugende Beweise
hatte, dass die Hierarchie gottlichen Rechts sei. Dabei unter-
schiede ich genau die Grenzen der kirchlichen und weltlichen



— 736 —

Gewalt und zeigte, dass die Kleriker wie alle Menschen der
Obrigkeit einen &#ussern Gehorsam schulden, jedenfalls eine
Duldung ohne Grenzen nach dem Beispiel der ersten Christen,
die zwar den gottlosen Befehlen der heidnischen Kaiser nicht
gehorchten, aber ebensowenig der Gewalt mit Gewalt be-
gegneten. Dafiir nun schulden alle Menschen und auch die
Fiirsten der Kirche einen innern Gehorsam, d. h. eine Unter-
werfung in Glaubenssachen, soweit es ihnen mdiglich ist. (Diese
Klausel ist nétig; denn wenn ungliicklicherweise ein Mensch
einen klaren Widerspruch bemerkte, so wire es ihm unmog-
lich, dem Glauben zu schenken; er wire dann Ketzer, aber
nur materiell, und horte darum nicht auf, selig werden zu
konnen.)* — Leibniz wiinscht nun von Rom eine Erkliarung des
Inhalts zu erlangen, dass die von ihm vorgetragene Auffassung
,wenigstens ertriglich und weder héretisch noch glaubens-
widrig sei“. — ,Nachdem ich reiflich erwogen, welches der
beste Weg dazu sei, kam ich auf den Gedanken, es miisste
eine Schrift in der Art abgefasst werden, als ob sie von einem
Katholiken kédme und den Zweck hitte, einen Protestanten zu
bekehren. Der Katholik wiirde hier alles in der giinstigsten
und gefélligsten Weise auslegen, die moglich wiire, ohne seinem
Glauben Unrecht zu tun. Unter solchen Umstéinden wird man in
Rom immerhin geneigter sein, eine derartige Darlegung zu be-
glinstigen, als zu verurteilen. Die glinstigen Erkldrungen wiren
von doppelter Art, die einen solche, wie sie ein Privatmann ver-
langen kann, z. B. beziiglich der Anbetung der Kucharistie, des
Sinnes der Anatheme, der Rechtfertigung, der Busse u.s. w.,
also wesentlich mit Riicksicht auf den Glauben. Andere be-
zogen sich auf die Fursten und den Staat, bestehend in Be-
willigungen und Freiheiten; z. B. das Abendmahl in doppelter
Gestalt, die Ehe der Geistlichen, die Einziehung der Kirchen-
giiter. Dieses und anderes kénnte man in die erwihnte Schrift
einfliessen lassen. Wiirde sie dann in Rom gebilligt, und wire
man ausserdem geneigt, auf Zugestidndnisse sich einzulassen,
wie ein Fiirst sie mit Recht verlangen kann, dann diirfte es
moglich sein, von der Lehre zum Leben iiberzugehen und
vielleicht noch grossere Erfolge als Bossuet zu erreichen® (KI.
S. 455 ff.). ‘

Halten wir dieses Programm mit dem ,Systema theologi-
cum“ zusammen, so ergibt sich, dass die Ausfiihrung der Ab-



— 737 —

sicht genau entspricht. — Ein Neophyt, d. h. ein durch die Taufe
der katholischen Kirche Angehoriger '), aber nicht durch Partei-
leidenschaft Verblendeter soll als Verfasser dieser Schrift gelten.
Und unter dieser Voraussetzung ist der Weg, den die Aus-
tiihrungen im ,Systema“ einhalten, durchaus verstandlich, nédm-
lich der in den oben mitgeteilten Entwiirfen vorgezeichnete.
Der Versuch aber, das ,Systema theologicum“ zu einem per-
sonlichen Glaubensbekenntnis des Philosophen Leibniz zu stem-
peln, ist hiernach ganz aussichtslos. Die Schrift nimmt keine
Sonderstellung ein neben dem .,Judicium“ oder der von Pichler
erwihnten, noch ungedruckten ,Apologie der katholischen Wahr-
heit“ 2), — Wir haben es vielmehr mit einer gleichartigen Ka-
tegorie von Schriften zu tun, deren Inhalt durch ihren Zweck
bestimmt wird. Dieser Zweck aber ordnet sich wieder der
kirchenpolitischen Situation unter. Leibniz wusste wohl, dass
eine Grundlage fiir einen gliicklichen Abschluss der Unions-
verhandlungen nur dann zu finden sei, wenn man sich der
katholischen Glaubenslehre moglichst anpasse. Sollten daher
seine mit so merkwiirdigen diplomatischen Kiinsten sich ein-
fiithrenden Vermittlungsschriften die Approbation kirchlicher
Autoritaten erhalten, so mussten sie bestimmte Anspriiche, die
‘von diesen erhoben wurden, von vornherein in Rechnung stellen.
Die kirchliche Hierarchie musste als ein legales Organ an-
erkannt werden, und daraus ergaben sich wiederum eine Reihe
von notwendigen Konsequenzen. — Was fiir den ersten Anblick
erstaunlich erscheint, 16st sich fiir diese Betrachtungsweise ganz
paturlich auf.

Wir konnten hiermit unsere Besprechung schliessen, wollen
aber nicht unterlassen, auch noch an zwei Einzelbeispielen
nachzuweisen, wie ausgesucht einseitig die Darstellung von
Krogh-Tonning ist. S. 210 druckt er aus Pichler ein Urteil tiber
die beklagenswerten Folgen der Reformation ab, ohne zu be-
merken, dass Leibniz hier ganz wesentlich die politischen Folgen
dieser religiosen Bewegung ins Auge fasst. Im {librigen ist es
masslose Ubertreibung, zu sagen: ,so lautet das Urteil des
Leibniz tber die Reformation“. — Ks geniigt, dem eine Stelle

) Die unbestimmte Ubersetzung des «Neophytus» durch «Neu-
geborener» bei Krogh-Tonning (S. 162, cf. S. 165) verfehlt ganz den rich-
tigen Sinn.

%) A. Pichler, Die Theologie des Leibniz, II. Bd., S. 13 f.

Revue intern. de Théologie. Heft 60, 1907, 48



— 738 —

aus einem Briefe an Bossuet entgegenzustellen: ,Nichts dient
mehr zur Rechtfertigung der Reformation, als die Stimmen so
vieler guter katholischer Schriftsteller, welche die Giesinnungen
billigen, die die Protestanten ins Leben zuriickzurufen gearbeitet
haben, da sie erstickt waren unter den Dornen einer Unendlich-
keit von Kleinigkeiten, welche die Gemiiter der Glaubigen von
der grindlichen Tugend und der wahren Theologie abwendeten.
Erasmus und so viele andere erkannten die Notwendigkeit an,
die Menschen zu der Lehre des Apostels Paulus zurtickzufiihren ;
und nicht die Materie, sondern die Form war es, welche ihnen
an Luthern missfiel. Und heute, da die gute Lehre von der
Rechtfertigung in der roémischen Kirche hergestellt ist, wollte
das Ungliick, dass andere Missbriauche zugenommen haben, und
dass das Volk durch die Konfraternititen und dhnliche Prak-
tiken von jener Anbetung im Geist und in der Wahrheit ab-
wendig gemacht wird, welche das Wesen der Religion aus-
macht... Die Protestanten wiren sehr ibel beraten, wenn sie
sich hieriiber verblenden liessen. Das ist es gerade, was sie
aufmuntern muss, auf die Fortsetzung dieser Friichte gemein-
schaftlicher Arbeiten wohlgesinnter Personen zu dringen....“ !

Aber Krogh-Tonning gibt sich nicht damit zufrieden, Leib-.
niz’ Katholizitat fir das 17. Jahrhundert sicherzustellen: wenn
auch mit einigen Verrenkungen macht er aus ihm einen Gliu-
bigen des Vatikanums. Er ,kann sehr wohl an die Unfehlbar-
keit der péapstlichen Entscheidungen unter gewissen Umstinden
glauben, wenn er nicht gleich an die Unfehlbarkeit eines jeden
Papstwortes glaubt“ (S. 213). — Implicite musste er jedoch nach
Krogh-Tonning an die Unfehlbarkeit pépstlicher Kathedral-
entscheidungen glauben. Denn im ,Systema theologicum“ be-
haupte Leibniz ausdriicklich, dass der Papst in der Zeit zwischen
den Konzilien ,dieselbe Gewalt wie die Kirche habe“, und dass
man dem Papste als ,dem einen sichtbaren Stellvertreter Christi
auf Erden“ gehorchen miisse (Kr.-T. L. ¢.). Nun sagt zwar ex-
plicite Leibniz gerade das Gegenteil und erkléirt, dass man den
Papst in Glaubenssachen nicht fir unfehlbar halten konne.
Hudicium in rebus fidei kann nicht von den Papsten allein
abhéingen, indem es klar und nach ihren eigenen Gestindnissen
richtig ist, dass sie irrende Menschen seien wie alle andern.

1) Bei Guhrauner a. a. 0., I, S. 63 £f. (15. Juli 1692).



— 739 —

Daher sie vielfach selbst ihrer Vorfahren Dekrete annulliert
und denselben schnurstracks entgegengehende Verordnungen
gemacht haben ). Wie sollte man auch in Glaubenssachen Ge-
wissheit von den Pipsten haben, wenn sie dieselbe bisweilen
selbst nicht finden kénnen? Paul V. und Gregor XV. konnten,
wie sehr sie auch die Koénige Philipp III. und IV. von Spanien
darum baten, in der Frage von der unbefleckten Empfangnis
Mariens nichts dezidieren und gaben vor, die ewige Weisheit
habe ihrer Kirche ein solches Geheimnis noch nicht geoffen-
bart. — Was wiirde man machen, wenn zwei oder mehrere
Péapste wéren, und man den rechten unter ihnen nicht wiisste ?
— Auch ist offenbar, dass die Pipste nicht selten die Schrift
verdrehen und wunderlich anfiihren, was selbst Cajetan zu-
gesteht, obwohl er ldcherlicherweise gemeint, man miisse in
golchen Fillen die Vernunft gefangen nehmen. — Aus allem
ersieht man, was fiir einen schlechten allgemeinen und obersten
Richter der Papst abgeben koénne, wofiir ihn doch unzihlig
viele Romische halten 2).¢

Was macht nun Krogh-Tonning aus dieser Stelle? — Dass
er aus ihr nur die ersten Sitze abdruckt, habe ich schon an-
gemerkt. Im {iibrigen aber scheint er zu denken: Wenn man
ein Ei mit der Spitze umkehrt, so sieht es scheinbar noch
genau so aus wie vorher! — Auf Grund eines analogen Ver-
fahrens interpretiert er nun: In den mitgeteilten Sétzen ,braucht
nur zu liegen, dass der Papst nicht das einzige Organ der kirch-
lichen Unfehlbarkeit sei, als ob namentlich die Unfehlbarkeit
der allgemeinen Konzilien ausgeschlossen sei“ (S.212/213). Wir
brauchen kein weiteres Wort hieriiber zu verlieren. — Noch
aber sei wenigstens eine Stelle aus den ,Annales“ angefiihrt,
die uns zeigt, welche Auffassung Leibniz von der Stellung des
Papstes in der Kirche hatte und welche Bedeutung er dem
papstlichen Supremat beilegt, aus dem Krogh-Tonning so sichere

1Y Krogh-Tonning hilt fiir gut, das Zitat aus Pichler nur bis zu dieser
Stelle abzudrucken. Es wire ja allerdings auch fiir einen rémischen Katho-
liken bedenklich, aus seinem Buche zu erfahren, dass es einmal eine Zeit
gegeben hat, in der Pipste erklirten, die ewige Weisheit habe ihnen das
Geheimnis von der unbefleckten Empfingnis Mariens «noch nicht ge-
offenbart ».

3 In der Rezension der Exercitationes theologice von Iifig. Monat-
licher Auszug, 1702, Juni, S. 66, bei Pickler a. a. 0., 1I, S. 230.



— 740 —

Konsequenzen fiir die Unfehlbarkeit des Papstes ziehen zu
konnen glaubt. ,Der Satz, dass der oberste Stuhl von niemand
gerichtet werden konne, ist Unsinn. Mag er auch héher sein
als die einzelnen andern, so ist er doch weniger als deren
‘Gesamtheit. Anders zu reden ist Kriecherei oder Torheit. Die
Bischofe stehen in keiner Weise nach géttlichem Recht wnter
dem Papst, sie sind seine Amtsgenossen und Briider. Nur der
‘Wille der abendldndischen Fiirsten und Volker iiberliess dem
Bischof von Rom einige Gerichtsbarkeit iiber die andern, und
das war nicht iibel. Allein wenn er sich selbst seines Amtes
unwiirdig zeigt, wenn der Hirte zum Wolf wird, wenn das Heil
der Kirche auf dem Spiel steht, dann geht es wieder auf den
anfinglichen Stand zuriick, und der Bischof von Rom unter-
liegt dann dem Spruch seiner Briider und des Kaisers. Denn
wie? Soll man es um des neuen Gesetzes willen dulden, dass
ein verruchter Mensch an der Spitze der Kirche stehe und
durch Amtshandlungen oder Beispiel die Seelen verderbe, ohne
dass jemand sagen diirfte: Papst, was machst du da? — Das
‘Wohl des Volkes im Staate, das Heil der Seelen in der Kirche
ist das alleroberste Gesetz ').“

Krogh-Tonning beliebt es, seinem Essay einen Schluss zu
geben, der die Grenzen seiner Fahigkeit, Leibniz zu verstehen,
deutlich macht. Er glossiert ndmlich die Erklirung des Philo-
sophen, dass er der romischen Kirche angehoren mochte,
,wenn es nur mit wahrer Ruhe des Geistes und mit dem Frie-
den des Gewissens sein konnte, den ich gegenwirtig geniesse",
in einer Weise, die erkennen lisst, dass er in diese Versiche-
rung der Geistes- und Gewissensruhe erhebliche Zweifel setzt. Ver-
mutlich wiirde Leibniz einer solchen Ausserung des religitsen
Pharisidismus mit ihnlichen Worten begegnet sein, wie er sie
an Burnet schrieb: ,Man wollte mich schon unter die Katho-
liken rechnen, da ich zuweilen einige ihrer Sitze milder aus-
gelegt habe gegeniiber den iibertriebenen Anfechtungen unserer
Leute. Als man aber weiter gehen und mir beweisen wollte,
dass ich mich nun auch unter sie rangieren miisse, da habe
ich ihnen gezeigt, dass ich davon weit entfernt bin 2).%

Bonn. RupoLr KEUSSEN.

1 Annalen III, 124; bei Pfeiderer a. a. O., S. 513 f.
2y Dutens, VI, 271; bei Pfleiderer a. a. O., S. 542.




	Variétés

