
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Le syllabus de Pie X.

Autor: E.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


672

LE SYLLABUS DE PIE X.

I. Ses antécédents. — Les lauriers que Pie IX s'était
acquis par son Syllabus de 1864, empêchaient de dormir Pie X,
qui, comme on ne le sait que trop, a, dès le commencement,
pris Pie IX pour son patron et son modèle. Pie IX avait eu
beau anathématiser l'esprit moderne sous toutes ses formes et
sous toutes ses dénominations, cet esprit d'émancipation et de
science a transformé sans cesse, depuis lors, les conceptions
routinières et les formules usées. Même les timides catholiques-
libéraux de l'école des Lacordaire, des Montalembert, des
Dupanloup, firent accueil aux thèses modernes imposées par la
critique historique et exégétique; de sorte que Rome se crut
obligée de sévir une seconde fois. Un écrivain du Siècle
(23 juillet 1907) a ainsi résumé les efforts tentés par Rome
avant de frapper le coup en question :

A la fin de son pontificat, Léon XIII entrevit qu'on était en
train de changer sa religion d'une manière inquiétante pour la
domination et la fiscalité de la papauté. Il mit à l'index, en 1899,
les livres du théologien de Wurzbourg, Hermann Schell. En 1902,
il refusa de condamner l'abbé Loisy, mais il chargea les consul-
teurs de l'Inquisition de dresser un catalogue ou Syllabus des
principales « erreurs » qui s'étaient glissées dans l'esprit des novateurs,
exégètes, théologiens, philosophes, historiens. Le vieux pape savait
que lé travail serait long, mais qu'il pourrait toujours servir. Il le
léguerait à son successeur, avec nombre de questions difficiles à régler.

Le successeur n'avait qu'un désir : mettre l'ordre dans l'Eglise
universelle, faire marcher à la baguette, comme il avait fait dans
son diocèse. A Venise, il ne tolérait point d'«intellectuels», même
de passage, et c'est pourquoi il avait interdit à l'abbé Murri de
prêcher sur son territoire de patriarche. Pie X résolut donc d'en
finir avec les novateurs. Il remit leur sort aux congrégations de

l'Inquisition, de l'Index et même, par surcroît, à la commission
biblique. Les tribunaux de salut doctrinal fonctionnèrent sans relâche.



— 673 —

En 1903, le 4 décembre, condamnation de deux opuscules de
l'abbé Denis et de l'abbé Georgel: le 23 décembre, condamnation
de deux ouvrages de l'abbé Houtin et de cinq ouvrages de l'abbé
Loisy. En 1904, le 3 juin, condamnation d'un nouveau livre de
l'abbé Houtin. En 1905, le 6 décembre, Hermann Schell est obligé
de signer une rétractation. En février 1906, expulsion du P. Tyrrell,
de la Compagnie de Jésus. Le 5 avril de la même année, condamnation

d'un ouvrage de M. Paul Viollet, membre de l'Institut, de
deux livres du P. Laberthonnière, du roman de M. Fogazzaro :

// Santo; le 27 juin, décret défendant de nier l'authenticité du

Pentateuque; le 11 décembre, mise à l'index d'un livre de l'abbé
Lefranc et de l'abbé Houtin. Entre temps, exil du P. Valdambrini,
destitution du professeur Buonaiuti, privation de celebret infligée à

l'abbé Battaini, remontrances aux Pères Ghinoni et Semeria, nombre
incalculable de lettres et d'allocutions pontificales condamnant les

fauteurs du libéralisme politique, scientifique et social. Et, sur
l'ordre du pape, le Saint-Office ne cessait de perfectionner le
nouveau Syllabus.

A différentes reprises, on parla de sa publication. Mais quelques

personnages de bon sens qui sont restés au Vatican, débris
de l'ancienne cour de Léon XIII, comme M. della Chiesa, la
déconseillaient. « Nous avons déjà, disaient-il, assez d'embarras en
France avec la séparation. Ne faisons rien qui puisse les compliquer.

Laissons l'abbé Loisy tranquille. Avec les Français, on ne
sait jamais comment les choses peuvent tourner. Nous venons d'en
avoir de nouvelles preuves. » Comme, par ailleurs, le pape ne cessait

de blâmer les novateurs, comme les congrégations romaines
les condamnaient sans cesse, les foudres solennelles ne semblaient
pas urgentes. A leurs deux premières assemblées plénières, nos
évêques crurent cependant devoir demander au pape cette
manifestation de son infaillibilité. La correspondance romaine de la
Semaine religieuse de Paris répondit, le 20 octobre 1906, en
recommandant une prudente réserve.

Cependant aux mois de février et d'avril 1907, un certain
nombre d'évêques italiens se plaignirent au pape des puissants
courants « modernistes » qui se faisaient sentir dans leurs séminaires.
Pie X résolut de sévir.

Le 15 avril, il suspendait a divinis l'abbé Murri, le chef bien-
aimé de la jeunesse catholique. Le 17 avril, dans une allocution
consistoriale, il déclarait « rebelles » les novateurs. Le 29 avril, un
blâme était infligé à la revue catholique // Rinnovamento, et le

cardinal-préfet de l'Index lui demandait de cesser sa publication.
Le 29 mai, défense de nier l'authenticité et la valeur historique du

lievue intern, do Théologie. Heft GO, 18(57. 44



— 674 —

quatrième Evangile. Le 14 juin, le pape déclarait que les admirateurs

de Schell étaient des ignorants de la doctrine catholique ou
des rebelles contre l'autorité du Saint-Siège. A la fin de juin, il
rayait des membres de la commission biblique M. Fracassini, qui
y avait été nommé, l'un des premiers, par Léon XIII, et il le
faisait chasser du séminaire de Pérouse, où il professait depuis de
nombreuses années.

Ces dernières mesures ont montré au pape qu'on n'est plus
au bon temps d'autrefois, docile et obéissant. Le Rinnovamento
continue de paraître; les séminaristes murmurent; l'abbé Murri ne
se soumet pas et les démocrates chrétiens italiens se déclarent plus
que jamais indépendants de l'autorité ecclésiastique sur le terrain
politique. Sur ces entrefaites, on a découvert le mouvement de

pétitions qui s'organisait parmi les catholiques allemands contre la
procédure actuelle de l'Index. Le pape a cru à un complot. Pour
briser les novateurs, il a jugé nécessaire de lancer le Syllabus.

Définitivement rédigé le 3 juillet, le décret Lamentabili
sane exitu, qui est un décret du Saint-Office, a été approuvé
le 4 par le pape, et publié seulement le 18 (jour anniversaire
des définitions vaticanesques de 1870). Le texte latin et la
traduction française sont trop répandus pour qu'il soit nécessaire
de les reproduire ici *).

II. Sa forme et sa valeur. — Tandis que les 80 propositions

du Syllabus du 8 décembre 1864 ont été recueillies
dans les encycliques, les autres lettres et les allocutions con-
sistoriales de Pie IX, les 65 du Décret de 1907 sont extraites
d'ouvrages déjà condamnés, notamment des ouvrages de
M. Loisy. — Le Syllabus de 1864 est donc un document papal,
à strictement parler; celui de 1907 est un acte du Saint-Office
et du Saint-Siège; il n'est un acte papal qu'autant qu'il a été
officiellement approuvé par Pie X.

Quelle est donc sa valeur doctrinale? Le P. Choupin, S. J.,
s'exprime ainsi dans les Etudes (5 août, p. 413-414):

Le décret Lamentabili constitue une décision doctrinale du
Saint-Office.

Ce n'est donc pas une définition dogmatique, garantie par
l'infaillibilité, une définition ex cathedra. La question d'infaillibilité

') Voir, par exemple, la Revue du clergé français (1er août), p. 295-306;
les Etudes (5 août), p. 305-317); Demain (26 juillet), p. 623-625; le Temps du
20 juillet.



— 675 —

ne se pose pas et ne peut même pas se poser, puisqu'il s'agit d'un
décret de Congrégation. Cette prérogative de l'infaillibilité, en effet,
appartient à l'Eglise, au Souverain Pontife, mais elle est personnelle

au pape et incommunicable; elle est inhérente à la personne
même du chef de l'Eglise en tant que tel, et le pape ne peut la
communiquer à personne.

Ce n'est même pas un acte proprement et strictement papal,
émanant directement de l'autorité suprême du Souverain Pontife
Pie X. Sous ce rapport, il y a une grande différence entre le
Syllabus de Pie IX et le décret Lamentabili.

Le Syllabus a, de lui-même, la valeur d'un document adressé

par le pape à l'Eglise universelle, en matière doctrinale. Il vaut
donc par l'autorité immédiate du Souverain Pontife; le pape en
est l'auteur officiellement et juridiquement responsable.

Le décret Lamentabili est un décret du Saint-Office, qui vaut
par l'autorité immédiate de la Congrégation, c'est un décret général
obligeant tous les fidèles.

Sans doute, le pape Pie X a approuvé le décret et en a ordonné
la publication; mais, dans l'espèce, il ne s'agit que d'une approbation

dans la forme commune, qui ne change pas la nature primordiale

du décret; la Congrégation du Saint-Office en reste l'auteur

juridiquement responsable. Bref, la cause efficiente de la loi,
pour le Syllabus, est le pape Pie IX; pour le décret Lamentabili,
le Saint-Office.

Le Syllabus a donc une plus haute autorité doctrinale que le
décret Lamentabili. Assurément, les décisions qui émanent directement

du Souverain Pontife ont une plus grande valeur que celles
qui proviennent des tribunaux inférieurs, des Congrégations romaines.

M. Bricout, dans la Revue du clergéfrançais (1er septembre,
p. 551), approuve cette opinion et remarque que «Mgr Per-
riot, qui, à plusieurs reprises, a soutenu l'opinion contraire
dans Y Univers, paraît bien se tromper».

Mais ce qu'il importe de remarquer, c'est que toutes ces
distinctions théoriques ne sont que des subtilités qui
s'évanouissent dans la pratique. En fait, tous les romanistes sont
unanimes à déclarer que, lors même que ce décret ne
constituerait pas un jugement définitif absolu et irréformable,
néanmoins il est obligatoire pour tous les fidèles; on lui doit
respect et obéissance; cette obéissance doit être un assentiment
religieux, une adhésion intérieure et intellectuelle, et dans le
cas de doute la présomption est toujours en faveur de l'autorité.

Ce sont les propres assertions des Etudes (p. 414-416),



— 676 —

qui emploient même (p. 412) l'expression d'obéissance «illimitée».

M. Bricout parle dans le même sens. Il enseigne que le
silence respectueux ne suffit pas; qu'il faut y joindre l'assentiment

intérieur de l'esprit *).

On l'avouera, que ce ne soit pas un assentiment dogmatique
de foi, mais un assentiment doctrinal de l'esprit, la conclusion
est la même au point de vue de l'obligation stricte et universelle.

Les théologiens qui en appellent à la proposition 57 pour
faire remarquer que le pape favorise le progrès des sciences
et de la théologie, s'illusionnent donc complètement, puisque
tout catholique-romain est obligé, en conscience et dans son
intellect, de se conformer aux enseignements de l'Index et du

pape, lesquels, on ne le sait que trop, sont souvent le
contraire même de la science et de la saine théologie. Que ces

théologiens soient de bonne foi dans leurs subtilités, je n'en
doute pas; mais la naïveté est par trop grande. Ils ont beau
hausser le ton et nous dire avec Ignace d'Antioche : « Celui qui ne
s'unit pas aux autres est déjà emporté par la superbe; il s'est
déjà séparé et jugé. Efforçons-nous donc de ne pas résister à

l'évêque, pour rester ainsi soumis à Dieu même. » Voilà bien
les deux mots de la fin dans toutes les discussions avec Rome:
résister à Rome n'est que de l'orgueil, et résister à l'évêque
c'est résister à Dieu. Or ces deux assertions font aujourd'hui
sourire. Il y a des savants très humbles qui se croient obligés
de combattre les erreurs romaines, par simple amour de la
vérité, et nullement par orgueil. S'il y a de l'orgueil dans de
telles discussions, n'est-il pas manifestement du côté de celui
qui s'impose comme l'organe infaillible de Dieu? Quant à
confondre l'évêque avec l'Eglise, et même avec Dieu, nul n'y
consent maintenant: il n'y a qu'à regarder les évêques du pape
et à lire l'histoire de cette hiérarchie, pour savoir à quoi s'en
tenir. La méprise est devenue impossible.

III. Son contenu. — Quelques critiques aperçoivent dans
les 65 propositions en question un certain ordre et un certain
ensemble. Ils discernent sept parties: 1° Propositions 1 à 8:
droits du magistère ecclésiastique; — 2° Prop. 9 à 19:
inspiration des Ecritures, notamment des Evangiles; — 3° Prop.

') Rc-'iie du clergé français, I01' août 1907, p. 227-232.



— 677 —

20 à 26: révélation et dogmes; — 4° Prop. 27 à 38: Christologie;

— 5° Prop. 39 à 51: les sacrements; — 6° Prop. 52

à 56: l'Eglise; — 7° Prop. 57 à 65: le progrès de la doctrine
chrétienne *).

Cette division des matières ne jette aucun jour sur le sens

propre de chaque proposition. Parmi ces propositions,
quelques-unes sont excellentes, par exemple la 57e : « L'Eglise se

montre hostile aux progrès des sciences naturelles et
théologiques. » En condamnant cette proposition, le pape a Yintention
de ne pas se montrer hostile à ces progrès. C'est très bien.
Le malheur est qu'en fait les décisions du pape et de l'Index
sont trop souvent erronées et contraires à ces progrès. On peut
même dire que toutes les propositions de ce Syllabus qui sont
acceptables en elles-mêmes, peuvent être retournées contre la
pratique de Rome et par conséquent contre la papauté. Je ne
saurais indiquer ici ces propositions, faute de place. Elles sont
d'ailleurs peu importantes, vu les faits et gestes romains qui
les mettent à néant.

IV. Conclusion. Ce qui précède montre déjà que ce
Syllabus est impuissant à éclaircir aucun des problèmes discutés.
Loin d'être précis comme il serait nécessaire qu'il fût pour
avoir de la portée, il reste dans le vague. Ceux même qui
louent sa précision et qui y voient, par exemple, « la condamnation

de l'évolutionnisme religieux » 2), ne définissent pas le
mot «évolutionnisme». Il en est cependant un vrai et plusieurs
faux. L'évolutionnisme de Newman, par exemple, est-il
condamné? Ne serait-il pas intéressant de le savoir?

Que les fanatiques du papisme aient exalté ce document,
à l'exemple de M. Turinaz, évêque de Nancy, qui « voudrait
faire parvenir au pape un hymne de reconnaissance et
d'admiration», il n'y a rien d'étonnant. Lesesprits posés ont
l'admiration moins facile. Un « Professeur de grand séminaire »

s'est exprimé ainsi dans le Temps du 26 juillet. Cette
appréciation mérite attention :

Cet acte du pontificat de Pie X n'est qu'un épisode de
la réaction aveugle qui, depuis 1903, s'oppose à toute tentative

') Voir la R, du clergé fr., i"1' août, p. 226;— les Etudes, 5 août, p. 410-411 ;
le Bulletin, de Toulouse, juillet, p. 197-199.

2) Eludes, 5 août, p. 393 et suiv.



— 678 —

généreuse de régénération; cette fois, ce sont ceux qui s'essaient à

satisfaire aux exigences légitimes des esprits en matière religieuse
qu'on a frappés.

Mais tout de même, après l'émotion un peu vive qu'un pareil
document ne peut manquer de produire sur tout catholique qui du
fond du cœur désire pouvoir garder une amoureuse vénération aux
personnages officiels de l'Eglise, mais ne peut cependant se
défendre de voir blanc ce qui est blanc, et noir ce qui est noir, la
réflexion vient vite qu'il n'y a pas lieu de s'inquiéter outre mesure
de cette condamnation si légèrement prononcée contre tous les efforts
de ces vingt dernières années.

Outre que nous avons là une preuve éclatante que ces efforts
aboutissaient, puisque c'est le soi-disant mal qu'ils ont produit que
l'on se propose de combattre, tout fait présager qu'un pareil
décret, si dommageable soit-il momentanément, n'arrêtera pas
l'irrésistible progrès des esprits au sein de l'Eglise, et que le jour n'est

pas si loin où la poignée d'esprits étroits qui de Rome exercent
leur tyrannie dictatoriale sur les consciences devront se retirer. De
ce procès, ce ne sont pas les condamnés, mais les juges qui
sortent déconsidérés. Il en sera — et plus tôt que ce n'est arrivé
alors, car les temps sont changés — de cette manifestation impuissante

comme de la condamnation de Galilée: où sont les juges
d'antan qui soutenaient que le mouvement de la terre et l'immobilité

du soleil, parce qu'ils contredisent les expressions de l'Ecriture,

doivent être rejetés Urbain VIII, qui avait pourtant témoigné
quelque bonté à l'infortuné astronome, même après avoir déchaîné
contre lui les rigueurs de l'Inquisition, s'opposa au projet du
grand-duc de Toscane qui voulait élever à Galilée un monument
dans l'église Santa-Croce de Florence: «Il ne serait pas d'un bon
exemple, disait-il, que le grand-duc élevât un monument à un
homme condamné par le Saint-Office pour une opinion si fausse
et si erronée, qui a séduit tant d'intelligences et causé à la
chrétienté un grand scandale. » Et cependant Galileo Galilei, depuis
1734, — un siècle après sa mort — possède dans cette Eglise
même son mausolée, glorieux si j'ose dire, dont l'épitaphe clame
à tous les pieux visiteurs : Astronomiœ maximus restitutor, nulli
cetati suce comparandus.

Qui pourrait affirmer, sans pour cela comparer Schell au
savant florentin, que le comité pour le monument Schell à

Wurzbourg, et la lettre de Rome au professeur Commer n'auront point
semblable fortune?

Ceux qui aimeraient à voir leur conquête définitivement assurée

contre tout retour des choses s'écrient : « Roma locuta est, causa



— 679 —

finita est. » A dire le vrai, ce qui apparaît le plus dans toute cette
agitation, c'est la violence de gens qui ignorent: t violenza di gente
che non sa », écrivait déjà à Galilée son ami Campanella. Encore
cette violence a-t-elle moins d'assurance qu'alors, car on pourrait
deviner à certaines omissions, à une certaine prudence habile dans
l'expression (d'aucuns voudraient la faire passer pour de la
modération), que les théologiens consulteurs du temps présent sont moins
sûrs de leur histoire que ceux de jadis ne l'étaient de leur
astronomie. S'ils voulaient cependant s'arrêter à cet imperceptible doute,
et en prendre occasion pour réfléchir, ils constateraient que nous
assistons à une sorte de sécularisation progressive du savoir, aussi
inévitable et impérieuse que légitime. Il n'y a plus d'astronomie,
plus de géologie, plus de chimie, ni de physique, ni d'histoire
naturelle qui puissent proprement être qualifiées de catholiques:
ces disciplines scientifiques s'organisent suivant des méthodes qui
leur sont propres, et qui, d'une certaine manière, les rendent
indépendantes, en ce sens que leurs erreurs, si elles en renferment, ne
peuvent être redressées que par ces méthodes mieux appliquées.
Et il apparaît de plus en plus qu'il en est de même pour la
critique historique ou la critique philosophique. Elles aussi se constituent

suivant un régime spécial, qui les soustrait à la dépendance
de la théologie, des théologiens par conséquent et du Saint-Office.
Aucun Syllabus, qu'on en prenne ou non son parti, ne pourra
aller là-contre, nous en avons la sereine conviction.

Aussi bien, après tout ce bruit comme avant, nous continuerons

notre labeur quotidien, notre ardente recherche d'une vérité
toujours plus pure suivant le conseil de Benedetto sur son lit de
mort : Purificate la fede. Et si nous n'avons pas, un temps du
moins, les précieux encouragements d'une autorité bienveillante,
notre confiance dans le triomphe nécessaire de la vérité, quelle qu'elle
soit, suffira à nous soutenir.

Et puisque Galilée a fait les frais d'une partie de ces propos,
laissons-lui pour conclure la parole. Voici une note qu'il écrivait
au cours des sept dernières années d'une vieillesse accablée par le
jugement de l'inquisition: «Admettre que-des personnes absolument

ignorantes d'une science ou d'un art soient appelées à être
les juges de ceux qui savent, et aient le pouvoir de les tourner à
leur mode en vertu de l'autorité qui leur est concédée, voilà les
nouveautés qui sont capables de ruiner les républiques et de
renverser les Etats... Les doctrines nouvelles qui portent préjudice, ce
sont les vôtres, ce sont ces doctrines par lesquelles vous contraignez

l'intelligence et les sens à ne pas entendre et à ne pas voir...»



— 680 —

Terminons par ces réflexions du Temps du 20 juillet :

L'avenir dira si c'est là conserver et fortifier l'instinct religieux
des hommes et non point le dessécher. L'avenir dira si la religion
ne valait point d'être préservée par quelques concessions (voire
tacites) de l'infaillibilité, au lieu d'assurer à tout prix le règne de
l'infaillibilité même sur des ruines. En attendant, nous constatons
que partout le monde catholique est en travail et que le Vatican
s'en effraie. Non seulement la papauté ne trouve pas le moyen
d'utiliser au profit de l'Eglise ces recherches et ces efforts des

croyants les plus distingués et les plus instruits, mais elle les

décourage et les condamne. Que si nous sortons du domaine de la
théorie pure et si nous regardons l'état actuel des partis
catholiques, nous constatons que là encore — où pourtant il ne s'agit
plus de dogme ni de foi — Pie X s'oppose à tout effort un peu
libre et un peu hardi. Ce n'est donc pas la défiance à l'égard des
nouveautés théologiques, c'est la haine de toute nouveauté, et pour
résumer, c'est l'esprit réactionnaire le plus étroit qui dirige le
gouvernement de l'Eglise. L'instinct religieux, qui dépérit comme un
arbre dans un sol appauvri, retrouverait une vigueur nouvelle si
les branches mortes étaient élaguées par une taille prudente. Et
les partis catholiques — en Allemagne et en Belgique, par exemple
— se sont aperçus déjà qu'ils ne pouvaient plus subsister sur leur
ancien fonds et qu'ils devaient s'alimenter aux courants modernes
de la liberté et de la démocratie. Cela aussi déplaît au Vatican.
Considérés comme fidèles ou comme citoyens, les catholiques sont
contrariés dans toutes les initiatives qui attesteraient cependant leur
vitalité. Pie X entend les enchaîner et les murer dans une tradition

vieillie, qui a prouvé son insuffisance. En toute occasion, il
entend donner à l'Eglise un air d'éloignement et d'hostilité. Et l'on
dirait que par les échecs successifs et les malheurs de son pontificat,

il s'attache à sculpter le monument de Léon XIII.

A ceux qui nous accuseraient de pessimisme, je citerais
simplement la communication officielle de M. l'archevêque
Mignot (dans la « Semaine religieuse» de son diocèse, 28 juillet).
Quoi qu'il soit tenu, comme archevêque, sinon à l'admiration,
du moins à la discipline, il ne craint pas d'émettre des
réflexions intéressantes; ceux qui savent lire entre les lignes,
comprendront. Ce décret, qui n'est qu'un décret « de police
doctrinale » et qui « n'engage ni l'infaillibilité personnelle et
incommunicable du souverain pontife, ni celle de l'Eglise elle-
même», ce décret, dit-il, «formule, en 65 propositions doctri-



— 681 —

nales — dont il est possible que beaucoup n'aient jamais été

explicitement soutenues par un écrivain catholique — les
principales erreurs ou opinions dangereuses sous lesquelles se
dissimule le naturalisme contemporain... Il marque ainsi une sage
limite aux écarts de la pensée religieuse, prévient ou dissipe
les équivoques, et, sans prétendre trancher les problèmes
critiques ou théologiques dont au contraire il reconnaît l'existence,

il indique le sens de foi dans lequel ces problèmes
doivent être résolus. Il suffit de prendre la contradiction de la
proposition condamnée pour être en possession de la véritable
orientation doctrinale». Orientation! quel joli mot!

E. Michaud.

P. S. Depuis lors, Pie X a lancé une nouvelle encyclique
contre les Modernistes. Scellée le 8 septembre du sceau pontifical,

elle a été publiée à Rome le 16. C'est le complément,
très aggravé, du précédent Syllabus. Il n'est pas difficile d'y
trouver quelques bonnes pensées; néanmoins cette encyclique
est un nouveau coup que le pape porte à la papauté même.
Elle est obscure là où il faudrait de la clarté ; elle définit très
inexactement le modernisme, en se bornant à dire que c'est un
agnosticisme mélangé d'immanentisme. Il est permis d'y voir
autre chose. D'ailleurs, qu'est-ce que l'immanentisme et le
symbolisme? L'encyclique ne le précise pas. Cette précision serait
cependant nécessaire si l'on voulait enseigner sérieusement et
non condamner aveuglément. Dire en bloc que le modernisme
est le rendez-vous de toutes les hérésies, et qu'il renie, outre
le catholicisme, toute religion quelconque, est un procédé aussi
enfantin que commode. Les théologiens du pape se gardent
aussi de démontrer que le symbolisme mène à l'athéisme et
l'immanence au panthéisme. Insuffisante et même erronée au
point de vue doctrinal, cette encyclique n'est plus qu'un acte
de police et de gendarmerie pontificale au point de vue
administratif, lorsqu'elle demande l'expulsion et la mise à pied de

tous les professeurs modernistes. Pauvres évêques! Que va
devenir leur enseignement, lorsque, incapables d'enseigner eux-
mêmes, ils en seront réduits à n'avoir d'autres professeurs que
ceux qui auront été formés au moule d'un Pie X ou d'un Merry
del Val Lorsque le pape reproche aux théologiens modernistes
de former une vaste alliance internationale, où, dès que l'un



— 682 —

ouvre les lèvres, les autres l'applaudissent tout d'une voix et
traitent d'ignorant celui qui ose le critiquer, le pape ne s'aperçoit
pas qu'il flétrit son propre parti, car cette tactique ridicule est
la tactique même du parti ultramontain.

Nous aurons occasion de revenir sur ce document. Pour
nous qui travaillons à la destruction de la papauté actuelle,
nous ne pouvons qu'applaudir à de tels actes, qui frappent en
plein ceux qui le commettent. Puisse le bon Pie X vivre
longtemps encore et nous gratifier encore de nombreuses encycliques
¦de ce calibre! Aucun pape ne peut mieux concourir à notre
œuvre.

Déjà deux points sont hors de doute : Premièrement, nul
homme sensé n'acceptera qu'un simple curé, d'études manifestement

insuffisantes, ait le droit de poser en infaillible et de dicter
au monde savant des solutions de questions auxquelles il ne
comprend rien. Le Saint-Esprit n'est pas tenu de faire de tels
miracles, et les naïfs seuls peuvent y croire. Secondement, nul
homme sensé n'admettra que la papauté, en manifestant une
telle frayeur de la science et de la critique moderne, en
bannissant de ses instituts d'enseignement les ecclésiastiques qui
en suivent les règles, soit en train de consolider l'Eglise
romaine et d'accroître son crédit dans le monde qui pense. Ces
•deux points établis, nous attendons la suite de pied ferme.

E. M.


	Le syllabus de Pie X.

