Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 60
Artikel: Peter Franz Knoodt, Dr. und Professor der Philosophie an der

Universitat Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als
Schriftsteller (1811-1889)

Autor: Menn
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 641 —

PETER FRANZ KNOODT,

Dr. und Professor der Philosophie an der Universitit Bonn,
Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens,

ALS SCHRIFTSTELLER.
(1811—1889.)

Wenn der Schreiber dieser Zeilen es unternimmt, den
Lesern der ,Revue“ eine Skizze der schriftstellerischen Ar-
beiten des in der Uberschrift genannten Gelehrten?!) vorzulegen,
und dadurch das Andenken des verdienten Mannes zu beleben,
so hofft er damit zugleich in &dhnlicher Weise, wie mit den
frither in dieser Zeitschrift veroffentlichten bibliographischen
Aufsitzen, seiner bleibenden Dankbarkeit Ausdruck geben zu
konnen gegeniiber einem Manne, der nicht nur in die philo-
sophischen Studien ihn eingefiihrt und dafiir begeistert hat,
sondern tiberhaupt durch seine ehrwiirdige Personlichkeit einen
bestimmenden und nachhaltigen Einfluss auf ihn ausiibte.

Nachdem Knoodt 1835 die Priesterweihe empfangen und
zuerst Kaplan an der Liebfrauenkirche zu Trier, sodann Re-
ligionslehrer am Gymnasium daselbst gewesen war, begab er
sich, durch glinstige Vermogensverhiltnisse in den Stand ge-
setzt, ohne kirchliches oder staatliches Amt behaglich leben zu
konnen, nach Wien, um drei volle Jahre hindurch in tiglichem
Umgang mit dem damals vielgenannten und in hohem Ansehen
stehenden Philosophen Anton Giinther dessen Lehre genauer
kennen zu lernen. Hatte er schon als Kaplan sich mit diesen
Studien eifrig beschiftigt, so wurde er hier zum bleibenden

1) Einen Nekrolog brachte das Amtl. Altkath. Kirchenbl. Nr. 70; Bonn,
20. Februar 1889. Eine Skizze seines Lebens und Wirkens verdffentlichte
sein Schiiler, Bischof Theodor H. Weber, in der Allg. Deutschen Biogr.,,
51. Bd., 262 sqq.

Revue intern. de Théologie. Heft 60, 1907. .42



— 643 —

Anhinger und zum spétern energischen Vorkdmpfer einer
Philosophie, von der man damals katholischerseits die grossten
Hoffnungen hegte in bezug auf die wissenschaftliche Grund-
legung und Verteidigung der christlichen Lehre gegeniiber
jedem Systeme, das mit der Offenbarung in grosserem oder
geringerem Widerspruch stand. Offenbarung und Vernunft,
Autoritit und Freiheit, Glauben und Wissen in Einklang zu
bringen durch das Mittel philosophischer Spekulation, das war
das Ziel, das Giinther sich gesetzt hatte, und dem auch
Knoodt sein Leben fortan widmete.

Gleich seine erste Arbeit, mit der er 1845 in Breslau pro-
movierte, zeigt den Einfluss Giinthers, aber auch das gliick-
liche Talent des Schiilers, sich in den Gedankengang des
Meisters einzuarbeiten, seine Auffassung zu vertreten und sie
fortbildend auszugestalten, In der Inauguraldissertation: de Cartesii
sententia ,cogito ergo sum“ zeigt er die bleibende Bedeutung,
die die Cartesianische Doktrin als der Ausgangspunkt und die
Grundlage der modernen Philosophie mit Recht in Anspruch
nimmt, und weist dann die Méngel derselben nach; Descartes
hielt den Ichgedanken fiir eine idea innata, den Geist fiir eine
substantia cogitans im Gegensatz zur Natur als substantia ex-
tensa, er unterschied nicht das ideelle und das begriffliche
Denken, welche Differenz Giinther scharf betonte. Um dies
gleich vorwegzunehmen: Durch den Nachweis, dass das Selbst-
bewusstsein ein Schluss, aber nicht ein logischer, sondern ein
metalogischer, nicht ein begrifflicher, sondern ein ideeller
Schluss sei, hat Giinther das ideelle, im Seinsgebiete sich er-
gehende Denken von dem im blossen Erscheinungsgebiete be-
fangenen begrifflichen Denken scharf geschieden, dadurch die
Kantsche Trennung zwischen der Welt der Erscheinungen und
dem Ding an sich aufgehoben, und die genetische Ableitung
der Kategorien als der allgemein giiltigen Erkenntnisformen
und damit einen neuen Aufbau der Metaphysik erméglicht. Im
positiven Teile der Dissertation wird sodann in sorgfiltiger
Analyse der Prozess dargelegt, durch den der Mensch zum
Ichgedanken und auf Grundlage desselben zur Erkenntnis der
ganzen Schopfung, des Geistes, der Natur, sowie der Synthese
beider im Menschen, und endlich Gottes als des Schépfers gelangt.

Noch in seinem Promotionsjahre Professor extraordinarius
zu Bonn geworden, wurde er, nachdem er einen Ruf nach



— 643 —

Tiibingen als Nachfolger Dreys abgelehnt, 1850 Ordinarius. Als
Habilitationsschrift verfasste er eine in periodenreicher und
dadurch schwer verstindlicher Latinitit geschriebene Abhand-
lung de legitimis reipublicee potestatibus. Bonnse 1850.

In den Mérztagen des Jahres 1848 hielt Knoodt im Bonner
Miinster beim Trauergottesdienst fiir die in Berlin Gefallenen
die Predigt, worin er die damals angestrebte Freiheit, die er
irrtimlicherweise mit zahlreichen und ehrenwerten Minnern
fir die wahre hielt, mit jener Freiheit verglich, zu welcher
Christus uns befreite. In der spiter zu erwidhnenden Polemik
mit Clemens, der die lingst verschollene Predigt, die mit der
Glintherschen Philosophie nichts zu tun hatte, ungehoriger-
weise in die wissenschaftliche Debatte hereinzog, fand er Ver-
anlassung zu dem Bekenntnis: ,Ich habe geirrt. Die Freiheit,
die in jenem verhidngnisvollen Jahre sich geltend machen
wollte, trug nur die Maske der wahren Freiheit; und hétte ich
gleich anfangs hinter diese Maske gesehen, nie wéire mir jene
unziemliche Vergleichung in den Sinn, nie tiber die Zunge ge-
kommen 1).%

Aber nicht erst 1854, sondern bereits 1850 in der genannten
Habilitationsschrift, der einzigen politischen Inhalts, wie er auch
die als Abgeordneter des Frankfurter Parlaments begonnene
Laufbahn als Parlamentarier bald endgiiltig aufgab, sprach er
sich ex professo in durchaus besonnenem und konservativem
Sinne aus. Im Anschlusse an die Ginthersche Trilogie und
gestiitzt auf die geschichtliche Entwicklung bezeichnet er Volk
und Adel als Antithesen und den Konig als Synthesis beider,
und beschreibt dann die Rechte dieser drei Faktoren. Im
Schlusskapitel spricht er sich fiir die monarchische Staatsform
aus, in der dem erblichen Herrscher eine erste und eine zweite
Kammer zur Seite tritt. Hierin erblickt er fiir die grossen
européischen Staaten, insbesondere fiir Deutschland, die alleinige
Gewéhr einer ruhigen und gedeihlichen, die Gegensitze aus-
gleichenden und vereinigenden Entwicklung, wéhrend die in
einigen Beziehungen, sei es wirkliche, sei es nur eingebildete,
gliicklichere Lage der Vereinigten Staaten von Nordamerika
nicht auf die dort geltende demokratische Verfassung, sondern
auf andere Umstiande zurtckzufiihren sei.

) Giinther und Clemens. III. Bd. Wien 1854. Vorw. p. V.



— 644 —

Die Bestrebungen Giinthers und seiner Schiiler wurden
mehr und mehr durchkreuzt, und ihre Hoffnungen zunichte
gemacht durch riicksichtslose Bekémpfung seitens der schola-
stischen Gegner, deren Hauptsitz die Erzdiozese Koln mit
Geissel an der Spitze war. Nicht bloss im Verborgenen, son-
dern auch auf literarischem Gebiete wurde der Kampf gefiihrt.
In der vordersten Reihe der Angreifer stand Dr. Clemens aus
Koblenz, Privatdozent der Philosophie in Bonn, spéter Professor
in Miinster, der den grossten Teil seiner Gymnasialstudien bei
den Jesuiten gemacht und spiter lingere Zeit in Italien sich
aufgehalten hatte. Seiner Schrift: Die spekulative Theologie
Anton Giinthers und die katholische Kirchenlehre, Koln 1853,
setzte Knoodt, der Aufforderung Giinthers entsprechend, eine
dreibsindige Arbeit entgegen: Giinther und Clemens. Offene Briefe.
Wien 1853—1854. Er beabsichtigte damit mehr als eine blosse
Zurtickweisung der schlechtberatenen Clemensschen Ausfélle;
er wollte vielmehr versuchen, ob vielleicht die vorlauten Gegner
der Giintherschen Philosophie insgesamt dadurch zu beschwich-
tigen seien, dass man ihnen die Kenntnisnahme dessen, was
sie bisher mit so gliihendem Eifer verketzert, moglichst er-
leichtere. Zu diesem Zwecke sammelte unser Gelehrter die in
Gilinthers Werken zerstreut sich findenden und wechselseitig
sich erginzenden Ausspriiche desselben tiber die wichtigsten in
Kontroverse gezogenen Probleme der christlichen Philosophie.
Insbesondere beleuchtete er dessen Lehre iiber den Dualismus
von Geist und Natur, die Trinitit, die WeltSchﬁpfung, den Ur-
zustand und Fall des Menschen, die Erlésung, die Menschwerdung
und die Ausgiessung des heiligen Geistes, die Person Christi,
des Gottmenschen, das gegenseitige Verhiltnis von Glauben
und Wissen, und rechtfertigte endlich die Stellung der neuen
Schule Giinthers zur alten scholastischen. Mit Ricksicht auf
die Tendenz der Clemensschen Schrift geht Knoodt jeweils auf
die Kirchenlehre iiber den betreffenden Punkt ein und zeigt
die Vereinbarkeit der TLehre seines Meisters mit derselben.
Wenn auch Knoodt die eine oder andere Ungenauigkeit heute
berichtigen, dies oder jenes anders auffassen und darstellen
wiirde, zum wesentlichen Inhalte seines Werkes wiirde er auch
heute noch sich bekennen. So entstand ein Kompendium der
Philosophie Giinthers, das nach Ansicht und Absicht des Ver-
fassers das Studium der Werke des Meisters nicht ersetzen,
wohl aber dazu anregen und anleiten sollte.



Versuchen wir nunmehr, das Wesentliche des in den ein-
zelnen Briefen Abgehandelten zu skizzieren.

I. Der anthropologische Dualismus.

Der christliche Dualismus von Geist und Natur im Men-
schen besagt fir jeden unwidersprechlich, dass Korper und
Geist zwei von einander wesentlich verschiedene Substanzen
sind. Die Kontroverse zwischen der alten scholastischen und
der neuen Gilintherschen Schule bezieht sich auf die Verhéltnis-
bestimmung dieser beiden Prinzipien. Nach Giinthers Lehre
ist der Mensch die formale Einheit zweier realen Lebensprin-
zipien, des Geistes und des Korpers, die beide zwar fiir einander
bestimmt sind, von denen aber jedes sein eigentiimliches Leben
hat. Nach der scholastischen, auf Aristoteles gegriindeten Auf-
fassung ist der Leib des Menschen als solcher ein #otes Gebilde,
ohne alles und jedes eigentiimliche L.eben, welches er vielmehr
nur vom (eiste erhélt. Dieser ist die Form des Leibes, forma
corporis humani, das formgebende, unmittelbare und eigent-
liche Prinzip des menschlichen Koérpers, der von jenem sein
sensitives und nutritives Leben hat.

Gegen diese Anschauung wendet Gunther insbesondere
ein, dass die wesentliche Verschiedenheit von Geist und Leib
nur dadurch festgehalten werden kann, dass beide als quali-
- tativ verschiedene Substanzen und Prinzipe angesetzt werden.
Dann aber kann die verniinftige Seele nicht unmittelbar das
Formgebende oder das Lebensprinzip des Leibes sein. Denn
so gewiss der Geist, als eine selbstindige Substanz oder als
ein Sein an und fir sich, das unmittelbare Prinzip seiner
eigenen Tatigkeiten und Leidenschaften, oder seiner eigen-
timlichen Lebenserscheinungen, der spezifisch geistigen Funk-
tionen, ist; so gewiss muss auch die Substanz des Korpers, wenn
sie eine vom Geiste qualitativ verschiedene ist, das wnmittel-
bare Prinzip der korperlichen Erscheinungen und Lebensfunk-
tionen, also unmittelbares Lebensprinzip, sein.

Wohl aber kann und darf, resp. muss, der Geist das be-
lebende oder formgebende Prinzip des Leibes deshalb genannt
werden, weil dieser

@) nur zur Existenz kommen kann in Beziehung auf den
mit ihm vom ersten Augenblick an zu verbindenden Geist,
nicht aber ohne diese Beziehung. Er kann nur fortexistieren



_640_*

und sich fortbilden und wachsen (oder leben) in der Einheit
mit dem Geiste, und

b) weil der Geist von dem Momente seines Selbstbewusst-
seins an in alle psychisch-leiblichen Funktionen eindringt und
letztere in sein hoheres Leben fort- und umbildend aufnimmt
und dieselben auf sich bezieht.

Dazu kommt, dass eine Wechselwirkung und somit eine
Lebenseinheit nicht moglich ist zwischen bloss Geistigem und
bloss Materiellem, einem reinen Denk- und einem rein ge-
dankenlosen Wesen, oder dem Gedanken und der Gedanken-
losigkeit. Eine Theorie, welche das Verhiltnis von Geist und
Leib des Menschen bestimmt als zwischen Leberdem und Be-
lebtem (an und fir sich aber Leblosem), Denkendem und Ge-
dachtem, Form und Materie, ist genotigt, eine solche wechsel-
seitige Angewiesenheit und Zusammengehorigkeit zu behaupten,
dass schliesslich Geist und Natur als die zwei Hemisphédren des
Lebens eines und desselben Dritten angesetzt werden miissen.
Als Konsequenz dieser Vereinerleiung miisste aber zugleich
die wesentliche Verschiedenheit von Gott und Welt aufgegeben
werden.’

Knoodt stellt nicht nur die Giinthersche Lehre, deren
Wichtigkeit fiir die wissenschaftliche Begriindung der Ontologie
des positiven Christentums nach den eben gemachten Andeu-
tungen einleuchtet, ins klare Licht, sondern zeigt auch deren
Vereinbarkeit mit den Lehren der allgemeinen Konzilien von
Ephesus, Chalcedon und Konstantinopel III, deren Definitionen
nicht zu der Annahme nétigen, dass der Leib des Menschen
nur von dem mit ihm verbundenen Geiste sein eigentiimliches
Leben und alles Leben habe, so dass dieser das unmittelbare
und eigentliche Lebensprinzip des Leibes wire.

Desgleichen finden sich Ansidtze zur richtigen Auffassung
auch bei den Kirchenvitern, z. B. bei Gregor von Nazianz
und Gregor von Nyssa, soweit deren Forschungen nicht durch
den Einfluss der aristotelischen Philosophie behindert waren.

In Ricksicht auf den Einwand, dass, die Richtigkeit der
Giintherschen Theorie vorausgesetzt, die richtige Erkenntnis
doch erst sehr spit eingetreten sei, wird bemerkt, jeder den-
kende und mit der Kirchengeschichte vertraute Katholik werde
zugeben, dass in der wissenschaftlichen Verstindigung iiber
Glaubenslehren und solches, was damit zusammenhangt, ein



— 647 —

Fortschritt moglich sei; also auch zugeben, dass ein Mo-
ment, welches in frithern Zeiten wenig oder kaum ins Bewusst-
sein getreten sei, spiter ins volle Bewusstsein treten koénne.
So tragt Knoodt kein Bedenken, seinem Gegner das Zuge-
stindnis zu machen, dass die Glunthersche Anschauung von der
Natur als einem Sein, welches ein nicht bloss objektives, son-
dern, mittels seiner sinnbegabten Organismen, auch subjektives
Leben fithre, und somit auch von dem Menschen, als der Syn-
these eines doppelten Bewusstseins, eines geistig und eines
leiblich vermittelten, — dass diese Anschauung weder in der
scholastischen, noch in der vorscholastischen Philosophie in aller
Bestimmtheit vorkomme. Er weist aber auch darauf hin, dass der
heilige Geist, welcher die Viter auf den allgemeinen Konzilien
vor irrigen Ausspriichen bewahrte, schwerlich dem Gange der
wissenschaftlichen Forschung, der ja auch in héchster Instanz
unter seiner Leitung stehe, vorgegriffen und Ideen in ihnen
erweckt und Enthiillungen durch sie der Christenheit gemacht
haben werde, fiir die es noch an den wissenschaftlichen Vor-
aussetzungen fehlte. Nur das Eine bestreitet er entschieden,
dass die Entscheidungen der von Clemens angefiihrten, oben
genannten Konzilien die Giinthersche Formulierung aus-
schliessen.

II. Die Trinitit.

In dem Briefe tiber die Trinitdt entwirft Knoodt gegeniiber
Clemens, der aus wenigen, dazu von Giinther selber als unvoll-
kommen bezeichneten Stellen ein einseitiges und mangelhaftes
Bild gezeichnet hatte, einen Abriss der Lehre des Meisters, die
sich in folgende Sitze zusammenfassen ldsst: Der menschliche
Geist denkt Gott zundchst nur als Schipfer, d. h. als den, der
als der Unendliche alle und jede endliche Substanz gesetzt hat.
Der Gedanke aber von Gott okne und wor aller Schépfung ist
erst dadurch ermdoglicht, dass der Gteist nichts Endliches (selbst
nicht die sogenannte Unendlichkeit des Endlichen) als die ur-
spriingliche Selbstoffenbarung des Unendlichen ansehen kann,
da in diesem Falle jene keineswegs als eine wollendete gewdir-
digt werden konnte, kurz: die Offenbarung des persénlichen
Gottes in der Schépfung (manifestatio ad extra) hat die Offen-
barung seiner als absoluten Prinzips (manifestatio ad intra) zur
Voraussetzung.



648 —

Hat aber die Offenbarung des personlichen Gottes, als
Weltschépfung, die Offenbarung seiner als Prinzips zur Vor-
aussetzung, so fragt sich: wie ist letztere beschaffen? Nach
der Lehre des Christentums ist sie eine #rinitarische. Diese
christliche Trinitdtslehre kann nun nicht friher mit Erfolg
wissenschaftlich verteidigt (nicht frither also auch die Selbst-
offenbarung Gottes als absoluten Prinzips ermittelt) werden,
als bis es dem Geiste gelungen ist, dem Prozesse seiner eigenen
Personlichkeit (Ichheit), dem Prozesse also der Offenbarung
seiner selbst als Prinzips, auf die Spur zu kommen. Nur von
hier aus kann er den Lebensprozess (die Offenbarung) jeder
andern Substanz (also auch Gottes) begreifen.

Und wenn die betreffenden Momente des Selbstbewusstseins-
prozesses aufgefunden sind, so miissen dieselben auf die Gottes-
idee dbertragen, aber zugleich bei der Ubertragung durch die
Gottes-(als Aseitits-)Idee wesentlich modifiziert werden.

Zunichst erfolgt eine Widerlegung einiger vom Gegner
namhaft gemachten Bedenken und zwar

a) des Vorwurfes, dass Giinthers wissenschaftliche Recht-
fertigung der Kirchenlehre ganz und gar vom Glauben unab-
hingig sei.

e) In Wirklichkeit betrachtet Giinther, wie das empirische
Denken iiberhaupt, so auch die historische Offenbarung als
notwendige Voraussetzung der philosophischen Erkenntnis. Diese
bewegt sich in der Ableitung und Vermittlung der Gegensitze,
welche die Spekulation demnach als in ihrer vollen Schirfe
gegeben voraussetzt. Wenn aber auch Giinthers Philosophie auf
Tatsachen, aber nicht bloss der Erlosung, sondern auch der
Schopfung als der urspriinglichen Offenbarung Gottes, ruht, so
behauptet er allerdings neben der Abhéingigkeit des Geistes fiir
die spekulative Erkenntnis von der Empirie iiberhaupt und der
historischen Offenbarung Gottes insbesondere, d. h. von dem
Glauben, dem natiirlichen und dem iibernatiirlichen, auch eine
relative Unabhingigkeit oder Selbstéindigkeit fiir die Forschung,
indem der zur Selbstoffenbarung vorgedrungene Geist zwar in
seiner Tatigkeit abhdngig erscheint von der vorbereitenden em-
pirischen Wissenschaft, im Resultate seines Wissens aber frei
gegen diese ist und fiir ihre Vollendung erst die letzte Kritik
abgibt. Von dem Vollkommenheitsgrade im Sicherkennen hingt
das Erkennen alles andern in seiner Vollendung ab.



— 649 —

8) Eine zweite Abhéingigkeit der Philosophie vom positiven
Christentum weist Knoodt nach in folgendem Umstande. Ist
die Erkenntnis alles andern abhingig von der Selbsterkenntnis,
so erhebt sich die Frage: Wovon ist diese letztere abhéingig?
Und hierauf antwortet er mit Giinther : Die positive Bedingung
zur wahren und vollstindigen Selbsterkenntnis ist die, dass
der Mensch im freien Handeln sich als freies Wesen nicht nur
denkt, sondern auch erfihrt. Die Hauptveranlassung hierzu
aber ging vom Christentum aus, das die Erfillung seiner er-
habenen Hoffnungen an die sittliche Bedingung freier Sinnes-
anderung kniipfte.

Es ist demnach die wissenschaftliche Konstruktion der
gottlichen Dreieinigkeit nur insofern unabhiéngig von der be-
treffenden Kirchenlehre, als die Autoritéit der erlosenden Offen-
barung Gottes, worauf die Wahrheit der Kirchenlehre beruht,
nicht die einzige Autoritit ist und sein kann; da neben ihr
auch noch die Autoritit der wrspriinglichen Offenbarung Gottes,
die der Schopfung, steht und besteht, zu welcher eben auch
der seiner selbst bewusste Menschengeist gehort. Es muss daher
letzterer in sich selbst (im Selbstbewusstsein) gewisse Momente
aufsuchen und auffinden kénnen, wenn es ihm als einem Be-
standteile der Schépfung, d. h. der urspriinglichen Offenbarung
Gottes, moglich sein soll, durch Ubertragung jener Momente
auf Gott die wissenschaftliche Erkenntnis zu erlangen: dass
und warum das absolute Sein (das nach aussen sich geoffenbaret
hat, um als das erkannt zu werden, was es in sich ist) in drei
Personen sich darlebe.

Diese Selbstandigkeit oder Unabhingigkeit in der wissen-
schaftlichen Forschung dem Geiste missgonnen, wiirde nichts
anderes heissen, als ihm die Geschopflichkeit und die Ver-
niinftigkeit oder den Charakter einer tatsachlichen Offenbarung
Gottes und das Selbstbewusstsein absprechen. Kurz: Die Kir-
chenlehre basiert auf der Autoritdt Gottes in den Tatsachen
der Erlosung und wird von uns geglaubt; die philosophischen
Beweise basieren auf der Autoritit Gottes in den Tatsachen
der Schopfung und gehen zundchst vom Selbstbewusstsein aus;
sie weisen diese Autoritit im Wissen des Geistes von sich als
eines Geschopfes nach, um sofort auf die erkannten Grundlagen
der Schopfung auch die wissenschaftliche Erkenntnis der Erlo-
sung — des Geglaubten — zu griinden.



— 650 —

b) Ein weiterer Vorwurf betraf den Anspruch Giinthers,
das Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit strenge beweisen zu
wollen, wihrend die Scholastik sich mit blossen Analogien be-
gniigte.

«) Diese analogischen Erkliarungsversuche entspringen aber
einer falschen psychologischen und spekulativen Bestimmung
des Geistes und sind, weil zu semipantheistischen Konsequenzen
fithrend, durchaus nicht harmlos. Der wissenschaftlich strenge
Beweis der Trinitit seitens Giinthers ist aber eine notwendige
Folge seiner Verhiltnisbestimmung des Geistes zu Gott. War
die scholastische Bestimmung keine andere, als die der logischen
Unterordnung, wie solche sich auf dem Wege des begrifflichen
Denkens und Abstrahierens ergibt, ohne wahre Wesensverschie-
denheit des Geistes und Gottes, so finden wir bei Giinther auf
dem Boden des Kreatianismus die wahre Wesensverschiedenheit
- beider durch ideelle Gegeniiberordnung, d. h. durch reale Kontra-
diktion und Kontraposition. Nicht das endliche Selbstbewusstsein
und nicht die endliche Weise des Eintrittes in dasselbe, sondern
das unendliche Selbstbewusstsein und die unendliche Form des-
selben werden von Gott pridiziert. Diese Umwandlung der End-
lichkeit in die Unendlichkeit geschieht aber nicht auf dem Wege
der begrifflichen Negation oder Abstraktion, sondern der Geist
schreitet aufwirts von der Idee des Endlichen zur Idee des
Unendlichen denselben Weg, auf welchem urspriinglich — ver-
steht sich in umgekehrter Richtung — aus der Idee des Unend-
lichen die des Endlichen erfolgte.

8) Dieses Begreifen Gottes hat es nur mit dem Warum
des gegebenen Was zu tun, nicht aber mit dem Wie, mit dem
tiberhaupt sich keine Philosophie, die sich selbst versteht, be-
fasst. Wenn also die Philosophie von der Begreiflichkeit Gottes
spricht, so unterscheidet sie wohl unsern Gottesgedanken vom
realen Objekte desselben ausser ihm — vom lebendigen Gotte.
Und nur jener Gedanke in uns wird begriffen, wenn seine
Genesis im Geiste nachgewiesen wird; nicht aber Gott als Sein
schlechthin, das jenem Gedanken in uns entspricht, und das
zunicht so gewiss existiert, als der Geist ist und dieses Ist
denkt, wenn er denkt. Es koénnte der Geist ndmlich sich selber
nicht mehr als reales Sein festhalten, wollte er das absolute
Sein fiir einen bloss subjektiven Gedanken, also ohne eigene
Realitat, nehmen, denn die Realitéit des eigenen Seins muss er



— 651 —

ja herleiten von einem Setzungsakte des absolut realen Seins.
Dieselbe Gewissheit also, welche die Realitit des eigenen nicht-
absoluten Seins verbiirgt, verbiirgt auch die Realitit des ab-
soluten Seins, weil jenes auf dieses seine Realitit zuriick-
filhren muss, die blosse Idee des Absoluten aber oder ein bloss
von mir gedachtes Absolutes nicht als der Kausalgrund nicht-
absoluten Seins angesetzt werden kann.

Es ist aber das Gilinthersche Begreifen kein eigentliches Be-
greifen, weil kein Erkennen, wie Gott selber sich erkennt,
wenn er sich in drei Personen verwirklicht, und kein Hinein-
schauen in Gott, wie er sich in und vor sich selber schaut,
kein Eindringen in das ,unzugéngliche Licht, in welchem er
wohnt“. Es ist dasselbe nur eine Entfaltung wunserer Idee Gottes
in ihren Momenten; und dazu sind wir befidhigt durch den
Zusammenhang dieser Idee mit der Idee des Geistes von sich
selber, mit dem Ichgedanken.

¢ Nunmehr wird auf die Dreifaltigkeitstheorie niher ein-
gegangen. Das Antischolastische der Giintherschen Trinitéits-
lehre liegt im Ausgange vom Selbstbewusstsein, wahrend Cle-
mens die gottliche Autoritat als den eigentlichen Grund der
Gewissheit erkliarte. Demgegeniiber weist unser Gelehrter wie-
derholt darauf hin, dass die Momente, welche den Philosophen
befiahigen, iiber die gottliche Trinitit ein verniinftiges Wort zu
reden, allein in der Ebenbildlichkeit der Kreatur, besonders
des Geistes, mit dem Kreator gesucht werden konnen, dass also
sich vom Ebenbilde bis zum Urbilde eine Briicke hiniiberschlagen
lassen miisse.

Also muss, wie bereits mehrfach erwihnt, der Ausgang
vom Selbstbewusstsein des Menschen genommen werden, wenn
tiberhaupt ein wissenschaftlicher Ausgang moglich sein soll.
Die wissenschaftliche Rekonstruktion des Selbstbewusstseins
ergibt folgende Momente:

1. Der Geist wird durch einen Prozess, durch ein Hiniiber-
und Fortschreiten aus der Unbestimmtheit in die Bestimmtheit,
oder durch Setzung bestimmter Momente, seiner selbst bewusst.

2. Der Geist wird in diesem Prozesse Objekt und Subjekt,
der Prozess ist also ein Subjekt-Objektivierungsprozess.

3. In diesem Prozess findet zunéchst eine Entgegensetzung
von Subjekt und Objekt, Prinzip und Kriften, sodann aber



— 652 —

4, die Gleichsetzung mittelst kausaler Beziehung des einen
Elementes des Gegensatzes auf das andere statt.

5. In diesem Prozesse finden sich demnach drei Elemente
oder Faktoren:

e) das Sein als Subjekt,

g) die Erscheinungen oder Grundkréifte des Seins als Objekt,

y) die Beziehung beider auf einander oder der Ichgedanke.
Diese drei Faktoren, von denen keiner fehlen koénnte, ohne
das Selbstbewusstsein zu vernichten, bilden das Selbstbewusst-
sein oder die Personlichkeit des Geistes.

Diese Momente und Elemente des menschlichen Selbst-
bewusstseins diirfen aber nicht ohne weiteres auf Gott iiber-
tragen, sie miissen vielmehr zuerst durch die Idee der Aseitit
modifiziert, d. h. als absolute gedacht, und dirfen dann erst,
resp. miissen dann, von Gott pridiziert werden.

Jedes andere, bloss analogische, Verfahren fithrt zu fol-
genden Schwierigkeiten:

1. Wer, wie Clemens, den Prozess in Gott verwirft, leugnet
Gott als causa sui und erhilt einen toten Gott, denn das Leben
des absoluten Prinzips ist nichts anderes, als das zu sich selber
Inbeziehungtreten. Ein solcher muss sofort die Bestimmungen
des Symbolums: qui ex Patre Filioque procedit, und des gigni
(denn auch ,Zeugen“ ist ein bestimmter Prozess, nimlich ein
procedere mittelst Zeugung, ein Zeugungsprozess) verwerfen.

2. Wer leugnet, dass dieser Prozess ein Subjekt-Objektivie-
rungsprozess, ein Prozess der auszuwirkenden Personlichkeit
sei, macht aus dem Zeugen und Hauchen (gigni und spirare)
entweder einen bewusstlosen Vorgang, degradiert die Lebens-
dusserungen Gottes zu blinden Naturfunktionen, oder bringt das
Zeugen und Hauchen um Sinn und Bedeutung, indem er die
Personen (das absolute Selbstbewusstsein) von jenen Vorgéngen
unabhingig macht.

3. Wer das Zeugen und Hauchen als zwei verschiedene
Momente in jenem Prozesse verwirft, wirft beides in ein un-
unterschiedenes FEins zusammen, und kann nicht mehr fest-
halten, dass der heilige Geist vom Vater uwnd Sohn ausgehe,
und dass dieser allein vom Vater gezeugt sei, abgesehen davon,
dass ein Prozess ohne Momente kein Prozess mehr sein wiirde.

4. Wer die durch jene zwei Momente (das gigni und spirare)
des Prozesses bedingten drei Personen nicht als die Faktoren



— 653 —

oder Elemente der Einen absoluten Personlichkeit gelten lassen
will, hebt die Zusammengehorigkeit und das Abhdngigkeitsverhdlt-
nis der gottlichen Personen auf; er erhilt drei Gdétter und
verfallt in den Tritheismus.

5. Sollen endlich die drei gottlichen Personen nicht die
Eine absolute Persinlichkeit ausmachen, so ist geleugnet, dass
jene es in gleicher Weise zum Wissen um ihre FEinheit wie
um ihre Dreiheit bringen.

d) Gegen diese Auffassung machte Clemens insbesondere
geltend, dass wir danach das Absolute im ersten Momente,
oder als Vater, als blindes, unbestimmtes Sein, als dunkles Prinzip,
das die blosse Miglichkeit zum Selbstbewusstwerden in sich
schliesst, notwendig denken miissen.

Zur Rechtfertigung der Auffassung seines Lehrers gibt
Knoodt dem Gegner zu bedenken, dass nur ein relatives Sein
frither als unbestimmtes Sein faktisch existieren muss, ehe es
in seine Bestimmtheit eintreten kann, weil es fiir diesen Eintritt
auf die Einwirkung andern Seins warten muss; wéihrend das
absolute Sein, weil es aus und durch sich die Momente seiner
Bestimmtheit setzt, nimmer als unbestimmtes Sein existiert hat.
Und dennoch muss die Idee des unbestimmten Seins oder des
Seins schlechtweg auf Gott ibertragen werden, weil dieser
sonst nicht als der aus und durch sich Bestimmte (als causa
sui) gedacht werden konnte. Ware diese wenigstens logisch zu
machende Voraussetzung schlechthin nichtig, so wéire auch die
Selbstbestimmtheit (als eine Bestimmtheit aus und durch sich)
eine nichtige. Demnach ist das Prinzip, als Ansich oder un-
bestimmtes, als die Voraussetzung zwar, aber auch als die
immerdar aufgehobene Voraussetzung fiir die Selbstbestimmtheit,
d. h. die Personlichkeit Gottes anzusehen.

Demnach ist der Vater nicht zu denken als dunkles Prinzip,
sondern als durchaus lichtes, weil das Licht der absoluten Ich-
heit ewig in und aus sich entziindendes Prinzip. Eben darum
ist auch der Sohn Licht vom Lichte, und mnicht Licht von der
Finsternis; Gott von Gott, und nicht Gott vom Nichigott; wahrer
Gott vom wahren Gott, und nicht von einem Gitzen, weil nicht
von einem blinden Ur- und Ungrunde; Leben vom Leben, und
nicht Leben vom Tode. Denn die absolute Kausalitit, als Vater,
kann nicht anders, denn als wirkend, und zwar absolut wirkend,



— 654 —

d. h. die Unendlichkeit seines Daseins im vollendeten Gegen-
und Gleichsatze ewig verwirklichend, gedacht werden.

¢) Nach einer Kritik des Gottesbegriffs Augustins, der den
Unterschied zwischen Gott und Welt in die Unverdnderlichkeit
jenes und die Veridnderlichkeit dieser setzte, und Gott das
Summum Esse, das hdchste und allgemeine Sein nannte, von
dem das besondere Sein hervorgebracht werde, geht Knoodt zum
zweiten, wichtigsten Einwand des Gegners iiber, es sei unstatt-
- haft, dass die Eine gottliche Wesenheit, die Eine absolute Persin-
lichkeit, und die drei Personen drei Substanzen, oder dieselbe Sub-
stanz dreimal gesetzt, oder gar drei gittliche Wesenheiten genannt
werden, denn die Dogmatik wisse nur von einer Dreipersin-
lichkeit in Einer Wesenheit, von drei Personen in einer Substanz.

Demgegeniiber zeigt er, dass Giinthers Lehre, dass dieselbe
gottliche Substanz dreimal vorhanden, und dadurch dreipersinlich
ist, kirchlich sei; des Gegners Lehre aber, dass sie nur einmal
(also nicht als Sohn und nicht als heiliger Geist, sondern nur
als Vater, oder auch als dieser nicht, sondern nur als Gemein-
gut der drei Personen) vorkomme, unkirchlich sei. Im {ibrigen
ist wohl zu beachten, dass die Vernunft ein persinliches, d. h.
seiner selbst bewusstes Wesen, nicht denken kann ohne Wesen,
ohne ihm selbst eignendes ganzes und ungeteiltes Wesen, ohne
Fur-sich-sein. Wenn es daher drei Personern in der Einen Gott-
heit gibt, so muss jede dieser Personen, um Person sein zu
koénnen, auch das gotiliche Wesen sein, ganz und ungeteilt, jede
fir sich. Nur dann also, wenn jeder der drei im Subjekt-Ob-
jektivierungsprozess des absoluten Seins sich einstellenden Fak-
toren dieselbe ganze Substanz ist, wie solches bei dem fiir seine
Bestimmtheit auf sich selbst allein angewiesenen Sein nicht
anders der Fall sein kann, stellt sich ein dreifaches Ichbewusst-
sein ein und kommen drei verschiedene (weil in der Weise
ihres Gesetztseins um sich wissende) Personen zum Vorschein,
so dass die substantielle Triplizierung die conditio sine qua non
der Dreipersonlichkeit der Einen Gottheit ist.

II1. Kreationslehre.

Die beiden letzten Briefe des ersten Bandes bieten eine
Darlegung der Schopfungslehre, die ihr Urheber fiir so be-
deutungsvoll hielt, dass er sein System danach benannte,
indem er es nicht bloss als Dualismus, sondern auch als Krea-



— 650 —

tionismus bezeichnete, wadhrend umgekehrt Clemens gerade
hier den vollsten Widerspruch gegen den christlichen Glauben,
seine Tradition und seine Wissenschaft, ,den verderblichsten
Irrtum in der ganzen Philosophie und Theologie“ fand. Aus
dem Bestreben aber, die christliche Schopfungslehre auch in
der Wissenschaft festzustellen, erklart sich vorzugsweise Giin-
thers Polemik gegen die antike christliche Spekulation sowie
die, gleichfalls als massgebend angesehene, mittelalterliche
Scholastik, sofern dieselben durch Annahme teils der plato-
nischen, teils der aristotelischen Philosophie mit den metaphy-
sischen Voraussetzungen der Schopfungslehre in Widerspruch
kommen mussten.

Giinthers und seiner Schule Lehre ist in kurzen Worten
folgende:

Die Weltidee kann nur im dreipersinlichen Gotte ihren Ur-
prung haben, denn ausser ihm war urspriinglich nichts. Es
muss daher im Dreipersonlichkeitsprozesse sich auch ein solches
Moment einstellen, welches zur Weltidee hintiberfihrt oder
vielmehr diese selber ist. Zur Auffindung dieses Momentes
dient die auf dem empirischen Boden der Selbst- und Welt-
erkenntnis gewonnene Idee als Leitstern, dass der Inhalt der
Weltidee in allen ihren Faktoren Nichtabsolutes ist. Demgeméss
muss die Weltidee zur Idee des Absoluten in einem mnegativen
Verhiltnisse stehen. Sehen wir uns nun in der gottlichen Trinitat
um, so finden wir, dass jede der drei gottlichen Personen sich
von den beiden andern wunterscheidet, entsprechend der Weise,
wie sie urspriinglich im Scheidungsprozesse des Absoluten durch
das Moment der Entgegen- und der (leichsetzung eingetreten
sind. Diese Unterscheidung aber ist bedingt durch Negations-
akte, d. h. dadurch, dass der Vater, als thetischer Faktor,
von sich negiert, Sohn und Geist (antithetischer und synthetischer
Faktor) zu sein; dass der Sohn, als antithetischer Faktor, von
sich negiert, thetischer und synthetischer Faktor (Vater und
Geist) zu sein; und &hnlich der heilige Geist. Diese Negations-
akte werden ferner eben so gewiss von Gott zur formalen Ein-
heit zusammengeschlossen, wie die Affirmationsmomente der drei
Personen in der Idee der absoluten Personlichkeit zur for-
malen Einheit verbunden werden. Hiernach involviert die
Selbstaffirmation der absoluten Personlichkeit in drei Personen
die formale Selbstnegation in eben so vielen Faktoren. Und



diese formale Selbstnegation, als formaler Gedanke vom abso-
luten Nichtich, ist die Weltidee.

Wenn ferner diese Idee des Nichtich realisiert, d. h. wenn
der innern formalen Wirklichkeit des Nichtichgedankens durch
den Willen Gottes auch die dussere reale Wirklichkeit erteilt
wird, so kann solches nur in eben so vielen Faktoren geschehen,
als in wie vielen sie sich formal urspriinglich vollzogen hat,
d. i. durch Setzung von drei Substanzen, so dass der gesamten
Weltwirklichkeit nicht ein Sein von dem Schopfer zu Grunde
gelegt worden ist, sondern drei, wovon zwei ebenso zu einander
in das Verhiltnis einer Entgegensetzung treten, wie die dritte
in das Verhiltnis der Vermittlung (Gleichsetzung) von jenen
tritt; diese aber kann bei qualitativ verschiedenen Substanzen
nur eine Synthese beider sein. Die drei realen Koeffizienten
der Weltwirklichkeit werden also den drei formalen Elementen
des Nichtichgedankens entsprechen. Jene stehen unter diesen
als den drei Stammkategorien von der Wurzelkategorie der
Negation absoluter Ichheit.

Knoodt rechtfertigt zunéichst die verschiedenen von Giinther
zur Bezeichnung der Weltidee gebrauchten Ausdriicke, welche
nur von verschiedenen Gesichtspunkten aus die eine und selbe
Idee der Welt beleuchten, und zeigt, dass die Gedanken vom
Nichtich Gottes und von der absoluten Nichtichheit, vom absoluten
Nichts und von nicht-absolutem Sein, von absoluter Unpersinlich-
keit und nicht-absoluter Personlichkeit, vom Nichtsein schlechtweg
und vom Weltgedanken oder der Idee der Kreatur in threr To-
talitdt, von nichtgittlichem oder aussergittlichems Sein und von
drei Personlichkeiten, welche es nicht zu absoluten Personlich-
keiten, und darum zusammen auch nicht zur FHinen absoluten
Personlichkeit bringen, vollkommen identische und gleichbedeutende
Ausdriicke sind.

Darauf wird die Ableitung der Nichtich(Welt-)Idee aus der
Selbstunterscheidung der drei goéttlichen Personen gegeniiber
den Clemensschen Angriffen verteidigt und sichergestellt, indem
jede gottliche Person von sich negiert, die beiden andern zu
sein, und diese drei formalen Negationsmomente zusammen-
gefasst die Idee Nichtgott = Welt ergeben.

Nunmehr geht unser Gelehrter zu den hauptséichlichsten Aus-
stellungen des Gegners iiber, der dem Giinther und seiner



— 657 —

Schule zunichst und zumeist die Lehre von der absoluten Not-
wendigkeit und der Ewigkeit der Weltschépfung vorwirft.

1. Fragen wir zuerst nach der Beschaffenheit des Aktes,
durch den Gott (wie wir nachher sehen werden: aus dem Motive
seiner absoluten Realitit in reiner Liebe) das formale Nichts
realisiert hat. Hat Gott gewihlt zwischen Schaffen und Nicht-
schaffen, oder war er zum Schaffen gendotigt? Keines von:
beiden. Sowohl die Willkiirlichkeit als die Notwendigkeit der
Weltschopfung muss negiert werden. Und zwar deshalb, weil
beide Betadtigungsformen relativer Prinzipien sind, der Natur
die eine, des Geistes die andere; denn freititig ist der Geist,
notwendig die Natur. Gott hat also weder mit Notwendigkeit im
eigentlichen Sinne dieses Wortes, noch mit Wahlfreiheit, als der
eigentlichen Freititigkeit, die Welt geschaffen, weil er nicht in
der Weise der von ihm geschaffenen Wesen sich betiitigen
kann, ohne seine absolute Betitigungsweise, also seine Gottheit,
zu negieren. Welchen Namen sollen wir nun aber jener Tétig-
keit Gottes geben, durch welche er Weltschopfer ist? Keinen
von der Kreatur entlehnten Namen! Gott bleibt vielmehr der
Unaussprechliche, solange wir ihn mit Worten bezeichnen wollen,
mit welchen Er selber seiner Kreatur gerufen und die Nicht-
gottlichkeit derselben ausgesprochen hat. Positiv kann nur der
Satz ausgesprochen werden, dass Gott in absoluter (negativ
ausgedriickt: in durchaus wunabhingiger) Selbstbestimmung ge-
schaffen habe. Und in diesem Sinne schlechthiniger Unabhiin-
gickeit der Schopfertat nennt Giinther selber die Schopfung
auch eine freie Position.

2. Was den zweiten Vorwurf betraf, Giinther lehre die
Gleichewigkeit der Welt (manifestatio ad extra) mit der Offen-
barung ad intra, mit den gottlichen Personen, so war es Knoodt
leicht, durch Anfihrung vieler Stellen das Gegenteil zu be-
weisen, dass namlich Giinther ausdricklich die Nichtgleich-
ewigkeit der Welt mit Gott lehre, ohne indessen die Welt-
schopfung in die Zeit zu verlegen.

Das absolute Prius und Posterius oder die Ewigkeit, die
vom dreipersonlichen Gott zu. pridizieren ist, ist zu unter-
scheiden vom relativen Prius und Posterius, vom relativen
Vor- und Nacheinander. Diese relative Zeit oder eine Zeit im
vulgdren Sinne, d. i. im Unterschiede von Ewigkeit, gibt es
nicht frither, als bis es ein relatives Sein, bis es eine Welt

Revue intern, de Théologie. Heft 60, 1507, 43



— 658 —

gibt; ja die (relative) Zeit als Daseinsweise der Kreatur be-
ginnt erst mit dem Lebern der Kreatur, also streng genommen
nicht mit dem Schopfungsakte, sondern erst mit der Differen-
zierung des geschaffenen Seins. Also: Vor dem Anfange der
Zeit, d. h. vor dem Nacheinander im Leben der Kreatur gab
es keine Zeit, d. i. kein relatives Prius und Posterius. Es kann
daher auch die Welt nicht in der Zeit, d. b. in jenem relativen
Vor- und Nacheinander, welches das Vorhandensein des Re-
lativen selber (der Welt) zur Voraussetzung hat, geschaffen
worden sein. Der Schopfungsakt, als Handlung, fiallt ja nicht
in das Produkt (in die Kreatur), also nicht in die Zeit hinein,
sondern in den Kreator als ewigen. Von dem absoluten Prius
und Posterius der drei gottlichen Personen aber ist das Prius-
und Posterius zu unterscheiden, welches zwischen dem Selbst-
setzungs- und dem Weltsetzungsakte stattfindet. Aber nicht zu
unterscheiden wie Zeit und Ewigkeit, wie relatives Prius und
Posterius, sondern wie zwel Setzungsakte von einander zu
unterscheiden sind, die ebenso in der Ewigkeit und doch nicht
in der Gleichewigkeit vorkommen, wie es auch verschiedene
Setzungen in der Zeit gibt, die darum, weil sie in der Zeit
vorkommen, doch nicht gleichzeitig sein miissen. So muss man
denn sagen: Nach der Selbstverwirklichung des Absoluten in
drei Personen, in der absoluten und wor der relativen Zeit ist
die Welt geschaffen worden; oder: In der Ewigkeit und doch
nicht in der gleichen Ewigkeit mit den drei gottlichen Personen
hat der Schopfungsakt stattgefunden.

- Gleichzeitig aber weist Knoodt darauf hin, dass die Frage
nach dem ,Wann* der Schopfung gegeniiber der Feststellung
der Wesensverschiedenheit von Gott und Welt von minderer
Bedeutung sei und gegeniiber dieser ontologischen Hauptsache
alle metaphysische Wichtigkeit verliere.

Nachdriicklich weist der begeisterte Schiiler auf das un-
sterbliche Verdienst Giinthers hin, der, als der erste, den wissen-
schaftlichen Beweis der Kreation im Sinne des Christentums
gegeniiber allem und jedem Pantheismus erbracht, indem eor
das Zeugnis des selbstbewussten Geistes von seiner Beschrinkt-
heit und Bedingtheit, und damit von seiner Endlichkeit, ent-
deckte, und auf der Grundlage dieses Zeugnisses die Wesens-
verschiedenheit von Gott und Welt nachwies. Hiermit vollbrachte
Ginther eine Leistung, die der antiken Spekulation so wenig



— 659 —

wie der Scholastik gelungen war. Selbst Augustin hat die
wesentliche Verschiedenheit der Welt und Gottes nicht streng
philosophisch bewiesen, wihrend Thomas von Aquin sogar be-
hauptet: mundum ccepisse, sola fide tenetur, und: nomine
creationis designamus emanationem totius entis a causa uni-
versali, quee Deus est. Demnach wére also die Schopfung durch
Gott im pantheistischen Sinne nur als ein teilweises Entlassen
seiner Wesenheit aus sich selber zu denken. Um so grosser
ist Giinthers Verdienst, wie damals, so heute noch.

Beziiglich des Motives der Weltschopfung erhob Clemens
den Vorwurf, nach Gunther wire Gott ohne Welt nicht fertig
und nicht vollkommen, sondern vervollkommnete sich durch
die Schopfung; er bediirfe derselben zu seiner Vollendung, ins-
besondere kame er durch dieselbe erst zum Wissen um sich,
als die absolute Realitit.

Was ist aber in Wahrheit Giinthers Lehre? Zwei Gedanken
hat er von Anfang an in den Vordergrund gestellt: den einen,
dass in dem Zusammenhange des formalen Nichtich mit der realen
Ichheit Gottes der Grund fiir ihn liege, das Nichtich ebenso zu
realisieren, wie das Absolute als Ansich zum Fiirsichsein sich
verwirklicht habe; der andere: dass in der Liebe Gottes zu
sich selber, von welcher die Liebe zu scinem Nichtich, als
einem formalen Momente in ihm, nicht zu trennen sei, jenes
Motiv liege.

«) Wesentliche, wenn auch formal-negative, Momente in
seiner Selbstaffirmation kann Gott nicht ohne reale Affirmation
stehen lassen. Gott betétigt sich in jeder denkbaren Weise.
Geschédhe dies aber ohne die Realisation seines Nichtich durch
Schopfung ?

8) Der Gedanke vom absoluten Nichtich bildet keinen realen
Gegensatz zum absoluten Ich; er ist nicht Kontraposition, sondern
Kontradiktion. Wird Gott nun nicht bewirken, dass der Gegen-
satz von Ich und Nichtich ein allseitig durchgefiihrter und
vollendeter werde?

y) Da Gott reine Selbstaffirmation ist, so wird er eine blosse
Negation als solche nicht stehen lassen, vielmehr wird er die
Negation negieren und sie dadurch ins Sein iibersetzen.

d) Hiermit h#éngt ein anderes Motiv zusammen oder ist
vielmehr eins damit. Da nédmlich Gott durch die Realisation
seines Nichtich fiir seine reale Ichheit oder fiir sich selber



— 660 —

nichts gewinnen kann, so kann es nur reine Liebe sein, welche"
darin zur Offenbarung kommt. Aber liebt denn Gott, der aller-
dings von Ewigkeit sich selber liebt, auch etwas anderes als
sich? Und tiberdies, bevor dieses andere existiert? Gott liebt
sich (sein Ich) in dreifacher Personlichkeit, d. h. als absolute
Personlichkeit. Wie nun mit seinem absoluten Wesen die Drei-
personlichkeit als wesentliche Form von Ewigkeit gegeben ist,
s0 ist mit dieser absolut realen Form auch das formale Nicht-
ich, das ja aus der wechselseitigen formalen Negation der drei
realen Faktoren in Gott sich erzeugt, ewig und unzertrennlich
gegeben. Es kann also Gott das Nichtich, welches ein ewiges,
wenn auch negatives Moment an seiner Ichheit ist und davon
nicht losgetrennt werden kann — er kann diesen Gedanken
von der Welt nur lieben, oder er miisste aufhoren, sich selber,
und was mit seinem Leben innig zusammenhingt, zu lieben.
So unzertrennlich das formale Nichtich von der absolut realen
Ichheit Gottes ist, so unzertrennlich ist von seiner unendlichen
Selbstliebe die reine Liebe zu seinem Nichtich; und weil er es
so und nicht anders liebt, so verleiht er ihm auch das Sein
und setzt dasselbe iiber ins Wesen, wie und weil er selber Wesen,
aber Wesen durch sich, ist. Die von der absoluten Liebe zu
sich selber unzertrennliche reine Liebe zu seinem Nichtich ist
also das Motiv der Realisation dieses letztern oder der Schiopfung.
Warum aber verlangt diese Liebe die Realisation? Weil er
selber absolute Realitit ist und ohne diese Realitéit nicht ab-
solute Selbstliebe sein konnte. Letztere manifestiert sich in
der absoluten Selbstverwesentlichung. Daher kann auch erstere
(die Liebe zu seinem Nichtich) sich nur manifestieren in der
Ubersetzung des Weltgedankens ins Wesen.

Was den Endzweck der Schopfung angeht, so ist allgemein
zugestanden, dass beides, die Liebe, d.h. die Mitteilung der
gottlichen Seligkeit in Liebe an die Geschopfe, und die Ehre
Gottes, d. h. die Verherrlichung Gottes durch die Geschopfe,
Endzweck der Schopfung sei, oder dass Gott sowohl um der
Kreatur willen, als um seiner selbst willen geschaffen hat.

Clemens behauptete, in allen katholischen Dogmatiken und
von allen kirchlichen Schulen werde der Satz gelehrt, dass die
Endabsicht der Weltschopfung die Ehre und Verherrlichung
(ottes und nur an zweiter Stelle die Liebe und die Beseligung
des Geschopfes sei. Zum Belege dafiir berief er sich auf Die-



— 661 —

ringer und Klee, und erklirte Giinthers Ansicht, dass die Mit-
teilung der gittlichen Seligkeit in Liebe an erster, und an zweiter
Stelle die Ehre Gottes der Endzweck der Schépfung sei, fir
gerichtet.

Giinthers Lehre, fir die er sich tbrigens auf Thomas von
Aquin berufen konnte, ist in Kiirze folgende: Gott hat den
Gedanken von sich nicht ohne den Gedanken von der Kreatur;
und doch ist er der in seiner Dreipersonlichkeit Vollendete und
Vollselige ohne die Realisation des Weltgedankens. FEr kann
darum auch nicht sich selber (oder seine Ehre kann nicht)
Endzweck der Schopfung sein, sondern, eben weil er in bezug
auf die Zustindlichkeit seines eigenen Daseins ganz unabhéngig
ist, so kann seine Willenstitigkeit in der Schopfung zunéchst
nichts anderes sein als eine Tat reiner Liebe. Diese Reinheit
seiner Liebe oder seine Heiligkeit kommt daher auch an jeg-
licher Kreatur zur Offenbarung, an der treulosen und seiner
Seligkeit verlustiggehenden nicht minder, als an der treuen
und in seine Seligkeit eingehenden, d.i. er wird durch dieselbe
verherrlicht; so dass die Verherrlichung oder Ehre Gottes das
Iindresultat der Weltschopfung und Weltgeschichte ist. Und
diese Verherrlichung will Gott auch und bezweckt sie mit bei
der Schopfung. — Hat also Gott aus Liebe erschaffen, so zugleich
zu seiner KEhre; ja diese Ehre ist die conditio sine qua non der
Seligkeit der Kreatur in totaler Anerkennung Gottes von ihrer
Seite. Giinther stellt also die Liebe als Motiv des Schaffens,
die Verherrlichung Gottes aber als den Weg, auf welchem die
Geschopfe allein Seligkeit finden kénnen und sollen, dar?).

1) Als seine eigene Meinung trug Knoodt gegen Ende seines Lebens
die oben skizzierte Liehre in seinen Vorlesungen iiber Metaphysik etwas
modifiziert in folgender Fassung vor:

Bei der Frage nach dem Endzweck der Weltschopfung ist ein Drei-
faches zu unterscheiden: ‘

1. Die Weltschépfung als solche ist selber eine Offenbarung Gottes,
nidmlich der Reinheit seiner allmichtigen Liebe oder seiner Heiligkeit.
Diese Offenbarung der reinen Liebe zu seinem Nichtich mittels Realisation
desselben ist Selbstverherrlichung und diese Endzweck der Schipfung.
Sofort muss auch die Welt selber in ihrem Leben jene Herrlichkeit, nim-
lich Gottes allmiichtige Heiligkeit, zur Offenbarung bringen, indem jede
Kreatur, die unfreie und die freie, und hier wieder die treulose so gut wie
die treue, fiir die Reinheit seiner allmichtigen Liebe Zeugnis ablegen
miissen. Dieses Zeugnis macht die Schuld zum Wurm, der nicht stirbt, und



— 662 —

IV. Urzustand und Fall des Menschen.

Den zweiten Band eroffnet eine Abhandlung iiber den
Urzustand und den Falli des Menschen. In der Auffassung der
spekulativen Bestimmung des Urzustandes kann ein doppelter
Fehler begangen werden, indem er entweder zu hoch oder zu
tief angeschlagen wird. Des Clemens Anklage lautete dahin,
dass Giinther den Urzustand zu niedrig ansetze, so dass Adam
vor der Freiheitsprobe in einem naiven Pantheismus und in
einer demselben entsprechenden Gottesverehrung gelebt habe.

Knoodts Antwort lisst sich folgendermassen zusammen-
fassen. Es kommt bei dem Versuche, das kirchliche Dogma
von dem Urzustande und dem Falle des Menschen wissenschaft-
lich zu rechtfertigen, hauptsidchlich darauf an, die dialektische
Entwicklung der Gotteserkenntnis des ersten Menschen richtig
zu bestimmen und kein Moment derselben zu iibersehen. Die
wichtigsten dieser Momente diirften in folgendem enthalten sein.

auch diese Verherrlichung oder seine Ehre beabsichtigt Gott bei der
Schopfung.

2. Von dem verniinftigen Teile seiner Geschiopfe aber verlangt er,
dass dieselben in freier Hingabe an seinen Schipfungsendzweck ihn ver-
herrlichen, und auch diese Verherrlichung oder seine Ehre im engern Sinne
beabsichtigt er bei der Schopfung.

3. Diejenigen seiner Geschiopfe, welche ihm in treuem Gehorsam
huldigen und ihn also durch Heiligung seines Namens ehren, beseligt er,
und auch diese Beseligung ist beabsichtigt: Gott will, dass alle Menschen
selig werden.

Diese beiden letzten Endzwecke sind aber offenbar nur bedingt, weil
nur unter der Bedingung der freien Huldigung der Geschopfe erreichbar.
Endzweck Gottes kann aber nur ein unbedingt erreichbarer sein. Der
eigentliche und nichste und unmittelbare oder der letzte Endzweck der
Schopfung ist also der unter 1. bezeichnete: Gott will sich selber ver-
herrlichen, indem er in der allmichtigen Schipfertat die Reinheit seiner
Liebe zur tatsichlichen Offenbarung bringt. Dieser Liebe (fiir die also
Gott auch Organe sucht, in die sie ihre Seligkeit ausgiessen kann), dieser
thomistischen Giite, welche sich offenbaren und mitteilen will, ist sofort die
Verherrlichung durch die Geschopfe und die Beseligung der in Gegen-
liebe gehorsamen Geschopfe, oder die Ehre und die Liebe im engern Sinne
unterzuordnen.

Zur Sache vergleiche man den im Geiste Giinthers geschriebenen, eben
so lehrreichen als erbaulichen Aufsatz des sel. Bischofs Reinkens: «Einiges
iitber den Endzweck der Weltschipfung», womit diese Zeitschrift eriffnet
wurde. Mit Entschiedenheit wird hier gezeigt, dass Motiv und Endzweck
der Schopfung selbstlose Liebe ist.



— 663 —

Als Kreatur konnte der Urmensch nicht schlechthin durch
sich in die geistige Erscheinung oder Kraftiusserung sich iiber-
setzen; auch mit Hilfe der dussern Natur nicht. Der den Geist
des ersten Menschen differenzierende Einfluss féallt also der
Kraft und Macht Gottes anheim. Mit dem Eintritt dieser Ein-
wirkung Gottes auf den fiir dieselbe empfinglich erschaffenen
Geist stellt sich naturgeméiss die Rickwirkung desselben ein.
Der Erfolg jener Ein- und dieser Riickwirkung ist zunéchst das
Vissen um sich, sofort aber auch um Gott und die &dussere
Natur und um die menschliche Wesenheit als Synthese von
Geist und Natur. Mit der Gotteserkenntnis, d. h. mit dem
geistigen Kennen Gottes, stellt sich ferner notwendig auch ein
Bekennen desselben in unwillkiirlichem Angezogenwerden von
Gott und Hingezogenwerden zu ihm ein, und in dieser Relation
zu Gott ist ihm wohl und selig.

Weil er aber nicht aus sich allein zum Selbstbewusstsein
erwacht, sondern von Gott in dasselbe gerufen worden ist, so
kann er sich nur als gesetztes oder bedingtes (und nicht als un-
bedingtes, schlechthiniges) Sein denken, und muss daher Gott,
wie als den Erwecker seines Bewusstseins, so auch als den
Setzer oder Urheber seines Seins, und in diesem noch nicht niher
bestimmten Sinne (sensu latiori) als seinen Schipfer mitdenken.
Um ihn aber auch als den Setzer seines Seins aus Nichts, als
seinen Schopfer in diesem wollends bestimmten Sinne (sensu
strictissimo) erkennen zu konnen, dazu ist er noch nicht tief
genug in die Erkenntnis seines eigenen Wesens eingedrungen,
dazu fehlt es ihm noch an einer unumgéinglichen psychologischen
Vorbedingung.

Es gibt namlich noch ein héheres oder besser tieferes Wissen
um sich. Infolge der primitiven Differenzierung nimmt der Geist
(zunichst der des Urmenschen) sich als kausales Sein oder als
Quantum aus den differenten Momenten seiner Erscheinung
zuriick und kommt sofort auch zur quantitativen Unterscheidung
seiner von anderm Sein, aber nicht auch schon zur eigentlichen
qualitativen Selbsterkenntnis und Unterscheidung. Letztere ist
durch erstere bedingt, aber nicht darin eingeschlossen.

Wodurch ist nun das hohere oder tiefere Wissen, d. h. die
qualitative Selbsterkenntnis des ersten Menschen bedingt? Sie
ist bedingt durch den freien Entschluss seines Willens, der zu



s BBL =

dieser Selbstentscheidung sollizitiert werden musste durch den
in einem positiven Verbote sich aussprechenden Willen Gottes.

Diese Vollendung des Geisteslebens im Menschen ist aber
nicht nur eine «) ethische, sondern auch eine f£) theoretische.

) Gott will sein seliges Leben der Kreatur aus Liebe
mitteilen. Nun steht es aber in der Macht des freien Willens
des Menschen, ob er dem Strome der gottlichen Seligkeit sein
Wesen offnen oder verschliessen will. Dadurch lebt er nicht
bloss ein Leben aus sich, wie jede kreatiirliche Substanz, sondern
er lebt sein jedesmaliges L.eben iiberdies durch sich, er ist
zwar nicht Schopfer, auch nicht Mitschopfer seines Seins, aber
Mitschopfer seines Daseins in Seligkeit oder Unseligkeit, er
kann zu Gott gleichsam sprechen: Der du mich gemacht hast
ohne mich, kannst mich nicht selig machen ohne mich.

8) Mit dem Eintritte der in der Selbstentscheidung gegebenen
Krisis kommt der Geist ferner zu einem bestimmten Wissen,
wie er es in solcher Bestimmtheit frither nicht haben konnte,
zum Wissen: dass Wahlfreiheit die Qualitit seines Wesens, sofort
auch, dass Notwendigkeit die Qualitit der Natur sei, und dass
daher auch Gottes Wesen ausser dem Wesen des Geistes und
der gesamten Welt liege, dass Gott also auch sein und der
Welt Schopfer im eigentlichen Sinne oder aus Nichts sei.

So hat Giinther den Urzustand des Menschen mnicht zu hoch
angeschlagen, indem er den Adam erst an dem Verbote zur
- Erkenntnis seiner Wahlfreiheit, durch den Wahlakt selber aber
zur ethisch-freien Titigkeit und zum vollendeten Wissen um
diese Qualitit seines Wesens und sofort auch zur vollendeten
qualitativen Unterscheidung der verschiedenen Wesenheiten,
d. h. zur subjektiven Vollendung kommen lasst, wiahrend Adam
anderseits durch dieselbe freie Tat seine objektive Vollendung
in Gott gewinnen, den Himmel sich aufschliessen sollte. So hat
die Freiheitsprobe des Urmenschen eine tiefe psychologische
und spekulative Bedeutung fiir diesen selber: Sie ist notwendig
tir die subjektive und objektive Vollendung des Menschen.
Gott aber bedarf keiner Rechtfertigung wegen des Verbotes
und wegen der nach der Ubertretung desselben verhiingten
Strafen, und die Erlosung erscheint als das Werk unverdienter
Barmherzigkeit, die Stinde aber als Tat reiner Wahlfreiheit und
somit als Todschuld,



— 665 —

Glnther hat aber den Urzustand auch nicht zu niedrig
angeschlagen (was Clemens ihm vorwarf), weil er ihn nicht
als einen unmiindigen Kindheitszustand und auch nicht als
blossen Naturzustand auffasste, sondern dem Menschen den
Gebrauch aller geistigen und seelischen Krifte zusprach, die
im Volllichte der Gnade sich zu ungetriibter Gottes- und Selbst-
erkenntnis und zu freudigster Gottesverehrung entfalten und
an der Hand ihres gottlichen Erziehers der hochsten Stufe der
Entwicklung rasch zueilen. Diese hochste Stufe aber kann
nicht am Anfang, sie kann nur am Ende jener Entwicklung
liegen, und sie kann so wenig ohne den Menschen selber, ohne
freien Willenser- und Entschluss, als ohne Gottes Verbot, er-
stiegen werden. Oben wurde gesagt: ,aller seiner Kriifte“; denn
wenn der Wille als wahlfreier auch erst in der Freiheitsprobe
zur Betitigung kommen kann, so gibt es doch keine zwei Willen
des Geistes; derselbe Wille (dieselbe Spontaneitit) offenbart
sich in den intellektuellen, derselbe in den ethischen Tatig-
keiten.

Diejenigen Theologen aber, welche, wie Clemens, den
Menschen schon wor dem entscheidenden Wahlakte wahlfreie
Akte setzen und schon »or dem empfangenen Verbote in dem
vollen Lichte der Wissenschaft von diesem und der Unter-
scheidung von Gut und Bose stehen lassen, schlagen den Ur-
zustand zu hoch an. Sie schlagen ihn dadurch so hoch an, dass
ein Heraustritt aus demselben spekulativ unerklarlich, und das
gottliche Verbot bedeutungslos wird. Auch wahren sie die
Freiheit des Menschen gegeniiber der Gnade nicht, indem sie
die heiligmachende Gnade des Urzustandes mit der personlichen
(ethischen) Heiligkeit konfundieren.

Was nun endlich, um dies noch nachzuholen, die erwihnte
Behauptung betriftt, nach Giinther denke vor jener tiefern
Erkenntnis seines Wesens der Geist Gott als seinen Urheber
durch Mitteilung seines eigenen (gottlichen) Wesens, lebe also in
einem naiven Pantheismus, so geniigt als Antwort der Hinweis
darauf, dass es dem Geiste, weil er sich noch nicht in der
Qualitiat seines Wesens erkannte, auch nicht einfallen konnte,
diese Qualitit als eine im Wesen mit der gottlichen identische
anzusetzen.

Zur vollendeten Idee Gottes vom Menschen als der Syn-
these von Geist und Natur gehort auch die Unterordnung des



— 666 —

(Gesetzes der Natur unter das Gesetz des (Geistes im Menschen.
Und nicht weniger gehort zu dieser Idee die Unterordnung des
Geistes unter Gott oder die reale Union des heiligen Geistes
mit dem Kkreatiirlichen Geiste. Im primitiven Zustande des Ur-
menschen war also das Fleisch dem Geiste und dieser Gott
untergeordnet. Diese doppelte Unterordnung nennt die Theologie
die tustitia originalis oder die Sanctitas et iustitia, in qua primus
homo constitutus fuerat. Es fragt sich nun, ob dieselbe als zur
Natur des Menschen gehorig oder als nicht dazu gehorig; ob
sie als ein donum concreatum oder superadditum aufzufassen;
oder, w. d. i, ob sie als ein Werk der menschlichen Freiheit
oder der gottlichen Gnade zu denken sei.

Die Darlegungen, zu denen sich unser Gelehrter durch die
Bemiangelungen des Dr. Clemens veranlasst sah, lassen sich
ungefahr in folgende Satze kurz zusammenfassen:

«) Was das erste Moment der iustitia originalis, die Unter-
ordnung des Fleisches unter den Geist, betrifft, so kann die-
selbe nicht durch den Willen eines oder beider Prinzipien im
Menschen, des Geistes und der Natur, sondern nur durch den
Willen und die Kraft Gottes bewirkt werden. Denn es ver-
mochte die von Gott geschaffene Natur als solche so wenig
diese Unterordnung als die Einigung eines ihrer Bruchteile
(Individuen) mit dem (eiste zu bewirken. Und dasselbe gilt
von letzterm, der zwar von Gott zur Einigung mit der Natur
geschaffen worden, aus sich selbst aber diese Einigung so wenig
als jene Unterordnung urspriinglich bewirken konnte. Die frag-
liche Unterordnung ist also urspriinglich weder ein Werk des
(reistes noch des Fleisches, sondern der Gnade (insofern man
unter Gnade jeglichen Einfluss Gottes auf die Kreatur versteht),
ein urspriinglich dem Menschen von Gott verliehenes Geschenk,
ein donum supernaturale, und als solches vom Schopfungsakt
zu unterscheiden, weil dem Menschen im Schopfungswerk hin-
zugegeben, superadditum. Dessenungeachtet muss es als koin-
zidierend mit dem Schopfungsakte insofern gedacht werden, als
die Natur, wenn sie zur Synthese mit dem Geiste erhoben
worden, diese ihre Erhebung, der gdttlichen Idee vom Menschen
gemdiss, nicht mit einer Kriegserkldrung im Menschen beginnen
kann. Insofern ist daher jene Unterordnung ebensowohl ein
donum naturale concreatum, als supernaturale superadditum
zu nennen. Zugleich ist zu beachten, dass der Mensch ohne



— 667 —

diese Subordination Gott nicht gefallen kann, dass dieselbe also
von Gott gewirkt zur sogenannten gottgefdllig machenden, also
zur itbernatiirlichen Gnade gehort.

#) Was die Unterordnung des Geistes unter Gott betrifft,
bei der es sich um eine reale Union Gottes mit dem Geiste
handelt, die zugleich faktische Subordination des letztern unter
erstern ist, so ist diese Vereinigung und Subordination mit und
unter Gott als eine der Schopfung nachfolgende, also noch mehr -
als donum supernaturale superadditum, zu bezeichnen, weil der
geschaffene Geist seine Vereinigung mit Gott nicht mit gleicher
Notwendigkeit nach sich setzt, wie die Vereinigung Gottes mit
dem Geiste diesen selber notwendig wvoraussetzt. Sie ist das
Werk Gottes und nicht des Menschen.

Weil aber zur geschopflichen Natur des Menschen auch
noch die Relation zu rechnen ist, in welcher er nach seiner
urspriinglichen Idee zu Gott stehen soll, um sein Endziel in
Gott zu erreichen, so kann auch diese willige Unterordnung
des Geistes unter Gott ein donum concreatum genannt werden,
das aber, weil der Mensch nicht aus sich in dieses Verhiltnis
treten kann, zugleich ein donum supernaturale superadditum
ist. HKs darf daher auch die urspriingliche Heiligkeit nicht als
reine Tat des Menschen, sondern muss als Gnadenwirkung
Gottes gedacht werden. Sie besteht in der sogenannten heilig-
machenden Gnade und der durch dieselbe bewirkten urspriing-
lichen Zusténdlichkeit des Urmenschen, der Gleichformigkeit
seines Willens mit dem gottlichen. Er glaubte an Gott, liebte
ihn, huldigte ihm mit allen seinen Kriften, soweit dieselben
entfaltet waren, némlich bis zur eigentlichen Wahlfreiheit hin,
die als solche erst in dem durch das Verbot und die Ver-
suchung sollizitierten Wahlakte faktisch heraustrat. Kurz, diese
Heiligkeit ist identisch mit der realen Union Gottes, des heiligen
Geistes mit dem kreatiirlichen Geiste; sie fillt daher auch mit
der Gercchtigkeit im weitern Sinne zusammen.

Worin besteht nun Giinthers Verdienst? Nachdem der alten
Schule die Begrindung der iustitia originalis nicht gelungen
war, indem entweder der menschlichen Natur zu wenig und
der Gnade zu viel gegeben wurde (Pradestinatianismus), oder
die Gnade zu sehr zuriicktrat, wihrend man die Freiheit retten
wollte, im Grunde aber dieselbe verabsolutierte (Pelagianismus),
bestimmten die Scholastiker mit grosserer Schirfe als die frithern



— 668 —

Theologen, inwiefern- die Urzustidndlichkeit an der Natur und
inwiefern an der (iibernatiirlichen) Gnade ihre Voraussetzung
habe. Da sie die Freiheit (das liberum arbitrium) auch in dem
gefallenen Menschen, als conditio sine qua non seiner Zu-
‘rechnungsfihigkeit, festhielten, so konnten sie den Verlust, der
uns in der Erbsiinde getroffen, nicht in einen, weder ganzen
noch teilweisen, Verlust unserer Natur setzen: die Natur des
Menschen war wesentlich unveréindert geblieben. Dadurch —
und weil sie die Idee des Menschen als Synthesis von Geist und
Natur, und auch die mit dieser Idee zusammenhangende Relation
Gottes zum Menschen, nicht gehorig beachteten — war es ihnen
nahe gelegt, die Vorziige des Urstandes nicht in der Natur
Adams, sondern ausschliesslich in Gott zu begrinden und als
ausserordentliche Gnadengaben anzusetzen. Darin stimmen die
Héaupter der Scholastik, Thomas und Duns Scotus, iiberein, dass
im Zustande der reinen (teschopflichkeit (in puris naturalibus)
das Verhiiltnis des Fleisches zum Geiste und des Geistes zu
(vott noch nicht in gottwohlgefilliger Weise geordnet gewesen;
dass aber auch der erste Mensch sich in Wirklichkeit nie in
diesem Zustande reiner Geschopflichkeit befunden habe, indem
GGott sogleich nach der Schopfung durch seine Gnade die Sinn-
lichkeit (vires inferiores) so gestimmt habe, dass sie dem Hoheren
(facultates superiores, ratio) stets gehorchte. Das ist der Zu-
stand, in welchem der Mensch sich wirklich befand. Von diesem
Status wird noch unterschieden die sanctitas et iustitia (iustitia
originalis, gratia consummata), welche in der Unterordnung
des Geistes unter Gott besteht, und humanse naturee sublimatio
et exaltatio in divinee naturge consortium und ein donum super-
additum genannt wird.

Darin aber stimmen die Scholastiker nicht tiberein: ob der
Mensch sogleich bei seiner Schipfung dieses donum supernaturale
erhalten habe, ob er creatus, conditus sit in iustitia originali,
wie Thomas lehrt; oder ob erst spdter, wie, um Natur und Gnade
in mehr &usserlicher Weise auseinanderzuhalten, Scotus und
seine Schule lehren.

Was hat nun Giinther getan? Er hat der Thomistischen
Anschauung die anthropologische Begrimdung gegeben und da-
durch das concreatum mit dem superadditum, die Natur mit
der Gnade wissenschaftlich vermittelt. Denn er lehrt: Die ,pura
naturalia“ sind der Geist und die Physis des Menschen als



— 669 —

solche; zum Menschen ist aber auch noch zu rechnen die idee-
gemiisse oder gottgefiillige Ineinssetzung (Synthesis) von Geist
und Natur, und damit die harmonische Einordnung des Gesetzes
des Fleisches unter das Gesetz des Geistes; nur durch die Kraft
Gottes kann sie bewerkstelligt werden, und deshalb ist sie ein
donum superadditum und eine gratia. Da sie aber zugleich eine
Zustdndlichkeit ist, in welcher der Mensch nach der Idee Gottes
von ihm sich befinden soll, so kann sie auch zur Schopfung
des Menschen mit hinzugerechnet und ein donum concreatum
genannt werden. Weil ferner zur geschopflichen Natur des
Menschen (im weitesten Sinne) auch noch zu rechnen ist die
Relation, in welcher er nach der urspriinglichen Idee zu Gott
stehen soll, um sein objektives Endziel in Gott erreichen zu
konnen, so kann auch die hohere Seite der iustitia originalis,
die man vorzugswiese iust. orig. genannt hat, nimlich die
willige Unterordnung des Geistes unter Gott, ein donum con-
creatum genannt werden, welches aber, weil der Mensch nicht
von sich aus in dieses Verhiltnis treten kann, zugleich ein
donum supernaturale superadditum ist.

Da Clemens an der Glntherschen Fassung des Begriffes
der Gnade besondern Anstoss nahm, so verwies ihn Knoodt auf
die ‘Dogmatik seines (des Clemens) Freundes und Gesinnungs-
genossen Dieringer, und machte gleichzeitig auf das Wichtigste
zur Aufhellung des Begriffes der Gnade nachdriicklich auf-
merksam. Zu diesem Zwecke ist besonders ins Auge zu fassen,
dass es ausser Gott und der Kreatur nur noch Relationen beider
zu einander gebe; und dass demgemiss Gnrade die in Gottes
reiner Liebe begriindete Relation Gottes zur (freien) Kreatur,
oder der Einfluss Gottes auf dieselbe, sei, welche Relation keinen
andern Endzweck haben kann, als die Erreichung des sub-
jektiven und objektiven Endziels oder die Heiligung und Be-
seligung der Kreatur. Wenn aber dieses, so kann das Gnaden-
geschenk der urspriinglichen Gerechtigkeit und Heiligkeit nichts
anderes sein als der in der Relation, in welche Gott durch seine
reale Union mit dem ersten Menschen tritt, gegebene EKinfluss
von jenem auf diesen samt der dadurch bedingten Zustandlich-
keit des letztern. |

Eine andere Seite des Urzustandes ist die Unsterblichkeit
Adams auch dem Leibe nach. Giinther sollte sie nach Clemens
gleichfalls fiir etwas ,Natiirliches“ erklart haben. In Wirklich-



— 670 —

keit verhélt sich die Sache so: Die leibliche Unsterblichkeit
vor dem Falle ist in der Idee des Menschen begriindet, ergibt
sich also aus seiner Natur, d. h. aus der organischen Verbindung
seines Leibes mit seinem Geiste. Diese Verbindung kann nédmlich
nicht eine solche sein, dass sie a priori notwendig dem Zerfalle
entgegeneilte. Insofern ist sie als ein donum conereatum oder
als ein accidens seiner Natur zu bezeichnen. Aber der Leib
des Urmenschen als solcher war nicht unsterblich von Gott
gebildet worden, denn dann wiare derselbe schon an und fiir
sich unsterblich gewesen, und von der Sterblichkeit desselben
wiirde so wenig eine verniinftige Rede sein konnen, als von
der Sterblichkeit eines unsterblich erschaffenen Geistes. Der
Leib des Menschen ward ja, nach Glintherscher wie nach
biblischer Doktrin, tiberhaupt nicht erschaffen, sondern von
Gott ex limo terree gestaltet, weshalb die Unsterblichkeit, die
ihn urspringlich umkleidete, so gewiss keine natiirliche war,
als alle Gestaltungen der Erde, welche dieselbe naturali con-
ditione hervorbringt, eo ipso sterblich sind. Insofern ist sie
kein Werk der Natur, sondern ein Werk Gottes, ein zur Natur
des Menschen hinzukommendes tibernatiirliches Gnadengeschenk,
ein donum superadditum, eine gratia conditoris, weil einer Ge-
staltung der Erde eigen, welche diese nie aus sich héitte hervor-
bringen kénnen, welche nur die Allmacht dessen, der die Natur
erschaffen, aus ihr hervorgebracht hat. Da namlich die Un-
sterblichkeit sich nur aus der Idee des Menschen als Synthesis
ergibt, also aus der organischen, somit widerspruchslosen Ver-
bindung des lL.eibes mit dem Geiste, und da Gott der Urheber
dieser organischen Verbindung ist, so ist dieselbe ein zur
Schaffung des Geistes und zur Bildung des Leibes hinzu-
kommendes Geschenk Gottes, dessen Erteilung mit dem Akte
der organischen Verbindung des Leibes mit dem Geiste von
seiten Gottes zusammenfillt. Kurz, Gott ist es, welcher —
freilich nicht aus Willkiir, sondern seiner Idee vom Menschen als
Synthese der Antithese gemiiss — dem an und fir sich sterb-
lichen, weil irdischen und auch vom Geiste aus nicht zur Un-
sterblichkeit zu erhebenden Leibe des Menschen das Geschenk
der Unsterblichkeit verliehen hat, das eben darum auch ver-
lierbar war, wihrend etwas rein Natirliches, oder in der
Natur eines Seins Begriindetes, so wenig als dieses Sein ver-
lierbar ist.



— 671 —

Zusammenfassend antwortet Knoodt auf die Frage des
Gegners, ob sich die katholische Theologie mit der oben
skizzierten Gilintherschen Auffassung zufrieden geben werde,
mit den folgenden Gegenfragen, in denen er Giinthers Lehre
in Kkiirzester Form ausspricht und zugleich seine Verdienste
hervorhebt: Wird die katholische Theologie sich mit der Giin-
therschen Philosophie nicht zufrieden geben, wenn letztere Gott
gibt, was Gottes ist, indem sie in Gott nicht bloss die Drei-
personlichkeit, sondern auch die Idee von der Kreatur nach-
weist, und die Relation, in welche er zu der realisierten Idee
aus Wohlgefallen an' ihr oder aus reiner Liebe zu ihr tritt,
und auch den Zusammenhang dieser Relation mit und ihre
Unterschiedenheit von dem Realisations-(Schopfungs-)Akte be-
achtet? Wird sie vergessen, dass Pelagius das Gnadengeschenk
des Urzustandes so bestimmt habe, dass er ausschliesslich dem
menschlichen Haushalte zuwies, was Gilinther zur Ordnung des
gdttlichen Haushaltes rechnet? Wird sie verkennen, dass Giinther
nicht die Meinung des Bajus, sondern die entgegengesetzte
Kirchenlehre wissenschaftlich gerechtfertigt habe? Denn nach
Giinther ist die iustitia originalis eine indebita natursee humanee
sublimatio et exaltatio in consortium divinge naturee, eine wun-
verdiente Erhebung des Menschen in das Huldverhiiltnis Gottes
durch die reale Union des heiligen Geistes mit ihm; und ist
auch die immortalitas primi hominis insofern keine naturalis
conditio, als sie weder in der Natur der Leiblichkeit liegt, noch
derselben vom Geiste mitgeteilt, sondern nur von Gott, im
Hinblick auf die Idee der Synthese, verliehen werden konnte.

MENN.
(Schluss folgt.)




	Peter Franz Knoodt, Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als Schriftsteller (1811-1889)

