
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Peter Franz Knoodt, Dr. und Professor der Philosophie an der
Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als
Schriftsteller (1811-1889)

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 641

PETER FRANZ KNOODT,
Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn,

Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens,

ALS SCHRIFTSTELLER.

(1811—1889.)

Wenn der Schreiber dieser Zeilen es unternimmt, den
Lesern der „Revue" eine Skizze der schriftstellerischen
Arbeiten des in der Überschrift genannten Gelehrten*) vorzulegen,
und dadurch das Andenken des verdienten Mannes zu beleben,
so hofft er damit zugleich in ähnlicher Weise, wie mit den
früher in dieser Zeitschrift veröffentlichten bibliographischen
Aufsätzen, seiner bleibenden Dankbarkeit Ausdruck geben zu
können gegenüber einem Manne, der nicht nur in die
philosophischen Studien ihn eingeführt und dafür begeistert hat,
sondern überhaupt durch seine ehrwürdige Persönlichkeit einen
bestimmenden und nachhaltigen Einfluss auf ihn ausübte.

Nachdem Knoodt 1835 die Priesterweihe empfangen und
zuerst Kaplan an der Liebfrauenkirche zu Trier, sodann
Religionslehrer am Gymnasium daselbst gewesen war, begab er
sich, durch günstige Vermögensverhältnisse in den Stand
gesetzt, ohne kirchliches oder staatliches Amt behaglich leben zu
können, nach Wien, um drei volle Jahre hindurch in täglichem
Umgang mit dem damals vielgenannten und in hohem Ansehen
stehenden Philosophen Anton Günther dessen Lehre genauer
kennen zu lernen. Hatte er schon als Kaplan sich mit diesen
Studien eifrig beschäftigt, so wurde er hier zum bleibenden

') Einen Nekrolog brachte das Amtl. Altkath. Kirchenbl. Nr. 70; Bonn,
20. Februar 1889. Eine Skizze seines Lebens und Wirkens veröffentlichte
sein Schüler, Bischof Theodor H. Weber, in der Allg. Deutschen Biogr.,
51. Bd., 262 sqq.

Revue intern, de Théologie. Heft 60, 1907. 42



— 642 —

Anhänger und zum spätem energischen Vorkämpfer einer
Philosophie, von der man damals katholischerseits die grössten
Hoffnungen hegte in bezug auf die wissenschaftliche Grundlegung

und Verteidigung der christlichen Lehre gegenüber
jedem Systeme, das mit der Offenbarung in grösserem oder
geringerem Widerspruch stand. Offenbarung und Vernunft,
Autorität und Freiheit, Glauben und Wissen in Einklang zu
bringen durch das Mittel philosophischer Spekulation, das war
das Ziel, das Günther sich gesetzt hatte, und dem auch
Kûoodt sein Leben fortan widmete.

Gleich seine erste Arbeit, mit der er 1845 in Breslau
promovierte, zeigt den Einfluss Günthers, aber auch das glückliche

Talent des Schülers, sich in den Gedankengang des
Meisters einzuarbeiten, seine Auffassung zu vertreten und sie
fortbildendauszugestalten. In der Inauguraldissertation : de Cartesii
sententia „cogito ergo sum"- zeigt er die bleibende Bedeutung,
die die Cartesianische Doktrin als der Ausgangspunkt und die
Grundlage der modernen Philosophie mit Recht in Anspruch
nimmt, und weist dann die Mängel derselben nach; Descartes
hielt den Ichgedanken für eine idea innata, den Geist für eine
substantia cogitans im Gegensatz zur Natur als substantia ex-
tensa, er unterschied nicht das ideelle und das begriffliche
Denken, welche Differenz Günther scharf betonte. Um dies

gleich vorwegzunehmen : Durch den Nachweis, dass das
Selbstbewusstsein ein Schluss, aber nicht ein logischer, sondern ein
metalogischer, nicht ein begrifflicher, sondern ein ideeller
Schluss sei, hat Günther das ideelle, im $emsgebiete sich
ergehende Denken von dem im blossen Erscheinungsgebiete
befangenen begrifflichen Denken scharf geschieden, dadurch die
Kantsche Trennung zwischen der Welt der Erscheinungen und
dem Ding an sich aufgehoben, und die genetische Ableitung
der Kategorien als der allgemein gültigen Erkenntnisformen
und damit einen neuen Aufbau der Metaphysik ermöglicht. Im
positiven Teile der Dissertation wird sodann in sorgfältiger
Analyse der Prozess dargelegt, durch den der Mensch zum
Ichgedanken und auf Grundlage desselben zur Erkenntnis der
ganzen Schöpfung, des Geistes, der Natur, sowie der Synthese
beider im Menschen, und endlich Gottes als des Schöpfers gelangt.

Noch in seinem Promotionsjahre Professor extraordinarius
zu Bonn geworden, wurde er, nachdem er einen Ruf nach



— 643 —

Tübingen als Nachfolger Dreys abgelehnt, 1850 Ordinarius. Als
Habilitationsschrift verfasste er eine in periodenreicher und
dadurch schwer verständlicher Latinität geschriebene Abhandlung

de legitimis reipublicce potestatibus. Bonnse 1850.

In den Märztagen des Jahres 1848 hielt Knoodt im Bonner
Münster beim Trauergottesdienst für die in Berlin Gefallenen
die Predigt, worin er die damals angestrebte Freiheit, die er
irrtümlicherweise mit zahlreichen und ehrenwerten Männern
für die wahre hielt, mit jener Freiheit verglich, zu welcher
Christus uns befreite. In der später zu erwähnenden Polemik
mit Clemens, der die längst verschollene Predigt, die mit der
Güntherschen Philosophie nichts zu tun hatte, ungehörigerweise

in die wissenschaftliche Debatte hereinzog, fand er
Veranlassung zu dem Bekenntnis: „Ich habe geirrt. Die Freiheit,
die in jenem verhängnisvollen Jahre sich geltend machen
wollte, trug nur die Maske der wahren Freiheit ; und hätte ich
gleich anfangs hinter diese Maske gesehen, nie wäre mir jene
unziemliche Vergleichung in den Sinn, nie über die Zunge
gekommen1)."

Aber nicht erst 1854, sondern bereits 1850 in der genannten
Habilitationsschrift, der einzigen politischen Inhalts, wie er auch
die als Abgeordneter des Frankfurter Parlaments begonnene
Laufbahn als Parlamentarier bald endgültig aufgab, sprach er
sich ex professo in durchaus besonnenem und konservativem
Sinne aus. Im Anschlüsse an die Günthersche Trilogie und
gestützt auf die geschichtliche Entwicklung bezeichnet er Volk
und Adel als Antithesen und den König als Synthesis beider,
und beschreibt dann die Rechte dieser drei Faktoren. Im
Schlusskapitel spricht er sich für die monarchische Staatsform
aus, in der dem erblichen Herrscher eine erste und eine zweite
Kammer zur Seite tritt. Hierin erblickt er für die grossen
europäischen Staaten, insbesondere für Deutschland, die alleinige
Gewähr einer ruhigen und gedeihlichen, die Gegensätze
ausgleichenden und vereinigenden Entwicklung, während die in
einigen Beziehungen, sei es wirkliche, sei es nur eingebildete,
glücklichere Lage der Vereinigten Staaten von Nordamerika
nicht auf die dort geltende demokratische Verfassung, sondern
auf andere Umstände zurückzuführen sei.

*) Günther und Clemens. III. Bd. Wien 1854. Vorw. p. V.



— 644 —

Die Bestrebungen Günthers und seiner Schüler wurden
mehr und mehr durchkreuzt, und ihre Hoffnungen zunichte
gemacht durch rücksichtslose Bekämpfung seitens der
scholastischen Gegner, deren Hauptsitz die Erzdiözese Köln mit
Geissei an der Spitze war. Nicht bloss im Verborgenen,
sondern auch auf literarischem Gebiete wurde der Kampf geführt.
In der vordersten Reihe der Angreifer stand Dr. Clemens aus
Koblenz, Privatdozent der Philosophie in Bonn, später Professor
in Münster, der den grössten Teil seiner Gymnasialstudien bei
den Jesuiten gemacht und später längere Zeit in Italien sich
aufgehalten hatte. Seiner Schrift: Die spekulative Theologie
Anton Günthers und die katholische Kirchenlehre, Köln 1853,
setzte Knoodt, der Aufforderung Günthers entsprechend, eine
dreibändige Arbeit entgegen : Günther und Clemens. Offene Briefe.
Wien 1853—1854. Er beabsichtigte damit mehr als eine blosse

Zurückweisung der schlechtberatenen Clemensschen Ausfälle;
er wollte vielmehr versuchen, ob vielleicht die vorlauten Gegner
der Güntherschen Philosophie insgesamt dadurch zu beschwichtigen

seien, dass man ihnen die Kenntnisnahme dessen, was
sie bisher mit so glühendem Eifer verketzert, möglichst
erleichtere. Zu diesem Zwecke sammelte unser Gelehrter die in
Günthers Werken zerstreut sich findenden und wechselseitig
sich ergänzenden Aussprüche desselben über die wichtigsten in
Kontroverse gezogenen Probleme der christlichen Philosophie.
Insbesondere beleuchtete er dessen Lehre über den Dualismus
von Geist und Natur, die Trinität, die Weltschöpfung, den
Urzustand und Fall des Menschen, die Erlösung, die Menschwerdung
und die Ausgiessung des heiligen Geistes, die Person Christi,
des Gottmenschen, das gegenseitige Verhältnis von Glauben
und Wissen, und rechtfertigte endlich die Stellung der neuen
Schule Günthers zur alten scholastischen. Mit Rücksicht auf
die Tendenz der Clemensschen Schrift geht Knoodt jeweils auf
die Kirchenlehre über den betreffenden Punkt ein und zeigt
die Vereinbarkeit der Lehre seines Meisters mit derselben.
Wenn auch Knoodt die eine oder andere Ungenauigkeit heute
berichtigen, dies oder jenes anders auffassen und darstellen
würde, zum wesentlichen Inhalte seines Werkes würde er auch
heute noch sich bekennen. So entstand ein Kompendium der
Philosophie Günthers, das nach Ansicht und Absicht des
Verfassers das Studium der Werke des Meisters nicht ersetzen,
wohl aber dazu anregen und anleiten sollte.



— 645 —

Versuchen wir nunmehr, das Wesentliche des in den
einzelnen Briefen Abgehandelten zu skizzieren.

I. Der anthropologische Dualismus.
Der christliche Dualismus von Geist und Natur im

Menschen besagt für jeden unwidersprechlich, dass Körper und
Geist zwei von einander wesentlich verschiedene Substanzen
sind. Die Kontroverse zwischen der alten scholastischen und
der neuen Güntherschen Schule bezieht sich auf die
Verhältnisbestimmung dieser beiden Prinzipien. Nach Günthers Lehre
ist der Mensch die formale Einheit zweier realen ie&ensprin-
zipien, des Geistes und des Körpers, die beide zwar für einander
bestimmt sind, von denen aber jedes sein eigentümliches Leben
hat. Nach der scholastischen, auf Aristoteles gegründeten
Auffassung ist der Leib des Menschen als solcher ein totes Gebilde,
ohne alles und jedes eigentümliche Leben, welches er vielmehr
nur vom Geiste erhält. Dieser ist die Form des Leibes, forma
corporis humani, das formgebende, unmittelbare und eigentliche

Prinzip des menschlichen Körpers, der von jenem sein
sensitives und nutritives Leben hat.

Gegen diese Anschauung wendet Günther insbesondere
ein, dass die wesentliche Verschiedenheit von Geist und Leib
nur dadurch festgehalten werden kann, dass beide als qualitativ

verschiedene Substanzen und Prinzipe angesetzt werden.
Dann aber kann die vernünftige Seele nicht unmittelbar das

Formgebende oder das Lebensprinzip des Leibes sein. Denn
so gewiss der Geist, als eine selbständige Substanz oder als
ein Sein an und für sich, das unmittelbare Prinzip seiner
eigenen Tätigkeiten und Leidenschaften, oder seiner
eigentümlichen Lebenserscheinungen, der spezifisch geistigen
Funktionen, ist; so gewiss muss auch die Substanz des Körpers, wenn
sie eine vom Geiste qualitativ verschiedene ist, das unmittelbare

Prinzip der körperlichen Erscheinungen und Lebensfunktionen,

also unmittelbares Lebensprinzip, sein.
Wohl aber kann und darf, resp. muss, der Geist das

belebende oder formgebende Prinzip des Leibes deshalb genannt
werden, weil dieser

a) nur zur Existenz kommen kann in Beziehung auf den
mit ihm vom ersten Augenblick an zu verbindenden Geist,
nicht aber ohne diese Beziehung. Er kann nur fortexistieren



— 646 —

und sich fortbilden und wachsen (oder leben) in der Einheit
mit dem Geiste, und

b) weil der Geist von dem Momente seines Selbstbewusstseins

an in alle psychisch-leiblichen Funktionen eindringt und
letztere in sein höheres Leben fort- und umbildend aufnimmt
und dieselben auf sich bezieht.

Dazu kommt, dass eine Wechselwirkung und somit eine
Lebenseinheit nicht möglich ist zwischen bloss Geistigem und
bloss Materiellem, einem reinen Denk- und einem rein
gedankenlosen Wesen, oder dem Gedanken und der Gedankenlosigkeit.

Eine Theorie, welche das Verhältnis von Geist und
Leib des Menschen bestimmt als zwischen Lebendem und
Belebtem (an und für sich aber Leblosem), Denkendem und
Gedachtem, Form und Materie, ist genötigt, eine solche wechselseitige

Angewiesenheit und Zusammengehörigkeit zu behaupten,
dass schliesslich Geist und Natur als die zwei Hemisphären des
Lebens eines und desselben Dritten angesetzt werden müssen.
Als Konsequenz dieser Vereinerleiung musste aber zugleich
die wesentliche Verschiedenheit von Gott und Welt aufgegeben
werden.-

Knoodt stellt nicht nur die Günthersche Lehre, deren
Wichtigkeit für die wissenschaftliche Begründung der Ontologie
des positiven Christentums nach den eben gemachten Andeutungen

einleuchtet, ins klare Licht, sondern zeigt auch deren
Vereinbarkeit mit den Lehren der allgemeinen Konzilien von
Ephesus, Chalcedon und Konstantinopel III, deren Definitionen
nicht zu der Annahme nötigen, dass der Leib des Menschen
nur von dem mit ihm verbundenen Geiste sein eigentümliches
Leben und alles Leben habe, so dass dieser das unmittelbare
und eigentliche Lebensprinzip des Leibes wäre.

Desgleichen finden sich Ansätze zur richtigen Auffassung
auch bei den Kirchenvätern, z. B. bei Gregor von Nazianz
und Gregor von Nyssa, soweit deren Forschungen nicht durch
den Einfluss der aristotelischen Philosophie behindert waren.

In Rücksicht auf den Einwand, dass, die Richtigkeit der
Güntherschen Theorie vorausgesetzt, die richtige Erkenntnis
doch erst sehr spät eingetreten sei, wird bemerkt, jeder
denkende und mit der Kirchengeschichte vertraute Katholik werde
zugeben, dass in der wissenschaftlichen Verständigung über
Glaubenslehren und solches, was damit zusammenhängt, ein



— 647 —

Fortschritt möglich sei; also auch zugeben, dass ein
Moment, welches in frühem Zeiten wenig oder kaum ins Bewusstsein

getreten sei, später ins volle Bewusstsein treten könne.
So trägt Knoodt kein Bedenken, seinem Gegner das
Zugeständnis zu machen, dass die Günthersche Anschauung von der
Natur als einem Sein, welches ein nicht bloss objektives,
sondern, mittels seiner sinnbegabten Organismen, auch subjektives
Leben führe, und somit auch von dem Menschen, als der
Synthese eines doppelten Bewusstseins, eines geistig und eines
leiblich vermittelten, — dass diese Anschauung weder in der
scholastischen, noch in der vorscholastischen Philosophie in aller
Bestimmtheit vorkomme. Er weist aber auch darauf hin, dass der
heilige Geist, welcher die Väter auf den allgemeinen Konzilien
vor irrigen Aussprüchen bewahrte, schwerlich dem Gange der
wissenschaftlichen Forschung, der ja auch in höchster Instanz
unter seiner Leitung stehe, vorgegriffen und Ideen in ihnen
erweckt und Enthüllungen durch sie der Christenheit gemacht
haben werde, für die es noch an den wissenschaftlichen
Voraussetzungen fehlte. Nur das Eine bestreitet er entschieden,
dass die Entscheidungen der von Clemens angeführten, oben

genannten Konzilien die Günthersche Formulierung aus-
schliessen.

II. Die Trinität.
In dem Briefe über die Trinität entwirft Knoodt gegenüber

Clemens, der aus wenigen, dazu von Günther selber als
unvollkommen bezeichneten Stellen ein einseitiges und mangelhaftes
Bild gezeichnet hatte, einen Abriss der Lehre des Meisters, die
sich in folgende Sätze zusammenfassen lässt : Der menschliche
Geist denkt Gott zunächst nur als Schöpfer, d. h. als den, der
als der Unendliche alle und jede endliche Substanz gesetzt hat.
Der Gedanke aber von Gott ohne und vor aller Schöpfung ist
erst dadurch ermöglicht, dass der Geist nichts Endliches (selbst
nicht die sogenannte Unendlichkeit des Endlichen) als die
ursprüngliche Selbstoffenbarung des Unendlichen ansehen kann,
da in diesem Falle jene keineswegs als eine vollendete gewürdigt

werden könnte, kurz: die Offenbarung des persönlichen
Gottes in der Schöpfung (manifestatio ad extra) hat die
Offenbarung seiner als absoluten Prinzips (manifestatio ad intra) zur
Voraussetzung.



— 648 —

Hat aber die Offenbarung des persönlichen Gottes, als
Weltschöpfung, die Offenbarung seiner als Prinzips zur
Voraussetzung, so fragt sich: wie ist letztere beschaffen? Nach
der Lehre des Christentums ist sie eine trinitarische. Diese
christliche Trinitätslehre kann nun nicht früher mit Erfolg
wissenschaftlich verteidigt (nicht früher also auch die
Selbstoffenbarung Gottes als absoluten Prinzips ermittelt) werden,
als bis es dem Geiste gelungen ist, dem Prozesse seiner eigenen
Persönlichkeit (Ichheit), dem Prozesse also der Offenbarung
seiner selbst als Prinzips, auf die Spur zu kommen. Nur von
hier aus kann er den Lebensprozess (die Offenbarung) jeder
andern Substanz (also auch Gottes) begreifen.

Und wenn die betreffenden Momente des Selbstbewusstseins-

prozesses aufgefunden sind, so müssen dieselben auf die Gottesidee

übertragen, aber zugleich bei der Übertragung durch die
Gottes-(als Aseitäts-)Idee wesentlich modifiziert werden.

Zunächst erfolgt eine Widerlegung einiger vom Gegner
namhaft gemachten Bedenken und zwar

a) des Vorwurfes, dass Günthers wissenschaftliche
Rechtfertigung der Kirchenlehre ganz und gar vom Glauben
unabhängig sei.

a) In Wirklichkeit betrachtet Günther, wie das empirische
Denken überhaupt, so auch die historische Offenbarung als
notwendige Voraussetzung der philosophischen Erkenntnis. Diese
bewegt sich in der Ableitung und Vermittlung der Gegensätze,
welche die Spekulation demnach als in ihrer vollen Schärfe
gegeben voraussetzt. Wenn aber auch Günthers Philosophie auf
Tatsachen, aber nicht bloss der Erlösung, sondern auch der
Schöpfung als der ursprünglichen Offenbarung Gottes, ruht, so

behauptet er allerdings neben der Abhängigkeit des Geistes für
die spekulative Erkenntnis von der Empirie überhaupt und der
historischen Offenbarung Gottes insbesondere, d. h. von dem
Glauben, dem natürlichen und dem übernatürlichen, auch eine
relative Unabhängigkeit oder Selbständigkeit für die Forschung,
indem der zur Selbstoffenbarung vorgedrungene Geist zwar in
seiner Tätigkeit abhängig erscheint von der vorbereitenden
empirischen Wissenschaft, im Resultate seines Wissens aber frei
gegen diese ist und für ihre Vollendung erst die letzte Kritik
abgibt. Von dem Vollkommenheitsgrade im Sicherkennen hängt
das Erkennen alles andern in seiner Vollendung ab.



— 649 —

ß) Eine zweite Abhängigkeit der Philosophie vom positiven
Christentum weist Knoodt nach in folgendem Umstände. Ist
die Erkenntnis alles andern abhängig von der Selbsterkenntnis,
so erhebt sich die Frage: Wovon ist diese letztere abhängig?
Und hierauf antwortet er mit Günther : Die positive Bedingung
zur wahren und vollständigen Selbsterkenntnis ist die, dass

der Mensch im freien Handeln sich als freies Wesen nicht nur
denkt, sondern auch erfährt. Die Hauptveranlassung hierzu
aber ging vom Christentum aus, das die Erfüllung seiner
erhabenen Hoffnungen an die sittliche Bedingung freier
Sinnesänderung knüpfte.

Es ist demnach die wissenschaftliche Konstruktion der
göttlichen Dreieinigkeit nur insofern unabhängig von der
betreffenden Kirchenlehre, als die Autorität der erlösenden
Offenbarung Gottes, worauf die Wahrheit der Kirchenlehre beruht,
nicht die einzige Autorität ist und sein kann ; da neben ihr
auch noch die Autorität der ursprünglichen Offenbarung Gottes,
die der Schöpfung, steht und besteht, zu welcher eben auch
der seiner selbst bewusste Menschengeist gehört. Es muss daher
letzterer in sich selbst (im Selbstbewusstsein) gewisse Momente
aufsuchen und auffinden können, wenn es ihm als einem
Bestandteile der Schöpfung, d. h. der ursprünglichen Offenbarung
Gottes, möglich sein soll, durch Übertragung jener Momente
auf Gott die wissenschaftliche Erkenntnis zu erlangen: dass
und warum das absolute Sein (das nach aussen sich geoffenbaret
hat, um als das erkannt zu werden, was es in sich ist) in drei
Personen sich darlebe.

Diese Selbständigkeit oder Unabhängigkeit in der
wissenschaftlichen Forschung dem Geiste missgönnen, würde nichts
anderes heissen, als ihm die Geschöpfiichkeit und die
Vernünftigkeit oder den Charakter einer tatsächlichen Offenbarung-
Gottes und das Selbstbewusstsein absprechen. Kurz: Die
Kirchenlehre basiert auf der Autorität Gottes in den Tatsachen
der Erlösung und wird von uns geglaubt ; die philosophischen
Beweise basieren auf der Autorität Gottes in den Tatsachen
der Schöpfung und gehen zunächst vom Selbstbewusstsein aus ;

sie weisen diese Autorität im Wissen des Geistes von sich als
eines Geschöpfes nach, um sofort auf die erkannten Grundlagen
der Schöpfung auch die wissenschaftliche Erkenntnis der Erlösung

— des Geglaubten — zu gründen.



— 650 —

b) Ein weiterer Vorwurf betraf den Anspruch Günthers,
das Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit strenge beweisen zu
wollen, während die Scholastik sich mit blossen Analogien
begnügte.

a) Diese analogischen Erklärungsversuche entspringen aber
einer falschen psychologischen und spekulativen Bestimmung
des Geistes und sind, weil zu semipantheistischen Konsequenzen
führend, durchaus nicht harmlos. Der wissenschaftlich strenge
Beweis der Trinität seitens Günthers ist aber eine notwendige
Folge seiner Verhältnisbestimmung des Geistes zu Gott. War
die scholastische Bestimmung keine andere, als die der logischen
Unterordnung, wie solche sich auf dem Wege des begrifflichen
Denkens und Abstrahierens ergibt, ohne wahre WesensverscMe-

denheit des Geistes und Gottes, so finden wir bei Günther auf
dem Boden des Kreatianismus die wahre Wesensverschiedenheit
beider durch ideelle Gegenüberordnung, d. h. durch reale Kontradiktion

und Kontraposition. Nicht das endliche Selbstbewusstsein
und nicht die endliche Weise des Eintrittes in dasselbe, sondern
das wraendliche Selbstbewusstsein und die wraendliche Form
desselben werden von Gott prädiziert. Diese Umwandlung der
Endlichkeit in die Unendlichkeit geschieht aber nicht auf dem Wege
der begrifflichen Negation oder Abstraktion, sondern der Geist
schreitet aufwärts von der Idee des Endlichen zur Idee des

Unendlichen denselben Weg, auf welchem ursprünglich —
versteht sich in umgekehrter Richtung — aus der Idee des Unendlichen

die des Endlichen erfolgte.
ß) Dieses Begreifen Gottes hat es "nur mit dem Warum

des gegebenen Was zu tun, nicht aber mit dem Wie, mit dem
überhaupt sich keine Philosophie, die sich selbst versteht, be-
fasst. Wenn also die Philosophie von der Begreiflichkeit Gottes
spricht, so unterscheidet sie wohl unsern Gottesgedanken vom
realen Objekte desselben ausser ihm — vom lebendigen Gotte.
Und nur jener Gedanke in uns wird begriffen, wenn seine
Genesis im Geiste nachgewiesen wird ; nicht aber Gott als Sein

schlechthin, das jenem Gedanken in uns entspricht, und das
zunächt so gewiss existiert, als der Geist ist und dieses Ist
denkt, wenn er denkt. Es könnte der Geist nämlich sich selber
nicht mehr als reales Sein festhalten, wollte er das absolute
Sein für einen bloss subjektiven Gedanken, also ohne eigene
Realität, nehmen, denn die Realität des eigenen Seins muss er



— 651 —

ja herleiten von einem Setzungsakte des absolut realen Seins.
Dieselbe Gewissheit also, welche die Realität des eigenen
nichtabsoluten Seins verbürgt, verbürgt auch die Realität des
absoluten Seins, weil jenes auf dieses seine Realität zurückführen

muss, die blosse Idee des Absoluten aber oder ein bloss
von mir gedachtes Absolutes nicht als der Kausalgrund
nichtabsoluten Seins angesetzt werden kann.

Es ist aber das Günthersche Begreifen kein eigentliches
Begreifen, weil kein Erkennen, wie Gott selber sich erkennt,
wenn er sich in drei Personen verwirklicht, und kein
Hineinschauen in Gott, wie er sich in und vor sich selber schaut,
kein Eindringen in das „unzugängliche Licht, in welchem er
wohnt". Es ist dasselbe nur eine Entfaltung unserer Idee Gottes
in ihren Momenten; und dazu sind wir befähigt durch den

Zusammenhang dieser Idee mit der Idee des Geistes von sich
selber, mit dem Ichgedanken.

c) Nunmehr wird auf die Dreifaltigkeitstheorie näher
eingegangen. Das Antischolastische der Güntherschen Trinitätslehre

liegt im Ausgange vom Selbstbewusstsein, während
Clemens die göttliche Autorität als den eigentlichen Grund der
Gewissheit erklärte. Demgegenüber weist unser Gelehrter
wiederholt darauf hin, dass die Momente, welche den Philosophen
befähigen, über die göttliche Trinität ein vernünftiges Wort zu
reden, allein in der Ebenbildlichkeit der Kreatur, besonders
des Geistes, mit dem Kreator gesucht werden können, dass also
sich vom Ebenbilde bis zum Urbilde eine Brücke hinüberschlagen
lassen müsse.

Also muss, wie bereits mehrfach erwähnt, der Ausgang
vom Selbstbewusstsein des Menschen genommen werden, wenn
überhaupt ein wissenschaftlicher Ausgang möglich sein soll.
Die wissenschaftliche Rekonstruktion des Selbstbewusstseins
ergibt folgende Momente:

1. Der Geist wird durch einen Prozess, durch ein Hinüber-
und Fortschreiten aus der Unbestimmtheit in die Bestimmtheit,
oder durch Setzung bestimmter Momente, seiner selbst bewusst.

2. Der Geist wird in diesem Prozesse Objekt und Subjekt,
der Prozess ist also ein Subjekt-Objektivierungsprozess.

3. In diesem Prozess findet zunächst eine Entgegensetzung
von Subjekt und Objekt, Prinzip und Kräften, sodann aber



— 652 —

4. die Gleichsetzung mittelst kausaler Beziehung des einen
Elementes des Gegensatzes auf das andere statt.

5. In diesem Prozesse finden sich demnach drei Elemente
oder Faktoren:

ce) das Sein als Subjekt,
ß) die Erscheinungen oder Grundkräfte des Seins als Objekt,
y) die Beziehung beider auf einander oder der Ichgedanke.

Diese drei Faktoren, von denen keiner fehlen könnte, ohne
das Selbstbewusstsein zu vernichten, bilden das Selbstbewusstsein

oder die Persönlichkeit des Geistes.
Diese Momente und Elemente des menschlichen

Selbstbewusstseins dürfen aber nicht ohne weiteres auf Gott
übertragen, sie müssen vielmehr zuerst durch die Idee der Aseität
modifiziert, d. h. als absolute gedacht, und dürfen dann erst,
resp. müssen dann, von Gott prädiziert werden.

Jedes andere, bloss analogische, Verfahren führt zu
folgenden Schwierigkeiten :

1. Wer, wie Clemens, den Prozess in Gott verwirft, leugnet
Gott als causa sui und erhält einen toten Gott, denn das Leben
des absoluten Prinzips ist nichts anderes, als das zu sich selber
Inbeziehungtreten. Ein solcher muss sofort die Bestimmungen
des Symbolums : qui ex Patre Filioque procedit, und des gigni
(denn auch „Zeugen" ist ein bestimmter Prozess, nämlich ein
procedere mittelst Zeugung, ein Zeugungsprozess) verwerfen.

2. Wer leugnet, dass dieser Prozess ein Subjekt-Objektivie-
rungs-prozess, ein Prozess der auszuwirkenden Persönlichkeit
sei, macht aus dem Zeugen und Hauchen (gigni und spirare)
entweder einen bewusstlosen Vorgang, degradiert die
Lebensäusserungen Gottes zu blinden Naturîunktionen, oder bringt das

Zeugen und Hauchen um Sinn und Bedeutung, indem er die
Personen (das absolute Selbstbewusstsein) von jenen Vorgängen
unabhängig macht.

3. Wer das Zeugen und Hauchen als zwei verschiedene
Momente in jenem Prozesse verwirft, wirft beides in ein un-
unterschiedenes Eins zusammen, und kann nicht mehr
festhalten, dass der heilige Geist vom Vater und Sohn ausgehe,
und dass dieser allein vom Vater gezeugt sei, abgesehen davon,
dass ein Prozess ohne Momente kein Prozess mehr sein würde.

4. Wer die durch jene zwei Momente (das gigni und spirare)
des Prozesses bedingten drei Personen nicht als die Faktoren



— 653 —

oder Elemente der Einen absoluten Persönlichkeit gelten lassen

will, hebt die Zusammengehörigkeit und das Abhängigkeitsverhältnis
der göttlichen Personen auf; er erhält drei Götter und

verfällt in den Tritheismus.

5. Sollen endlich die drei göttlichen Personen nicht die
Eine absolute Persönlichkeit ausmachen, so ist geleugnet, dass

jene es in gleicher Weise zum Wissen um ihre Einheit wie
um ihre Dreiheit bringen.

d) Gegen diese Auffassung machte Clemens insbesondere
geltend, dass wir danach das Absolute im ersten Momente,
oder als Vater, als blindes, unbestimmtes Sein, als dunkles Prinzip,
das die blosse Möglichkeit zum Selbstbewusstwerden in sich
schliesst, notwendig denken müssen.

Zur Rechtfertigung der Auffassung seines Lehrers gibt
Knoodt dem Gegner zu bedenken, dass nur ein relatives Sein
früher als unbestimmtes Sein faktisch existieren muss, ehe es

in seine Bestimmtheit eintreten kann, weil es für diesen Eintritt
auf die Einwirkung andern Seins warten muss; während das
absolute Sein, weil es aus und durch sich die Momente seiner
Bestimmtheit setzt, nimmer als unbestimmtes Sein existiert hat.
Und dennoch muss die Idee des unbestimmten Seins oder des
Seins schlechtweg auf Gott übertragen werden, weil dieser
sonst nicht als der aus und durch sich Bestimmte (als causa
sui) gedacht werden könnte. Wäre diese wenigstens logisch zu
machende Voraussetzung schlechthin nichtig, so wäre auch die
Selbstbestimmtheit (als eine Bestimmtheit aus und durch sich)
eine nichtige. Demnach ist das Prinzip, als Ansich oder
unbestimmtes, als die Voraussetzung zwar, aber auch als die
immerdar aufgehobene Voraussetzung für die Selbstbestimmtheit,
d. h. die Persönlichkeit Gottes anzusehen.

Demnach ist der Vater nicht zu denken als dunkles Prinzip,
sondern als durchaus lichtes, weil das Licht der absoluten Ich-
heit ewig in und aus sich entzündendes Prinzip. Eben darum
ist auch der Sohn Licht vom Lichte, und nicht Licht von der
Finsternis; Gott von Gott, und nicht Gott vom Nichtgott; wahrer
Gott vom wahren Gott, und nicht von einem Götzen, weil nicht
von einem blinden Ur- und Ungrunde; Leben vom Leben, und
nicht Leben vom Tode. Denn die absolute Kausalität, als Vater,
kann nicht anders, denn als wirkend, und zwar absolut wirkend,



— 654 —

d. h. die Unendlichkeit seines Daseins im vollendeten Gegen-
und Gleichsatze ewig verwirklichend, gedacht werden.

e) Nach einer Kritik des Gottesbegriffs Augustins, der den
Unterschied zwischen Gott und Welt in die Unveränderlichkeit
jenes und die Veränderlichkeit dieser setzte, und Gott das
Summum Esse, das höchste und allgemeine Sein nannte, von
dem das besondere Sein hervorgebracht werde, geht Knoodt zum
zweiten, wichtigsten Einwand des Gegners über, es sei unstatthaft,

dass die Eine göttliche Wesenheit, die Eine absolute
Persönlichkeit, und die drei Personen drei Substanzen, oder dieselbe
Substanz dreimal gesetzt, oder gar drei göttliche Wesenheiten genannt
werden, denn die Dogmatik wisse nur von einer Dreipersönlichkeit

in Einer Wesenheit, von drei Personen in einer Substanz.

Demgegenüber zeigt er, dass Günthers Lehre, dass dieselbe
göttliche Substanz dreimal vorhanden, und dadurch dreipersönlich
ist, kirchlich sei ; des Gegners Lehre aber, dass sie nur einmal
(also nicht als Sohn und nicht als heiliger Geist, sondern nur
als Vater, oder auch als dieser nicht, sondern nur als Gemeingut

der drei Personen) vorkomme, unkirchlich sei. Im übrigen
ist wohl zu beachten, dass die Vernunft ein persönliches, d. h.
seiner selbst bewusstes Wesen, nicht denken kann ohne Wesen,
ohne ihm selbst eignendes ganzes und ungeteiltes Wesen, ohne
Für-sich-sein. Wenn es daher drei Personen in der Einen Gottheit

gibt, so muss jede dieser Personen, um Person sein zu
können, auch das göttliche Wesen sein, ganz und ungeteilt, jede
für sich. Nur dann also, wenn jeder der drei im Subjekt-Ob-
jektivierungsprozess des absoluten Seins sich einstellenden
Faktoren dieselbe ganze Substanz ist, wie solches bei dem für seine
Bestimmtheit auf sich selbst allein angewiesenen Sein nicht
anders der Fall sein kann, stellt sich ein dreifaches Ichbewusst-
sein ein und kommen drei verschiedene (weil in der Weise
ihres Gesetztseins um sich wissende) Personen zum Vorschein,
so dass die substantielle Triplizierung die conditio sine qua non
der Dreipersönlichkeit der Einen Gottheit ist.

III. Kreationslehre.
Die beiden letzten Briefe des ersten Bandes bieten eine

Darlegung der Schöpfungslehre, die ihr Urheber für so
bedeutungsvoll hielt, dass er sein System danach benannte,
indem er es nicht bloss als Dualismus, sondern auch als Krea-



— 655 —

tionismus bezeichnete, während umgekehrt Clemens gerade
hier den vollsten Widerspruch gegen den christlichen Glaubenr
seine Tradition und seine Wissenschaft, „den verderblichsten
Irrtum in der ganzen Philosophie und Theologie" fand. Aus
dem Bestreben aber, die christliche Schöpfungslehre auch in
der Wissenschaft festzustellen, erklärt sich vorzugsweise
Günthers Polemik gegen die antike christliche Spekulation sowie
die, gleichfalls als massgebend angesehene, mittelalterliche
Scholastik, sofern dieselben durch Annahme teils der
platonischen, teils der aristotelischen Philosophie mit den metaphysischen

Voraussetzungen der Schöpfungslehre in Widerspruch
kommen mussten.

Günthers und seiner Schule Lehre ist in kurzen Worten
folgende :

Die Weltidee kann nur im dreipersönlichen Gotte ihren Ur-
prung haben, denn ausser ihm war ursprünglich nichts. Es
muss daher im Dreipersönlichkeitsprozesse sich auch ein solches
Moment einstellen, welches zur Weltidee hinüberführt oder
vielmehr diese selber ist. Zur Auffindung dieses Momentes
dient die auf dem empirischen Boden der Selbst- und
Welterkenntnis gewonnene Idee als Leitstern, dass der Inhalt der
Weltidee in allen ihren Faktoren Nichtabsolutes ist. Demgemäss
muss die Weltidee zur Idee des Absoluten in einem negativen
Verhältnisse stehen. Sehen wir uns nun in der göttlichen Trinität
um, so finden wir, dass jede der drei göttlichen Personen sich
von den beiden andern unterscheidet, entsprechend der Weise,,
wie sie ursprünglich im Scheidungsprozesse des Absoluten durch
das Moment der Entgegen- und der Gleichsetzung eingetreten
sind. Diese Unterscheidung aber ist bedingt durch Negationsakte,

d. h. dadurch, dass der Vater, als thetischer Faktor,
von sich negiert, Sohn und Geist (antithetischer und synthetischer
Faktor) zu sein ; dass der Sohn, als antithetischer Faktor, von
sich negiert, thetischer und synthetischer Faktor (Vater und
Geist) zu sein; und ähnlich der heilige Geist. Diese Negationsakte

werden ferner eben so gewiss von Gott zur formalen Einheit

zusammengeschlossen, wie die Affirmationsmomente der drei
Personen in der Idee der absoluten Persönlichkeit zur
formalen Einheit verbunden werden. Hiernach involviert die
Selbstaffirmation der absoluten Persönlichkeit in drei Personen
die formale Selbstnegation in eben so vielen Faktoren. Und



— 656 —

diese formale Selbstnegation, als formaler Gedanke vom
absoluten Nichtich, ist die Weltidee.

Wenn ferner diese Idee des Nichtich realisiert, d. h. wenn
der innern formalen Wirklichkeit des Nichtichgedankens durch
den Willen Gottes auch die äussere reale Wirklichkeit erteilt
wird, so kann solches nur in eben so vielen Faktoren geschehen,
als in wie vielen sie sich formal ursprünglich vollzogen hat,
d. i. durch Setzung von drei Substanzen, so dass der gesamten
Weltwirklichkeit nicht ein Sein von dem Schöpfer zu Grunde
gelegt worden ist, sondern drei, wovon zwei ebenso zu einander
in das Verhältnis einer Entgegensetzung treten, wie die dritte
in das Verhältnis der Vermittlung (Gleichsetzung) von jenen
tritt; diese aber kann bei qualitativ verschiedenen Substanzen
nur eine Synthese beider sein. Die drei realen Koeffizienten
der Weltwirklichkeit werden also den drei formalen Elementen
des Nichtichgedankens entsprechen. Jene stehen unter diesen
als den drei Stammkategorien von der Wurzelkategorie der
Negation absoluter Ichheit.

Knoodt rechtfertigt zunächst die verschiedenen von Günther
zur Bezeichnung der Weltidee gebrauchten Ausdrücke, welche
nur von verschiedenen Gesichtspunkten aus die eine und selbe
Idee der Welt beleuchten, und zeigt, dass die Gedanken vom
Nichtich Gottes und von der absoluten Nichtichheit, vom absoluten
Nichts und von nicht-absolutem Sein, von absoluter Unpersönlich-
keit und nicht-absoluter Persönlichkeit, vom Nichtsein schlechtweg
und vom Weltgedanken oder der Idee der Kreatur in ihrer
Totalität, von nichtgöttlichem oder aussergöttlichem Sein und von
drei Persönlichkeiten, welche es nicht zu absoluten Persönlichkeiten,

und darum zusammen auch nicht zur Einen absoluten
Persönlichkeit bringen, vollkommen identische und gleichbedeutende
Ausdrücke sind.

Darauf wird die Ableitung der Nichtich(Welt-)Idee aus der
Selbstunterscheidung der drei göttlichen Personen gegenüber
den Clemensschen Angriffen verteidigt und sichergestellt, indem
jede göttliche Person von sich negiert, die beiden andern zu
sein, und diese drei formalen Negationsmomente zusammen-
gefasst die Idee Nichtgott Welt ergeben.

Nunmehr geht unser Gelehrter zu den hauptsächlichsten
Ausstellungen des Gegners über, der dem Günther und seiner



— 657 —

Schule zunächst und zumeist die Lehre von der absoluten
Notwendigkeit und der Ewigkeit der Weltschöpfung vorwirft.

1. Fragen wir zuerst nach der Beschaffenheit des Aktes,
durch den Gott (wie wir nachher sehen werden : aus dem Motive
seiner absoluten Realität in reiner Liebe) das formale Nichts
realisiert hat. Hat Gott gewählt zwischen Schaffen und
Nichtschaffen, oder war er zum Schaffen genötigt? Keines von
beiden. Sowohl die Willkürlichkeit als die Notwendigkeit der
Weltschöpfung muss negiert werden. Und zwar deshalb, weil
beide Betätigungsformen relativer Prinzipien sind, der Natur
die eine, des Geistes die andere; denn freitätig ist der Geist,
notwendig die Natur. Gott hat also weder mit Notwendigkeit im
eigentlichen Sinne dieses Wortes, noch mit Wahlfreiheit, als der
eigentlichen Freitätigkeit, die Welt geschaffen, weil er nicht in
der Weise der von ihm geschaffenen Wesen sich betätigen
kann, ohne seine absolute Betätigungsweise, also seine Gottheit,
zu negieren. Welchen Namen sollen wir nun aber jener Tätigkeit

Gottes geben, durch welche er Weltschöpfer ist? Keinen
von der Kreatur entlehnten Namen Gott bleibt vielmehr der
Unaussprechliche, solange wir ihn mit Worten bezeichnen wollen,
mit welchen Er selber seiner Kreatur gerufen und die Nicht-
göttlichkeit derselben ausgesprochen hat. Positiv kann nur der
Satz ausgesprochen werden, dass Gott in absoluter (negativ
ausgedrückt: in durchaus unabhängiger) Selbstbestimmung
geschaffen habe. Und in diesem Sinne schlechthiniger Unabhängigkeit

der Schöpfertat nennt Günther selber die Schöpfung
auch eine freie Position.

2. Was den zweiten Vorwurf betraf, Günther lehre die
Gleichewigkeit der Welt (manifestatio ad extra) mit dor
Offenbarung ad intra, mit den göttlichen Personen, so war es Knoodt
leicht, durch Anführung vieler Stellen das Gegenteil zu
beweisen, dass nämlich Günther ausdrücklich die Nichtgleich-
ewigkeit der Welt mit Gott lehre, ohne indessen die
Weltschöpfung in die Zeit zu verlegen.

Das absolute Prius und Posterius oder die Ewigkeit, die
vom dreipersönlichen Gott zu prädizieren ist, ist zu
unterscheiden vom relativen Prius und Posterius, vom relativen
Vor- und Nacheinander. Diese relative Zeit oder eine Zeit im
vulgären Sinne, d. i. im Unterschiede von Ewigkeit, gibt es
nicht früher, als bis es ein relatives Sein, bis es eine Welt

EeviiT! intern, cle Théologie. Heft 60, 1S07. 43



— 658 —

gibt; ja die (relative) Zeit als Daseinsweise der Kreatur
beginnt erst mit dem Leben der Kreatur, also streng genommen
nicht mit dem Schöpfungsakte, sondern erst mit der Differenzierung

des geschaffenen Seins. Also : Vor dem Anfange der
Zeit, d. h. vor dem Nacheinander im Leben der Kreatur gab
es keine Zeit, d. i. kein relatives Prius und Posterius. Es kann
daher auch die Welt nicht in der Zeit, d. b. in jenem relativen
Vor- und Nacheinander, welches das Vorhandensein des
Relativen selber (der Welt) zur Voraussetzung hat, geschaffen
worden sein. Der Schöpfungsakt, als Handlung, fällt ja nicht
in das Produkt (in die Kreatur), also nicht in die Zeit hinein,
sondern in den Kreator als ewigen. Von dem absoluten Prius
und Posterius der drei göttlichen Personen aber ist das Prius
und Posterius zu unterscheiden, welches zwischen dem Selbst-
setzungs- und dem Weltsetzungsakte stattfindet. Aber nicht zu
unterscheiden wie Zeit und Ewigkeit, wie relatives Prius und
Posterius, sondern wie zwei Setzungsakte von einander zu
unterscheiden sind, die ebenso in der Ewigkeit und doch nicht
in der Gleichewigkeit vorkommen, wie es auch verschiedene
Setzungen in der Zeit gibt, die darum, weil sie in der Zeit
vorkommen, doch nicht gleichzeitig sein müssen. So muss man
denn sagen: Nach der Selbstverwirklichung des Absoluten in
drei Personen, in der absoluten und vor der relativen Zeit ist
die Welt geschaffen worden; oder: In der Ewigkeit und doch
nicht in der gleichen Ewigkeit mit den drei göttlichen Personen
hat der Schöpfungsakt stattgefunden.

Gleichzeitig aber weist Knoodt darauf hin, dass die Frage
nach dem „Wann" der Schöpfung gegenüber der Feststellung
der Wesewsverschiedenheit von Gott und Wolt von minderer
Bedeutung sei und gegenüber dieser ontologischen Hauptsache
alle metaphysische Wichtigkeit verliere.

Nachdrücklich weist der begeisterte Schüler auf das
unsterbliche Verdienst Günthers hin, der, als der erste, den
wissenschaftliehen Beweis der Kreation im Sinne des Christentums
gegenüber allem und jedem Pantheismus erbracht, indem er
das Zeugnis des selbstbewußten Geistes von seiner Beschränktheit

und Bedingtheit, und damit von seiner Endlichkeit,
entdeckte, und auf der Grundlage dieses Zeugnisses die
Wesensverschiedenheit von Gott und Welt nachwies. Hiermit vollbrachte
Günther eine Leistung, die der antiken Spekulation so wenig



— 659 —

wie der Scholastik gelungen war. Selbst Augustin hat die
wesentliche Verschiedenheit der Welt und Gottes nicht streng
philosophisch bewiesen, während Thomas von Aquin sogar
behauptet: mundum cœpisse, sola fide tenetur, und: nomine
creationis designamus emanationem totius entis a causa
universali, quse Deus est. Demnach wäre also die Schöpfung durch
Gott im pantheistischen Sinne nur als ein teilweises Entlassen
seiner Wesenheit aus sich selber zu denken. Um so grösser
ist Günthers Verdienst, wie damals, so heute noch.

Bezüglich des Motives der Weltschöpfung erhob Clemens
den Vorwurf, nach Günther wäre Gott ohne Welt nicht fertig
und nicht vollkommen, sondern vervollkommnete sich durch
die Schöpfung ; er bedürfe derselben zu seiner Vollendung,
insbesondere käme er durch dieselbe erst zum Wissen um sich,
als die absolute Realität.

Was ist aber in Wahrheit Günthers Lehre Zwei Gedanken
hat er von Anfang an in den Vordergrund gestellt : den einen,
dass in dem Zusammenhange des formalen Nichtich mit der realen
Ichheit Gottes der Grund für ihn liege, das Nichtich ebenso zu
realisieren, wie das Absolute als Ansich zum Fürsichsein sich
verwirklicht habe; der andere: dass in der Liebe Gottes zu
sich selber, von welcher die Liebe zu seinem Nichtich, als
einem formalen Momente in ihm, nicht zu trennen sei, jenes
Motiv liege.

a) Wesentliche, wenn auch formal-negative, Momente in
seiner Selbstaffirmation kann Gott nicht ohne reale Affirmation
stehen lassen. Gott betätigt sich in jeder denkbaren Weise.
Geschähe dies aber ohne die Realisation seines Nichtich durch
Schöpfung?

ß) Der Gedanke vom absoluten Nichtich bildet keinen realen
Gegensatz zum absoluten Ich; er ist nicht Kontr&position, sondern
Kontradiktion. Wird Gott nun nicht bewirken, dass der Gegensatz

von Ich und Nichtich ein allseitig durchgeführter und
vollendeter werde?

y) Da Gott reine Selbstaffirmation ist, so wird er eine blosse

Negation als solche nicht stehen lassen, vielmehr wird er die
Negation negieren und sie dadurch ins Sein übersetzen.

d) Hiermit hängt ein anderes Motiv zusammen oder ist
vielmehr eins damit. Da nämlich Gott durch die Realisation
seines Nichtich für seine reale Ichheit oder für sich selber



— 660 —

nichts gewinnen kann, so kann es nur reine Liebe sein, welche
darin zur Offenbarung kommt. Aber liebt denn Gott, der allerdings

von Ewigkeit sich selber liebt, auch etwas anderes als
sich? Und überdies, bevor dieses andere existiert? Gott liebt
sich (sein Ich) in dreifacher Persönlichkeit, d. h. als absolute
Persönlichkeit. Wie nun mit seinem absoluten Wesen die
Dreipersönlichkeit als wesentliche Form von Ewigkeit gegeben ist,
so ist mit dieser absolut realen Form auch das formale Nichtich,

das ja aus der wechselseitigen formalen Negation der drei
realen Faktoren in Gott sich erzeugt, ewig und unzertrennlich
gegeben. Es kann also Gott das Nichtich, welches ein ewiges,
wenn auch negatives Moment an seiner Ichheit ist und davon
nicht losgetrennt werden kann — er kann diesen Gedanken
von der Welt nur lieben, oder er musste aufhören, sich selber,
und was mit seinem Leben innig zusammenhängt, zu lieben.
So unzertrennlich das formale Nichtich von der absolut realen
Ichheit Gottes ist, so unzertrennlich ist von seiner unendlichen
Selbstliebe die reine Liebe zu seinem Nichtich ; und weil er es

so und nicht anders liebt, so verleiht er ihm auch das Sein
und setzt dasselbe über ins Wesen, wie und weil er selber Wesen,
aber Wesen durch sich, ist. Die von der absoluten Liebe zu
sich selber unzertrennliche reine Liebe zu seinem Nichtich ist
also das Motiv der Realisation dieses letztern oder der Schöpfung.
Warum aber verlangt diese Liebe die Realisation? Weil er
selber absolute Realität ist und ohne diese Realität nicht
absolute Selbstliebe sein könnte. Letztere manifestiert sich in
der absoluten Selbstverwesentlichung. Daher kann auch erstere
(die Liebe zu seinem Nichtich) sich nur manifestieren in der
Übersetzung des Weltgedankens ins Wesen.

Was den Endzweck der Schöpfung angeht, so ist allgemein
zugestanden, dass beides, die Liebe, d. h. die Mitteilung der
göttlichen Seligkeit in Liebe an die Geschöpfe, und die Ehre
Gottes, d. h. die Verherrlichung Gottes durch die Geschöpfe,
Endzweck der Schöpfung sei, oder dass Gott sowohl um der
Kreatur willen, als um seiner selbst willen geschaffen hat.

Clemens behauptete, in allen katholischen Dogmatiken und
von allen kirchlichen Schulen werde der Satz gelehrt, dass die
Endabsicht der Weltschöpfung die Ehre und Verherrlichung
Gottes und nur an zweiter Stelle die Liebe und die Beseligung
des Geschöpfes sei. Zum Belege dafür berief er sich auf Die-



— 661 —

ringer und Klee, und erklärte Günthers Ansicht, dass die
Mitteilung der göttlichen Seligkeit in Liebe an erster, und an zweiter
Stelle die Ehre Gottes der Endzweck der Schöpfung sei, für
gerichtet.

Günthers Lehre, für die er sich übrigens auf Thomas von
Aquin berufen konnte, ist in Kürze folgende: Gott hat den
Gedanken von sich nicht ohne den Gedanken von der Kreatur;
und doch ist er der in seiner Dreipersönlichkeit Vollendete und
Vollselige ohne die Realisation des Weltgedankens. Er kann
darum auch nicht sich selber (oder seine Ehre kann nicht)
Endzweck der Schöpfung sein, sondern, eben weil er in bezug
auf die Zuständlichkeit seines eigenen Daseins ganz unabhängig
ist, so kann seine Willenstätigkeit in der Schöpfung zunächst
nichts anderes sein als eine Tat reiner Liebe. Diese Reinheit
seiner Liebe oder seine Heiligkeit kommt daher auch an
jeglicher Kreatur zur Offenbarung, an der treulosen und seiner
Seligkeit verlustiggehenden nicht minder, als an der treuen
und in seine Seligkeit eingehenden, d. i. er wird durch dieselbe

verherrlicht; so dass die Verherrlichung oder Ehre Gottes das

Endresultat der Weltschöpfung und Weltgeschichte ist. Und
diese Verherrlichung will Gott auch und bezweckt sie mit bei
der Schöpfung. — Hat also Gott aus Liebe erschaffen, so zugleich
zw seiner Ehre ; ja diese Ehre ist die conditio sine qua non der
Seligkeit der Kreatur in totaler Anerkennung Gottes von ihrer
Seite. Günther stellt also die Liebe als Motiv des Schaffens,
die Verherrlichung Gottes aber als den Weg, auf welchem die
Geschöpfe allein Seligkeit finden können und sollen, dar *).

') Als seine eigene Meinung- trug Knoodt gegen Ende seines Lebens
die oben skizzierte Lehre in seinen Vorlesungen über Metaphysik etwas
modifiziert in folgender Fassung vor:

Bei der Frage nach dem Endzweck der Weltschöpfung ist ein
Dreifaches zu unterscheiden :

1. Die Weltschöpfung als solche ist selber eine Offenbarung Gottes,
nämlich der Beinheit seiner allmächtigen Liebe oder seiner Heiligkeit.
Diese Offenbarung der reinen Liebe zu seinem Nichtich mittels Realisation
desselben ist Selbstverherrlichung und diese Endzweck der Schöpfung.
Sofort muss auch die Welt selber in ihrem Leben jene Herrlichkeit, nämlich

Gottes allmächtige Heiligkeit, zur Offenbarung bringen, indem jede
Kreatur, die unfreie und die freie, und hier wieder die treulose so gut wie
die treue, für die Reinheit seiner allmächtigen Liebe Zeugnis ablegen
müssen. Dieses Zeugnis macht die Schuld zum Wurm, der nicht stirbt, und



— 662 —

IV. Urzustand und Fall des Menschen.

Den zweiten Band eröffnet eine Abhandlung über den
Urzustand und den Fall des Menschen. In der Auffassung der
spekulativen Bestimmung des Urzustandes kann ein doppelter
Fehler begangen werden, indem er entweder zu hoch oder zu

tief angeschlagen wird. Des Clemens Anklage lautete dahin,
dass Günther den Urzustand zu niedrig ansetze, so dass Adam
vor der Freiheitsprobe in einem naiven Pantheismus und in
einer demselben entsprechenden Gottesverehrung gelebt habe.

Knoodts Antwort lässt sich folgendermassen zusammenfassen.

Es kommt bei dem Versuche, das kirchliche Dogma
von dem Urzustände und dem Falle des Menschen wissenschaftlich

zu rechtfertigen, hauptsächlich darauf an, die dialektische
Entwicklung der Gotteserkenntnis des ersten Menschen richtig
zu bestimmen und kein Moment derselben zu übersehen. Die
wichtigsten dieser Momente dürften in folgendem enthalten sein.

auch diese Verherrlichung oder seine Ehre beabsichtigt Gott bei der
Schöpfung.

2. Von dem vernünftigen Teile seiner Geschöpfe aber verlangt er,
dass dieselben in freier Hingabe an seinen Schöpfungsendzweck ihn
verherrlichen, und auch diese Verherrlichung oder seine Ehre im engern Sinne
beabsichtigt er bei der Schöpfung'.

3. Diejenigen seiner Geschöpfe, welche ihm in treuem Gehorsam
huldigen und ihn also durch Heiligung seines Namens ehren, beseligt er.
und auch diese Beseligung ist beabsichtigt : Gott will, dass alle Menschen
selig werden.

Diese beiden letzten Endzwecke sind aber offenbar nur bedingt, weil
nur unter der Bedingung der freien Huldigung der Geschöpfe erreichbar.
Endzweck Gottes kann aber nur ein unbedingt erreichbarer sein. Der
eigentliche und nächste und unmittelbare oder der letzte Endzweck der
Schöpfung ist also der unter 1. bezeichnete : Gott will sich selber
verherrlichen, indem er in der allmächtigen Schöpfertat die Reinheit seiner
Liebe zur tatsächlichen Offenbarung bringt. Dieser Liebe (für die also
Gott auch Organe sucht, in die sie ihre Seligkeit ausgiessen kann), dieser
thomistischen Güte, welche sich offenbaren und mitteilen will, ist sofort die
Verherrlichung durch die Geschöpfe und die Beseligung der in Gegenliebe

gehorsamen Geschöpfe, oder die Ehre und die Liebe im engern Sinne
unterzuordnen.

Zur Sache vergleiche man den im Geiste Günthers geschriebenen, eben
so lehrreichen als erbaulichen Aufsatz des sei. Bischofs Reinkens: «Einiges
über den Endzweck der Weltschöpfung», womit diese Zeitschrift eröffnet
wurde. Mit Entschiedenheit wird hier gezeigt, dass Motiv und Endzweck
der Schöpfung selbstlose Liebe ist.



— 663 —

Als Kreatur konnte der Urmensch nicht schlechthin durch
sich in die geistige Erscheinung oder Kraftäusserung sich
übersetzen ; auch mit Hülfe der äussern Natur nicht. Der den Geist
des ersten Menschen differenzierende Einfluss fällt also der
Kraft und Macht Gottes anheim. Mit dem Eintritt dieser
Einwirkung Gottes auf den für dieselbe empfänglich erschaffenen
Geist stellt sich naturgemäss die Rückwirkung desselben ein.
Der Erfolg jener Ein- und dieser Rückwirkung ist zunächst das

Wissen um sich, sofort aber auch um Gott und die äussere
Natur und um die menschliche Wesenheit als Synthese von
Geist und Natur. Mit der Gotteserkenntnis, d. h. mit dem

geistigen Kennen Gottes, stellt sich ferner notwendig auch ein
Bekennen desselben in unwillkürlichem Angezogenwerden von
Gott und Hingezogenwerden zu ihm ein, und in dieser Relation
zu Gott ist ihm wohl und selig.

Weil er aber nicht aus sich allein zum Selbstbewusstsein

erwacht, sondern von Gott in dasselbe gerufen worden ist, so

kann er sich nur als gesetztes oder bedingtes (und nicht als
unbedingtes, schlechthiniges) Sein denken, und muss daher Gott,
wie als den Erwecker seines Bewusstseins, so auch als den
Setzer oder Urheber seines Seins, und in diesem noch nicht näher
bestimmteil Sinne (sensu latiori) als seinen Schöpfer mitdenken.
Um ihn aber auch als den Setzer seines Seins aus Nichts, als
seinen Schöpfer in diesem vollends bestimmten Sinne (sensu
strictissimo) erkennen zu können, dazu ist er noch nicht tief
genug in die Erkenntnis seines eigenen Wesens eingedrungen,
dazu fehlt es ihm noch an einer unumgänglichen psychologischen
Vorbedingung.

Es gibt nämlich noch ein höheres oder besser tieferesWissen
um sich. Infolge der primitiven Differenzierung nimmt der Geist
(zunächst der des Urmenschen) sich als kausales Sein oder als
Quantum aus den differenten Momenten seiner Erscheinung
zurück und kommt sofort auch zur quantitativen Unterscheidung
seiner von anderm Sein, aber nicht auch schon zur eigentlichen
qualitativen Selbsterkenntnis und Unterscheidung. Letztere ist
durch erstere bedingt, aber nicht darin eingeschlossen.

Wodurch ist nun das höhere oder tiefere Wissen, d. h. die
qualitative Selbsterkenntnis des ersten Menschen bedingt? Sie
ist bedingt durch den freien Entschluss seines Willens, der zu



— 664 —

dieser Selbstentscheidung sollizitiert werden musste durch den
in einem positiven Verbote sich aussprechenden Willen Gottes.

Diese Vollendung des Geisteslebens im Menschen ist aber
nicht nur eine a) ethische, sondern auch eine ß) theoretische.

a) Gott will sein seliges Leben der Kreatur aus Liebe
mitteilen. Nun steht es aber in der Macht des freien Willens
des Menschen, ob er dem Strome der göttlichen Seligkeit sein
Wesen öffnen oder verschliessen will. Dadurch lebt er nicht
bloss ein Leben aus sich, wie jede kreatürliehe Substanz, sondern
er lebt sein jedesmaliges Leben überdies durch sich, er ist
zwar nicht Schöpfer, auch nicht Mitschöpfer seines Seins, aber
Mitschöpfer seines Daseins in Seligkeit oder Unseligkeit, er
kann zu Gott gleichsam sprechen: Der du mich gemacht hast
ohne mich, kannst mich nicht selig machen ohne mich.

ß) Mit dem Eintritte der in der Selbstentscheidung gegebenen
Krisis kommt der Geist ferner zu einem bestimmten Wissen,

wie er es in solcher Bestimmtheit früher nicht haben konnte,
zum Wissen : dass Wahlfreiheit die Qualität seines Wesens, sofort
auch, dass Notwendigkeit die Qualität der Natur sei, und dass
daher auch Gottes Wesen ausser dem Wesen des Geistes und
der gesamten Welt liege, dass Gott also auch sein und der
Welt Schöpfer im eigentlichen Sinne oder aus Nichts sei.

So hat Günther den Urzustand des Menschen nicht zu hoch

angeschlagen, indem er den Adam erst an dem Verbote zur
Erkenntnis seiner Wahlfreiheit, durch den Wahlakt selber aber
zur ethisch-freien Tätigkeit und zum vollendeten Wissen um
diese Qualität seines Wesens und sofort auch zur vollendeten
qualitativen Unterscheidung der verschiedenen Wesenheiten,
d. h. zur subjektiven Vollendung kommen lässt, während Adam
anderseits durch dieselbe freie Tat seine objektive Vollendung
in Gott gewinnen, den Himmel sich aufschliessen sollte. So hat
die Freiheitsprobe des Urmenschen eine tiefe psychologische
und spekulative Bedeutung für diesen selber : Sie ist notwendig
für die subjektive und objektive Vollendung des Menschen.
Gott aber bedarf keiner Rechtfertigung wegen des Verbotes
und wegen der nach der Übertretung desselben verhängten
Strafen, und die Erlösung erscheint als das Werk unverdienter
Barmherzigkeit, die Sünde aber als Tat reiner Wahlfreiheit und
somit als Todschukl.



— 665 —

Günther hat aber den Urzustand auch nicht zu niedrig
angeschlagen (was Clemens ihm vorwarf), weil er ihn nicht
als einen unmündigen Kindheitszustand und auch nicht als
blossen Naturzustand auffasste, sondern dem Menschen den
Gebrauch aller geistigen und seelischen Kräfte zusprach, die
im Volllichte der Gnade sich zu ungetrübter Gottes- und
Selbsterkenntnis und zu freudigster Gottesverehrung entfalten und
an der Hand ihres göttlichen Erziehers der höchsten Stufe der
Entwicklung rasch zueilen. Diese höchste Stufe aber kann
nicht am Anfang, sie kann nur am Ende jener Entwicklung
liegen, und sie kann so wenig ohne den Menschen selber, ohne
freien Willenser- und Entschluss, als ohne Gottes Verbot,
erstiegen werden. Oben wurde gesagt: „aller seiner Kräfte"; denn

wenn der Wille als wahlfreier auch erst in der Freiheitsprobe
zur Betätigung kommen kann, so gibt es doch keine zwei Willen
des Geistes; derselbe Wille (dieselbe Spontaneität) offenbart
sich in den intellektuellen, derselbe in den ethischen
Tätigkeiten.

Diejenigen Theologen aber, welche, wie Clemens, den
Menschen schon vor dem entscheidenden Wahlakte wahlfreie
Akte setzen und schon vor dem empfangenen Verbote in dem
vollen Lichte der Wissenschaft von diesem und der
Unterscheidung von Gut und Böse stehen lassen, schlagen den
Urzustand zu hoch an. Sie schlagen ihn dadurch so hoch an, dass

ein Heraustritt aus demselben spekulativ unerklärlich, und das

göttliche Verbot bedeutungslos wird. Auch wahren sie die
Freiheit des Menschen gegenüber der Gnade nicht, indem sie
die heiligmachende Gnade des Urzustandes mit der persönlichen
(ethischen) Heiligkeit konfundieren.

Was nun endlich, um dies noch nachzuholen, die erwähnte
Behauptung betrifft, nach Günther denke vor jener tiefern
Erkenntnis seines Wesens der Geist Gott als seinen Urheber
durch Mitteilung seines eigenen (göttlichen) Wesens, lebe also in
einem naiven Pantheismus, so genügt als Antwort der Hinweis
darauf, dass es dem Geiste, weil er sich noch nicht in der
Qualität seines Wesens erkannte, auch nicht einfallen konnte,
diese Qualität als eine im Wesen mit der göttlichen identische
anzusetzen.

Zur vollendeten Idee Gottes vom Menschen als der
Synthese von Geist und Natur gehört auch die Unterordnung des



— 666 —

Gesetzes der Natur unter das Gesetz des Geistes im Menschen.
Und nicht weniger gehört zu dieser Idee die Unterordnung des
Geistes unter Gott oder die reale Union des heiligen Geistes
mit dem kreatürlichen Geiste. Im primitiven Zustande des
Urmenschen war also das Fleisch dem Geiste und dieser Gott
untergeordnet. Diese doppelte Unterordnung nennt die Theologie
die iustitia originalis oder die Sanctitas et iustitia, in qua primus
homo constitutus fuerat. Es fragt sich nun, ob dieselbe als zur
Natur des Menschen gehörig oder als nicht dazu gehörig; ob

sie als ein donum concreatum oder superadditum aufzufassen;
oder, w. d. i., ob sie als ein Werk der menschlichen Freiheit
oder der göttlichen Gnade zu denken sei.

Die Darlegungen, zu denen sich unser Gelehrter durch die

Bemängelungen des Dr. Clemens veranlasst sah, lassen sich
ungefähr in folgende Sätze kurz zusammenfassen:

a) Was das erste Moment der iustitia originalis, die
Unterordnung des Fleisches unter den Geist, betrifft, so kann
dieselbe nicht durch den Willen eines oder beider Prinzipien im
Menschen, des Geistes und der Natur, sondern nur durch den
Willen und die Kraft Gottes bewirkt werden. Denn es
vermochte die von Gott geschaffene Natur als solche so wenig
diese Unterordnung als die Einigung eines ihrer Bruchteile
(Individuen) mit dem Geiste zu bewirken. Und dasselbe gilt
von letzterm, der zwar von Gott zur Einigung mit der Natur
geschaffen "worden, aus sich selbst aber diese Einigung so wenig
als jene Unterordnung ursprünglich bewirken konnte. Die fragliche

Unterordnung ist also ursprünglich weder ein Werk des

Geistes noch des Fleisches, sondern der Gnade (insofern man
unter Gnade jeglichen Einfluss Gottes auf die Kreatur versteht),
ein ursprünglich dem Menschen von Gott verliehenes Geschenk,
ein donum supernaturale, und als solches vom Schöpfungsakt
zu unterscheiden, weil dem Menschen im Schöpfungswerk
hinzugegeben, superadditum. Dessenungeachtet muss es als koin-
zidierend mit dem Schöpfungsakte insofern gedacht werden, als
die Natur, wenn sie zur Synthese mit dem Geiste erhoben
worden, diese ihre Erhebung, der göttlichen Ldee vom Menschen

gemäss, nicht mit einer Kriegserklärung im Menschen beginnen
kann. Insofern ist daher jene Unterordnung ebensowohl ein
donum naturale concreatum, als supernaturale superadditum
zu nennen. Zugleich ist zu beachten, dass der Mensch ohne



— 667 —

diese Subordination Gott nicht gefallen kann, dass dieselbe also

von Gott gewirkt zur sogenannten gottgefällig machenden, also

zur übernatürlichen Gnade gehört.
ß) Was die Unterordnung des Geistes unter Gott betrifft,

bei der es sich um eine reale Union Gottes mit dem Geiste

handelt, die zugleich faktische Subordination des letztern unter
erstem ist, so ist diese Vereinigung und Subordination mit und
unter Gott als eine der Schöpfung nachfolgende, also noch mehr
als donum supernaturale superadditum, zu bezeichnen, weil der
geschaffene Geist seine Vereinigung mit Gott nicht mit gleicher
Notwendigkeit nach sich setzt, wie die Vereinigung Gottes mit
dem Geiste diesen selber notwendig voraussetzt. Sie ist das

Werk Gottes und nicht des Menschen.
Weil aber zur geschöpflichen Natur des Menschen auch

noch die Relation zu rechnen ist, in welcher er nach seiner
ursprünglichen Idee zu Gott stehen soll, um sein Endziel in
Gott zu erreichen, so kann auch diese willige Unterordnung
des Geistes unter Gott ein donum concreatum genannt werden,
das aber, weil der Mensch nicht aus sich in dieses Verhältnis
treten kann, zugleich ein donum supernaturale superadditum
ist. Es darf daher auch die ursprüngliche Heiligkeit nicht als
reine Tat des Menschen, sondern muss als Gnadenwirkung
Gottes gedacht werden. Sie besteht in der sogenannten
heiligmachenden Gnade und der durch dieselbe bewirkten ursprünglichen

Zuständlichkeit des Urmenschen, der Gleichförmigkeit
seines Willens mit dem göttlichen. Er glaubte an Gott, liebte
ihn, huldigte ihm mit allen seinen Kräften, soweit dieselben
entfaltet wraren, nämlich bis zur eigentlichen Wahlfreiheit hin,
die als solche erst in dem durch das Verbot und die
Versuchung sollizitierten Wahlakte faktisch heraustrat. Kurz, diese

Heiligkeit ist identisch mit der realen Union Gottes, des heiligen
Geistes mit dem kreatürlichen Geiste; sie fällt daher auch mit
der Gerechtigkeit im weitern Sinne zusammen.

Worin besteht nun Günthers Verdienst? Nachdem der alten
Schule die Begründung der iustitia originalis nicht gelungen
war, indem entweder der menschlichen Natur zu wenig und
der Gnade zu viel gegeben wurde (Prädestinatianismus), oder
die Gnade zu sehr zurücktrat, während man die Freiheit retten
wollte, im Grunde aber dieselbe verabsolutierte (Pelagianismus),
bestimmten die Scholastiker mit grösserer Schärfe als die frühern



— 668 —

Theologen, inwiefern die Urzuständlichkeit an der Natur und
inwiefern an der (übernatürlichen) Gnade ihre Voraussetzung
habe. Da sie die Freiheit (das liberum arbitrium) auch in dem
gefallenen Menschen, als conditio sine qua non seiner
Zurechnungsfähigkeit, festhielten, so konnten sie den Verlust, der
uns in der Erbsünde getroffen, nicht in einen, weder ganzen
noch teilweisen, Verlust unserer Natur setzen: die Natur des
Menschen wTar wesentlich unverändert geblieben. Dadurch —
und weil sie die Idee des Menschen als Synthesis von Geist und
Natur, und auch die mit dieser Idee zusammenhangende Relation
Gottes zum Menschen, nicht gehörig beachteten —¦ war es ihnen
nahe gelegt, die Vorzüge des Urstandes nicht in der Natur
Adams, sondern ausschliesslich in Gott zu begründen und als
ausserordentliche Gnadengaben anzusetzen. Darin stimmen die
Häupter der Scholastik, Thomas und Duns Scotus, überein, dass
im Zustande der reinen Geschöpflichkeit (in puris naturalibus)
das Verhältnis des Fleisches zum Geiste und des Geistes zu
Gott noch nicht in gottwohlgefälliger Weise geordnet gewesen ;

dass aber auch der erste Mensch sich in Wirklichkeit nie in
diesem Zustande reiner Geschöpflichkeit befunden habe, indem
Gott sogleich nach der Schöpfung durch seine Gnade die
Sinnlichkeit (vires inferiores) so gestimmt habe, dass sie dem Höheren
(facultates superiores, ratio) stets gehorchte. Das ist der
Zustand, in welchem der Mensch sich wirklich befand. Von diesem
Status wird noch unterschieden die sanctitas et iustitia (iustitia
originalis, gratia consummata), welche in der Unterordnung
des Geistes unter Gott besteht, und humanse naturse sublimatio
et exaltatio in divinae natura consortium und ein donum
superadditum genannt wird.

Darin aber stimmen die Scholastiker nicht überein : ob der
Mensch sogleich bei seiner Schöpfung dieses donum supernaturale
erhalten habe, ob er creatus, conditus sit in iustitia originali,
wie Thomas lehrt; oder ob erst später, wie, um Natur und Gnade
in mehr äusserlicher Weise auseinanderzuhalten, Scotus und
seine Schule lehren.

Was hat nun Günther getan? Er hat der Thomistischen
Anschauung die anthropologische Begründung gegeben und
dadurch das concreatum mit dem superadditum, die Natur mit
der Gnade wissenschaftlich vermittelt. Denn er lehrt: Die „pura
naturalia" sind der Geist und die Physis des Menschen als



— 669 —

solche; zum Menschen ist aber auch noch zu rechnen die idee-

gemässe oder gottgefällige Ineinssetzung (Synthesis) von Geist
und Natur, und damit die harmonische Einordnung des Gesetzes
des Fleisches unter das Gesetz des Geistes ; nur durch die Kraft
Gottes kann sie bewerkstelligt werden, und deshalb ist sie ein
donum superadditum und eine gratia. Da sie aber zugleich eine
Zuständlichkeit ist, in welcher der Mensch nach der Idee Gottes
von ihm sich befinden soll, so kann sie auch zur Schöpfung
des Menschen mit hinzugerechnet und ein donum concreatum
genannt werden. Weil ferner zur geschöpflichen Natur des

Menschen (im weitesten Sinne) auch noch zu rechnen ist die

Relation, in welcher er nach der ursprünglichen Idee zu Gott
stehen soll, um sein objektives Endziel in Gott erreichen zu
können, so kann auch die höhere Seite der iustitia originalis,
die man vorzugswiese iust. orig. genannt hat, nämlich die

willige Unterordnung des Geistes unter Gott, ein donum
concreatum genannt werden, welches aber, weil der Mensch nicht
von sich aus in dieses Verhältnis treten kann, zugleich ein
donum supernaturale superadditum ist.

Da Clemens an der Güntherschen Fassung des Begriffes
der Gnade besondern Anstoss nahm, so verwies ihn Knoodt auf
die -Dogmatik seines (des Clemens) Freundes und Gesinnungsgenossen

Dieringer, und machte gleichzeitig auf das Wichtigste
zur Aufhellung des Begriffes der Gnade nachdrücklich
aufmerksam. Zu diesem Zwecke ist besonders ins Auge zu fassen,
dass es ausser Gott und der Kreatur nur noch Relationen beider
zu einander gebe ; und dass demgemäss Gnade die in Gottes
reiner Liebe begründete Relation Gottes zur (freien) Kreatur,
oder der Einfluss Gottes auf dieselbe, sei, welche Relation keinen
andern Endzweck haben kann, als die Erreichung des

subjektiven und objektiven Endziels oder die Heiligung und Be-

seligung der Kreatur. Wenn aber dieses, so kann das
Gnadengeschenk der ursprünglichen Gerechtigkeit und Heiligkeit nichts
anderes sein als der in der Relation, in welche Gott durch seine
reale Union mit dem ersten Menschen tritt, gegebene Einfluss
von jenem auf diesen samt der dadurch bedingten Zuständlichkeit

des letztem.
Eine andere Seite des Urzustandes ist die Unsterblichkeit

Adams auch dem Leibe nach. Günther sollte sie nach Clemens

gleichfalls für etwas „Natürliches" erklärt haben. In Wirklich-



— 670 —

keit verhält sich die Sache so: Die leibliche Unsterblichkeit
vor dem Falle ist in der Idee des Menschen begründet, ergibt
sich also aus seiner Natur, d. h. aus der organischen Verbindung
seines Leibes mit seinem Geiste. Diese Verbindung kann nämlich
nicht eine solche sein, dass sie a priori notwendig dem Zerfalle
entgegeneilte. Insofern ist sie als ein donum concreatum oder
als ein accidens seiner Natur zu bezeichnen. Aber der Leib
des Urmenschen als solcher war nicht unsterblich von Gott
gebildet worden, denn dann wäre derselbe schon an und für
sich unsterblich gewesen, und von der Sterblichkeit desselben
würde so wenig eine vernünftige Rede sein können, als von
der Sterblichkeit eines unsterblich erschaffenen Geistes. Der
Leib des Menschen ward ja, nach Güntherscher wie nach
biblischer Doktrin, überhaupt nicht erschaffen, sondern von
Gott ex limo terree gestaltet, weshalb die Unsterblichkeit, die
ihn ursprünglich umkleidete, so gewiss keine natürliche war,
als alle Gestaltungen der Erde, welche dieselbe naturali con-
ditione hervorbringt, eo ipso sterblich sind. Insofern ist sie
kein Werk der Natur, sondern ein Werk Gottes, ein zur Natur
des Menschen hinzukommendes übernatürliches Gnadengeschenk,
ein donum superadditum, eine gratia conditoris, weil einer
Gestaltung der Erde eigen, welche diese nie aus sich hätte
hervorbringen können, welche nur die Allmacht dessen, der die Natur
erschaffen, aus ihr hervorgebracht hat. Da nämlich die
Unsterblichkeit sich nur aus der Idee des Menschen als Synthesis
ergibt, also aus der organischen, somit widerspruchslosen
Verbindung des Leibes mit dem Geiste, und da Gott der Urheber
dieser organischen Verbindung ist, so ist dieselbe ein zur
Schaffung des Geistes und zur Bildung des Leibes
hinzukommendes Geschenk Gottes, dessen Erteilung mit dem Akte
der organischen Verbindung des Leibes mit dem Geiste von
seiten Gottes zusammenfällt. Kurz, Gott ist es, welcher —¦

freilich nicht aus Willkür, sondern seiner Idee vom Menschen als
Synthese der Antithese gemäss — dem an und für sich
sterblichen, weil irdischen und auch vom Geiste aus nicht zur
Unsterblichkeit zu erhebenden Leibe des Menschen das Geschenk

der Unsterblichkeit verliehen hat, das eben darum auch
verlierbar war, während etwas rein Natürliches, oder in der
Natur eines Seins Begründetes, so wenig als dieses Sein
verlierbar ist.



— 671 —

Zusammenfassend antwortet Knoodt auf die Frage des

Gegners, ob sich die katholische Theologie mit der oben
skizzierten Güntherschen Auffassung zufrieden geben werde,
mit den folgenden Gegenfragen, in denen er Günthers Lehre
in kürzester Form ausspricht und zugleich seine Verdienste
hervorhebt: Wird die katholische Theologie sich mit der
Güntherschen Philosophie nicht zufrieden geben, wenn letztere Gott
gibt, was Gottes ist, indem sie in Gott nicht bloss die
Dreipersönlichkeit, sondern auch die Idee von der Kreatur
nachweist, und die Relation, in welche er zu der realisierten Idee
aus Wohlgefallen an ihr oder aus reiner Liebe zu ihr tritt,
und auch den Zusammenhang dieser Relation mit und ihre
Unterschiedenheit von dem Realisations-(Schöpfungs-)Akte
beachtet? Wird sie vergessen, dass Pelagius das Gnadengeschenk
des Urzustandes so bestimmt habe, dass er ausschliesslich dem
menschlichen Haushalte zuwies, was Günther zur Ordnung des

göttlichen Haushaltes rechnet? Wird sie verkennen, dass Günther
nicht die Meinung des Bajus, sondern die entgegengesetzte
Kirchenlehre wissenschaftlich gerechtfertigt habe? Denn nach
Günther ist die iustitia originalis eine indebita naturae hum&nse
sublimatio et exaltatio in consortium divinae naturse, eine
unverdiente Erhebung des Menschen in das Huldverhältnis Gottes
durch die reale Union des heiligen Geistes mit ihm; und ist
auch die immortalitas primi hominis insofern keine naturalis
conditio, als sie weder in der Natur der Leiblichkeit liegt, noch
derselben vom Geiste mitgeteilt, sondern nur von Gott, im
Hinblick auf die Idee der Synthese, verliehen werden konnte.

Menn.
(Schluss folgt.)


	Peter Franz Knoodt, Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als Schriftsteller (1811-1889)

