Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Erreurs et aveux de Vladimir Soloviev
Autor: E.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 622 —

ERREURS ET AVEUX
DE VLADIMIR SOLOVIEV.

C'est le propre du pseudo-mystique d'émettre entre deux
vérités, quelquefois trés élevées, une erreur qui non seulement
les paralyse, mais les gite entierement, et qui le conduit lui-
méme logiquement a I'abime. Soloviev était essentiellement un
pseudo-mystique. D’une part, on trouve dans ses écrits des idées
originales qui dénotent parfois une certaine force de conception,
ou plutdt une certaine aptitude aux expressions abstraites et
abstruses. Mais, d'autre part, 4 c6té de ces mémes pensées, il
en est d’'autres qui trahissent une complete ignorance des no-
tions les plus élémentaires de la philosophie et de 'histoire, des
régles les plus essentielles de la critique et de l'exégese, et
méme un véritable déséquilibrement des facultés mentales;
d’oil un mélange de conservatisme chrétien et d’anarchie a la
fois religieuse et ecclésiastique, qui est bien la marque princi-
pale de ces sortes d’esprits.

Guettée a déja réfuté cet écrivain en 1889 et 18901), Sije
parle de lui aujourd’hui et dans cette Revue, ce n’est nullement
a cause du bruit que le parti ultramontain a essayé de faire,
dans quelques salons parisiens, autour de son volume sur La
Russie et 'Eglise universelle?), mais a cause de l'utilité qu'il y
a A signaler ses erreurs et & mettre en relief ses aveux. Ses
erreurs sont précisément celles auxquelles conduit le manque
de méthode en théologie, notamment cet ultramontanisme mys-
tique auquel certaines intelligences slaves ne sont pas moins
ouvertes que les intelligences latines, et qui pourrait produire
en Russie et dans tout 1'Orient des effets peut-étre plus désas-
treux encore que ceux qu'il a produits en Occident. Le parti

1) Voir les dix articles publiés dans I'Union chrétienne, de décembre 1889 &
novembre 18go.
%) Paris, Savine, 2¢ édition, 1889, in-16.



— 623 —

prétendu orthodoxe romanisant qui nous combat et que nous
combattons, pourra apprendre dans ce volume comment on de-
vient ultramontain, non seulement en interprétant mal les textes
de I'Ecriture et des Peres, mais encore et surtout par la simple
disposition au matérialisme religieux, matérialisme qui s'associe:
trés bien, de fait, avec le pseudo-mysticisme en question. Quant
aux aveux, ils ne seront pas moins utiles aux personnes de
bonne foi, qui acceptent la vérité par quelque canal qu’elle.
leur parvienne.

Soloviev a voulu démontrer 4 ses compatriotes russes et
en général aux orthodoxes orientaux qu'’ils n'ont pas la véri-
table orthodoxie; que celle-ci ne se trouve qu'avec I'apotre Pierre,
c’est-a-dire avec la papauté romaine infaillible. C'est une these
qui fait sourire, a cause des erreurs colossales qui lui servent
de fondement; mais ce qui est intéressant dans ce livre, c'est,
d'une part, la facon trés ingénieuse ou trés naive dont il essaie
de justifier sa foi, et, d'autre part, les aveux qui lui échappent,
ou les vérités qu'il proclame, chemin faisant, aveux et vérités
qu'il est utile de recueillir, je le répete, la vérité étant toujours.
bonne a entendre, méme de la part d'un adversaire ou d’un
enfant: ex ore infaniium et lactentium (Ps. VIII, 3).

L

Voici, d’abord, ses erreurs. Il n'a pas une idée saine de
I'Eglise; il la confond a peu pré&s avec la hiérarchie. Dans
l'ordre religieux, la hiérarchie est tout pour lui, comme dans
Vordre politique I'Etat est tout. Ses deux grands mots sont
donc I'Eglise et 'Etat. Entre I'Etat et le peuple, il place encore
«les classes». C'est sur ces notions confuses et mal définies
qu'il batit son édifice. Ecoutons-le:

«L'Eglise universelle (dans le sens large du mot) se déve-
loppe comme une triple union divino-humaine: il y a 'union
sacerdotale, ou 1'élément divin, absolu et immuable domine et
forme U'Eglise proprement dite — le Temple de Dieu; il y a
V'union voyale, o domine I’élément humain et qui forme I'Etat
chrétien ('Eglise comme corps vivant de Diew),; il y a enfin
Vunion prophétique, ou le divin et 'humain doivent se pénétrer
dans une conjonction libre et réciproque, en formant la société
chrétienne parfaite (Eglise, comme épouse de Dien)»?).

. 1) P. XVL



— 624 —

Ainsi 'Eglise est 2 la fois le temple de Dieu, le corps vivant
-de Dieu et I'épouse de Dieu; comme temple de Dieu, elle est
hiérarchie ou union sacerdotale; comme corps vivant de Dieu,
elle est I'Etat chrétien, et comme épouse de Dieu, elle est la
société chrétienne parfaite! Quelles utopies! et pas une n’est
prouvée! Pures assertions, qui sont, sous la plume de ’auteur,
des points de départ, des axiomes, des truismes. A quoi n’abou-
tira-t-il pas avec cet enfantillage, qui dénote 1'absence totale
de toute discipline intellectuelle ? .

Voici encore, sur ces différents points, quelques-unes de
ses assertions: « L'Eglise proprement dite, représentée par I'ordre
hiérarchique, réunit ’'humanité avec Dieu par la profession de
la vraie foi et par la grace des sacrements»!). On dirait que
la vraie foi et la grace des sacrements sont le monopole de
Vordre hiérarchique! — Et encore: «Tous sont un dans I'Eglise
par l'unité de la hiérarchie, de la foi et des sacrements»?).
Avant tout, I'unité de la hiérarchie, a la place du mot de St.Paul:
Unus Christus, una fides, unum baptisma. — Selon Soloviev,
I'Etat, pour soumettre I'humanité a la justice absolue, doit se
justifier en se ioumettant 4 I’Eglise, qui lui fournit la sanction
morale et religieuse et la base réelle de son ceuvre!?) Il a déja
affirmé que l'union prophétique «suppose 'union sacerdotale et
royale»; c'est sans doute I'union de I'Eglise et de I'Etat qu'il
veut dire!

En s’appuyant sur de telles définitions, non seulement
arbitraires, mais érronées, Soloviev ne pouvait aboutir qu'a une
fausse critique théologique et & une fausse appréciation de 1'his-
toire. Aussi son livre fourmille-t-il d’erreurs.

Avant tout, sa confusion de I'Eglise et de la hiérarchie et
sa concentration de la hiérarchie dans le pontificat supréme
devaient 'amener au papisme. Et effectivement, il y est tombé
en plein. Il y est tombé non seulement par cet exceés de hiérar-
chisme, mais encore, chose importante a relever, par la maté-
rialisation du divin et par une fausse conception du culte des

) P. XVII. A la page XXV, Soloviev dit que, «dans I’humanité chrétienne,
le divin est représenté par V'Eglise concentréc dans le pontificat supréme, et 'humain
par 'Etat». Nous n’acceptons nullement cette concentration de I’Eglise dans le pon-
tificat, ni cette représentation de I'humain par I'Etat. L’Etat n’est pas plus la nation
«qque la hiérarchie n’est ’Eglise.

%) P. XVIIL

) P. XIX.




— 625 —

images et des reliques. A propos de ce qu'il appelle «1'hérésie
iconoclaste», il s'est en effet exprimé ainsi: «La #véalisation
matérielle du divin, signifiée dans le domaine du culte par les
saintes images et les reliques, est représentée dans le domaine
social par une #Zustitution. 11 y a dans 1'Eglise chrétienne un
point matériellement fixé, un centre d’action extérieur et visible,
une image et un instrument du pouvoir divin. Le siége apos-
tolique de Rome, cette icone miraculeuse du christianisme uni-
versel, était directement engagé dans la lutte iconoclaste, puis-
que toutes les hérésies aboutissaient & renier la réalité de l'in-
carnation divine, dont la perpétuité dans I'ordre social et politique
était rveprésentée par Rome (/). Et I'histoire nous montre en effet
que toutes les hérésies activement soutenues ou passivement
acceptées par la majorité du clergé grec (/) rencontraient un
obstacle infranchissable dans I'Eglise romaine et venaient se
briser contre ce roc évangélique (!). C'était surtout le cas pour
1'hérésie iconoclaste, qui, en reniant toute forme extérieure du
divin dans le monde, s’attaquait directement a la chaire de Pierre
dans sa raison d'étre comme centre objectif et réel de I'Eglise
visible. Un combat décisif devait étre livré par I'empire pseudo-
chrétien de Byzance a la papauté orthodoxe, qui était non seu-
lement la gardienne #nfaillible de la vérité chrétienne, mais
encore la premierve véalisation de cetle vérité dans la vie col-
lective du genve humain»?).

Cette appréciation du rdéle et de la raison d’étre de la pa-
pauté romaine est extrémement curieuse, en ce sens qu'elle
montre toute 'ignorance, toute 'absence de critique exégétique,
toute la naiveté puérile qui forment le fond de cette théologie.
Nous ne saurions perdre notre temps a la réfuter ici; tous nos
lecteurs connaissent cette réfutation. Ce qui nous intéresse,
c’est la facon dont l'auteur fabrique son systeme; les papistes
occidentaux n'ont pas atteint, que je sache, une ignorance aussi
candide. C'est elle qui a encore inspiré a Soloviev cette opinion
sur le pape Honorius: «Humiliés et irrités par la longue liste
d’hérétiques et d’hérésiarques qui avaient souillé la chaire de
Constantinople et qui devaient étre anathématisés par le con-
cile (le sixidme cecuménique), les évéques grecs inventérent, a
titre de revanche, 1'hérésie du pape Honorius et imposérent
cette fable a la bomhomie des légats romainss?),

) P. XXX. %) P. XLIIL

Revue intern. de Théologie. Heft 60, 1907. 41



— 626 —

Continuons l'exposition des erreurs de l'auteur. Nous ne
sommes, hélas! qu'au commencement.

Passons-lui ses sévérités envers 'Etat byzantin, qui n'a été,
comme il dit, qu'un Etat chrétien «nominal» 1), et qui a essayé,
pour se justifier « d’altérer la pureté de I'idée chrétienne». Recon-
naissons aussi avec lui que «ce compromis entre la vérité et
I'erreur est 'essence propre de toutes les hérésies, qui, quelque-
fois inventées et toujours, sauf quelques exceptions individuelles,
favorisées par le pouvoir impérial, affligérent la chrétienté de-
puis le IV® jusqu'au IX® siecle»?). Mais 14 ol il tombe lui-méme
a son tour dans l'erreur et ou il altére la pureté de 'idée chré-
tienne, c’est lorsque, non content de condamner les personna-
lités coupables et la fausse théologie de certains théologiens de
I’Eglise orientale, il condamne cette Eglise elle-méme. Dans ce
but, il essaie d’abord de détacher de son sein pour le rattacher
au siege de Rome ce qu’il appelle «le parti de Saint Athanase
le Grand, de Saint Jean Chrysostome, de Saint Flavien, de Saint
Maxime le Confesseur, de Saint Théodore le Studite»3). Il est
regrettable que l'auteur n’indique pas les documents qui lui
permettent de transformer en papistes ces théologiens dont
l'ecclésiologie antipapiste est cependant bien connue. Mais
passons. :

Soloviev décrit ainsi I'Eglise orthodoxe, qui, d'une part,
admet l'orthodoxie des sept conciles cecuméniques et, d’autre
part, rejette comme hétérodoxe la papauté romaine: «La grande
majorité du haut clergé grec appartenait 4 ce parii que nous
pouvons appeler demi-orthodoxe ou plutdt orthodoxe-anticatho-
lique. Ces prétres, soit par conviction théorique, soit par sen-
timent routinier, soit par attachement a la tradition commune,
tenaient beaucoup au dogme orthodoxe. Ils n’avaient rien en
principe contre l'unité de I'Eglise universelle, mais seulement
a la condition que le centre de cette unité se trouvat chez eux;
et puisque de fait ce centre se trouvait ailleurs, ils aimaient
mieux étre grecs que chrétiens et acceptaient une Eglise divi-
sée plutdét que I'Eglise unifiée par un pouvoir a leurs yeux

) P. XXIV.

%) P. XXV. On lira aussi avec intérét les pages XXXI et XXXII, ol I'auteur
décrit le parti hérétique de la cour impériale, «triplement antichrétien dans ses idées
religieuses, dans son sécularisme et dans son nationalisme ».

$) P. XXXIIT.



— 627 —

étranger et ennemi de leur nationalité, Comme chrétiens ils ne
pouvaient pas étre césaropapistes en principe, mais comme
patriotes grecs avant tout, ils préféraient le césaropapisme by-
zantin a la papauté romaine. Leur grand malheur était que les
autocrates grecs se signalaient pour la plupart comme hérétiques
ou méme comme hérésiarques; et ce qu’ils trouvaient encore
plus insupportable, c'est que les rares moments oill les empereurs
prenaient 'orthodoxie sous leur protection étaient précisément
les moments oli 'Empire et la Papauté étaient en accord. Trou-
bler cet accord, attacher les empereurs a l'orthodoxie tout en
les détachant du catholicisme — ce fut 14 le but principal de la
hiérarchie grecque. Dans ce but, elle était préte, malgré son
orthodoxie sincere, a faire des sacrifices méme en matiere dog-
matique.

«L’hérésie formelle et logique répugnait & ces pieux per-
sonnages, mais ils n'y regardaient pas de si prés quand le divin
Auguste voulait bien leur offrir le dogme orthodoxe un peu
arrangé a sa facon. Ils aimaient mieux recevoir des mains d'un
empereur grec une formule altérée ou inachevée que d'accepter
la vérité pure et complete de la part d'un pape: I'#énoticon de
Zénon remplacgait & leurs yeux avec avantage 1’épitre dogma-
tique de Saint Léon le Grand. Dans les six ou sept épisodes
successifs que présente 'histoire des hérésies orientales, la ligne
de conduite que suivait le parti pseudo-orthodoxe était toujours
la méme. Au commencement, quand I'hérésie triomphante s'im-
posait avec violence, ces hommes sages ayant une aversion
prononcée du martyre se soumettaient, bien qu'a contre-coeur.
Grace a leur accession passive, les hérétiques pouvaient réunir
des assemblées générales aussi ou méme plus nombreuses que
les vrais conciles cecuméniques. Mais aprés que le sang des
confesseurs, la fidélité des couches populaires et I'autorité me-
nacante du pontife romain avaient forcé le pouvoir impérial a
abandonner la cause de l'erreur, les hérétiques involontaires
revenaient en masse a l'orthodoxie et, comme les ouvriers de
la derniere heure, recevaient leur ample salaire. Les confesseurs
héroiques survivaient rarement aux persécutions, et c’étaient
les prudents qui jouissaient de la victoire de la vérité. Ils for-
maient la majorité dans les conciles orthodoxes comme ils
lavaient fait auparavant dans les conciliabules hérétiques. Et
s'ils ne pouvaient pas refuser leur adhésion aux représentants



s G28 ~—

du pape leur envoyant une formule exacte et définitive du
dogme orthodoxe, si méme au premier moment ils exprimaient
cette adhésion avec un enthousiasme plus ou moins sincére,
le triomphe manifeste de la papauté les faisait vite revenir 2
leur sentiment dominant, la haine jalouse contre le siege apos-
tolique. Alors tous les efforts d’'une volonté tenace et toutes les
inventions d'un esprit astucieux étaient employés pour contre-
balancer le succeés de la papauté, pour la priver de son influ-
ence légitime, pour lui opposer un pouvoir usurpé et factice.
Le pape leur avait servi contre 1'hérésie, mais celle-ci une fois
vaincue ne pouvait-on pas se passer du pape? Le patriarche
de la nouvelle Rome ne pourrait-il pas supplanter celui de
I'ancienne? Ainsi a4 chaque triomphe de l'orthodoxie, qui était
toujours le triomphe de la papauté, succédait invariablement
a2 Byzance une réaction anticatholique entrainant méme les
orthodoxes de bonne foi mais peu clairvoyants.

«Cette réaction particulariste durait jusqu'a ce qu’'une nou-
velle hérésie plus ou moins impériale vint troubler les cons-
ciences orthodoxes et leur rappeler l'utilité d'un magistere
vraiment ecclésiastique» (p. XXXIII-XXXVI). |

Soloviev ne craint pas de dire que «les deux pouvoirs» —
c’est ainsi qu'il désigne 1'Eglise et 'Etat grecs — étaient liés
- ensemble par une idée commune: /a négation du christianisme
comme jforce sociale, comme principe moteur du progreés histo-
rique; que les empereurs ont embrassé l'orthodoxie comme
dogme abstrait, et que les hiérarques orthodoxes ont béni in
secula seculorum le «paganisme» de la vie publique. Il ajoute
expressément: «Cette soi-disant orthodoxie byzantine n’était
en vérité que ['hérésie remtrée ... Cette contradiction profonde
entre V'orthodoxie professée et I'kérésie pratiquée était un prin-
cipe de mort pour I'empire byzantin. C'est 1a la vraie cause
de sa ruine. Il était juste qu’il périt et il était encore juste
qu'il périt par Ulslam. L’'Islam, c’est le bysantinisme conséquent
et sinceére, délivré de toute contradiction intérieure. C'est une
réaction franche et complete de Uesprit oriental contre le chris-
tianisme»1).

Enfin Soloviev avoue que «l'histoire a jugé et condamné
le Bas-Empire; que non seulement il n'a pas su remplir sa

1) P. XLVIII. Suit une curieuse explication de l'islamisme.



— 629 —

mission, fonder 'Etat chrétien, mais qu'il s’est appliqué 2 faire
avorter l'ceuvre historique de J.-C.»?). :

Ce n'est pas tout. Selon Soloviev, I'Eglise universelle telle
que l'a décrite et expliquée le métropolitain Philaréte, ne serait
qu'«un étre de raison», et cela, sous prétexte que cette Eglise
universelle ne serait pas I'Eglise romaine, comme s'il n'y avait
d’Eglise réelle et vivante que I'’Eglise de Rome, et comme si
I'on était mort par le seul fait qu'on est séparé de 1'Eglise
romaine. «Les parties sont réelles, dit-il, mais le tout n’est
qu'une abstraction subjective. S'il n’en a pas toujours été ainsi,
si I'Eglise dans sa totalité a été autrefois un corps vivant, le
corps est aujourd’hui en proie 4 la mort et & la décomposition:
ce n'est que l'existence des parties séparées qui se manifeste
actuellement, tandis que leur unité substantielle a disparu dans
les régions du monde invisible»?). Soloviev est en pleine con-
tradiction avec lui-méme: car si les parties d'un tout sont
réelles, il est impossible que le tout ne soit qu'une abstraction,
le tout n'étant autre chose que les parties elles-mémes. Soloviev
prétend que ces parties ne sont plus vivantes aujourd’hui,
quoique réelles; mais il ne le prouve pas. Nous les voyons
toutes trés réelles et trés vivantes, vivantes intellectuellement
par leur enseignement, vivantes moralement par leurs ceuvres,
vivantes religieusement par leur foi et leur culte. Leur unité
substantielle étant le Christ méme, est toujours réelle. Le
Christ, il est vrai, est «dans les régions du monde invisible»;
mais nous savons que la réalité spirituelle est une réalité
positive, quoique invisible, et que quiconque vit du Christ vit
réellement, le Christ étant hier, aujourd’hui et dans tous les
siecles.

Simple remarque en passant: les orthodoxes qui nous
combattent et qui nous reprochent, a nous aussi, de n’admettre
une Eglise universelle qu'en théorie et non une Eglise uni-
verselle vivante, n’auraient-ils pas puisé cette belle théologie
dans le romanisme de Soloviev?

Soloviev faussait la notion de l'infaillibilité comme il faussait
celle de I'Eglise. «Elle est infaillible, disait-il, en ce sens qu’elle
ne peut pas se tromper en déterminant 4 un moment donné
telle on telle vérité religieuse et morale, dont la connaissance

HP.L 3P 32



— 630 —

explicite lui est devenue nécessaire»!). C'est une erreur. L'Eglise
est infaillible quand elle enseigne simplement ce que le Christ
lui a dit d’enseigner, rien de plus. Elle n’a nullement pour
mission de faire une seconde révélation qui complétat celle
du Christ. Si le Christ a jugé a propos de ne pas nous révéler
«telle ou telle vérité religieuse et morale », dont la connaissance
explicite parait nécessaire & notre curiosité, il a eu ses raisons;
sans doute cette prétendue vérité n’est pas aussi nécessaire
que nous le croyons. A nous de la chercher, et de la proclamer
si nous la découvrons; mais on peut alors la proclamer sans
en faire un dogme, et sans croire que I'Eglise est infaillible
pour cette besogne. En reconnaissant a I'Eglise un tel droit,
le dépot du dogme chrétien serait vite accru dans des propor-
tions formidables, et 'Evangile ne serait plus qu'un minime
feuillet de la Dogmatique de 1'Eglise. Cette théorie fantaisiste
n'est que du pur ultramontanisme, inventé pour le plaisir des
papes et de leurs crédules serviteurs, mais non pour les fideles
disciples du Christ et de I'Eglise. Soloviev prétend que, si
I’Eglise n’était pas infaillible dans le cas qu'il suppose, «elle
ne saurait guider 'humanité dans la vraie voie, elle serait
alors un aveugle conduisant un aveugle». Il se trompe. En
se bornant a répéter les enseignements du Christ, 'Eglise ne
sera jamais aveugle et elle guidera plus sQrement ainsi I'hu-
manité dans la vraie voie qu'en lui enseignant les spéculations
trés humaines et trés faillibles de ses théologiens.

Ce qu’il dit ensuite des Eglises nationales?), est une véri-
table divagation, comme si une Eglise, pour étre unie a la
nation et a I'Etat, cessait d'étre une Eglise, cessait de faire
partie de I'Eglise universelle, et comme si ’Etat, en la recon-
naissant, faisait d’elle sa chose, lui imposait ses dogmes, etc.!
On voit que Soloviev n’a aucune idée de ce qui se passe, par
exemple, en Suisse, ou nos Eglises nationales sont religieuse-
ment aussi libres que les Eglises dites libres ou indépendantes.

Toute la deuxiéme partie de son volume ol il essaie de
démontrer que le Christ a fondé une monarchie, sur la per-
sonne de Pierre, et que cette monarchie existe, de fait et de
droit divin, & Rome, dans la personne de I'évéque de cette
ville, n'est non plus que de la divagation, ol les textes les

) P. 38. — ) P, 72-73.



— 631 —

plus simples sont détournés de leur vrai sens, et ot 'on ose méme
invoquer a l'appui de ces détournements le témoignage de
St. Jean Chrysostome?) et celui de I'«éminent» juif Salvador?)!
Qu'on en juge par le passage suivant: «Si le nom vulgaire de
Rome signifiait force en grec, et si un poete de 'Hellade déca-
dente saluait les nouveaux maitres en ce nom: yaips uotPouc,
@uydrne "dgnos — les citoyens de la Ville Eternelle, en lisant
son nom selon la facon sémitique, croyaient découvrir sa vraie
signification: dmor; et I'antique légende renouvelée par Virgile
rattachait le peuple romain et la dynastie de César en parti-
culier 2 la mere de 'amour et par elle au Dieu supréme»®).
Roma = Amor: donc le pape est, de droit divin, le chef infail-
lible et omnipotent de I'’Eglise universelle! Ne dirait-on pas un
musicien qui, se croyant un Rubinstein et voulant prouver
qu'il l'est, exécuterait des variations & perte de vue sur lair
de «Au clair de la lune», et voudrait surtout faire croire que
ses variations sont la seule interprétation admissible de l'air
primitif?

Autre argument; 'omnipotence du pape romain démontrée
par la transsubstantiation! «Quand il s’agit de rattacher au
Christ 1'é¢tre individuel de I’homme, la religion ne se contente
pas de la Communion invisible et purement spirituelle, elle veut
que '’homme communie avec son Dieu dans la totalité de son
existence, méme par l'acte physiologique de la nourrviture. Dans
cette communion mystique, mais »éelle, la matiére du sacrement
n'est pas simplement détruite et anéantie, mais elle est frans-
substantiée, c'est-a-dire que la substance intérieure et invisible
du pain et du vin est exaltée dans la spheére de la corporéité
divinisée (1 ?) du Christ et absorbée par elle, tandis que l'actua-
lit¢ phénoménale ou lapparence extérieure (!?) de ces objets
demeure sans aucun changement sensible pour pouvoir agir
dans les conditions données de notre existence physique en la
rattachant au corps de Diew. De méme, quand il s’agit de la vie
collective et publique de 'humanité, elle aussi doit étrve mysti-
quement transsubstantide, tout en gardant les especes ou les
Sformes extérieures de la société terrestre: ces formes elles-

1) P. 153. Priere de vouloir bien lire & ce sujet notre étude sur [/ Ecclésio-
logie de St. Fean Chrysostome; Revue intern. de théologie, juillet 1903, p. 491-520.

%) P. 98 et 151.

%) P. 140.



— 632 ~—

mémes ordonnées et consacrées d'une manitre déterminée
doivent servir de bases réelles et d’instruments visibles & 7 action
sociale du Christ dans son Eglise»!). Je le demande a tout
- homme de bon sens, cette dialectique n’est-elle pas symptoma-
tique?

Que le lecteur veuille bien me permettre de citer encore
un autre argument. Soloviev dit expressément (p. 154-155):

«Ceux de nos lecteurs orthodoxes qui, pour reconnaitre
le role exceptionnel de Pierre dans l'histoire du N. T., ne trou-
veraient pas suffisante I'autorité des Saints Peres, tels que
Jean Chrysostome, ni méme celle des théologiens russes tels
que Mgr. Philaréte, seront peut-étre accessibles & une preuve
pour ainsi dirve statique. En considérant que, parmi les disciples
immédiats de Jésus, aucun n’a autant de droits & une place
marquée que St. Jean, 'apdtre bien-aimé, j'ai compté combien
de fois les Evangiles et les Actes font mention de St. Jean et
combien de fois, de Pierre. Il se trouve que le rapport est de
1 a2 4 a peu pres, St. Pierre est nommé 171 fois (114 dans les
Evangiles et 57 dans les Actes), et St. Jean 46 fois seulement
(38 fois dans les Evangiles, y compris les cas ou il parle de
lui-méme d’une manitre indirecte, et 8 fois dans les Actes).» —
Aprés un tel fait, celui qui ne reconnaitrait pas d'emblée
la suprématie de Pierre sur Jean, et par conséquent sur
I'Eglise universelle, serait évidemment dénué de toute logique!

N. B. Soloviev avoue qu'il est impossible d’expliquer «d'une
maniére scientifique» comment et dans quelles formes le pouvoir
de Pierre a été transmis & I'évéque de Rome?). Mais il n'en
soutient pas moins que «ce fait s’est produit de droit divin,
tandis que les faits particuliers concernant la transmission du
pouvoir souverain, 1'élection papale, etc., tiennent au coté
purement humain de 1'Eglise et ne présentent qu'un intérét
tout a fait secondaire au point de vue religieux»3). Pourquoi?
Soloviev se garde bien d’'en donner la moindre raison. Les
mystiques de sa trempe savent tout; ils affirment, et cela suffit!
Il ajoute, non pour expliquer, mais pour étonner de plus en
plus: «La Rome des papes devint pour la chrétienté univer-
selle ce que la Rome des Césars était pour l'univers payen.
L’évéque de Rome était par celte qualité méme le souverain

1) P. 126-127. — %) P.158-159. — ®) P, 160-161,



— 633 —

pasteur et docteur de I'Eglise entiere, et persomme w'avait &
se préoccuper du mode de son élection qui dépendait des cir-
constances et du milieu historique ... Tout ce qui peut paraitre
anormal dans l'histoire de 1'Eglise appartient aux espéces hu-
maines et non @& la substance divine de la sociélé religieuse.
S'il a pu arriver qu'on employat un vin falsifié et méme em-
poisonné pour le sacrement de 'eucharistie, ce sacrilége portait-il
la plus légere atteinte au sacvement lui-méme?»') — N'est-ce
pas phénoménal?

Bien plus, Soloviev va jusqu'a dire: «En admettant méme
que St. Pierre ne soit jamais allé corporellement & Rome, on
peut, au point de vue religieux, affirmer une lransmission
spirituelle et mystique de son pouvoir souverain A I'évéque de
la ville éternelle.» Comment cela? Si St. Paul, dit Soloviev,
n’a jamais vu J.-C. et si l'origine de son apostolat est un fait
mystique et miraculeux, pourquoi n'en serait-il pas ainsi de
lautorité du pape romain? Cette autorité peut bien tenir a un
acte «mystique et transcendental.» «L'esprit puissant de
St. Pierre, dirigé par la volonté toute-puissante de son Maitre,
pouvait bien, pour perpétuer le centre d'unité ecclésiastique,
se fixer dans le centre de l'unité politique préformé par la
Providence et faire de 1'évéque de Rome I'héritier de sa pri-
mauté»?). — On le voit, nous nageons en pleine fantaisie.

Je laisse de coté la troisieme partie de ce volume, ou
I'auteur expose ce qu'il appelle «le principe trinitaire et son
application sociale». Il s’y surpasse en logomachie, et il pourrait
lutter d’obscurité et de fantasmagorie avec les Kabbalistes les
plus subtils3). ‘Certes, 'imagination est une faculté précieuse;

) P.162. — ?) P. 163.

3) Par exemple (p. 261-262): « L’humanité réunie & Dien dans la Sainte Vierge,
dans le Christ, dans 'Eglise, est Ja réalisation de la Sagesse essentielle ou de la sub-
stance absolue de Dien (!), sa forme créée, son incarnation. En vérité, c’est une
seule et méme forme substantielle (désignée par la Bible comme semern mulierss,
scilicet Sophie) qui se produit en trois manifestations successives et permanentes,
réellement distinctes, mais essentiellement indivisibles, en s’appelant Marie dans sa
personnalité féminine, Fésws dans sa personnalité masculine, et gardant son propre
nom pour son apparition totale et universelle dans PZEglise accomplie de P’avenir,
la Fiancée et ’Epouse du Verbe divin. Cette triple réalisation de la Sagesse essentielle
dans P'humanité est une vérité religieuse gue la chrétienté orthodoxe professe dans sa
doctrine et manifeste dans son culte. Si, par la Sagesse substantielle de Dieu, il ne
fallait entendre gue la personne de ¥-C. exclusivement, comment pourrait-on appliquer
a la Sainte Vierge tous les textes des livres sapientiaux qui parlent de cette Sagesse?
Or cette application, qui se faisait dés les temps les plus anciens (! ?) dans les



— 634 —

mais, quand, au lieu de remplir sa mission, elle cherche a
remplacer la raison, quand elle devient la maitresse du logis
et méme des Ecritures, quand elle prétend au droit d’inter.
préter les dogmes et méme d'en faire, alors elle devient per-
nicieuse au premier chef.

Je le répeéte, cet ouvrage est surtout curieux comme spé-
cimen de ce que le mysticisme peut produire lorsqu’il n’est
pas soumis aux régles de la dialectique et de la critique. Ce
n'est ni de la science, ni de la théologie, mais de la pure ex-
centricité.

II1.

D’autre part, si Soloviev est tombé dans l'erreur papiste,
il a conservé aussi quelques restes de l'orthodoxie véritable;
et il est bon de l'entendre quand il proclame cette orthodoxie.
Ses aveux sont utiles et suggestifs.

Il rappelle, d’aprés la légende, que St. Cassien avec sa
belle chlamyde n'est pas tout; qu'il y a encore St, Nicolas
avec sa chlamyde salie et déchirée, mais salie et déchirée
parce qu'il a rendu service 4 un pauvre paysan; qu’ainsi
I’Eglise d'Orient n'est pas tout, et que 1'Eglise d'Occident a
aussi sa valeur, surtout si I'on considére que, d'aprés la légende,
St. Nicolas occupe la premiere place dans le ciel aprés St. Pierre.

Il rappelle assez naivement aussi les extases des solitaires
du mont Athos, et «les disputes acharnées qui se sont produites
dans I'Eglise grecque au XIV® siécle pour é€lucider la nature
propre de la lumieére thaborienne et ses rapports avec l'essence
de la Divinité» (p. 5). Il trouve que cet <«ascétisme exclusif»
n'est pas assez, et il ajoute: «Il nous faut avant tout recon-
naitre l'insuffisance de notre idéal religieux traditionnel, et
faire des efforts sincéres pour réaliser une conception plus
complete du christianisme... Il ne s'agit que de rendre 2
notre religion son caractére catholique ou universel, en nous

offices de I'’Eglise latine ainsi que de I'Eglise grecque, a regu de nos jours wmne
sanction doctrinale (!2) dans la bulle de Pie IX sur 'immaculée-conception de la
T. S. Vierge ... Ainsi I’Eglise, la societé humaine dsvinisée, a au fond Jlz méme
substance gque la personne incarnée du Christ, son humanité individuelle,., Clest
l'dme du monde completement convertie, purifiée et identifide avec la Sagesse elle-
méme, comme la matiére s’identifie avec la forme dans un seul étre concret et vivant.
Et la réalisation parfaite de cette sudstance divino-matérielle, de ce semen mulieris,
c’est ’humanité glorifiée et ressuscitée, le Temple, le Corps et PEpouse de Dien.»
Comprenne qui pourral



— 635 —

reconnaissant solidaires de la partie active du monde chrétien,
de 1'Occident... Il faut seulement reconnaitre sans réserve
cette vérité toute simple: a savoir, que mnous, 'Orient, ne
sommes qu'une partie de I’Eglise universelle, et une partie qui
n'a pas son centre en elle-méme, et qu'il nous faut, par con-
séquent, rattacher nos forces particulieres et périphériques au
grand centre universel... Tout notre devoir a nous, C'est
seulement de nous reconnaitre pour ce que nous sommes en
réalité, une partie organique du grand corps chrétien et d'af-
firmer notre solidarité spirituelle avec nos fréres de 1'Occident.
Cet acte moral, cet acte de justice et de charité, serait par
lui-méme un progrés immense pour nous et la condition in-
dispensable de tout progrés ultérieur?)»,

Soloviev reproche & ses compatriotes leur orgueilleux
mépris de 1'Occident, lorsqu’ils disent de lui: « Vixdt. In Oriente
lux. 1.’Eglise orientale a accompli sa grande tdche historique
en christianisant le peuple russe, ce peuple qui s’est identifié
avec le christianisme et auquel appartient tout l'avenir de
I'humanité?)». Un tel orgueil n’a rien de chrétien ni de fécond.
«On ne fait pas grand’chose quand on ignore ce qu'on doit
faire», réplique Soloviev. Il ajoute: «Les grandes ceuvres ne
peuvent pas étre accomplies par de petits moyens. Il ne s'agit
pas d'un compromis confessionnel entre deux hiérarchies, ni
d'un traité diplomatique entre deux gouvernements: c’est un
lien moral et intellectuel qu’il faut avant tout établir entre la
conscience religieuse de la Russie ef la vérité de I Eglise uni-
verselle » 3).

Soloviev insiste avec raison. «Il est clair, dit-il, que la
véritable orthodoxie n’a en soi rien de particulariste et ne
peut en aucune fagon constituer un attribut national ou local,
nous sépavant quand méme des peuples occidentaux: car la
Plus grande partie de ces peuples (la partie catholique) a ab-
solument le méme fond religieux que mnous. Tout ce qui est
saint et sacré pour nous l'est aussi pour eux ... Si la piété
est vraiment le caractere distinctif de notre esprit national,

) P. 7. Soloviev a le tort d’entendre, dans ces passages, que le centre uﬁiversel
est la papauté romaine; et par solidarité spirituelle avec 1'Oceident, il comprend la
reconnaissance de la suprématie et de l’infaillibilité romaines. Il se trompe du tout
au tout. Mais ce qu’il affirme de ’Orient comme simple «partie organique du grand

corps chrétien», n’en est pas moins vrai.
) P.8 et g. 3 P.LIX.



— 636 —

le fait. que les principaux emblémes de cette piété nous sont
communs avec les Occidentaux nous oblige A reconnaitre nolre
solidarité avec eux dans ce que nous considérons comme le
plus essentiel. Quant au contraste profond que présente la
piété contemplative de !'Orient avec la religion active des
Occidentaux, ce contraste subjectif et purement humain n’a
rien & voir avec les objets divins de notre foi et de notre
culte, et, loin d'étre un juste motif de séparation, il devrait
plutot porter les deux gramdes parties du wmonde chrétien @
une réunion plus intime pour se compléter mutuellement»?).

Soloviev reconnait que, dans ’état actuel de la séparation
des Eglises, 'Eglise orientale n'a jamais pu et ne peut pas,
seule, rassembler un concile cecuménique, bien que, selon ses
théologiens, le concile cecuménique soit le seul tribunal com-
pétent pour juger ses différends avec la papauté?). Puis, par-
lant des théologiens orthodoxes qu’'il combat, il s’écrie:
«Oseraient-ils s’exposer a la risée du monde entier en décla-
rant le Synode de Saint-Pétersbourg ou le patriarcat de Cons-
tantinople le vrai représentant de 1'Eglise universelle? Mais
comment parler de recourir tardivement aux conciles cecumé-
niques, quand on est forcé d’'avouer qu'ils ne sont plus pos-
sibles ?8)»

Soloviev s'autorise, sur ce point, des déclarations de
I'ancien métropolitain de Moscou, Philaréte, déclarations qu'il
résume ainsi: «La vraie Eglise chrétienne embrasse toutes les
Eglises particulieres qui confessent J.-C. venu en chair. La
doctrine de toutes ces sociétés religieuses est au fond la méme
vérité divine; mais elle peut étre mélée & des opinions et a
des erreurs humaines. De 13, il y a dans enseignement de
ces Eglises particulieres une différence de plus ou de moins
de pureté. La doctrine de I'Eglise orientale est plus pure que
les autres et méme on peut la reconnaitre comme tout a fait
pure, puisqu’elle n'associe aucune opinion humaine a la vérité
divine ). Mais, comme, du reste, chaque communion religieuse

H P16 et 17. ?) P.17. %) P 2L

%) Cette assertion ne saurait s’étendre & I’école théologique — qui se croit
pourtant trés orthodoxe et qui en cela précisément ne l’est pas — qui associe a la
vérité divine eucharistique ’opinion humaine de la transsubstantiation; a la wérité
divine de la procession du St. Esprit ex Zafre Popinion humaine de I'<ex Patre
solo»; a la vérité divine de «la société des disciples du Christ, dépositaire des en-

seignements du Christ» l'opinion humaine de l'identification de cette société umi-
verselle avec la seule Eglise orienzale, etc.



— 637 —

a absolument la méme prétention & une pureté parfaite de
foi et de doctrine, il ne nous convient pas de juger les autres,
mais il faut abandonner le jugement définitif a 1'Esprit de
Dieu qui gouverne les Eglises.» Et Soloviev ajoute: «Tel est
le sentiment de Mgr. Philarete, et la meilleure partie du clergé
russe pense comme lui»?).

Soloviev dit encore: «Cette pseudo-orthodoxie de notre école
théologiqie, qui n’a rien de commun avec la foi de I'Eglise
universelle ni avec la piété du peuple russe, ne contient aucun
élément positif; ce wne sont que des négations arbitraives pro-
duites et nourries pav une polémique de partis-pris?)... Le
fond vraiment religieux qui nous est commun avec les Occi-
dentaux ne parait avoir pour wvous®) qu'un intérét médiocre,
ce sont surtout les différences qui vous tiennent @ coeur»*). Une
autre observation non moins juste et non moins piquante contre
I'école en question, est celle-ci: <«<Selon ces soi-disant ortho-
doxes, le vrai moyen d’arriver au port®, c’est de s'imaginer
qu'on y est déja. Clest par la qu’ils se croient au-dessus des
communions occidentales, qui, & vrai dire, n’ont jamais soup-
¢onné que la grande question religieuse puisse se résoudre
si facilement.» — Excellent.

«Nos nouveaux orthodoxes, dit-il encore, aprés avoir con-
fondu dans leurs réflexions nébulenses le coté divin et le coté
terrestre de I'Eglise, ne trouvent aucune difficulté a identifier
cet idéal confus avec I'Eglise orientale actuelle, 'Eglise gréco-
russe telle que nous la voyons... Ils la proclament la sewle
et unique Eglise de Dien, la véritable Eglise universelle, et ne
regardent les autres communions que comme des associations
antichrvétiennes. Ainsi, tout en acceptant en principe l'idée de
I'Eglise universelle, les slavophiles la renient en fait et ré-
duisent I'universalité chrétienne & ume Eglise particuliére qui
d’atllenrs est fort loin de répondre a lidéal qu'ils professent
eux-mémes. La véritable Eglise selon leur pensée, c’est, nous
le savons, la syntheése organique de la liberté et de l'unité
dans la charité, et c'est dans I'Eglise gréco-russe qu'il nous

) P.31. — ?) P. 18,

) Clest évidemment & cette école théologique « pseudo-orthodoxe » qu’il s’adresse.

4 B, 19

®) «L’union parfaitement libre et intérieure des hommes avec la Divinité et
entre eux, c’est Ie but supréme, / pors vers lequel nous naviguons.» P. 36.



— 638 —

faut chercher cette syntheése! Tachons de garder notre sérieux
et voyons ce qui en est.»?)

Dans les chapitres qui suivent, Soloviev fait une descrip-
tion de cette Eglise en citant beaucoup de textes tirés des
ceuvres de J.-S. Aksakov. Ces textes sont tellement défavorables
a cette Eglise ?) que nous nous refusons, jusqu’a preuve péremp-
toire, & les croire exacts, et que nous pensons que le célébre publi-
ciste a fait peser sur toute 'Eglise ce qui n’était vrai que de 1'école
théologique en question. Nous devons dire en conscience que les
orthodoxes que nous avons connus depuis 1870 et que nous
connaissons encore, sont parfaitement innocents des accusations
en question; que jusqu'a ces derniéres années, ol notre Eglise
a été attaquée par MM. Rhossis, Maltzew, Gousseff, etc.,
nous étions loin de nous douter de l'existence d'une école aussi
peu au courant de la théologie scientifique de 1'Occident; que,
si cette école devait 'emporter dans la direction des affaires
religieuses de 1'Eglise orientale, il ne saurait, bien entendu,
étre question, de notre part, d'une union quelconque avec elle.
En ce dernier cas, nous nous prendrions d'une immense pitié
pour cette Eglise, que nous ne cesserons de vénérer; et loin
de l'abandonner aux forces papistes qui ont été si néfastes a
I’Occident, nous redoublerions d'efforts et d’énergie, pour lui
rendre tous les services fraternels qui seraient en notre pouvoir.
Pour un temps, long peut-étre, nous ne pourrions plus compter
sur elle, mais elle, nous lui en donnons l'assurance, elle pourrait
toujours compter sur nous.

Nous connaissons les marais romains dans lesquels cette frac-
tion s’aventure, et nous savons que, si les plus forts peuvent suc-
comber & la fievre paludéenne, les plus faibles en apparence
peuvent y échapper. Qu’elle recoive nos meilleurs veeux, et
puisse-t-elle écouter les renseignements des guides qui con-
naissent le pays! N'est-ce pas le premier service que nous
puissions lui rendre? E. Micuaup.

Post-Scriptum. Cette étude était écrite, lorsque j'ai pris
connaissance des articles de M. Marian Zdziechowski, parus
dans «Demain»?)., Quoique ces articles soient des dithyrambes

) P. 39. %) Par exemple, p. 54-58. :
%) Nes du 22 décembre 1905 et du 30 mars 19o6: Le mouvement religicux
en Russie.



— 639 —

en 'honneur de Soloviev, j'ai le regret d’en avoir été trés mal
impressionné et de ne pouvoir modifier en rien mon appréciation.
Au contraire, il y aurait plutdt lieu de I'aggraver. L'honorable
professeur de Cracovie a voulu exalter son ami, et il n’a
fait que le compromettre, en lui brilant un encens immérité,
quand il et fallu simplement exposer la vérité.

D’une part, en effet, voici les éloges décernés a Soloviev.
«C'est le penseur le plus profond de la Russie. .. l'incarnation
la plus lumineuse du génie philosophique russe ... son ceuvre
fut providentielle... il fut doué d'un regard prophétique...
il fut le grand philosophe . ... intelligence prodigieuse ... esprit
passionnément synthétique ... s’efforcant de créer une synthese
de l'univers... type parfait du philosophe mystique ... recher-
chant I'absolu... ayant une connaissance intuitive et immé-
diate de Dieu... Ce maitre de l'ascétisme ... dans la fougue
de son ardeur militante... était emporté par un amour ailé
dans l'infini des réves qui visiterent jadis 1'ame de Dante...
C'était un homme a extases... homme extraordinaire, doué
du don de double vue... enseignant les anticipations d'un
avenir idéal... Prophete... son état d’'ame n'’appartenait pas
a la condition actuelle de 'humanité... Ce génie ailé de la
Russie ... avait une théorie historiographique ... des théories
ailées... vers un lointain avenir... contre les théories ram-
pantes» (celles de ses adversaires). Il fit 4 Pétersbourg une
conférence sur 1'Antéchrist «et la fin prochaine de 1'histoire
universelle»; ce fut un «chef-d'ceuvre et sa derniere parole».

En somme, ce pathos, que l'auteur a pris pour du lyrisme,
représente Soloviev comme un visionnaire. Sa «face de Christ»
et ses «¢yeux perdus dans la contemplation de quelque vision
mystérieuse», lui tenaient sans doute lieu d'argument. Or le
fond de sa pensée se résumait en ceci: que «l'unité de la foi
doit résider dans l'autorité légale d'un seul chef», et «ce
pouvoir central appartient & 'héritier de St. Pierre », et I'héritier
de St. Pierre c’est le pape. Telle fut la vision géniale que
l'on veut nous faire admirer.

Ce n’est pas tout. Le thuriféraire de Soloviev veut encore
nous faire croire que, d’apreés le «Recueil des lois de la Russie»,
le tsar devient «le pasteur supréme, 'archiprétre, la téte visible
de I'Eglise, le remplagant du Christ lui-méme». En vérité, pour
qui nous prend-on? En outre, & en croire M. Z., «les classes



— 640 —

instruites de la Russie professerent, de tout temps, pour I'Eglise,
un mépris profond, qui ne tarda pas a se changer en négation
pure: I'athéisme peut &tre envisagé comme un des traits cavac-
téristiques de la sociélé russe». Et encore: «Le peuple russe
tout en étant le plus athée, est aussi le plus mystique du
monde. » Plus loin, ce méme peuple russe est appelé «peuple
théocratique ».

Donc absence de philosophie, méconnaissance de I'histoire,
assertions sans preuves, théories erronées aboutissant au pa-
pisme comme & la grande panacée. «Soloviev comprit que /e
senl moyern de faire renaitre la religion en Russie était de
délivrer I'Eglise de la servitude dans laquelle I'Etat la tenait
et de retourner a l'unité chrétienne en reconnaissant la supré-
matie du pape.» La suprématie du pape! Nous y voila: sud
cauda venenum. Nous savons maintenant pourquoi Soloviev
était un penseur, un prophéte, et pourquoi certaines gens lui
bralent tant d’encens. E. M.




	Erreurs et aveux de Vladimir Soloviev

