
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Erreurs et aveux de Vladimir Soloviev

Autor: E.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


622

ERREURS ET AVEUX
DE VLADIMIR SOLOVIEV.

C'est le propre du pseudo-mystique d'émettre entre deux
vérités, quelquefois très élevées, une erreur qui non seulement
les paralyse, mais les gâte entièrement, et qui le conduit lui-
même logiquement à l'abîme. Soloviev était essentiellement un
pseudo-mystique. D'une part, on trouve dans ses écrits des idées
originales qui dénotent parfois une certaine force de conception,
ou plutôt une certaine aptitude aux expressions abstraites et
abstruses. Mais, d'autre part, à côté de ces mêmes pensées, il
en est d'autres qui trahissent une complète ignorance des
notions les plus élémentaires de la philosophie et de l'histoire, des
règles les plus essentielles de la critique et de l'exégèse, et
même un véritable déséquilibrement des facultés mentales;
droù un mélange de conservatisme chrétien et d'anarchie à la
fois religieuse et ecclésiastique, qui est bien la marque principale

de ces sortes d'esprits.
Guettée a déjà réfuté cet écrivain en 1889 et 1890 J). Si je

parle de lui aujourd'hui et dans cette Revue, ce n'est nullement
à cause du bruit que le parti ultramontain a essayé de faire,,
dans quelques salons parisiens, autour de son volume sur La
Russie et l'Eglise universelle2), mais à cause de l'utilité qu'il y
a à signaler ses erreurs et à mettre en relief ses aveux. Ses

erreurs sont précisément celles auxquelles conduit le manque
de méthode en théologie, notamment cet ultramontanisme
mystique auquel certaines intelligences slaves ne sont pas moins
ouvertes que les intelligences latines, et qui pourrait produire
en Russie et dans tout l'Orient des effets peut-être plus désastreux

encore que ceux qu'il a produits en Occident. Le parti

') Voir les dix articles publiés dans V Union chrétienne, de décembre 1889 à
novembre 1890.

2) Paris, Savine, 2" édition, 1889, in-16.



— 623 —

prétendu orthodoxe romanisant qui nous combat et que nous
combattons, pourra apprendre dans ce volume comment on
devient ultramontain, non seulement en interprétant mal les textes
de l'Ecriture et des Pères, mais encore et surtout par la simple
disposition au matérialisme religieux, matérialisme qui s'associe
très bien, de fait, avec le pseudo-mysticisme en question. Quant
aux aveux, ils ne seront pas moins utiles aux personnes de
bonne foi, qui acceptent la vérité par quelque canal qu'elle
leur parvienne.

Soloviev a voulu démontrer à ses compatriotes russes et
en général aux orthodoxes orientaux qu'ils n'ont pas la
véritable orthodoxie; que celle-ci ne se trouve qu'avec l'apôtre Pierre,
c'est-à-dire avec la papauté romaine infaillible. C'est une thèse
qui fait sourire, à cause des erreurs colossales qui lui servent
de fondement; mais ce qui est intéressant dans ce livre, c'est,
d'une part, la façon très ingénieuse ou très naïve dont il essaie
de justifier sa foi, et, d'autre part, les aveux qui lui échappent,
ou les vérités qu'il proclame, chemin faisant, aveux et vérités
qu'il est utile de recueillir, je le répète, la vérité étant toujours
bonne à entendre, même de la part d'un adversaire ou d'un
enfant: ex ore infantium et lactentium (Ps. VIII, 3).

I.

Voici, d'abord, ses erreurs. Il n'a pas une idée saine de
l'Eglise; il la confond à peu près avec la hiérarchie. Dans
l'ordre religieux, la hiérarchie est tout pour lui, comme dans
l'ordre politique l'Etat est tout. Ses deux grands mots sont
donc l'Eglise et l'Etat. Entre l'Etat et le peuple, il place encore
«les classes». C'est sur ces notions confuses et mal définies
qu'il bâtit son édifice. Ecoutons-le:

« L'Eglise universelle (dans le sens large du mot) se
développe comme une triple union divino-humaine : il y a Yunion
sacerdotale, où l'élément divin, absolu et immuable domine et
forme l'Eglise proprement dite — le Temple de Dieu; il y a
l'union royale, où domine l'élément humain et qui forme l'Etat
chrétien (l'Eglise comme corps vivant de Dieu) ; il y a enfin
Yunion prophétique, où le divin et l'humain doivent se pénétrer
dans une conjonction libre et réciproque, en formant la société
chrétienne parfaite (Eglise, comme épouse de Dieu)-»1).

') P. XVI.



— 624 —

Ainsi l'Eglise est à la fois le temple de Dieu, le corps vivant
de Dieu et l'épouse de Dieu; comme temple de Dieu, elle est
hiérarchie ou union sacerdotale; comme corps vivant de Dieu,
elle est l'Etat chrétien, et comme épouse de Dieu, elle est la
société chrétienne parfaite! Quelles utopies! et pas une n'est
prouvée Pures assertions, qui sont, sous la plume de l'auteur,
des points de départ, des axiomes, des truismes. A quoi n'abou-
tira-t-il pas avec cet enfantillage, qui dénote l'absence totale
de toute discipline intellectuelle?

Voici encore, sur ces différents points, quelques-unes de

ses assertions: «L'Eglise proprement dite, représentée par l'ordre
hiérarchique, réunit l'humanité avec Dieu par la profession de
la vraie foi et par la grâce des sacrements»1). On dirait que
la vraie foi et la grâce des sacrements sont le monopole de

l'ordre hiérarchique — Et encore: «Tous sont un dans l'Eglise
par l'unité de la hiérarchie, de la foi et des sacrements»3).
Avant tout, l'unité de la hiérarchie, à la place du mot de St.Paul:
Unus Christus, una fides, unum baptisma. — Selon Soloviev,
l'Etat, pour soumettre l'humanité à la justice absolue, doit se

justifier en se soumettant à l'Eglise, qui lui fournit la sanction
morale et religieuse et la base réelle de son œuvre !8) Il a déjà
affirmé que l'union prophétique «suppose l'union sacerdotale et

royale»; c'est sans doute l'union de l'Eglise et de l'Etat qu'il
veut dire!

En s'appuyant sur de telles définitions, non seulement
arbitraires, mais erronées, Soloviev ne pouvait aboutir qu'à une
fausse critique théologique et à une fausse appréciation de
l'histoire. Aussi son livre fourmille-t-il d'erreurs.

Avant tout, sa confusion de l'Eglise et de la hiérarchie et
sa concentration de la hiérarchie dans le pontificat suprême
devaient l'amener au papisme. Et effectivement, il y est tombé
en plein. Il y est tombé non seulement par cet excès de hiérar-
chisme, mais encore, chose importante à relever, par la
matérialisation du divin et par une fausse conception du culte des

1) P. XVII. A la page XXV, Soloviev dit que, «dans l'humanité chrétienne,
le divin est représenté par l'Eglise concentrée dans le pontificat suprême, et l'humain
par l'Etat ». Nous n'acceptons nullement cette concentration de l'Eglise dans le
pontificat, ni cette représentation de l'humain par l'Etat. L'Etat n'est pas plus la nation
que la hiérarchie n'est l'Eglise.

2) p. xvni.
3) P. XIX.



— 625 —

images et des reliques. A propos de ce qu'il appelle «l'hérésie
iconoclaste», il s'est en effet exprimé ainsi: «La réalisation
matérielle du divin, signifiée dans le domaine du culte par les
saintes images et les reliques, est représentée dans le domaine
social par une institution. Il y a dans l'Eglise chrétienne un
point matériellement fixé, un centre d'action extérieur et visible,
une image et un instrument du pouvoir divin. Le siège
apostolique de Rome, cette icône miraculeuse du christianisme
universel, était directement engagé dans la lutte iconoclaste, puisque

toutes les hérésies aboutissaient à renier la réalité de
l'incarnation divine, dont la perpétuité dans l'ordre social etpolitique
était représentée par Rome Et l'histoire nous montre en effet

que toutes les hérésies activement soutenues ou passivement
acceptées par la majorité du clergé grec rencontraient un
obstacle infranchissable dans l'Eglise romaine et venaient se

briser contre ce roc évangélique C'était surtout le cas pour
l'hérésie iconoclaste, qui, en reniant toute forme extérieure du
divin dans le monde, s'attaquait directement à la chaire de Pierre
dans sa raison d'être comme centre objectif et réel de l'Eglise
visible. Un combat décisif devait être livré par l'empire
pseudochrétien de Byzance à la papauté orthodoxe, qui était non
seulement la gardienne infaillible de la vérité chrétienne, mais
encore la première réalisation de cette vérité dans la vie
collective du genre humain»1).

Cette appréciation du rôle et de la raison d'être de la
papauté romaine est extrêmement curieuse, en ce sens qu'elle
montre toute l'ignorance, toute l'absence de critique exégétique,
toute la naïveté puérile qui forment le fond de cette théologie.
Nous ne saurions perdre notre temps à la réfuter ici; tous nos
lecteurs connaissent cette réfutation. Ce qui nous intéresse,
c'est la façon dont l'auteur fabrique son système ; les papistes
occidentaux n'ont pas atteint, que je sache, une ignorance aussi
candide. C'est elle qui a encore inspiré à Soloviev cette opinion
sur le pape Honorius: «Humiliés et irrités par la longue liste
d'hérétiques et d'hérésiarques qui avaient souillé la chaire de

Constantinople et qui devaient être anathematises par le concile

(le sixième œcuménique), les évêques grecs inventèrent, à

titre de revanche, l'hérésie du pape Honorius et imposèrent
cette fable à la bonhomie des légats romains»2).

') p. xxx. *) P. XLIII.

Kevue intern, de Théologie. Heft 60, 1907. 41



— 626 —

Continuons l'exposition des erreurs de l'auteur. Nous ne
sommes, hélas! qu'au commencement.

Passons-lui ses sévérités envers l'Etat byzantin, qui n'a été,
comme il dit, qu'un Etat chrétien « nominal » *), et qui a essayé,
pour se justifier « d'altérer la pureté de l'idée chrétienne».
Reconnaissons aussi avec lui que «ce compromis entre la vérité et
l'erreur est l'essence propre de toutes les hérésies, qui, quelquefois

inventées et toujours, sauf quelques exceptions individuelles,
favorisées par le pouvoir impérial, affligèrent la chrétienté
depuis le IV* jusqu'au IXe siècle»2). Mais là où il tombe lui-même
à son tour dans l'erreur et où il altère la pureté de l'idée
chrétienne, c'est lorsque, non content de condamner les personnalités

coupables et la fausse théologie de certains théologiens de

l'Eglise orientale, il condamne cette Eglise elle-même. Dans ce

but, il essaie d'abord de détacher de son sein pour le rattacher
au siège de Rome ce qu'il appelle «le parti de Saint Athanase
le Grand, de Saint Jean Chrysostome, de Saint Flavien, de Saint
Maxime le Confesseur, de Saint Théodore le Studite»3). Il est
regrettable que l'auteur n'indique pas les documents qui lui
permettent de transformer en papistes ces théologiens dont
l'ecclésiologie antipapiste est cependant bien connue. Mais
passons.

Soloviev décrit ainsi l'Eglise orthodoxe, qui, d'une part,
admet l'orthodoxie des sept conciles œcuméniques et, d'autre
part, rejette comme hétérodoxe la papauté romaine : «La grande
majorité du haut clergé grec appartenait à ce parti que nous
pouvons appeler demi-orthodoxe ou plutôt orthodoxe-anticatho-
lique. Ces prêtres, soit par conviction théorique, soit par
sentiment routinier, soit par attachement à la tradition commune,
tenaient beaucoup au dogme orthodoxe. Ils n'avaient rien en
principe contre l'unité de l'Eglise universelle, mais seulement
à la condition que le centre de cette unité se trouvât chez eux;
et puisque de fait ce centre se trouvait ailleurs, ils aimaient
mieux être grecs que chrétiens et acceptaient une Eglise divisée

plutôt que l'Eglise unifiée par un pouvoir à leurs yeux

0 p. xxiv.
3) P. XXV. On lira aussi avec intérêt les pages XXXI et XXXII, où l'auteur

décrit le parti hérétique de la cour impériale, «triplement antichrétien dans ses idées

religieuses, dans son sécularisme et dans son nationalisme».
s) P. XXXIII.



— 627 —

étranger et ennemi de leur nationalité. Comme chrétiens ils ne
pouvaient pas être césaropapistes en principe, mais comme
patriotes grecs avant tout, ils préféraient le césaropapisme
byzantin à la papauté romaine. Leur grand malheur était que les
autocrates grecs se signalaient pour la plupart comme hérétiques
ou même comme hérésiarques; et ce qu'ils trouvaient encore
plus insupportable, c'est que les rares moments où les empereurs
prenaient l'orthodoxie sous leur protection étaient précisément
les moments où l'Empire et la Papauté étaient en accord. Troubler

cet accord, attacher les empereurs à l'orthodoxie tout en
les détachant du catholicisme — ce fut là le but principal de la
hiérarchie grecque. Dans ce but, elle était prête, malgré son
orthodoxie sincère, à faire des sacrifices même en matière
dogmatique.

«L'hérésie formelle et logique répugnait à ces pieux
personnages, mais ils n'y regardaient pas de si près quand le divin
Auguste voulait bien leur offrir le dogme orthodoxe un peu
arrangé à sa façon. Ils aimaient mieux recevoir des mains d'un
empereur grec une formule altérée ou inachevée que d'accepter
la vérité pure et complète de la part d'un pape: Yhénoticon de
Zenon remplaçait à leurs yeux avec avantage l'épître dogmatique

de Saint Léon le Grand. Dans les six ou sept épisodes
successifs que présente l'histoire des hérésies orientales, la ligne
de conduite que suivait le parti pseudo-orthodoxe était toujours
la même. Au commencement, quand l'hérésie triomphante
s'imposait avec violence, ces hommes sages ayant une aversion
prononcée du martyre se soumettaient, bien qu'à contre-cœur.
Grâce à leur accession passive, les hérétiques pouvaient réunir
des assemblées générales aussi ou même plus nombreuses que
les vrais conciles œcuméniques. Mais après que le sang des
confesseurs, la fidélité des couches populaires et l'autorité
menaçante du pontife romain avaient forcé le pouvoir impérial à
abandonner la cause de l'erreur, les hérétiques involontaires
revenaient en masse à l'orthodoxie et, comme les ouvriers de
la dernière heure, recevaient leur ample salaire. Les confesseurs
héroïques survivaient rarement aux persécutions, et c'étaient
les prudents qui jouissaient de la victoire de la vérité. Ils
formaient la majorité dans les conciles orthodoxes comme ils
l'avaient fait auparavant dans les conciliabules hérétiques. Et
s'ils ne pouvaient pas refuser leur adhésion aux représentants



— 628 —

du pape leur envoyant une formule exacte et définitive du
dogme orthodoxe, si même au premier moment ils exprimaient
cette adhésion avec un enthousiasme plus ou moins sincère,
le triomphe manifeste de la papauté les faisait vite revenir à

leur sentiment dominant, la haine jalouse contre le siège
apostolique. Alors tous les efforts d'une volonté tenace et toutes les
inventions d'un esprit astucieux étaient employés pour
contrebalancer le succès de la papauté, pour la priver de son influence

légitime, pour lui opposer un pouvoir usurpé et factice.
Le pape leur avait servi contre l'hérésie, mais celle-ci une fois
vaincue ne pouvait-on pas se passer du pape? Le patriarche
de la nouvelle Rome ne pourrait-il pas supplanter celui de
l'ancienne? Ainsi à chaque triomphe de l'orthodoxie, qui était
toujours le triomphe de la papauté, succédait invariablement
à Byzance une réaction anticatholique entraînant même les
orthodoxes de bonne foi mais peu clairvoyants.

«Cette réaction particulariste durait jusqu'à ce qu'une
nouvelle hérésie plus ou moins impériale vînt troubler les
consciences orthodoxes et leur rappeler l'utilité d'un magistère
vraiment ecclésiastique» (p. XXXHI-XXXVI).

Soloviev ne craint pas de dire que «les deux pouvoirs» —
c'est ainsi qu'il désigne l'Eglise et l'Etat grecs — étaient liés
ensemble par une idée commune : la négation du christianisme
comme force sociale, comme principe moteur du progrès
historique; que les empereurs ont embrassé l'orthodoxie comme
dogme abstrait, et que les hiérarques orthodoxes ont béni in
sœcula sceculorum le «paganisme» de la vie publique. Il ajoute
expressément: «Cette soi-disant orthodoxie byzantine n'était
en vérité que l'hérésie rentrée Cette contradiction profonde
entre l'orthodoxie professée et l'hérésie pratiquée était un principe

de mort pour l'empire byzantin. C'est là la vraie cause
de sa ruine. Il était juste qu'il pérît et il était encore juste
qu'il pérît par l'Islam. L'Islam, c'est le bysantinisme conséquent
et sincère, délivré de toute contradiction intérieure. C'est une
réaction franche et complète de l'esprit oriental contre le
christianisme»1).

Enfin Soloviev avoue que «l'histoire a jugé et condamné
le Bas-Empire; que non seulement il n'a pas su remplir sa

') P. XLVIII. Suit une curieuse explication de l'islamisme.



— 629 —

mission, fonder l'Etat chrétien, mais qu'il s'est appliqué à faire
avorter l'œuvre historique de J.-C.»1).

Ce n'est pas tout. Selon Soloviev, l'Eglise universelle telle
que l'a décrite et expliquée le métropolitain Philarète, ne serait
qu'«un être de raison», et cela, sous prétexte que cette Eglise
universelle ne serait pas l'Eglise romaine, comme s'il n'y avait
d'Eglise réelle et vivante que l'Eglise de Rome, et comme si
l'on était mort par le seul fait qu'on est séparé de l'Eglise
romaine. «Les parties sont réelles, dit-il, mais le tout n'est
qu'une abstraction subjective. S'il n'en a pas toujours été ainsi,
si l'Eglise dans sa totalité a été autrefois un corps vivant, le

corps est aujourd'hui en proie à la mort et à la décomposition :

ce n'est que l'existence des parties séparées qui se manifeste
actuellement, tandis que leur unité substantielle a disparu dans
les régions du monde invisible»2). Soloviev est en pleine
contradiction avec lui-même: car si les parties d'un tout sont
réelles, il est impossible que le tout ne soit qu'une abstraction,
le tout n'étant autre chose que les parties elles-mêmes. Soloviev
prétend que ces parties ne sont plus vivantes aujourd'hui,
quoique réelles; mais il ne le prouve pas. Nous les voyons
toutes très réelles et très vivantes, vivantes intellectuellement
par leur enseignement, vivantes moralement par leurs œuvres,
vivantes religieusement par leur foi et leur culte. Leur unité
substantielle étant le Christ même, est toujours réelle. Le
Christ, il est vrai, est « dans les régions du monde invisible » ;

mais nous savons que la réalité spirituelle est une réalité
positive, quoique invisible, et que quiconque vit du Christ vit
réellement, le Christ étant hier, aujourd'hui et dans tous les
siècles.

Simple remarque en passant: les orthodoxes qui nous
combattent et qui nous reprochent, à nous aussi, de n'admettre
une Eglise universelle qu'en théorie et non une Eglise
universelle vivante, n'auraient-ils pas puisé cette belle théologie
dans le romanisme de Soloviev?

Soloviev faussait la notion de l'infaillibilité comme il faussait
celle de l'Eglise. «Elle est infaillible, disait-il, en ce sens qu'elle
ne peut pas se tromper en déterminant à un moment donné
telle ou telle vérité religieuse et morale, dont la connaissance

') p. L. *) p. 32.



— 630 —

explicite lui est devenue nécessaire »x). C'est une erreur. L'Eglise
est infaillible quand elle enseigne simplement ce que le Christ
lui a dit d'enseigner, rien de plus. Elle n'a nullement pour
mission de faire une seconde révélation qui complétât celle
du Christ. Si le Christ a jugé à propos de ne pas nous révéler
« telle ou telle vérité religieuse et morale >, dont la connaissance
explicite paraît nécessaire à notre curiosité, il a eu ses raisons ;

sans doute cette prétendue vérité n'est pas aussi nécessaire

que nous le croyons. A nous de la chercher, et de la proclamer
si nous la découvrons; mais on peut alors la proclamer sans
en faire un dogme, et sans croire que l'Eglise est infaillible
pour cette besogne. En reconnaissant à l'Eglise un tel droit,
le dépôt du dogme chrétien serait vite accru dans des proportions

formidables, et l'Evangile ne serait plus qu'un minime
feuillet de la Dogmatique de l'Eglise. Cette théorie fantaisiste
n'est que du pur ultramontanisme, inventé pour le plaisir des

papes et de leurs crédules serviteurs, mais non pour les fidèles
disciples du Christ et de l'Eglise. Soloviev prétend que, si
l'Eglise n'était pas infaillible dans le cas qu'il suppose, « elle
ne saurait guider l'humanité dans la vraie voie, elle serait
alors un aveugle conduisant un aveugle». Il se trompe. En
se bornant à répéter les enseignements du Christ, l'Eglise ne
sera jamais aveugle et elle guidera plus sûrement ainsi
l'humanité dans la vraie voie qu'en lui enseignant les spéculations
très humaines et très faillibles de ses théologiens.

Ce qu'il dit ensuite des Eglises nationales2), est une
véritable divagation, comme si une Eglise, pour être unie à la
nation et à l'Etat, cessait d'être une Eglise, cessait de faire
partie de l'Eglise universelle, et comme si l'Etat, en la
reconnaissant, faisait d'elle sa chose, lui imposait ses dogmes, etc.!
On voit que Soloviev n'a aucune idée de ce qui se passe, par
exemple, en Suisse, où nos Eglises nationales sont religieusement

aussi libres que les Eglises dites libres ou indépendantes.
Toute la deuxième partie de son volume où il essaie de

démontrer que le Christ a fondé une monarchie, sur la
personne de Pierre, et que cette monarchie existe, de fait et de
droit divin, à Rome, dans la personne de l'évêque de cette
ville, n'est non plus que de la divagation, où les textes les

») P. 38. — 3) p. 72-73-



— 631 —

plus simples sont détournés de leur vrai sens, et où l'on ose même
invoquer à l'appui de ces détournements le témoignage de
St. Jean Chrysostome1) et celui de 1'« eminent » juif Salvador2)!
Qu'on en juge par le passage suivant : « Si le nom vulgaire de

Rome signifiait force en grec, et si un poète de l'Hellade
décadente saluait les nouveaux maîtres en ce nom : %aiqs fioiPéfia,
0vydTï]Q "Ag-rjoç — les citoyens de la Ville Eternelle, en lisant
son nom selon la façon sémitique, croyaient découvrir sa vraie
signification: Amor ; et l'antique légende renouvelée par Virgile
rattachait le peuple romain et la dynastie de César en
particulier à la mère de l'amour et par elle au Dieu suprême»8).
Roma= Amor: donc le pape est, de droit divin, le chef infaillible

et omnipotent de l'Eglise universelle Ne dirait-on pas un
musicien qui, se croyant un Rubinstein et voulant prouver
qu'il l'est, exécuterait des variations à perte de vue sur l'air
de «Au clair de la lune», et voudrait surtout faire croire que
ses variations sont la seule interprétation admissible de l'air
primitif?

Autre argument; l'omnipotence du pape romain démontrée

par la transsubstantiation! «Quand il s'agit de rattacher au
Christ l'être individuel de l'homme, la religion ne se contente
pas de la Communion invisible et purement spirituelle, elle veut
que l'homme communie avec son Dieu dans la totalité de son
existence, même par l'acte physiologique de la nourriture. Dans
ce.tte communion mystique, mais réelle, la matière du sacrement
n'est pas simplement détruite et anéantie, mais elle est
transsubstantiée, c'est-à-dire que la substance intérieure et invisible
du pain et du vin est exaltée dans la sphère de la corporéité
divinisée du Christ et absorbée par elle, tandis que l'actualité

phénoménale ou Vapparence extérieure de ces objets
demeure sans aucun changement sensible pour pouvoir agir
dans les conditions données de notre existence physique en la
rattachant au corps de Dieu. De même, quand il s'agit de la vie
collective et publique de l'humanité, elle aussi doit être
mystiquement transsubstantiée, tout en gardant les espèces ou les

formes extérieures de la société terrestre: ces formes elles-

l) P. 153. Prière de vouloir bien lire à ce sujet notre étude sur [Ecclésiologie

de St. Jean Chrysostome; Revue intern, de théologie, juillet 1903, p. 491-520.
3) P. 98 et 151.
3) P. 140.



— 632 —

mêmes ordonnées et consacrées d'une manière déterminée
doivent servir de bases réelles et d'instruments visibles à l'action
sociale du Christ dans son Eglise»1). Je le demande à tout
homme de bon sens, cette dialectique n'est-elle pas symptoma-
tique

Que le lecteur veuille bien me permettre de citer encore
un autre argument. Soloviev dit expressément (p. 154-155):

«Ceux de nos lecteurs orthodoxes qui, pour reconnaître
le rôle exceptionnel de Pierre dans l'histoire du N. T., ne
trouveraient pas suffisante l'autorité des Saints Pères, tels que
Jean Chrysostome, ni même celle des théologiens russes tels
que Mgr. Philarète, seront peut-être accessibles à une preuve
pour ainsi dire statique. En considérant que, parmi les disciples
immédiats de Jésus, aucun n'a autant de droits à une place
marquée que St. Jean, l'apôtre bien-aimé, j'ai compté combien
de fois les Evangiles et les Actes font mention de St. Jean et
combien de fois, de Pierre. Il se trouve que le rapport est de

I à 4 à peu près, St. Pierre est nommé 171 fois (114 dans les

Evangiles et 57 dans les Actes), et St. Jean 46 fois seulement
(38 fois dans les Evangiles, y compris les cas où il parle de
lui-même d'une manière indirecte, et 8 fois dans les Actes). » —
Après un tel fait, celui qui ne reconnaîtrait pas d'emblée
la suprématie de Pierre sur Jean, et par conséquent sur
l'Eglise universelle, serait évidemment dénué de toute logique

N. B. Soloviev avoue qu'il est impossible d'expliquer « d'une
manière scientifique » comment et dans quelles formes le pouvoir
de Pierre a été transmis à l'évêque de Rome2). Mais il n'en
soutient pas moins que «ce fait s'est produit de droit divin,
tandis que les faits particuliers concernant la transmission du

pouvoir souverain, l'élection papale, etc., tiennent au côté
purement humain de l'Eglise et ne présentent qu'un intérêt
tout à fait secondaire au point de vue religieux»8). Pourquoi?
Soloviev se garde bien d'en donner la moindre raison. Les
mystiques de sa trempe savent tout ; ils affirment, et cela suffit
II ajoute, non pour expliquer, mais pour étonner de plus en
plus: «La Rome des papes devint pour la chrétienté universelle

ce que la Rome des Césars était pour l'univers payen.
L'évêque de Rome était par celte qualité même le souverain

') P. 126-127. — 3) P-158-159. — 3) p. 160-161.



— 633 —

pasteur et docteur de l'Eglise entière, et personne n'avait à
se préoccuper du mode de son élection qui dépendait des
circonstances et du milieu historique.. Tout ce qui peut paraître
anormal dans l'histoire de l'Eglise appartient aux espèces
humaines et non à la substance divine de la société religieuse.
S'il a pu arriver qu'on employât un vin falsifié et même
empoisonné pour le sacrement de l'eucharistie, ce sacrilège portait-il
la plus légère atteinte au sacrement lui-même P»1) — N'est-ce

pas phénoménal?
Bien plus, Soloviev va jusqu'à dire: «En admettant même

que St. Pierre ne soit jamais allé corporellement à Rome, on
peut, au point de vue religieux, affirmer une transmission
spirituelle et mystique de son pouvoir souverain à l'évêque de

la ville éternelle.» Comment cela? Si St. Paul, dit Soloviev,
n'a jamais vu J.-C. et si l'origine de son apostolat est un fait
mystique et miraculeux, pourquoi n'en serait-il pas ainsi de

l'autorité du pape romain Cette autorité peut bien tenir à un
acte «mystique et transcendental.» «L'esprit puissant de
St. Pierre, dirigé par la volonté toute-puissante de son Maître,
pouvait bien, "pour perpétuer le centre d'unité ecclésiastique,
se fixer dans le centre de l'unité politique préformé par la
Providence et faire de l'évêque de Rome l'héritier de sa
primauté»2). — On le voit, nous nageons en pleine fantaisie.

Je laisse de côté la troisième partie de ce volume, où
l'auteur expose ce qu'il appelle «le principe trinitaire et son
application sociale». Il s'y surpasse en logomachie, et il pourrait
lutter d'obscurité et de fantasmagorie avec les Kabbalistes les
plus subtils3). Certes, l'imagination est une faculté précieuse;

l) p. 162. — s) p. 163.
3) Par exemple (p. 261-262): «L'humanité réunie à Dieu dans la Sainte Vierge,

dans le Christ, dans l'Eglise, est la réalisation de la Sagesse essentielle ou de la
substance absolue de Dieu (t), sa forme créée, son incarnation. En vérité, c'est une
seule et même forme substantielle (désignée par la Bible comme semen mulieris,
scilicet Sophiof) qui se produit en trois manifestations successives et permanentes,
réellement distinctes, mais essentiellement indivisibles, en s'appelant Marie dans sa

personnalité féminine, Jésus dans sa personnalité masculine, et gardant son propre
nom pour son apparition totale et universelle dans l'Eglise accomplie de l'avenir,
la Fiancée et l'Epouse du Verbe divin. Cette triple réalisation de la Sagesse essentielle
dans l'humanité est une vérité religieuse que la chrétienté orthodoxe professe dans sa
doctrine et manifeste dans son culte. Si, par la Sagesse substantielle de Dieu, il ne
fallait entendre que la personne de J.-C. exclusivement, comment pourrait-on appliquer
à la Sainte Vierge tous les textes des livres sapientiaux qui parlent de cette Sagesse
Or cette application, qui se faisait dès les temps les plus anciens dans les



— 634 —

mais, quand, au lieu de remplir sa mission, elle cherche à

remplacer la raison, quand elle devient la maîtresse du logis
et même des Ecritures, quand elle prétend au droit d'inter.
prêter les dogmes et même d'en faire, alors elle devient
pernicieuse au premier chef.

Je le répète, cet ouvrage est surtout curieux comme
spécimen de ce que le mysticisme peut produire lorsqu'il n'est
pas soumis aux règles de la dialectique et de la critique. Ce
n'est ni de la science, ni de la théologie, mais de la pure
excentricité.

II.
D'autre part, si Soloviev est tombé dans l'erreur papiste,

il a conservé aussi quelques restes de l'orthodoxie véritable;
et il est bon de l'entendre quand il proclame cette orthodoxie.
Ses aveux sont utiles et suggestifs.

Il rappelle, d'après la légende, que St. Cassien avec sa
belle chlamyde n'est pas tout; qu'il y a encore St. Nicolas
avec sa chlamyde salie et déchirée, mais salie et déchirée

parce qu'il a rendu service à un pauvre paysan; qu'ainsi
l'Eglise d'Orient n'est pas tout, et que l'Eglise d'Occident a
aussi sa valeur, surtout si l'on considère que, d'après la légende,
St. Nicolas occupe la première place dans le ciel après St. Pierre.

Il rappelle assez naïvement aussi les extases des solitaires
du mont Athos, et « les disputes acharnées qui se sont produites
dans l'Eglise grecque au XIV* siècle pour élucider la nature
propre de la lumière thaborienne et ses rapports avec l'essence
de la Divinité» (p. 5). Il trouve que cet «ascétisme exclusif»
n'est pas assez, et il ajoute: «Il nous faut avant tout reconnaître

l'insuffisance de notre idéal religieux traditionnel, et
faire des efforts sincères pour réaliser une conception plus
complète du christianisme... Il ne s'agit que de rendre à

notre religion son caractère catholique ou universel, en nous

offices de l'Eglise latine ainsi que de l'Eglise grecque, a reçu de nos jours une
sanction doctrinale dans la bulle de Pie IX sur l'immaculée-conception de la
T. S. Vierge Ainsi l'Eglise, la société humaine divinisée, a au fond la même

substance que la personne incarnée du Christ, son humanité individuelle. C'est
[âme du monde complètement convertie, purifiée et identifiée avec la Sagesse elle-

même, comme la matière s'identifie avec la forme dans un seul être concret et vivant.
Et la réalisation parfaite de cette substance divino-matérielle, de ce semen mulieri),
c'est l'humanité glorifiée et ressuscitée, le Temple, le Corps et l'Epouse de Dieu.»
Comprenne qui pourra!



— 635 —

reconnaissant solidaires de la partie active du monde chrétien,
de l'Occident... Il faut seulement reconnaître sans réserve
cette vérité toute simple: à savoir, que nous, l'Orient, ne
sommes qu'une partie de l'Eglise universelle, et une partie qui
n'a pas son centre en elle-même, et qu'il nous faut, par
conséquent, rattacher nos forces particulières et périphériques au
grand centre universel... Tout notre devoir à nous, c'est
seulement de nous reconnaître pour ce que nous sommes en
réalité, une partie organique du grand corps chrétien et
d'affirmer notre solidarité spirituelle avec nos frères de l'Occident.
Cet acte moral, cet acte de justice et de charité, serait par
lui-même un progrès immense pour nous et la condition
indispensable de tout progrès ultérieur1)».

Soloviev reproche à ses compatriotes leur orgueilleux
mépris de l'Occident, lorsqu'ils disent de lui: «Vixit. In Oriente
lux. L'Eglise orientale a accompli sa grande tâche historique
en christianisant le peuple russe, ce peuple qui s'est identifié
avec le christianisme et auquel appartient tout l'avenir de

l'humanité2)». Un tel orgueil n'a rien de chrétien ni de fécond.
«On ne fait pas grand'chose quand on ignore ce qu'on doit
faire», réplique Soloviev. Il ajoute: «Les grandes œuvres ne
peuvent pas être accomplies par de petits moyens. Il ne s'agit
pas d'un compromis confessionnel entre deux hiérarchies, ni
d'un traité diplomatique entre deux gouvernements: c'est un
lien moral et intellectuel qu'il faut avant tout établir entre la
conscience religieuse de la Russie et la vérité de l'Eglise
universelle»*).

Soloviev insiste avec raison. «Il est clair, dit-il, que la
véritable orthodoxie n'a en soi rien de particulariste et ne
peut en aucune façon constituer un attribut national ou local,
nous séparant quand même des peuples occidentaux: car la
plus grande partie de ces peuples (la partie catholique) a
absolument le même fond religieux que nous. Tout ce qui est
saint et sacré pour nous l'est aussi pour eux... Si la piété
est vraiment le caractère distinctif de notre esprit national,

') P. 7- Soloviev a le tort d'entendre, dans ces passages, que le centre universel
est la papauté romaine; et par solidarité spirituelle avec l'Occident, il comprend la
reconnaissance de la suprématie et de l'infaillibilité romaines. Il se trompe du tout
au tout. Mais ce qu'il affirme de l'Orient comme simple c partie organique du grand
corps chrétien», n'en est pas moins vrai.

*) P. 8 et 9. 3) P. LIX.



— 636 —

le fait, que les principaux emblèmes de cette piété nous sont
communs avec les Occidentaux nous oblige à reconnaître notre
solidarité avec eux dans ce que nous considérons comme le
plus essentiel. Quant au contraste profond que présente la
piété contemplative de l'Orient avec la religion active des

Occidentaux, ce contraste subjectif et purement humain n'a
rien à voir avec les objets divins de notre foi et de notre
culte, et, loin d'être tin juste motif de séparation, il devrait
plutôt porter les deux grandes parties du monde chrétien à

une réunion plus intime pour se compléter mutuellement»1).
Soloviev reconnaît que, dans l'état actuel de la séparation

des Eglises, l'Eglise orientale n'a jamais pu et ne peut pas,
seule, rassembler un concile œcuménique, bien que, selon ses

théologiens, le concile œcuménique soit le seul tribunal
compétent pour juger ses différends avec la papauté2). Puis, parlant

des théologiens orthodoxes qu'il combat, il s'écrie :

«Oseraient-ils s'exposer à la risée du monde entier en déclarant

le Synode de Saint-Pétersbourg ou le patriarcat de

Constantinople le vrai représentant de l'Eglise universelle? Mais
comment parler de recourir tardivement aux conciles œcuméniques,

quand on est forcé d'avouer qu'ils ne sont plus
possibles ?8) »

Soloviev s'autorise, sur ce point, des déclarations de
l'ancien métropolitain de Moscou, Philarète, déclarations qu'il
résume ainsi : « La vraie Eglise chrétienne embrasse toutes les

Eglises particulières qui confessent J.-C. venu en chair. La
doctrine de toutes ces sociétés religieuses est au fond la même
vérité divine; mais elle peut être mêlée à des opinions et à
des erreurs humaines. De là, il y a dans Y enseignement de

ces Eglises particulières une différence de plus ou de moins
de pureté. La doctrine de l'Eglise orientale est plus pure que
les autres et même on peut la reconnaître comme tout à fait
pure, puisqu'elle n'associe aucune opinion humaine à la vérité
divine4). Mais, comme, du reste, chaque communion religieuse

») P. 16 et 17. J) P. 17. ») P. ai.
4) Cette assertion ne saurait s'étendre à l'école théologique — qui se croit

pourtant très orthodoxe et qui en cela précisément ne l'est pas — qui associe à la
vérité divine eucharistique l'opinion humaine de la transsubstantiation; à la vérité
divine de la procession du St. Esprit ex Patre l'opinion humaine de l'«ex Patre
solo»; à la vérité divine de «la société des disciples du Christ, dépositaire des

enseignements du Christ» l'opinion humaine de l'identification de cette société
universelle avec la seule Eglise orientale, etc.



— 637 —

a absolument la même prétention à une pureté parfaite de

foi et de doctrine, il ne nous convient pas de juger les autres,
mais il faut abandonner le jugement définitif à l'Esprit de

Dieu qui gouverne les Eglises.» Et Soloviev ajoute: «Tel est
le sentiment de Mgr. Philarète, et la meilleure partie du clergé
russe pense comme lui»1).

Soloviev dit encore : « Cette pseudo-orthodoxie de notre école

théologique, qui n'a rien de commun avec la foi de l'Eglise
universelle ni avec la piété du peuple russe, ne contient aucun
élément positif; ce ne sont que des négations arbitraires
produites et nourries par une polémique de partis-pris2)... Le
fond vraiment religieux qui nous est commun avec les
Occidentaux ne paraît avoir pour vous9) qu'un intérêt médiocre;
ce sont surtout les différences qui vous tiennent à cœur » *). Une
autre observation non moins juste et non moins piquante contre
l'école en question, est celle-ci: «Selon ces soi-disant
orthodoxes, le vrai moyen d'arriver au port5), c'est de s'imaginer
qu'on y est déjà. C'est par là qu'ils se croient au-dessus des
communions occidentales, qui, à vrai dire, n'ont jamais
soupçonné que la grande question religieuse puisse se résoudre
si facilement. » — Excellent.

«Nos nouveaux orthodoxes, dit-il encore, après avoir
confondu dans leurs réflexions nébuleuses le côté divin et le côté
terrestre de l'Eglise, ne trouvent aucune difficulté à identifier
cet idéal confus avec l'Eglise orientale actuelle, l'Eglise gréco-
russe telle que nous la voyons Ils la proclament la seule
et unique Eglise de Dieu, la véritable Eglise universelle, et ne
regardent les autres communions que comme des associations
antichrétiennes. Ainsi, tout en acceptant en principe l'idée de

l'Eglise universelle, les Slavophiles la renient en fait et
réduisent l'universalité chrétienne à une Eglise particulière qui
d'ailleurs est fort loin de répondre à l'idéal qu'ils professent
eux-mêmes. La véritable Eglise selon leur pensée, c'est, nous
le savons, la synthèse organique de la liberté et de l'unité
dans la charité, et c'est dans l'Eglise gréco-russe qu'il nous

J) p. 31. — 3) p. 18.
3) C'est évidemment à cette école théologique «pseudo-orthodoxe » qu'il s'adresse.
4) P- 19.
5) «L'union parfaitement libre et intérieure des hommes avec la Divinité et

entre eux, c'est le but suprême, le port vers lequel nous naviguons. » P. 36.



— 638 —

faut chercher cette synthèse Tâchons de garder notre sérieux
et voyons ce qui en est. »l)

Dans les chapitres qui suivent, Soloviev fait une description

de cette Eglise en citant beaucoup de textes tirés des

œuvres de J.-S. Aksakov. Ces textes sont tellement défavorables
à cette Eglise2) que nous nous refusons, jusqu'à preuve péremp-
toire, à les croire exacts, et que nous pensons que le célèbre publi-
ciste a fait peser sur toute l'Eglise ce qui n'était vrai que de l'école
théologique en question. Nous devons dire en conscience que les
orthodoxes que nous avons connus depuis 1870 et que nous
connaissons encore, sont parfaitement innocents des accusations
en question; que jusqu'à ces dernières années, où notre Eglise
a été attaquée par MM. Rhossis, Maltzew, Gousseff, etc.,
nous étions loin de nous douter de l'existence d'une école aussi

peu au courant de la théologie scientifique de l'Occident ; que,
si cette école devait l'emporter dans la direction des affaires
religieuses de l'Eglise orientale, il ne saurait, bien entendu,
être question, de notre part, d'une union quelconque avec elle.
En ce dernier cas, nous nous prendrions d'une immense pitié
pour cette Eglise, que nous ne cesserons de vénérer; et loin
de l'abandonner aux forces papistes qui ont été si néfastes à

l'Occident, nous redoublerions d'efforts et d'énergie, pour lui
rendre tous les services fraternels qui seraient en notre pouvoir.
Pour un temps, long peut-être, nous ne pourrions plus compter
sur elle, mais elle, nous lui en donnons l'assurance, elle pourrait
toujours compter sur nous.

Nous connaissons les marais romains dans lesquels cette fraction

s'aventure, et nous savons que, si les plus forts peuvent
succomber à la fièvre paludéenne, les plus faibles en apparence
peuvent y échapper. Qu'elle reçoive nos meilleurs vœux, et
puisse-t-elle écouter les renseignements des guides qui
connaissent le pays! N'est-ce pas le premier service que nous
puissions lui rendre? E. Michaud.

Post-Scriptum. Cette étude était écrite, lorsque j'ai pris
connaissance des articles de M. Marian Zdziechowski, parus
dans «Demain»3). Quoique ces articles soient des dithyrambes

a) P. 39. 2) Par exemple, p. 54-58.
2) N°> du 22 décembre 1905 et du 30 mars 1906: Le mouvement religieux

en Russie.



— 639 —

en l'honneur de Soloviev, j'ai le regret d'en avoir été très mal
impressionné et de ne pouvoir modifier en rien mon appréciation.
Au contraire, il y aurait plutôt lieu de l'aggraver. L'honorable
professeur de Cracovie a voulu exalter son ami, et il n'a
fait que le compromettre, en lui brûlant un encens immérité,
quand il eût fallu simplement exposer la vérité.

D'une part, en effet, voici les éloges décernés à Soloviev.
«C'est le penseur le plus profond de la Russie l'incarnation
la plus lumineuse du génie philosophique russe son œuvre
fut providentielle il fut doué d'un regard prophétique -

il fut le grand philosophe intelligence prodigieuse esprit
passionnément synthétique s'efforçant de créer une synthèse
de l'univers type parfait du philosophe mystique recherchant

l'absolu.. ayant une connaissance intuitive et immédiate

de Dieu... Ce maître de l'ascétisme dans la fougue
de son ardeur militante était emporté par un amour ailé
dans l'infini des rêves qui visitèrent jadis l'âme de Dante
C'était un homme à extases. homme extraordinaire, doué
du don de double vue... enseignant les anticipations d'un
avenir idéal. Prophète son état d'âme n'appartenait pas
à la condition actuelle de l'humanité Ce génie ailé de la
Russie avait une théorie historiographique des théories
ailées vers un lointain avenir contre les théories
rampantes» (celles de ses adversaires). Il fit à Pétersbourg une
conférence sur l'Antéchrist «et la fin prochaine de l'histoire
universelle»; ce fut un «chef-d'œuvre et sa dernière parole».

En somme, ce pathos, que l'auteur a pris pour du lyrisme,
représente Soloviev comme un visionnaire. Sa « face de Christ »

et ses «yeux perdus dans la contemplation de quelque vision
mystérieuse», lui tenaient sans doute lieu d'argument. Or le
fond de sa pensée se résumait en ceci: que «l'unité de la foi
doit résider dans l'autorité légale d'un seul chef», et «ce
pouvoir central appartient à l'héritier de St. Pierre», et l'héritier
de St. Pierre c'est le pape. Telle fut la vision géniale que
l'on veut nous faire admirer.

Ce n'est pas tout. Le thuriféraire de Soloviev veut encore
nous faire croire que, d'après le «Recueil des lois de la Russie»,
le tsar devient «le pasteur suprême, l'archiprêtre, la tête visible
de l'Eglise, le remplaçant du Christ lui-même». En vérité, pour
qui nous prend-on? En outre, à en croire M. Z., «les classes



— 640 —

instruites de la Russie professèrent, de tout temps, pour l'Eglise,
un mépris profond, qui ne tarda pas à se changer en négation
pure: l'athéisme peut être envisagé comme un des traits
caractéristiques de la société russe». Et encore: «Le peuple russe
tout en étant le plus athée, est aussi le plus mystique du
monde.» Plus loin, ce même peuple russe est appelé «peuple
théocratique».

Donc absence de philosophie, méconnaissance de l'histoire,
assertions sans preuves, théories erronées aboutissant au
papisme comme à la grande panacée. «Soloviev comprit que le

seul moyen de faire renaître la religion en Russie était de
délivrer l'Eglise de la servitude dans laquelle l'Etat la tenait
et de retourner à l'unité chrétienne en reconnaissant la suprématie

du pape.» La suprématie du pape! Nous y voilà: sub
cauda venenum. Nous savons maintenant pourquoi Soloviev
était un penseur, un prophète, et pourquoi certaines gens lui
brûlent tant d'encens. E. M.


	Erreurs et aveux de Vladimir Soloviev

