Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens
Autor: Moog, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 603 —

JOHANNES VAN NEERKASSEL
UND SEIN AMOR PENITENS,

Unter obigem Titel habe ich auf dem internationalen Alt-
katholikenkongress im Haag ein Referat gehalten. Im folgenden
iibergebe ich den wesentlichen Teil der mehrjihrigen Vorstudien
zu dieser Arbeit dem Drucke mit der Uberzeugung, dass damit
dem Altkatholizismus iberhaupt ein Dienst, der verehrten Kirche
von Utrecht insbesondere aber eine lingst verdiente Ehrung
erwiesen werde. Denn jenes bedeutendste Werk des jedenfalls
gelehrtesten und hervorragendsten der Utrechter Erzbischofe
hat meines Wissens ausser kurzen Erwidhnungen?) noch keine
eingehende Bearbeitung erfahren. Auch die mit solcher Warme
geschriebene kurze Biographie Neerkassels von einem Anony-
mus *) konnte ihrer ganzen Anlage nach den Gegenstand nur
kurz beriihren.

Der vollstandige Titel lautet: Amor peenitens sive de divini
amoris ad penitentiam necessitate, et recto clavium usu libri duo.
Die erste Auflage erschien unter dem Druckort Emmerich, apud
Joannem Arnoldi et socios 1683, ebenso die zweite 1685. Nach
der genannten holldndischen Abhandlung (a. a. O. S. 86) war
der Druckort beider Ausgaben aber in Wirklichkeit Amsterdam
bei Witwe Schippers. Die editio I umfasst einen Band von
519 Seiten. Die editio II erschien in 2 Bénden mit bedeutend
besserem Druck und Papier, von denen Band I 484 und Band II
349 Seiten enthilt. Vor ed. I steht als preefatio eine Ubersicht
Uber den Inhalt des Werkes, die vor der ed. II als epistola ad
clerum in erweiterter Form abgedruckt ist. Vor diesem be-

) z. B. Nippold, Die altkatholische Kirche des Erzbistums Utrecht,
Heidelberg 1872, S. 26. — Reusch, Der Index der verbotenen Biicher, II, 1,
S. 532 ff. — Déllinger-Reusch, Geschichte der Moralstreitigkeiten in der
katholischen Kirche, I, 82 f.

?) Zuerst im holliéindischen Oud-Katholiek, dann auch in Buchform er-
schienen als: Johannes Baptista van Neercassel, S. 86 ff.



— 604 —

findet sich eine admonitio ad lectorem. Die ed. I schickt ein
»2ludicium theologorum“ voraus, dem in ed. II ein zweites hin-
zugefiigt ist samt kirchlichen Approbationen. Jede der beiden
Ausgaben hat eine ,synopsis¥, welche die Uberschriften der
Paragraphen der einzelnen Biicher wiedergibt, die ed. II hat
ausserdem in jedem Bande einen ,index“, der in alphabetischer
Ordnung in dem Werke erérterte theologische Begriffe sum-
marisch erklirt.

Als Anhang enthalten beide Ausgaben eine ,epistola ad
clarissimum et eruditissimum virum N. N.“ iiber die Lehre
einiger bekannten Theologen, dem noch eine besondere Er-
klarung iiber die Anschauung von Thomas von Aquin tiber
das Busssakrament beigegeben ist. In der 2. Ausgabe steht
dahinter noch ein anderer Anhang: ,epistola ad clarissimum
virum N. N.4 iiber (in ¢. XVI des II. Bandes besprochene) in
Afrika zur Zeit Augustins herrschende Gebrauche. Dieser
letztere Anhang ist von dArnauld verfasst (nach Reusch, Index 1T,
1, S. 536, Anmerk.).

Der Unterschied zwischen den beiden Ausgaben besteht
hauptsidchlich in Zusitzen einzelner Paragraphen, besonders
aber ganzer Kapitel, die wir im folgenden angeben werden.
Fir den Sinn und die Tendenz des Ganzen bringen diese Zu-
sitze keine Anderung. Wir benutzten zu unserer Arbeit die
ed. II, auf sie beziehen sich daher sidmtliche Angaben.

Noch vor der ersten Veroffentlichung tibte Neerkassel das
,honum prematur in annum‘. Er schickte das Manuskript
widerholt an Freunde zur Begutachtung, er &nderte und er-
weiterte bestéindig (s. Anonymus a. a. O. Seite 86). Das ge-
schah in erhohtem Masse vor der zweiten Auflage. Eine ge-
wisse Angstlichkeit, die durch die ganze Zeitlage hervorgerufen
ward, leitete Neerkassel hierbei. Dadurch ist das Werk in einer
nicht zu leugnenden stellenweisen Breite sowohl im Stile als in
der Ausfiihrung ans Tageslicht getreten, die nicht mehr nach
unserem modernen Geschmacke ist, mag es auch sonst von
grossen Gesichtspunkten aus angelegt, in der Disposition und
dem Fortgang der Gedanken Kklar und durchsichtig sein. Man
wird Proben dieser Breite bei der Wiedergabe des Textes von
selbst herausfinden.

Was aber besonders uns heute nicht besonders anmuten will,
sind die endlosen Zitate, die Neerkassel anfiihrt. Freilich war



— 605 —

er bei diesem Verfahren ein Kind seiner Zeit. Aber es kostet
doch eine gewisse Uberwindung, sich durch diese Anfiihrungen
hindurchzuwinden. Es sind deren nach einer oberflichlichen
Zahlung weit iiber 700! Neben der hl. Schrift sind vor allem-
die Kirchenviiter zitiert, darunter am meisten der hl. Augustinus
mit tiber 200 Stellen, wohl weil gerade er oft so herrlich von
der Notwendigkeit der Liebe redet. Von den mittelalterlichen
Schriftstellern wird am héufigsten Thomas von Aquin erwéihnt,
aus der neueren Zeit namentlich das Konzil von Trient und
Karl Borroméus (im 2. Bande). In der ersten Ausgabe steht
die Stellenangabe fir die Zitate unter dem Text, in der 2. Auf-
lage sehr deutlich am Rande gleich neben dem Anfange des
Zitats. Wir werden selbstverstindlich sowohl auf die Anfiih-
rung als die Wiedergabe der Zitate verzichten, sondern nur
Neerkassel mit seiner eigenen Meinung hervortreten lassen.
Dabei geschieht es jedoch sehr oft, dass diese mit den Worten
und Gedanken von anderen so verflochten ist, beziehungsweise
aus ihnen herauswiéchst, dass vielfach das als eigene Meinung Her-
vorgehobene nur Wiedergabe von Ausspriichen und Gedanken-
gingen anderer ist. Héufig sind auch Paraphrasen von Bibel-
stellen, oft im Anschluss an Erkldrungen und Predigten von
Kirchenvitern und anderen. Die Zitate auf ihre Genauigkeit
zu priifen, ist bei der grossen Menge derselben nicht méglich
gewesen, auch schon deshalb nicht, weil die von Neerkassel
benutzten Ausgaben der Kirchenviter u. s. w. meist nicht mehr
oder nur mit grosser Schwierigkeit zuginglich sind. Dagegen
ist die Genauigkeit nach gemachten Stichproben vor allem
auch bei der wissenschaftlichen Akribie Neerkassels im allge-
meinen als sicher anzunehmen. Ungenauigkeiten im einzelnen
kénnen auch hier Sinn und Klarheit des Ganzen nicht beein-
tréachtigen.

Uber den Grundgedanken und die Tendenz des Amor
peenitens brauche ich mich hier nur kurz zu #ussern, da sie
aus der eigenen Darstellung Neerkassels immer aufs neue deut-
lich hervorgehen werden. In dem damals entbrannten Streit
tiber attritio und contritio, die nur durch die Furcht vor Gott
hervorgerufene unvollkommene oder die aus der Liebe zu ihm
kommende und darin verharrende vollkommene Reue soll sein
Buch den unwiderleglichen Nachweis fiihren, dass nur die Liebe
zu Gott in Reue und Busse bis zur Versohnung mit Gott fithren



— 606 —

kann, daher der Haupttitel: Amor penitens, die biissende Liebe!
Den triiben geschichtlichen Hintergrund aber, der Neerkassel
als Erzbischof von Utrecht zur Veréffentlichung seines Buches
trieb, war die schon beginnende Unterwiihlung seiner Ditzese
durch die Jesuiten, die besonders die LLehre von dem Geniigen
der blossen Furcht in der attritio zur Vergebung der Siinden
vertraten und dadurch sich einen gewaltigen Volkszulauf zu
den Beichtstithlen verschafften. Jedoch konnte sich Neerkassel
auch auf angesehene iltere jesuitische Schriftsteller fiir seine
Meinung berufen.

Die Polemik ist bei N. dusserst massvoll, niemals person-
lich, sein einziges Ziel ist der positive Aufbau seines Beweises,
auf den er den weitaus grossten Teil seiner Ausfithrungen ver-
wendet. In manchem koénnen wir ihm nicht mehr folgen, z. B.
in seiner Schiirfe gegen die protestantische Lehre. Auch sein
Standpunkt Rom gegeniiber, der sich ja aus seiner geschicht-
lichen Stellung heraus vollkommen erklirt, sowie seine eben-
falls daraus folgende Wertschitzung des Thomas Aquinas, des
Tridentinums, des Karl Borrom#us und anderer, wird von uns
anders beurteilt. Andernteils bilden aber gerade solche Teile
des Werkes einen glinzenden Beweis dafiir, wie ernst die
Kirche von Utrecht in dem beginnenden Konflikte mit Rom
ihre Katholizitit gegeniiber dem Jesuitismus durch die Berufung
auf die diesem entgegengesetzten katholischen Zeugnisse frii-
herer Zeit zu beweisen suchte.

Im tiibrigen vergleiche man mein Haager Referat und die
Ausfithrungen tiber attritio und contritio und die damit zusam-
menhéingenden Streitigkeiten jener Zeit, bei Reusch, Index II, 1,
S. 531 ff. u. 6. und Déllinger-Reusch, Moralstreitigkeiten I,
S. 68 ff.

ES &
*

Nach obigen Vorbemerkungen geben wir nunmehr eine
wortliche Ubersetzung der Hauptteile des Liber I, das die
Grundsiitze des ganzen Werkes festlegt und die eigentliche
Ausfithrung des Titels: Amor pceenitens bildet. Bei dem
Liber II werden wir uns durchgingig auf eine Wiedergabe der
Titel beschrinken konnen. Die Zitate werden, wie oben be-
merkt, nicht besonders angegeben, doch finden sie sich in der
Regel zwischen den mit Alineas oder Anfiihrungszeichen her-
vorgehobenen Abschnitten.



— 607 —

Kapitel 1.

§ 1. ,Aus einem dreifachen Grunde muss der Mensch vor-
ziglich seinen Gott lieben: Weil er ihn erschaffen, wiederher-
gestellt und fiir ihn gemacht hat. Es ist nicht mehr wie recht,
als dass das Werk den Kiinstler, das Geschopf den Schopfer
und dass der Sohn seinen Vater liebt, zumal wenn er von ihm
so gemacht, so geschaffen, so erzeugt ist, dass er dasjenige,
was er von ihm bei der Schépfung empfangen hat, nicht be-
halten kann, wenn er es nicht immer empfingt. Ein vom
Kinstler errichtetes Haus bleibt bestehen, wenn er auch seine
Hand vom Werk zuriickzieht oder auch aus dem Leben scheidet.
Der, welcher das Geschopf aus Nichts geschaffen hat, bewahrt
es unabléssig, damit es nicht in das Nichts zuruckkehrt. Der,
welcher im Himmel der Menschen Vater ist, bildet den Koérper,
haucht die Seele ein, ernidhrt jeden mit Speise, erhilt diese
(die Seele) immer mit seinem Geiste, beide wird er nach Ab-
lauf der Zeit durch das Wort seiner Kraft auf ewig bewahren,
nicht um sich durch sie zu niitzen, sondern damit ihnen aus
ihm Heil und Seligkeit zu teil werde. Ein entarteter Sohn ist
es, der seinen Erzeuger nicht liebt, ein Ungeheuer ist, wer
denjenigen nicht als Vater liebt, dem der Vaternamen mit so
aussergewohnlichem Rechte zukommt, dass wir, im Vergleich
mit ihm niemanden Vater nennen diirfen.“ (S. 3 f.)

y,Aber dieser Vater muss nicht nur deshalb geliebt werden,
weil er unsere natiirliche Wesenheit gebildet hat und bewahrt,
sondern eine noch grossere Ursache, ihn zu lieben, ergibt sich
daraus, dass Gott, nachdem wir durch den Missbrauch unserer
freien Entscheidung die Zierde der natiirlichen Wesenheit ver-
loren hatten und ihr nur noch die verdiente Strafe iibrig blieb,
sie dennoch durch den Tod seines eingeborenen Sohnes zur
Gnade zuriickrief, zum Heile wiederherstellte und zur Herrlich-
keit erhob.“ (S. 4.)

sDer Mensch ist verpflichtet, nicht nur aus Dankbarkeit
und Gegenliebe, sondern auch aus der Beschaffenheit und Un-
- zulidnglichkeit seiner Natur heraus, Gott zu lieben. Ist er nicht
zum Lieben geschaffen, ist sein Sinn nicht gleicherweise von
Natur auf Liebe und Erkenntnis gerichtet? Ist ihm darum nicht
die Vernunft gegeben, damit er in verstindiger Weise lieben
konne? Ist nicht von den heiligen Vitern gesagt, ,dass der
verniinftige Geist ohne Liebe nicht sein kann“? — Aber, um



— 608 —

was zu lieben ist er erschaffen? Sicherlich sein (héchstes) Gut!
Und was ist sein Gut, seine Vollendung und sein Heil? Er ist
so hoch erschaffen und hat einen so erhabenen Rang unter
allen Geschopfen erlangt, dass er allen sichtbaren Dingen vor-
~ gesetzt und allein sein Schopfer sein Ziel, sein Gut und seine
Vollendung ist. Lasst uns den Menschen machen, sagte Gott,
nach unserem Ebenbilde, nicht, dass er sich ergotzt an den
Fischen des Meeres, den Vogeln des Himmels und den Tieren
der Erde, nicht, dass er der ganzen Erde und allem, was auf der
Erde sich bewegt, eine heisse Liebe zuwendet und in ihnen als
seinem Ziele und seiner Stitte Ruhe findet, sondern dass er
Gott als dem hochsten Gute und letzten Ziele, der ewigen
Weisheit, der unverinderlichen Wahrheit und der unerschaffenen
‘Gerechtigkeit in Liebe ergeben den Fischen des Meeres, den
Vigeln des Himmels und jeder sichtbaren Kreatur nicht be-
gierig (indigus) dient, sondern ihnen, von géttlichem Lichte er-
fullt, vorsteht; und nicht ihnen unterworfen in ihnen sein Gut
sucht, sondern dass er iiber sie als Sklaven herrscht, erschaffen
im Reichtum der ewigen Wahrheit und im silissesten Genusse
der immerdar bleibenden Weisheit.“ (S. 5.)

§ 2. ,Von diesem seinem Gute konnte der Mensch seine
Liebe nicht abwenden, ohne bose, elend und miihselig zu wer-
den.“ (S. 6.)

§ 3. ,Durch die Qualen aber, welche die verniinftige
Kreatur nach dem Verlassen ihres Gottes bei der Liebe zu
den Geschopfen findet, werden wir deutlich belehrt, ... dass
‘Gott ihr einziges Gut ist.“ (8. 7.) — ,Da also Gott allein
des Menschen Gut ist, ohne dessen Liebe er nichts als elend
sein kann, so folgt, dass er selbst, um ihn zu lieben, nicht so
sehr durch Lehren unterrichtet, als von Natur erschaffen, nicht
so sehr durch #dussere Anordnung angeleitet, als durch inneres
Bediirfnis angetrieben wurde, und dass er die Vernunft nur
empfangen hat, um mit der Vernunft zu erkennen, was er
lieben muss.“ (S. 9.)

§ 4. ,Weil er durch die Siinde des ersten Menschen diese
Weisheit (ndmlich seinen Schopfer zu lieben) verloren hat, und
im Gefiithle seines Elends selbst nicht sehen konnte, was er
lieben miisse, um aus dem Elend herauszukommen und das
Heil zu erlangen, hat er ihm das Gebot vor Augen geschrieben:
Du sollst den Herrn deinen Gott lieben von ganzem Herzen



— 609 —

und aus deiner ganzen Seele und aus allen deinen Kriften
(Deut. 6, 5) ... Dieses Gebot aber nennt unser Heiland das
grosste und erste Gebot ... Das grdsste, weil alle tbrigen Ge-
bote gleichsam als Mittel auf dasselbe als das Ziel, die Voll-
endung und die Glickseligkeit des Menschen sich beziehen
lassen.“ (Ndher ausgefiihrt S. 9—11.)

§ 5. ,Dieses Gebot ist das erste, sowohl in Absicht auf
Gott den Schopfer, den Erléser und Gesetzgeber, als auch mit
Absicht auf das verniinftige Geschopf. Das erste in Absicht auf
Gott als den Schopfer, weil Gott alles um des Menschen willen
geschaffen hat, damit es ihm seinen Dienst leiste, und Himmel
und Erde und alles, was in ihnen ist, ihm sage, dass er seinen
Schopfer liebe. Denn die (verschiedenen) Arten sind gewisser-
massen Stimmen der Geschopfe, die den Schopfer loben... Es
ist das erste Gebot in Absicht auf Gott als den Erivoser. Denn
Jesus hiitte nicht nétig gehabt, zu kommen, wenn nicht aus
Liebe.“ (S.11.) — ,Dieses Gebot ist das erste in Absicht auf
den Gesetzgeber, denn er schreibt nichts anderes vor, als was
zur Erfillung des grossten der Gebote behiilflich ist, wie Mittel
tragen sie zur Erreichung des Zieles bei“ ... ,Denn was sie
(die Schrift) vorschreibt, ist entweder die Liebe selbst oder
Vorbereitung und Hiilfe zur Liebe. Wessen sie aber beschuldigt
oder was sie hindert, ist entweder ungeordnete Liebe zur
Kreatur oder die Frucht und Wirkung dieser Liebe ... Dieses
Gebot muss auch das erste sein in Absicht auf den Menschen.
Denn es ist noétig, dass er vor allem das fir den Schopfer,
Wiederhersteller und Gesetzgeber leiste, was jener von ihm
fordert. Es muss dieses Gebot endlich das erste in Absicht
auf den Menschen sein, weil es sich auf das letzte Ziel und
hochste Gut bezieht ,um dessentwillen das Ubrige zu erstreben
ist, es selbst aber um seiner selber willen® (Augustin, S. 11f.).

§ 6. ,Die Liebe ist also die erste Pflicht, welche der Mensch
Gott schuldet... In welchen Umsténden und in welcher Lage er
sich auch befindet, er muss Gott mit seiner Liebe nachgehen
(amore prosequatur). Ob der Mensch ein Gerechter oder Siinder,
ein Wanderer (viator, d. h. der nach Gott sucht und ihn noch
nicht besitzt) oder ein Besitzer (d. i. Gottes, comprehensor, der
ihn innerlich ergriffen hat) ist, er schuldet diese Pflicht: Ist er ein
Gerechter, so schuldet er Gott wegen des empfangenen Ge-
schenkes der Gerechtigkeit dankbare Liebe. Ist er ein Siinder,

Revue intern. de Théologie. Heft 60, 1907. 40



— 610 —

so schuldet er Gott wegen des verlorenen Geschenkes der
Gerechtigkeit die trawernde Liebe. Ist er ein Wanderer (s. o.),
so schuldet er Gott, weil er ihn nicht besitzt (ob eius absen-
tiam), die verlangende Liebe. Ist er ein Besitzer (s. 0.), so schuldet
er ihm wegen seiner Gegenwart die sich freuende Liebe. Mit
den wechselnden Umstéiinden wechselt der Liebe Art, aber
immer unveréinderlich bleibt der Liebe Pflicht. Je nach dem,
was Gott dem Menschen als abwesender oder anwesender oder
als versbhnter oder erzirnter Gott ist, kann die Liebe nach
Ablegung des einen ein anderes Gesicht annehmen, und dennoch
muss das verschiedene Gesicht dieselbe Natur der Liebe bei-
behalten. Diesen Besitzstand (censum) der Liebe fordert Gott
ebenso vom Armen als vom Reichen, weil sie nicht aus dem
Geldkasten, sondern aus dem Herzen heraus geleistet wird. Das
ist die Last, welche sowohl dem Kranken als dem Gesunden
‘auferlegt ist, weil sie nicht abwirts driickt, sondern aufwirts
hebt. Diese Pflicht wird vom unreifen und reifen Alter ge-
fordert: von jenem, damit es die Unreife (cruditas) des Geistes
ablege, von diesem, damit es die Reife des Urteils bewahre.
Dieses Werk der Liebe ist in gleicher Weise den Frauen wie
den Ménnern anvertraut. Denn seine Erfiillung ist nicht in der
dem Menschen mit den Tieren gemeinsamen Unterscheidung
der Geschlechter begriindet, sondern in der Erkenntnis der
Wahrheit, in der der Mensch den Engeln &dhnlich ist.“ (S. 12 f.)

§ 7. ,Dieser Pflicht kann der Mensch sich nicht entziehen,
ohne sich seiner Pflicht gegen seinen Vater, seinen Befreier,
sein Gut zu entziehen; ohne dass er gegen den Vater undank-
bar, gegen den Befreier lieblos, gegen sein Gut feindlich ge-
sinnt wird. Ist es nicht ein Verbrechen, dass der Sohn seinem
Vater undankbar, der Befreite gegen seinen Befreier lieblos,
der gesunde Verstand gegen sein Gut feindlich ist? Konnen
diese Undankbarkeit, diese Lieblosigkeit, diese Feindschaft ohne
grosse Siinde sein? Kann der Mensch das Gott verweigern,
was dieser am meisten und vor allem von ihm fordert, und
was er am meisten und vor allem Gott schuldet, ohne gegen
Gott widerspenstig und aufriihrerisch zu sein? Kann Gott, der
,den Gottlosen und dessen Gottlosigkeit hasst“, sich mit dem
Undankbaren, Lieblosen, feindlich Gesinnten, Widerspenstigen
und Aufrithrerischen verséhnen, wenn er nicht zur Pflicht zurick-
kehrt und seine Undankbarkeit, Lieblosigkeit, Widerspenstig-



— 611 —

keit und seinen Aufruhr verwiinschend, Gtott die schuldige Liebe
leistet? Oder wird er etwa durch die Sakramente so libertiincht
werden konnen (incrustari), dass diese Verbrechen Gott ver-
borgen blieben, vor dessen Augen, wie die Schrift sagt, nichts
verborgen ist, oder wird es durch die Sakramente geschehen
konnen, dass die ewige Gerechtigkeit eine Gemeinschaft hat
mit der Ungerechtigkeit oder das unverinderliche Licht eine
Gremeinschaft mit der Finsternis der Gottlosigkeit? (2. Kor. 6, 14).
Niemand also kann, sei es durch den Gebrauch der Sakra-
mente, sei es ausserhalb desselben, sich mit Gott wieder aus-
sohnen, wenn er sich nicht von der Liebe zu den verinder-
lichen Dingen zur Liebe des unverinderlichen Gutes bekehrt.“
(S. 13.)

»Aber vielleicht wird der Mensch durch den Gebrauch der
Sakramente der Taufe und Busse von der Pflicht, Gott zu
lieben, entbunden? Dieses konnte man sich vorstellen, wenn
man sich vorstellen konnte, dass der Mensch, wenn er die
Sakramente gebraucht, aufhérte, Mensch zu sein! Da er aber
durch den Gebrauch der Sakramente die Natur des Menschen
nicht im geringsten auszieht, so kann er auch nicht von der
ersten Pflicht des Menschen befreit werden. Ob er also die
Sakramente gebraucht oder nicht gebraucht, er schuldet Gott
als seinem Vater, Befreier und Gute die Liebe. Daher darf
man Uber die Pflicht, sich taufen zu lassen oder das Sakrament
der Busse zu empfangen, nicht so denken, wie von gewissen
Kasuisten dariiber gedacht worden ist, als ob sie an die Stelle
der Pflicht der Liebe getreten wire. Denn sie ist nicht an
deren Stelle, sondern ihr zur Seite getreten, und nicht ist die
Notwendigkeit der Liebe abgelegt, wihrend die Notwendigkeit
des Sakramentes auferlegt ist, ebenso wie die menschliche Natur
nicht abgelegt wird, wihrend die Gnade des Sakramentes
empfangen wird. Im Gegenteil: die Wohltat des Sakramentes
vermehrt die Pflicht der Liebe. Denn indem die Geschenke
zunehmen, nimmt auch der Vorteil an ihnen zu, dem man nur
entsprechen kann, wenn man der wohltéitigen Liebe eine dank-
bare Liebe vergilt.“ (S. 13 f.)

Kapitel II.

§ 1. ,Die verniinftige Kreatur kann Ort, Zeit und Werk
iindern, aber niemals die Liebe zu Gott mit der Liebe zu den



— 612 —

Geschopfen vertauschen. In der Verschiedenheit von Zeit, Alter,
Orten und Werken kann die Liebe nicht verschieden sein.
Denn wie Augustinus so schon zu Gott spricht: ,Die Werke
dnderst du, aber du &nderst nicht die Absicht%, so darf man
von dem verniinftigen Geiste sagen, dass er Zeiten, Orte und
Werke dndern kann, aber niemals seine Absicht, Gott zu lieben,
ablegen darf. In welcher Zeit er also, an welchem Orte und
bei welchem Werke er sich auch befinde, immer muss er Gott
von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und aus allen Kriiften
lieben. Dieses Gebot andert nicht seinen Befehl fiir uns, weil
unsere Werke sich dndern. Es verpflichtet die religiésen Dingen
Zugeneigten, es verpflichtet die mit weltlichen Héindeln Be-
schéaftigten derart, dass die verschiedenen Werke aus derselben
Liebe fliessen miissen und dieselbe Wurzel der Liebe auf dem
Markte, dem Acker, in der Werkstatt wie im Tempel haben
konnen. Dieses bezeichnet Gott, da er nicht nur gebietet: du
sollst den Herrn, deinen Gott lieben; sondern hinzufigt: du
sollst ihn lieben aus deinem ganzen Herzen.“ (S. 14 f.)

»Wenn der Mensch also Gott zu jeder Zeit, an jedem Ort
und bei jedem Werk lieben muss; wenn kein Abschnitt seines
Lebens von dieser Ubung der Liebe frei sein darf, so folgt,
dass es keinen Ort, keine Zeit, kein Werk gibt, wo er von
dieser Liebe nachlassen kann.“ (S. 15f.) — ,Was kann deutlicher
und stirker gesagt werden? Nicht das Feiern des Sitzenden
darf von dieser Liebe feiern, nicht die Ruhe des Schlafenden
von ihr ruhen, nicht das Erwachen dessen, der sich erhebt,
mit Vernachléissigung der Liebe sich Triumen zuwenden, nicht
die Miihe des Reisenden von ihr abstehen. Sei es zu Hause,
sei es draussen, an welchem Orte, zu welcher Zeit, bei welchem
Werke auch immer der Mensch sei, er muss Gott lieben. Andere
Werke diirfen seine Hand beschéftigen, eine andere Liebe darf
sein Herz durchaus nicht in Besitz nehmen. Es ist also dieses
Gebot fiir alle Orte, Zeiten und Werke bestimmt, oder vielmehr:
es ist von Ort und Zeit allenthalben frei, damit es liber Zeit,
Ort und Werk allenthalben gebiete und darin die erste Stelle
(primatum) behaupte.“ (S. 16 f.)

§ 2. ,Der heilige Vorrang der gottlichen Liebe ist uns klar
durch das Wort Christi angepriesen: Suchet zuerst das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit. Das Reich Gottes suchen, heisst:
die hochste Seligkeit suchen, welche Gott selbst ist, sofern er



— 613 —-

in uns herrscht durch seine Liebe. Dieses Reich wird durch
Liebe erstrebt, durch Liebe gesucht, durch Liebe gefunden und
in diesem Reiche bleibt man durch die Liebe. Es wird zuerst
gesucht, wann es vor allem gesucht wird, d. h. wann das Ver-
langen nach allen andern Dingen aus dem Verlangen nach dem
himmlischen Reiche fliesst. Das geschieht, wenn der Mensch
weder sein L.eben, noch des Lebens Mittel, Nahrung und Klei-
dung, weder menschliche Freundschaften noch Wiirden begehrt,
ausser wenn das Verlangen nach diesen Dingen aus der Liebe
zu Gott hervorfliesst. Denn diese Liebe erzeugt das Verlangen
nach andern Dingen nur, soweit sie zu ihrer Erhaltung, ihrem
Wachstum und ihrer Vollendung entweder notwendig oder niitz-
lich sind. Wenn sie bemerkt, dass sie durch den Gebrauch und
den Besitz anderer Dinge erkaltet und darin verstrickt wird, l4sst
sie alsbald von ihnen ab und enthilt sich ihrer, um sich selbst
fir das Gewinnen und Erlangen Gottes unverletzt und rein zu
erhalten.“ (S. 17f.)

sDaher setzen die wahren Christén aus Verlangen nach
der herrschenden und seligmachenden Gerechtigkeit, welche
unser Gott ist, fiir alle Dinge, Wiirden, Pflichten, Werke, Hand-
lungen und Gedanken den Wert fest (pretia ponunt): Nichts
halten sie fiir noétig, nichts fiir niitzlich oder unniitz, nichts fiir
gut oder schlecht, nichts fiir gross oder klein, fiir erhaben oder
gewohnlich, als inwiefern es in irgend etwas fiir die Liebe zu
Gott mehr oder weniger niitzt oder schadet. Darum sind im
Leben jene Verhiltnisse, Lagen, Pflichten und Verrichtungen
vor Gott und vor denen, welche den Sinn Christi haben, wiir-
diger und allen iibrigen vorzuziehen, obwohl der Klugheit des
Fleisches das gewohnlich gemein und verichtlich erscheint,
worin eine grossere Freiheit gegeben ist, fiir Gott frei zu sein,
ihn zu betrachten und ihn zu lieben.“ (S. 18.) — s Dagegen ist
jene Lebensweise, jene Art der Pflichten, jene Tétigkeit bei
Gott die gemeinste und niedrigste, worin mehr enthalten ist,
was unsern Geist von Gott abruft und ihn mehr dem Denken
an und der Liebe fir die Geschopfe zugetan sein ldsst, obgleich
diejenigen, welche das nicht verstehen, was Gottes ist, jene
Dinge allein fiir gross, ehrenvoll und ruhmreich halten. Der
also sucht zuerst das Reich Gottes, welcher bei Auswahl seiner
Lebensstellung, bei Austibung seiner Tétigkeit, bei Inangriffnahme
seiner Werke, bei Bewahrung und Wiederherstellung seiner



— 614 —

Korperkrifte durch Schlaf, Speise und Trank vor allem er-
wigt, wie sie ihm notig oder nicht notig, niitzlich oder nicht
niitzlich seien, um Gott durch die Liebe zu gewinnen ... oder
wer gemiss dieser Erwigung und Beurteilung jene Dinge wenig
oder viel ins Herz schliesst oder viel oder wenig sich davon
abwendet.“ (S. 187.) — | Es erhellt also, dass alle Handlungen
des menschlichen Lebens von der Liebe zu Gott Richtung und
Mass empfangen, dass sie bei allen menschlichen Handlungen
vorherrschen, dass man darin sich anstrengen oder nachlassen
oder sie aufgeben muss, wie die Liebe es gebietet; dass der
Mensch von seiner Wiirde abféllt, wenn er seine sidmtlichen
Angelegenheiten nicht auf das Endziel der Liebe bezieht und
dass er im Gegenteil dann seine Wiirde bewahrt, wenn er auf
Gott, der das Endziel der Liebe ist, alles bezieht.“ (S. 21.)

§ 4. ,Mag nun auch dem Menschen, der bis heute seufzt:
Ich elender Mensch, wer wird mich erlésen vom Leibe des
Todes (Rom. 7, 24), nicht jene Vollkommenheit gewihrt sein,
womit er mit seinem ganzen Leben vorwirts strebt nach dem
unverinderlichen Leben und mit seinem ganzen Gemiite ihm
anhéngt, so ist er doch vom Tode hiniibergefiihrt zum ILeben,
wenn das griosste Gewicht der Liebe, von der er getrieben wird,
zu Gott neigt, die grosste Furcht, welche ihn durchbohrt, vor
der Beleidigung Gottes zuriickschreckt und die grosste Sorge,
die ihn bewegt, danach strebt, Gott zu gewinnen. Denn indem
diese Gefiihle der Liebe, der Furcht und der Sorge die erste
Stelle in unserm Herzen behaupten, richten wir die Mehrzahl
unserer Werke auf Gott als das Endziel hin, wenn wir auch
nicht immer an ihn denken. Denn es geniigt, dass wir beim
Beginn unserer Handlungen dieselben mit aufmerksamem Geiste
und gesteigerter Liebe Gott aufopfern und in der Kraft der
ersten Absicht fortsetzen; wie ein Wanderer, nachdem er einmal
die Richtung seines Weges festgesetzt hat, denselben verfolgt
mit der bleibenden und treibenden Kraft der ersten Richtung,
obgleich der Geist sich mit andern Dingen beschéftigt... Es
ist aber zuzugestehen, dass durch den Anreiz der begegnenden
Dinge, wihrend unser Geist nicht an Gott denkt, unsere bosen
Begierden erregt werden und einmal erregt, die Richtung unserer
Absicht gleichsam aufhalten (sufflaminare), dass sie langsamer zu
Gott hineilt und in den Geschdpfen ein wenig ausruht, und sie
wiithrenddessen, wenn sie auch unschédlich sind, nicht um



— 615 —

Gottes willen liebt, obschon sie ihn mehr wie jene liebt. Der-
artige Verweilungen bei den Geschopfen sind aber, wenn auch
keine schwere Schuld, so doch nicht ohne alle Siinde, weil sie
gegen jenes Gebot gehen, dass wir Gott aus ganzem Herzen
lieben sollen. Unser Herz kann also nicht ohne Schuld leben,
wenn es nicht Gott allem vorzieht, und nicht bei irgend einem
Geschopfe hiingen bleiben, ohne wenigstens Gott leicht zu ver-
letzen. Denn, ob wir auf die Gebote achten, die in der heiligen
Schrift Alten und Neuen Testamentes ihr Licht leuchten lassen,
oder auf das ewige Licht und die Vernunft selbst, der jenes
aufgedriickt ist, sie alle lehren uns, dass die Liebe zu Gott aus
unserm Herzen niemals verbannt sein darf, sie muss immer in
unsern Gefiilhlen die erste Stelle einnehmen, immer unsere
Handlungen so regieren und lenken, dass die Verschiedenheit
unserer Gefithle und Werke aus ein und derselben Liebe fliesst,
und von ein und derselben Liebe befehligt und gelenkt wird.“
(S. 22f.) — ,Wenn also jemand seine Liebe von Gott abwendet
und den irdischen Dingen zuwendet, wenn er diese hoéher als
Gott schétzt, ihnen durch das Band des Herzens, d. i. die Liebe,
enger und fester als Gott verbunden ist; wenn er die irdischen
Dinge eifriger als die ewigen sucht, wenn seine meisten Hand-
lungen nicht in der Liebe, sondern auf Befehl der Leidenschaft
geschehen; wenn er mehr besorgt ist, dass er das Geschopf
anstatt des Schopfers geniesst, wird er dann keine Siinde be-
gehen in Hinsicht auf die angefiihrten Schriftausspriiche ?“
(S. 23.)

§ 5. ,Die Liebe also stellt die (durch die unordentliche
Liebe zu den Geschopfen gestorte) Ordnung wieder her, und
die Stinde, welche in der Liebe liegt, die die geringern Giiter
den grossern vorzieht, wird nicht gebannt, was auch immer
der Mensch tut, was er denkt, was er liebt, welche Sakramente
er gebraucht, wenn er nicht Gott durch die Liebe allem vor-
zieht, in Gott vor allem sich freut, Gott fester anhéngt.* (S. 25.)

SWwann also wird es notiger sein, dass jemand die bose
Begierde ausrottet und die Liebe einpflanzt, dass er die Liebe
zur Welt durch die entgegengesetzte Liebe zu Gott austreibt, mit
geordneter Liebe das Hohere dem Geringern vorzieht, dass er
der Vernunft unterwirft, was er mit den Tieren gemeinsam hat,
und Gott unterwirft, was ihm mit den Engeln gemein ist (Au-
gustinus); dass er seine Liebe vom Irdischen, wie es das ewige



— 616 —

Gesetz gebietet, zum Ewigen wendet; wann wird es notiger
sein, dass er nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit
sucht; dass er das, was er tut, in der Liebe tut; dass er sein
Handeln auf die Ehre Gottes richtet, als wenn er in der Ab-
sicht, das Sakrament der Taufe oder der Busse zu empfangen,
danach verlangt, sich mit Gott zu versohnen, den ihm zu-
gefiigten Schaden wieder gut zu machen, ihm die entzogene
Anbetung und Verehrung zu leisten;... wann, sage ich, ist es
notiger, dass die in der Liebe zur Welt liegende Beleidigung
Gottes aufhort, und auflebt und vorherrscht die Anbetung Gottes,
die in der Liebe zu Gott besteht,... als wenn er die Absicht
kundgibt, durch die sichtbaren Sakramente sich mit Gott zu
versbhnen und unter Aufhoren der Beleidigungen ihm die ent-
zogene Ehre zu geben? Firwahr, wenn zu irgend einer Zeit
jenes Wort Christi bindet: Suchet zuerst das Reich Gottes und
seine Gerechtigkeit, oder das des Paulus: Alles bei euch ge-
schehe in der Liebe; wenn irgendwann die Liebe sich von den
irdischen Dingen abwenden und zu den ewigen hinwenden muss,
dann ist es dann am meisten, wenn die Sakramente oder die
Zeichen der Versohnung in Anspruch genommen werden. Wer
gerecht werden will, suche zuerst das Reich Gottes und seine
Gerechtigkeit und flehe Gott vor allem um Beistand an, dass
er die bose Begierde ausrotten und die Liebe einpflanzen kann.
Denn wer das gliicklich vollbracht hat, wird alle Gebote Gottes
mit Freude und Frohlocken erfiillen, weil, so oft eine Bitterkeit
der Welt ihn tberkommt, die Siissigkeit der Liebe nicht nach-
lasst, so dass sie in ihm vorherrscht und die wahre Liebe ihm
die Sissigkeit der himmlischen Giiter so eingibt, dass sie ihn
fahig macht, die Bitterkeit der irdischen Dinge geduldig zu
ertragen. Das ist die wahre Rechifertigung, mit der jene Art
der Rechtfertigung keine Ahnlichkeit hat, womit jene sich
briisten, die vom Priester den Schein (simulacrum) der Los-
sprechung empfangen haben, obwohl sie Gott durchaus nicht
tiber alles lieben und in demselben Grade den Willen, zu siin-
digen, behalten. Denn sie erfiilllen weder die Gebote Gottes
mit Freude, noch iiberwinden sie die Bitterkeit der Welt, noch
verkosten sie die Siissigkeit der himmlischen Dinge, sondern
nur genihrt mit Kleie (furfure) und nicht durch das Mark
(medulla) der Sakramente, erfiillen sie weder die Gebote Gottes,
wie es notig ist, noch kennen sie einmal, was Gottes ist; und



— 617 —

wenn eine Versuchung entsteht, fallen sie alsbald ab und kehren:
wie die Hunde zu ihrem Gespeie zuriick, auf dass ihre letzten
Dinge schlimmer werden als die ersten.“ (S. 26.)

§ 6 1. ,Ich mochte aber hier bemerken, dass, wo in diesem
Kapitel oder den folgenden oder an andern Stellen dieses Buches
gesagt wird, zur Versohnung des Menschen sei die Liehe zu
Gott als des am hochsten und iiber alles Geliebten erforderlich,
nicht die Liebe zu Gott an sich in Betracht kommt, sondern
im Verhdltnis zur Liebe zu den Geschopfen. Deshalb wollen wir
mit jenen von den Theologen angewandten Redensarten nichts
anderes behauptet haben, als dass wir Gott von Herzen dem
Geschopfe vorziehen miissen, was dasselbe ist, wie dass die
Liebe zu Gott tiber unsere bose Begierlichkeit herrscht und
unser Herz zu Gott als seinem letzten Ziele sich hinwendet.“
(S.27f) — ,Ebenso mdchte ich bemerkt wissen, dass, wenn
wir die vorwiegende oder vorherrschende Liebe zu Gott fir die
Versshnung mit Gott fordern, wir dann keineswegs behaupten
mochten, dass die Liebe zum Schopfer, damit er die Menschen
in den Sakramenten mit sich versohnt, zum Gipfel ihrer Vollen-
dung fortgeschritten sein miisse, die sie im himmlischen Leben
erreicht. Denn wir fordern nicht einmal, dass sie zu solchem
Grade der Vollendung fortgeschritten sei, wo die Grosse der
Liebe zu Gott gleichkommt der Grisse der Liebe, um derent-
halben (d.i. von seiten der marternden Heiden) Schandtaten
und Verbrechen begangen wurden oder womit die Mértyrer
ihre Qualen tiberwanden oder in der jene brennen, die, kein
letztes Ziel mehr in den Geschopfen besitzend, jenen Grad der
Liebe durch wachsende Liebesgefiihle tiberschritten haben, so
dass sie Gott nicht nur iiber alles lieben, sondern auch in dieser
Liebe betrichtlichen Fortschritt machen, indem sie das, was
sie am Gewichte der Begehrlichkeit abziehen, zum Gewicht der
Liebe hinzulegen... Welchen Grad der Liebe verlangen wir also,
dass die Liebe zu Gott vorherrschend und so geniigend sei,
um die Nachlassung der Sinden durch das Sakrament zu er-
langen? Keinen andern Grad firwahr als denjenigen, auf
welchem die Seele vor jener todbringenden Schéindlichkeit flieht,
mit der sie in dem Geschopf als ihrem hochsten Gut ruhte und
sich ergotzte ... und auf welchem sie zu jener Gerechtigkeits-

1) In editio IT hinzugefiigt.



— 618 —

liebe iibergeht, die das letzte Ziel in Gott setzt, der einzig und
allein unser wahres letztes Ziel ist, wie er auch einzig und
allein unser wahres hochstes Gut ist.“ (S. 28.)

,Ebenso liegt in der Forderung, dass man zur Erlangung
desjenigen Bestandteils der Rechtfertigung, der auf dem Nach-
lass der Siinden beruht, die Siinde mit dem hdichsten Hasse
verabscheuen miisse, nicht mehr, als dass der Hass gegen die
Siinde die frither in uns herrschende Liebe zu ihr besiege. Zur
Erlangung der Siindennachlassung im Busssakramente die vor-
herrschende Liebe (zu Gott) fordern, heisst also: nichts anderes
verlangen, als dass der Schopfer als unser letztes Ziel geliebt
werde und dass wir Armut, Krankheiten oder Tod nicht mit
grosserm Hasse verfluchen als die Beleidigung Gottes ... Dieses
muss nach der Ansicht aller Theologen zur Rechifertigung, die
sich aus der Bekehrung des Herzens und der Nachlassung der
Siinden zusammensetzt, gefordert werden. Denn alle erkliren,
dass wir ohne Todsiinde nicht das letzte Ziel unseres Herzens
in das Geschopf setzen diirfen oder unser Herz so verkehren
konnen, dass die vorziiglichste und wiirdigste Stelle in ihm
nicht Gott, sondern Gottes Geschopf einnimmt, und dass es
lieber jenen als sein Geschopf entbehren will. Denn das Ge-
schopf fir das letzte Ziel halten oder das letzte Ziel auf das
Geschopf setzen, ist nichts anderes, als mit vorherrschender
Liebe den Geschopfen sich verbinden und unterwerfen... Und
umgekehrt, Gott fir das letzte Ziel halten, ist nichts anderes,
als mit vorherrschender Liebe der ewigen Gerechtigkeit, welche
unser Gott ist, anhangen. Sich aber mit irgend einem Dinge
als dem letzten Ziele verbinden, was ist das anders, als das-
selbe auf das hochste ehren und fir Gott halten?“ (S. 28f.) —
,Wenn also in diesem Buche behauptet wird, dass ohne die
vorherrschende Liebe niemand sich mit Gott versshnen koénne,
dann wird nichts anderes behauptet, als dass niemand sich mit
Gott versohnen kann, der nicht von jener Verkehrtheit und
Beleidigung Gottes sich abkehrt, durch die ihm die schuldige
Anbetung und Dienstleistung entzogen und auf dessen Geschopf
iibertragen und ihm gewidmet wird, als ob es unser Ziel, Gut
und Gott wire. Dieses sei gesagt, damit den Lesern klar ist,
was unter der Liebe zu dem am hdochsten geliebten Gott oder
unter der hochsten Liebe oder auch unter der vorherrschenden
oder vorwiegenden (preedominantem et preevalentem) Liebe oder



— 619 —

was unter dem hochsten Hasse gegen die Siinde zu verstehen
ist, wenn in diesem Buche gesagt wird, ohne die Liebe zu
‘Gott als dem uber alles Geliebten oder ohne die vorwiegende
Liebe zu Gott u.s. w. wiirden die Stinden nicht nachgelassen.“
(S. 29 1)

Kapitel III.

Das Kapitel weist in finf Paragraphen (S. 30—43) aus
1. Kor. 13 mit Widerlegung von Gegenbehauptungen nach, ,dass
die Furcht vor der Hoélle und das Sakrament der Busse an
sich nicht geeignet sind, den Menschen ohne die Liebe zu Gott
gerecht und heil zu machen* (8. 30). — ,Denn wenn weder
die Sprache der Engel, noch die erhabene Gabe der Prophetie,
noch die tiefste Kenntnis der Geheimnisse, noch die reichste
Verteilung von Almosen, noch selbst das Martyrium fiir den
(Glauben, im Vergleich zu dem die katholische Kirche keine
erhabenere Tat kennt, und das Christus selbst herrlich an-
empfohlen hat (Matth. 10, 32), uns nichts zu niitzen oder uns
solche Wiirden zu geben vermag, dass wir in den Augen Gottes
etwas seien ... dann sollen Furcht und Sakramente mehr wver-
mdgen? Fiurwahr, wer alle Sakramente hat und alle Furcht vor
der Holle ohne die Liebe, der kann in voller Wahrheit sagen:
Wenn ich auch alle Furcht hédtte und alle Sakramente, hitte
aber die Liebe nicht, so wire ich nichts, niitzte es mir nichts.“
(S. 30.)

Dass aber mit der in jener Stelle vom Apostel geforderten
Liebe nicht ein von Gott eingegebener Zustand (caritas habi-
tualis), sondern eine vom Menschen zu vollziehende ZTétigkeit
der Liebe gemeint ist '), beweisen die auf 1—3 folgenden Verse:
»50 grosse Werke teilt der Apostel der Liebe zu, damit nicht
jemand sich einbildet, dieselbe sei in den Seelen, wie die Farben
auf den Korpern, welche nicht atmen, noch zu guten Werken
antreiben, sondern nur zur Schonheit Glanz geben ... Es redet
also der Apostel von der Liebe, welche er selbst des Gesetzes
Erfillung nennt (Rom. 13, 10), weil diese den Willen antreibt
und bewegt, dass er nicht tun will, was das Gesetz verbietet,
und das zu tun begehrt, was es befiehlt.“ (S. 39.)

1) Auf diese Unterscheidung von «zustiindlicher» und titiger Liebe
kommt Neerkassel noch ausfiihrlich zu sprechen. Sie gehorte zu den Streit-
fragen seiner Zeit. Vgl. auch die Epistola ad clerum vor der ed. I, § 18.



Kapitel 1V.

Finf Paragraphen (S. 43—51). Erkldrung der Worte: ,, Wer
nicht liebt, bleibt im Tode" (1. Joh. 3, 14) zum Beweise dessen,
»dass kein Verniinftiger von einer Todsiinde zum Leben der Ge-
rechtigkeit zuriickgerufen werde, wenn er nicht von der Liebe
das Leben entleiht (mutuetur)“ (S. 43). Wenn auch die verniinf-
tige Seele in sich selbst Leben hat, so muss sie doch von Gott
(de deo) leben und sie lebt von Gott, wenn sie ihn liebt: ,Denn
wenn sie ihn nicht liebt, ist sie von ihm getrennt, so dass sie
von ihm (de illo) nicht leben kann. Denn nicht 6rtlich, sondern
durch Gefithle wird sie mit ihm verbunden oder von ihm ge-
trennt. Sie wird ihm verbunden, wenn sie ihn liebt, sie wird
von ihm getrennt, wenn sie ihn nicht liebt. Die Liebe selbst
ist das Verbindungsmittel (gluten, nach Augustinus in Ps. 62),
durch welche die Seele an Gott hingt.“ (S.47.) Ihr Abfall von
Gott zu den geschaffenen Dingen ist ihr Tod. Damit sie aber
nicht in diesem Tode bliebe, ist der Sohn Gottes Mensch ge-
worden, j,auf dass er ohne den Tod der Seele, d. h. ohne
Schuld den Tod des Leibes erlebend, den Menschen von dem
Tode der Seele und des Leibes befreie“ (S. 48). — ,Was aber
die Auferstehung der Seelen angeht, um die es sich hauptsich-
lich handelt, so gehen sie vom Tod zum Leben iiber, wenn sie
vom Tode der Untreue zum Leben der Treue, vom Tode der
Falschheit zum Leben der Gerechtigkeit, von der Liebe zum
Geschopf zur Liebe des Schopfers iibergehen. Aus dieser Ver-
einigung mit ihrem Gott werden die Seelen lebendig.“ (S. 48 1.)
— ,Diesen Tod heben weder Glaube noch Hoffnung noch
Sakramente auf, wenn die Liebe nicht hinzukommt.“ (S. 49.) —
»,Offenbar redet Johannes von der tdtigen (8. 0.) Liebe, wenn
er sagt: Wer nicht liebt, bleibt im Tode. Denn er redet von
der Liebe, womit der Nichste geliebt wird, ,nicht mit Worten
und nicht mit der Zunge, sondern in der Tat und in der Wahr-
heit* . . . Niemand also moge durch die Sakramente, die ohne
Liebe zu Gott empfangen werden, fir gerecht gehalten oder
ausgegeben werden ... Denn die Liebe erginzt das Fehlen der
Sakramente und anderer &usserer Dinge, wenn sie dieselben
in Wirklichkeit nicht ausfilhren oder der Sache selbst nach
nicht haben kann, durch Gefiihle, Verlangen und Geliibde, und
so ist sie des Gesetzes Erfiillung. Die Sakramente aber, inwie-



— 621 —

weit sie dusserliche und unbelebte Dinge sind, wiinschen nichts,
verlangen nach nichts. Deshalb mége niemand zu sagen wagen:
Wer die Sakramente empfangen hat, hat das Gesetz erfillt
und die Erfillung des Gesetzes sind die Sakramente; so dass
allein auf die Liebe dieses Lob angewendet werden kann.“

(S. 50 f.)
Georg MooG.




	Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens

