
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens

Autor: Moog, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


603 —

JOHANNES VAN NEERKASSEL
UND SEIN AMOR PŒNITEN&

Unter obigem Titel habe ich auf dem internationalen Alt-
katholikenkongress im Haag ein Referat gehalten. Im folgenden
übergebe ich den wesentlichen Teil der mehrjährigen Vorstudien
zu dieser Arbeit dem Drucke mit der Überzeugung, dass damit
dem Altkatholizismus überhaupt ein Dienst, der verehrten Kirche
von Utrecht insbesondere aber eine längst verdiente Ehrung
erwiesen werde. Denn jenes bedeutendste Werk des jedenfalls
gelehrtesten und hervorragendsten der Utrechter Erzbischöfe
hat meines Wissens ausser kurzen Erwähnungen *) noch keine
eingehende Bearbeitung erfahren. Auch die mit solcher Wärme
geschriebene kurze Biographie Neerkassels von einem Anonymus2)

konnte ihrer ganzen Anlage nach den Gegenstand nur
kurz berühren.

Der vollständige Titel lautet : Amor pcenitens sive de divini
amoris ad pœnitentiam necessitate, et recto clavium usu libri duo.
Die erste Auflage erschien unter dem Druckort Emmerich, apud
Joannem Arnoldi et socios 1683, ebenso die zweite 1685. Nach
der genannten holländischen Abhandlung (a. a. O. S. 86) war
der Druckort beider Ausgaben aber in Wirklichkeit Amsterdam
bei Witwe Schippers. Die editio I umfasst einen Band von
519 Seiten. Die editio II erschien in 2 Bänden mit bedeutend
besserem Druck und Papier, von denen Band I 484 und Band II
349 Seiten enthält. Vor ed. I steht als preefatio eine Übersicht
über den Inhalt des Werkes, die vor der ed. II als epistola ad
clerum in erweiterter Form abgedruckt ist. Vor diesem be-

') z. B. Nippold, Die altkatholische Kirche des Erzbistums Utrecht,
Heidelberg- 1872, S. 26.—Reusch, Der Index der verbotenen Bücher, II, 1,

S. 532 ff. — Dölling-er-Reusch. Geschichte der Moralstreitigkeiten in der
katholischen Kirche, I, 82 f.

2) Zuerst im holländischen Oud-Katholiek, dann auch in Buchform
erschienen als: Johannes Baptista van Neercassel, S. 86 ff.



- 604 —

findet sich eine admonitio ad lectorem. Die ed. I schickt ein
„Iudicium theologorum" voraus, dem in ed. II ein zweites
hinzugefügt ist samt kirchlichen Approbationen. Jede der beiden
Ausgaben hat eine „synopsis", welche die Überschriften der
Paragraphen der einzelnen Bücher wiedergibt, die ed. II hat
ausserdem in jedem Bande einen „index", der in alphabetischer
Ordnung in dem Werke erörterte theologische Begriffe
summarisch erklärt.

Als Anhang enthalten beide Ausgaben eine „epistola ad
clarissimum et eruditissimum virum N. N." über die Lehre
einiger bekannten Theologen, dem noch eine besondere
Erklärung über die Anschauung von Thomas von Aquin über
das Busssakrament beigegeben ist. In der 2. Ausgabe steht
dahinter noch ein anderer Anhang: „epistola ad clarissimum
virum N. N." über (in c. XVI des IL Bandes besprochene) in
Afrika zur Zeit Augustins herrschende Gebräuche. Dieser
letztere Anhang ist von Arnauld verfasst (nach Reusch, Index II,
1, S. 536, Anmerk.).

Der Unterschied zwischen den beiden Ausgaben besteht
hauptsächlich in Zusätzen einzelner Paragraphen, besonders
aber ganzer Kapitel, die wir im folgenden angeben werden.
Für den Sinn und die Tendenz des Ganzen bringen diese
Zusätze keine Änderung. Wir benutzten zu unserer Arbeit die
ed. II, auf sie beziehen sich daher sämtliche Angaben.

Noch vor der ersten Veröffentlichung übte Neerkassel das

„nonum prematur in annum". Er schickte das Manuskript
widerholt an Freunde zur Begutachtung, er änderte und
erweiterte beständig (s. Anonymus a. a. 0. Seite 86). Das
geschah in erhöhtem Masse vor der zweiten Auflage. Eine
gewisse Ängstlichkeit, die durch die ganze Zeitlage hervorgerufen
ward, leitete Neerkassel hierbei. Dadurch ist das Werk in einer
nicht zu leugnenden stellenweisen Breite sowohl im Stile als in
der Ausführung ans Tageslicht getreten, die nicht mehr nach
unserem modernen Geschmacke ist, mag es auch sonst von
grossen Gesichtspunkten aus angelegt, in der Disposition und
dem Fortgang der Gedanken klar und durchsichtig sein. Man
wird Proben dieser Breite bei der Wiedergabe des Textes von
selbst herausfinden.

Was aber besonders uns heute nicht besonders anmuten will,
sind die endlosen Zitate, die Neerkassel anführt. Freilich war



— 605 —

er bei diesem Verfahren ein Kind seiner Zeit. Aber es kostet
doch eine gewisse Überwindung, sich durch diese Anführungen
hindurchzuwinden. Es sind deren nach einer oberflächlichen
Zählung weit über 700! Neben der hl. Schrift sind vor allem
die Kirchenväter zitiert, darunter am meisten der hl. Augustinus
mit über 200 Stellen, wohl weil gerade er oft so herrlich von
der Notwendigkeit der Liebe redet. Von den mittelalterlichen
Schriftstellern wird am häufigsten Thomas von Aquin erwähnt,
aus der neueren Zeit namentlich das Konzil von Trient und
Karl Borromäus (im 2. Bande). In der ersten Ausgabe steht
die Stellenangabe für die Zitate unter dem Text, in der 2.
Auflage sehr deutlich am Rande gleich neben dem Anfange des

Zitats. Wir werden selbstverständlich sowohl auf die Anführung

als die Wiedergabe der Zitate verzichten, sondern nur
Neerkassel mit seiner eigenen Meinung hervortreten lassen.
Dabei geschieht es jedoch sehr oft, dass diese mit den Worten
und Gedanken von anderen so verflochten ist, beziehungsweise
aus ihnen herauswächst, dass vielfach das als eigene Meinung
Hervorgehobene nur Wiedergabe von Aussprüchen und Gedankengängen

anderer ist. Häufig sind auch Paraphrasen von
Bibelstellen, oft im Anschluss an Erklärungen und Predigten von
Kirchenvätern und anderen. Die Zitate auf ihre Genauigkeit
zu prüfen, ist bei der grossen Menge derselben nicht möglich
gewesen, auch schon deshalb nicht, weil die von Neerkassel
benutzten Ausgaben der Kirchenväter u. s. w. meist nicht mehr
oder nur mit grosser Schwierigkeit zugänglich sind. Dagegen
ist die Genauigkeit nach gemachten Stichproben vor allem
auch bei der wissenschaftlichen Akribie Neerkassels im
allgemeinen als sicher anzunehmen. Ungenauigkeiten im einzelnen
können auch hier Sinn und Klarheit des Ganzen nicht
beeinträchtigen.

Über den Grundgedanken und die Tendenz des Amor
poenitens brauche ich mich hier nur kurz zu äussern, da sie

aus der eigenen Darstellung Neerkassels immer aufs neue deutlich

hervorgehen werden. In dem damals entbrannten Streit
über attritio und contritio, die nur durch die Furcht vor Gott
hervorgerufene unvollkommene oder die aus der Liebe zu ihm
kommende und darin verharrende vollkommene Reue soll sein
Buch den unwiderleglichen Nachweis führen, dass nur die Liebe
zu Gott in Reue und Busse bis zur Versöhnung mit Gott führen



— 606 —

kann, daher der Haupttitel : Amor poenitens, die büssende Liebe!
Den trüben geschichtlichen Hintergrund aber, der Neerkassel
als Erzbischof von Utrecht zur Veröffentlichung seines Buches
trieb, war die schon beginnende Unterwühlung seiner Diözese
durch die Jesuiten, die besonders die Lehre von dem Genügen
der blossen Furcht in der attritio zur Vergebung der Sünden
vertraten und dadurch sich einen gewaltigen Volkszulauf zu
den Beichtstühlen verschafften. Jedoch konnte sich Neerkassel
auch auf angesehene ältere jesuitische Schriftsteller für seine

Meinung berufen.
Die Polemik ist bei N. äusserst massvoll, niemals persönlich,

sein einziges Ziel ist der positive Aufbau seines Beweises,
auf den er den weitaus grössten Teil seiner Ausführungen
verwendet. In manchem können wir ihm nicht mehr folgen, z. B.
jn seiner Schärfe gegen die protestantische Lehre. Auch sein

Standpunkt Rom gegenüber, der sich ja aus seiner geschichtlichen

Stellung heraus vollkommen erklärt, sowie seine ebenfalls

daraus folgende Wertschätzung des Thomas Aquinas, des

Tridentinums, des Karl Borromäus und anderer, wird von uns
anders beurteilt. Andernteils bilden aber gerade solche Teile
des Werkes einen glänzenden Beweis dafür, wie ernst die
Kirche von Utrecht in dem beginnenden Konflikte mit Rom
ihre Katholizität gegenüber dem Jesuitismus durch die Berufung
auf die diesem entgegengesetzten katholischen Zeugnisse
früherer Zeit zu beweisen suchte.

Im übrigen vergleiche man mein Haager Referat und die
Ausführungen über attritio und contritio und die damit
zusammenhängenden Streitigkeiten jener Zeit, bei Reusch, Index II, 1,
S. 531 ff. u. ö. und Döllinger-Reusch, Moralstreitigkeiten I,
S. 68 ff.

* *
*

Nach obigen Vorbemerkungen geben wir nunmehr eine
wörtliche Übersetzung der Hauptteile des Liber I, das die
Grundsätze des ganzen Werkes festlegt und die eigentliche
Ausführung des Titels: Amor poenitens bildet. Bei dem
Liber II werden wir uns durchgängig auf eine Wiedergabe der
Titel beschränken können. Die Zitate werden, wie oben
bemerkt, nicht besonders angegeben, doch finden sie sich in der
Regel zwischen den mit Alineas oder Anführungszeichen
hervorgehobenen Abschnitten.



— 607 —

Kapitel I.
§ 1. „Aus einem dreifachen Grunde muss der Mensch

vorzüglich seinen Gott lieben: Weil er ihn erschaffen, wiederhergestellt

und für ihn gemacht hat. Es ist nicht mehr wie recht,
als dass das Werk den Künstler, das Geschöpf den Schöpfer
und dass der Sohn seinen Vater liebt, zumal wenn er von ihm
so gemacht, so geschaffen, so erzeugt ist, dass er dasjenige,
was er von ihm bei der Schöpfung empfangen hat, nicht
behalten kann, wenn er es nicht immer empfängt. Ein vom
Künstler errichtetes Haus bleibt bestehen, wenn er auch seine
Hand vom Werk zurückzieht oder auch aus dem Leben scheidet.
Der, welcher das Geschöpf aus Nichts geschaffen hat, bewahrt
es unablässig, damit es nicht in das Nichts zurückkehrt. Der,
welcher im Himmel der Menschen Vater ist, bildet den Körper,
haucht die Seele ein, ernährt jeden mit Speise, erhält diese

(die Seele) immer mit seinem Geiste, beide wird er nach
Ablauf der Zeit durch das Wort seiner Kraft auf ewig bewahren,
nicht um sich durch sie zu nützen, sondern damit ihnen aus
ihm Heil und Seligkeit zu teil werde. Ein entarteter Sohn ist
es, der seinen Erzeuger nicht liebt, ein Ungeheuer ist, wer
denjenigen nicht als Vater liebt, dem der Vaternamen mit so

aussergewöhnlichem Rechte zukommt, dass wir, im Vergleich
mit ihm niemanden Vater nennen dürfen." (S. 3 f.)

„Aber dieser Vater muss nicht nur deshalb geliebt werden,
weil er unsere natürliche Wesenheit gebildet hat und bewahrt,
sondern eine noch grössere Ursache, ihn zu lieben, ergibt sich
daraus, dass Gott, nachdem wir durch den Missbrauch unserer
freien Entscheidung die Zierde der natürlichen Wesenheit
verloren hatten und ihr nur noch die verdiente Strafe übrig blieb,
sie dennoch durch den Tod seines eingeborenen Sohnes zur
Gnade zurückrief, zum Heile wiederherstellte und zur Herrlichkeit

erhob." (S. 4.)

„Der Mensch ist verpflichtet, nicht nur aus Dankbarkeit
und Gegenliebe, sondern auch aus der Beschaffenheit und
Unzulänglichkeit seiner Natur heraus, Gott zu lieben. Ist er nicht
zum Lieben geschaffen, ist sein Sinn nicht gleicherweise von
Natur auf Liebe und Erkenntnis gerichtet Ist ihm darum nicht
die Vernunft gegeben, damit er in verständiger Weise lieben
könne? Ist nicht von den heiligen Vätern gesagt, „dass der
vernünftige Geist ohne Liebe nicht sein kanna? — Aber, um



— 608 —

was zu lieben ist er erschaffen Sicherlich sein (höchstes) Gut
Und was ist sein Gut, seine Vollendung und sein Heil? Er ist
so hoch erschaffen und hat einen so erhabenen Rang unter
allen Geschöpfen erlangt, dass er allen sichtbaren Dingen
vorgesetzt und allein sein Schöpfer sein Ziel, sein Gut und seine

Vollendung ist. Lasst uns den Menschen machen, sagte Gott,
nach unserem Ebenbilde, nicht, dass er sich ergötzt an den
Fischen des Meeres, den Vögeln des Himmels und den Tieren
der Erde, nicht, dass er der ganzen Erde und allem, was auf der
Erde sich bewegt, eine heisse Liebe zuwendet und in ihnen als
seinem Ziele und seiner Stätte Ruhe findet, sondern dass er
Gott als dem höchsten Gute und letzten Ziele, der ewigen
Weisheit, der unveränderlichen Wahrheit und der unerschaffenen
Gerechtigkeit in Liebe ergeben den Fischen des Meeres, den

Vögeln des Himmels und jeder sichtbaren Kreatur nicht
begierig (indigus) dient, sondern ihnen, von göttlichem Lichte
erfüllt, vorsteht; und nicht ihnen unterworfen in ihnen sein Gut
sucht, sondern dass er über sie als Sklaven herrscht, erschaffen
im Reichtum der ewigen Wahrheit und im süssesten Genüsse
der immerdar bleibenden Weisheit." (S. 5.)

§ 2. „Von diesem seinem Gute konnte der Mensch seine
Liebe nicht abwenden, ohne böse, elend und mühselig zu
werden." (S. 6.)

§ 3. „Durch die Qualen aber, welche die vernünftige
Kreatur nach dem Verlassen ihres Gottes bei der Liebe zu
den Geschöpfen findet, werden wir deutlich belehrt, dass
Gott ihr einziges Gut ist." (S. 7.) — „Da also Gott allein
des Menschen Gut ist, ohne dessen Liebe er nichts als elend
sein kann, so folgt, dass er selbst, um ihn zu lieben, nicht so

sehr durch Lehren unterrichtet, als von Natur erschaffen, nicht
so sehr durch äussere Anordnung angeleitet, als durch inneres
Bedürfnis angetrieben wurde, und dass er die Vernunft nur
empfangen hat, um mit der Vernunft zu erkennen, was er
lieben muss." (S. 9.)

§ 4. „Weil er durch die Sünde des ersten Menschen diese
Weisheit (nämlich seinen Schöpfer zu lieben) verloren hat, und
im Gefühle seines Elends selbst nicht sehen konnte, was er
lieben müsse, um aus dem Elend herauszukommen und das

Heil zu erlangen, hat er ihm das Gebot vor Augen geschrieben :

Du sollst den Herrn deinen Gott lieben von ganzem Herzen



— 609 —

und aus deiner ganzen Seele und aus allen deinen Kräften
(Deut. 6, 5) Dieses Gebot aber nennt unser Heiland das

grösste und erste Gebot Das grösste, weil alle übrigen
Gebote gleichsam als Mittel auf dasselbe als das Ziel, die
Vollendung und die Glückseligkeit des Menschen sich beziehen
lassen." (Näher ausgeführt S. 9—11.)

§ 5. „Dieses Gebot ist das erste, sowohl in Absicht auf
Gott den Schöpfer, den Erlöser und Gesetzgeber, als auch mit
Absicht auf das vernünftige Geschöpf. Das erste in Absicht auf
Gott als den Schöpfer, weil Gott alles um des Menschen willen
geschaffen hat, damit es ihm seinen Dienst leiste, und Himmel
und Erde und alles, was in ihnen ist, ihm sage, dass er seinen
Schöpfer liebe. Denn die (verschiedenen) Arten sind gewissermassen

Stimmen der Geschöpfe, die den Schöpfer loben Es
ist das erste Gebot in Absicht auf Gott als den Erlöser. Denn
Jesus hätte nicht nötig gehabt, zu kommen, wenn nicht aus
Liebe." (S. 11.) — „Dieses Gebot ist das erste in Absicht auf
den Gesetzgeber, denn er schreibt nichts anderes vor, als was
zur Erfüllung des grössten der Gebote behülflieh ist, wie Mittel
tragen sie zur Erreichung des Zieles bei" „Denn was sie
(die Schrift) vorschreibt, ist entweder die Liebe selbst oder
Vorbereitung und Hülfe zur Liebe. Wessen sie aber beschuldigt
oder was sie hindert, ist entweder ungeordnete Liebe zur
Kreatur oder die Frucht und Wirkung dieser Liebe Dieses
Gebot muss auch das erste sein in Absicht auf den Menschen.

Denn es ist nötig, dass er vor allem das für den Schöpfer,
Wiederhersteller und Gesetzgeber leiste, was jener von ihm
fordert. Es muss dieses Gebot endlich das erste in Absicht
auf den Menschen sein, weil es sich auf das letzte Ziel und
höchste Gut bezieht „um dessentwillen das Übrige zu erstreben
ist, es selbst aber um seiner selber willen14 (Augustin, S. 11 f.).

§ 6. „Die Liebe ist also die erste Pflicht, welche der Mensch
Gott schuldet... In welchen Umständen und in welcher Lage er
sich auch befindet, er muss Gott mit seiner Liebe nachgehen
(amore prosequatur). Ob der Mensch ein Gerechter oder Sünder,
ein Wanderer (viator, d. h. der nach Gott sucht und ihn noch
nicht besitzt) oder ein Besitzer (d. i. Gottes, comprehensor, der
ihn innerlich ergriffen hat) ist, er schuldet diese Pflicht : Ist er ein

Gerechter, so schuldet er Gott wegen des empfangenen
Geschenkes der Gerechtigkeit dankbare Liebe. Ist er ein Sünder,

Revue intern, de Théologie. Heft 60, 1907. 40



— 610 —

so schuldet er Gott wegen des verlorenen Geschenkes der
Gerechtigkeit die trauernde Liebe. Ist er ein Wanderer (s. o.),
so schuldet er Gott, weil er ihn nicht besitzt (ob eius absen-
tiam), die verlangende Liebe. Ist er ein Besitzer (s. o.), so schuldet
er ihm wegen seiner Gegenwart die sich freuende Liebe. Mit
den wechselnden Umständen wechselt der Liebe Art, aber
immer unveränderlich bleibt der Liebe Pflicht. Je nach dem,
was Gott dem Menschen als abwesender oder anwesender oder
als versöhnter oder erzürnter Gott ist, kann die Liebe nach
Ablegung des einen ein anderes Gesicht annehmen, und dennoch
muss das verschiedene Gesicht dieselbe Natur der Liebe
beibehalten. Diesen Besitzstand (censum) der Liebe fordert Gott
ebenso vom Armen als vom Reichen, weil sie nicht aus dem
Geldkasten, sondern aus dem Herzen heraus geleistet wird. Das
ist die Last, welche sowohl dem Kranken als dem Gesunden

auferlegt ist, weil sie nicht abwärts drückt, sondern aufwärts
hebt. Diese Pflicht wird vom unreifen und reifen Alter
gefordert : von jenem, damit es die Unreife (cruditas) des Geistes

ablege, von diesem, damit es die Reife des Urteils bewahre.
Dieses Werk der Liebe ist in gleicher Weise den Frauen wie
den Männern anvertraut. Denn seine Erfüllung ist nicht in der
dem Menschen mit den Tieren gemeinsamen Unterscheidung'
der Geschlechter begründet, sondern in der Erkenntnis der
Wahrheit, in der der Mensch den Engeln ähnlich ist." (S. 12 f.)

§ 7. „Dieser Pflicht kann der Mensch sich nicht entziehen,
ohne sich seiner Pflicht gegen seinen Vater, seinen Befreier,
sein Gut zu entziehen ; ohne dass er gegen den Vater undankbar,

gegen den Befreier lieblos, gegen sein Gut feindlich
gesinnt wird. Ist es nicht ein Verbrechen, dass der Sohn seinem
Vater undankbar, der Befreite gegen seinen Befreier lieblos,
der gesunde Verstand gegen sein Gut feindlich ist? Können
diese Undankbarkeit, diese Lieblosigkeit, diese Feindschaft ohne

grosse Sünde sein? Kann der Mensch das Gott verweigern,
wTas dieser am meisten und vor allem von ihm fordert, und
was er am meisten und vor allem Gott schuldet, ohne gegen
Gott widerspenstig und aufrührerisch zu sein Kann Gott, der
„den Gottlosen und dessen Gottlosigkeit hasst", sich mit dem

Undankbaren, Lieblosen, feindlich Gesinnten, Widerspenstigen
und Aufrührerischen versöhnen, wenn er nicht zur Pflicht zurückkehrt

und seine Undankbarkeit, Lieblosigkeit, Widerspenstig-



— 611 —

keit und seinen Aufruhr verwünschend, Gott die schuldige Liebe
leistet Oder wird er etwa durch die Sakramente so übertüncht
werden können (incrustari), dass diese Verbrechen Gott
verborgen blieben, vor dessen Augen, wie die Schrift sagt, nichts
verborgen ist, oder wird es durch die Sakramente geschehen
können, dass die ewige Gerechtigkeit eine Gemeinschaft hat
mit der Ungerechtigkeit oder das unveränderliche Licht eine
Gemeinschaft mit der Finsternis der Gottlosigkeit? (2. Kor. 6,14).
Niemand also kann, sei es durch den Gebrauch der Sakramente,

sei es ausserhalb desselben, sich mit Gott wieder
aussöhnen, wenn er sich nicht von der Liebe zu den veränderlichen

Dingen zur Liebe des unveränderlichen Gutes bekehrt."
(S. 13.)

„Aber vielleicht wird der Mensch durch den Gebrauch der
Sakramente der Taufe und Busse von der Pflicht, Gott zu
lieben, entbunden? Dieses könnte man sich vorstellen, wenn
man sich vorstellen könnte, dass der Mensch, wenn er die
Sakramente gebraucht, aufhörte, Mensch zu sein Da er aber
durch den Gebrauch der Sakramente die Natur des Menschen
nicht im geringsten auszieht, so kann er auch nicht von der
ersten Pflicht des Menschen befreit werden. Ob er also die
Sakramente gebraucht oder nicht gebraucht, er schuldet Gott
als seinem Vater, Befreier und Gute die Liebe. Daher darf
man über die Pflicht, sich taufen zu lassen oder das Sakrament
der Busse zu empfangen, nicht so denken, wie von gewissen
Kasuisten darüber gedacht worden ist, als ob sie an die Stelle
der Pflicht der Liebe getreten wäre. Denn sie ist nicht an
deren Stelle, sondern ihr zur Seite getreten, und nicht ist die
Notwendigkeit der Liebe abgelegt, während die Notwendigkeit
des Sakramentes auferlegt ist, ebenso wie die menschliche Natur
nicht abgelegt wird, während die Gnade des Sakramentes
empfangen wird. Im Gegenteil : die Wohltat des Sakramentes
vermehrt die Pflicht der Liebe. Denn indem die Geschenke
zunehmen, nimmt auch der Vorteil an ihnen zu, dem man nur
entsprechen kann, wenn man der wohltätigen Liebe eine dankbare

Liebe vergilt." (S. 13 f.)

Kapitel II.
§ 1. „Die vernünftige Kreatur kann Ort, Zeit und Werk

ändern, aber niemals die Liebe zu Gott mit der Liebe zu den



— 612 —

Geschöpfen vertauschen. In der Verschiedenheit von Zeit, Alter,
Orten und Werken kann die Liebe nicht verschieden sein.
Denn wie Augustinus so schön zu Gott spricht: „Die Werke
änderst du, aber du änderst nicht die Absicht", so darf man
von dem vernünftigen Geiste sagen, dass er Zeiten, Orte und
Werke ändern kann, aber niemals seine Absicht, Gott zu lieben,
ablegen darf. In welcher Zeit er also, an welchem Orte und
bei welchem Werke er sich auch befinde, immer muss er Gott
von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und aus allen Kräften
lieben. Dieses Gebot ändert nicht seinen Befehl für uns, weil
unsere Werke sich ändern. Es verpflichtet die religiösen Dingen
Zugeneigten, es verpflichtet die mit weltlichen Händeln
Beschäftigten derart, dass die verschiedenen Werke aus derselben
Liebe fliessen müssen und dieselbe Wurzel der Liebe auf dem
Markte, dem Acker, in der Werkstatt wie im Tempel haben
können. Dieses bezeichnet Gott, da er nicht nur gebietet: du
sollst den Herrn, deinen Gott lieben; sondern hinzufügt: du
sollst ihn lieben aus deinem ganzen Herzen." (S. 14 f.)

„Wenn der Mensch also Gott zu jeder Zeit, an jedem Ort
und bei jedem Werk lieben muss ; wenn kein Abschnitt seines
Lebens von dieser Übung der Liebe frei sein darf, so folgt,
dass es keinen Ort, keine Zeit, kein Werk gibt, wo er von
dieser Liebe nachlassen kann." (S. 15f.) — „Was kann deutlicher
und stärker gesagt werden? Nicht das Feiern des Sitzenden
darf von dieser Liebe feiern, nicht die Ruhe des Schlafenden
von ihr ruhen, nicht das Erwachen dessen, der sich erhebt,
mit Vernachlässigung der Liebe sich Träumen zuwenden, nicht
die Mühe des Reisenden von ihr abstehen. Sei es zu Hause,
sei es draussen, an welchem Orte, zu welcher Zeit, bei welchem
Werke auch immer der Mensch sei, er muss Gott lieben. Andere
Werke dürfen seine Hand beschäftigen, eine andere Liebe darf
sein Herz durchaus nicht in Besitz nehmen. Es ist also dieses

Gebot für alle Orte, Zeiten und Werke bestimmt, oder vielmehr :

es ist von Ort und Zeit allenthalben frei, damit es über Zeit,
Ort und Werk allenthalben gebiete und darin die erste Stelle

(primatum) behaupte." (S. 16 f.)
§ 2. „Der heilige Vorrang der göttlichen Liebe ist uns klar

durch das Wort Christi angepriesen: Suchet zuerst das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit. Das Reich Gottes suchen, heisst :

die höchste Seligkeit suchen, welche Gott selbst ist, sofern er



— 613 —

in uns herrscht durch seine Liebe. Dieses Reich wird durch
Liebe erstrebt, durch Liebe gesucht, durch Liebe gefunden und
in diesem Reiche bleibt man durch die Liebe. Es wird zuerst
gesucht, wann es vor allem gesucht wird, d. h. wann das
Verlangen nach allen andern Dingen aus dem Verlangen nach dem
himmlischen Reiche fliesst. Das geschieht, wenn der Mensch
weder sein Leben, noch des Lebens Mittel, Nahrung und
Kleidung, weder menschliche Freundschaften noch Würden begehrt,
ausser wenn das Verlangen nach diesen Dingen aus der Liebe
zu Gott hervorfliesst. Denn diese Liebe erzeugt das Verlangen
nach andern Dingen nur, soweit sie zu ihrer Erhaltung, ihrem
Wachstum und ihrer Vollendung entweder notwendig oder nützlich

sind. Wenn sie bemerkt, dass sie durch den Gebrauch und
den Besitz anderer Dinge erkaltet und darin verstrickt wird, lässt
sie alsbald von ihnen ab und enthält sich ihrer, um sich selbst
für das Gewinnen und Erlangen Gottes unverletzt und rein zu
erhalten." (S. 17 f.)

„Daher setzen die wahren Christen aus Verlangen nach
der herrschenden und seligmachenden Gerechtigkeit, welche
unser Gott ist, für alle Dinge, Würden, Pflichten, Werke,
Handlungen und Gedanken den Wert fest (pretia ponunt) : Nichts
halten sie für nötig, nichts für nützlich oder unnütz, nichts für
gut oder schlecht, nichts für gross oder klein, für erhaben oder
gewöhnlich, als inwiefern es in irgend etwas für die Liebe zu
Gott mehr oder weniger nützt oder schadet. Darum sind im
Leben jene Verhältnisse, Lagen, Pflichten und Verrichtungen
vor Gott und vor denen, welche den Sinn Christi haben,
würdiger und allen übrigen vorzuziehen, obwohl der Klugheit des
Fleisches das gewöhnlich gemein und verächtlich erscheint,
worin eine grössere Freiheit gegeben ist, für Gott frei zu sein,
ihn zu betrachten und ihn zu lieben." (S. 18.) — -„Dagegen ist
jene Lebensweise, jene Art der Pflichten, jene Tätigkeit bei

Gott die gemeinste und niedrigste, worin mehr enthalten ist,
was unsern Geist von Gott abruft und ihn mehr dem Denken
an und der Liebe für die Geschöpfe zugetan sein lässt, obgleich
diejenigen, welche das nicht verstehen, was Gottes ist, jene
Dinge allein für gross, ehrenvoll und ruhmreich halten. Der
also sucht zuerst das Reich Gottes, welcher bei Auswahl seiner
Lebensstellung, bei Ausübung seiner Tätigkeit, bei Inangriffnahme
seiner Werke, bei Bewahrung und Wiederherstellung seiner



— 614 —

Körperkräfte durch Schlaf, Speise und Trank vor allem
erwägt, wie sie ihm nötig oder nicht nötig, nützlich oder nicht
nützlich seien, um Gott durch die Liebe zu gewinnen oder
wer gemäss dieser Erwägung und Beurteilung jene Dinge wenig
oder viel ins Herz schliesst oder viel oder wenig sich davon
abwendet." (S. 187.) — „Es erhellt also, dass alle Handlungen
des menschlichen Lebens von der Liebe zu Gott Richtung und
Mass empfangen, dass sie bei allen menschlichen Handlungen
vorherrschen, dass man darin sich anstrengen oder nachlassen
oder sie aufgeben muss, wie die Liebe es gebietet; dass der
Mensch von seiner Würde abfällt, wenn er seine sämtlichen
Angelegenheiten nicht auf das Endziel der Liebe bezieht und
dass er im Gegenteil dann seine Würde bewahrt, wenn er auf
Gott, der das Endziel der Liebe ist, alles bezieht." (S. 21.)

§ 4. „Mag nun auch dem Menschen, der bis heute seufzt :

Ich elender Mensch, wer wird mich erlösen vom Leibe des
Todes (Röm. 7, 24), nicht jene Vollkommenheit gewährt sein,
womit er mit seinem ganzen Leben vorwärts strebt nach dem
unveränderlichen Leben und mit seinem ganzen Gemute ihm
anhängt, so ist er doch vom Tode hinübergeführt zum Leben,
wenn das grösste Gewicht der Liebe, von der er getrieben wird,
zu Gott neigt, die grösste Furcht, welche ihn durchbohrt, vor
der Beleidigung Gottes zurückschreckt und die grösste Sorge,
die ihn bewegt, danach strebt, Gott zu gewinnen. Denn indem
diese Gefühle der Liebe, der Furcht und der Sorge die erste
Stelle in unserm Herzen behaupten, richten wir die Mehrzahl
unserer Werke auf Gott als das Endziel hin, wenn wir auch
nicht immer an ihn denken. Denn es genügt, dass wir beim
Beginn unserer Handlungen dieselben mit aufmerksamem Geiste
und gesteigerter Liebe Gott aufopfern und in der Kraft der
ersten Absicht fortsetzen; wie ein Wanderer, nachdem er einmal
die Richtung seines Weges festgesetzt hat, denselben verfolgt
mit der bleibenden und treibenden Kraft der ersten Richtung,
obgleich der Geist sich mit andern Dingen beschäftigt... Es
ist aber zuzugestehen, dass durch den Anreiz der begegnenden
Dinge, während unser Geist nicht an Gott denkt, unsere bösen

Begierden erregt werden und einmal erregt, die Richtung unserer
Absicht gleichsam aufhalten (sufflaminare), dass sie langsamer zu
Gott hineilt und in den Geschöpfen ein wenig ausruht, und sie

währenddessen, wenn sie auch unschädlich sind, nicht um



— 615 —

Gottes willen liebt, obschon sie ihn mehr wie jene liebt.
Derartige Verweilungen bei den Geschöpfen sind aber, wenn auch
keine schwere Schuld, so doch nicht ohne alle Sünde, weil sie

gegen jenes Gebot gehen, dass wir Gott aus ganzem Herzen
lieben sollen. Unser Herz kann also nicht ohne Schuld leben,
wenn es nicht Gott allem vorzieht, und nicht bei irgend einem
Geschöpfe hängen bleiben, ohne wenigstens Gott leicht zu
verletzen. Denn, ob wir auf die Gebote achten, die in der heiligen
Schrift Alten und Neuen Testamentes ihr Licht leuchten lassen,
oder auf das ewige Licht und die Vernunft selbst, der jenes
aufgedrückt ist, sie alle lehren uns, dass die Liebe zu Gott aus
unserm Herzen niemals verbannt sein darf, sie muss immer in
unsern Gefühlen die erste Stelle einnehmen, immer unsere
Handlungen so regieren und lenken, dass die Verschiedenheit
unserer Gefühle und Werke aus ein und derselben Liebe fliesst,
und von ein und derselben Liebe befehligt und gelenkt wird."
(S. 22 f.) — „Wenn also jemand seine Liebe von Gott abwendet
und den irdischen Dingen zuwendet, wenn er diese höher als
Gott schätzt, ihnen durch das Band des Herzens, d. i. die Liebe,
«nger und fester als Gott verbunden ist ; wenn er die irdischen
Dinge eifriger als die ewigen sucht, wenn seine meisten
Handlungen nicht in der Liebe, sondern auf Befehl der Leidenschaft
geschehen; wenn er mehr besorgt ist, dass er das Geschöpf
a,nstatt des Schöpfers geniesst, wird er dann keine Sünde
begehen in Hinsicht auf die angeführten Schriftaussprüche ?"

(S. 23.)
§ 5. „Die Liebe also stellt die (durch die unordentliche

Liebe zu den Geschöpfen gestörte) Ordnung wieder her, und
die Sünde, welche in der Liebe liegt, die die geringern Güter
den grössern vorzieht, wird nicht gebannt, was auch immer
der Mensch tut, was er denkt, was er liebt, welche Sakramente
er gebraucht, wenn er nicht Gott durch die Liebe allem
vorzieht, in Gott vor allem sich freut, Gott fester anhängt." (S. 25.)

„Wann also wird es nötiger sein, dass jemand die böse

Begierde ausrottet und die Liebe einpflanzt, dass er die Liebe
zur Welt durch die entgegengesetzte Liebe zu Gott austreibt, mit
geordneter Liebe das Höhere dem Geringern vorzieht, dass er
der Vernunft unterwirft, was er mit den Tieren gemeinsam hat,
und Gott unterwirft, was ihm mit den Engeln gemein ist
(Augustinus) ; dass er seine Liebe vom Irdischen, wie es das ewige



— 616 —

Gesetz gebietet, zum Ewigen wendet; wann wird es nötiger
sein, dass er nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit
sucht; dass er das, was er tut, in der Liebe tut; dass er sein
Handeln auf die Ehre Gottes richtet, als wenn er in der
Absicht, das Sakrament der Taufe oder der Busse zu empfangen,
danach verlangt, sich mit Gott zu versöhnen, den ihm
zugefügten Schaden wieder gut zu machen, ihm die entzogene
Anbetung und Verehrung zu leisten ;... wann, sage ich, ist es

nötiger, dass die in der Liebe zur Welt liegende Beleidigung-
Gottes aufhört, und auflebt und vorherrscht die Anbetung Gottes,
die in der Liebe zu Gott besteht,... als wenn er die Absicht
kundgibt, durch die sichtbaren Sakramente sich mit Gott zu
versöhnen und unter Aufhören der Beleidigungen ihm die
entzogene Ehre zu geben? Fürwahr, wenn zu irgend einer Zeit
jenes Wort Christi bindet : Suchet zuerst das Reich Gottes und
seine Gerechtigkeit, oder das des Paulus: Alles bei euch
geschehe in der Liebe ; wenn irgendwann die Liebe sich von den
irdischen Dingen abwenden und zu den ewigen hinwenden muss,
dann ist es dann am meisten, wenn die Sakramente oder die
Zeichen der Versöhnung in Anspruch genommen werden. Wer
gerecht werden will, suche zuerst das Reich Gottes und seine

Gerechtigkeit und flehe Gott vor allem um Beistand an, dass

er die böse Begierde ausrotten und die Liebe einpflanzen kann.
Denn wer das glücklich vollbracht hat, wird alle Gebote Gottes
mit Freude und Frohlocken erfüllen, weil, so oft eine Bitterkeit
der Welt ihn überkommt, die Süssigkeit der Liebe nicht nachlasse

so dass sie in ihm vorherrscht und die wahre Liebe ihm
die Süssigkeit der himmlischen Güter so eingibt, dass sie ihn
fähig macht, die Bitterkeit der irdischen Dinge geduldig zu

ertragen. Das ist die wahre Rechtfertigung, mit der jene Art
der Rechtfertigung keine Ähnlichkeit hat, womit jene sich
brüsten, die vom Priester den Schein (simulacrum) der
Lossprechung empfangen haben, obwohl sie Gott durchaus nicht
über alles lieben und in demselben Grade den Willen, zu
sündigen, behalten. Denn sie erfüllen weder die Gebote Gottes
mit Freude, noch überwinden sie die Bitterkeit der Welt, noch
verkosten sie die Süssigkeit der himmlischen Dinge, sondern

nur genährt mit Kleie (furfure) und nicht durch das Mark
(medulla) der Sakramente, erfüllen sie weder die Gebote Gottes,
wie es nötig ist, noch kennen sie einmal, was Gottes ist; und



— 617 —

wenn eine Versuchung entsteht, fallen sie alsbald ab und kehren
wie die Hunde zu ihrem Gespeie zurück, auf dass ihre letzten
Dinge schlimmer werden als die ersten." (S. 26.)

§ 6 *). „Ich möchte aber hier bemerken, dass, wo in diesem
Kapitel oder den folgenden oder an andern Stellen dieses Buches
gesagt wird, zur Versöhnung des Menschen sei die Liebe zu
Gott als des am höchsten und über alles Geliebten erforderlich,
nicht die Liebe zu Gott an sich in Betracht kommt, sondern
im Verhältnis zur Liebe zu den Geschöpfen. Deshalb wollen wir
mit jenen von den Theologen angewandten Redensarten nichts
anderes behauptet haben, als dass wir Gott von Herzen dem
Geschöpfe vorziehen müssen, was dasselbe ist, wie dass die
Liebe zu Gott über unsere böse Begierlichkeit herrscht und
unser Herz zu Gott als seinem letzten Ziele sich hinwendet."
(S. 27 f.) — „Ebenso möchte ich bemerkt wissen, dass, wenn
wir die vorwiegende oder vorherrschende Liebe zu Gott für die
Versöhnung mit Gott fordern, wir dann keineswegs behaupten
möchten, dass die Liebe zum Schöpfer, damit er die Menschen
in den Sakramenten mit sich versöhnt, zum Gipfel ihrer Vollendung

fortgeschritten sein müsse, die sie im himmlischen Leben
erreicht. Denn wir fordern nicht einmal, dass sie zu solchem
Grade der Vollendung fortgeschritten sei, wo die Grösse der
Liebe zu Gott gleichkommt der Grösse der Liebe, um derent-
halben (d. i. von seiten der marternden Heiden) Schandtaten
und Verbrechen begangen wurden oder womit die Märtyrer
ihre Qualen überwanden oder in der jene brennen, die, kein
letztes Ziel mehr in den Geschöpfen besitzend, jenen Grad der
Liebe durch wachsende Liebesgefühle überschritten haben, so
dass sie Gott nicht nur über alles lieben, sondern auch in dieser
Liebe beträchtlichen Fortschritt machen, indem sie das, was
sie am Gewichte der Begehrlichkeit abziehen, zum Gewicht der
Liebe hinzulegen... Welchen Grad der Liebe verlangen wir also,
dass die Liebe zu Gott vorherrschend und so genügend sei,
um die Nachlassung der Sünden durch das Sakrament zu
erlangen? Keinen andern Grad fürwahr als denjenigen, auf
welchem die Seele vor jener todbringenden Schändlichkeit flieht,
mit der sie in dem Geschöpf als ihrem höchsten Gut ruhte und
sich ergötzte und auf welchem sie zu jener Gerechtigkeits-

') In editio II hinzugefügt.



— 618 —

liebe übergeht, die das letzte Ziel in Gott setzt, der einzig und
allein unser wahres letztes Ziel ist, wie er auch einzig und
allein unser wahres höchstes Gut ist." (S. 28.)

„Ebenso liegt in der Forderung, dass man zur Erlangung
desjenigen Bestandteils der Rechtfertigung, der auf dem Nachlass

der Sünden beruht, die Sünde mit dem höchsten Hasse
verabscheuen müsse, nicht mehr, als dass der Hass gegen die
Sünde die früher in uns herrschende Liebe zu ihr besiege. Zur
Erlangung der Sündennachlassung im Busssakramente die
vorherrschende Liebe (zu Gott) fordern, heisst also : nichts anderes
verlangen, als dass der Schöpfer als unser letztes Ziel geliebt
werde und dass wir Armut, Krankheiten oder Tod nicht mit
grösserm Hasse verfluchen als die Beleidigung Gottes Dieses
muss nach der Ansicht aller Theologen zur Rechtfertigung, die
sich aus der Bekehrung des Herzens und der Nachlassung der
Sünden zusammensetzt, gefordert werden. Denn alle erklären,
dass wir ohne Todsünde nicht das letzte Ziel unseres Herzens
in das Geschöpf setzen dürfen oder unser Herz so verkehren
können, dass die vorzüglichste und würdigste Stelle in ihm
nicht Gott, sondern Gottes Geschöpf einnimmt, und dass es

lieber jenen als sein Geschöpf entbehren will. Denn das
Geschöpf für das letzte Ziel halten oder das letzte Ziel auf das

Geschöpf setzen, ist nichts anderes, als mit vorherrschender
Liebe den Geschöpfen sieh verbinden und unterwerfen... Und
umgekehrt, Gott für das letzte Ziel halten, ist nichts anderes,
als mit vorherrschender Liebe der ewigen Gerechtigkeit, welche
unser Gott ist, anhangen. Sich aber mit irgend einem Dinge
als dem letzten Ziele verbinden, was ist das anders, als
dasselbe auf das höchste ehren und für Gott halten?" (S. 28 f.) ¦—

„Wenn also in diesem Buche behauptet wird, dass ohne die
vorherrschende Liebe niemand sich mit Gott versöhnen könne,
dann wird nichts anderes behauptet, als dass niemand sich mit
Gott versöhnen kann, der nicht von jener Verkehrtheit und

Beleidigung Gottes sich abkehrt, durch die ihm die schuldige
Anbetung und Dienstleistung entzogen und auf dessen Geschöpf
übertragen und ihm gewidmet wird, als ob es unser Ziel, Gut
und Gott wäre. Dieses sei gesagt, damit den Lesern klar ist,
was unter der Liebe zu dem am höchsten geliebten Gott oder
unter der höchsten Liebe oder auch unter der vorherrschenden
oder vorwiegenden (prtedominantem et prsevalentem) Liebe oder



— 619 —

was unter dem höchsten Hasse gegen die Sünde zu verstehen
ist, wenn in diesem Buche gesagt wird, ohne die Liebe zu
Gott als dem über alles Geliebten oder ohne die vorwiegende
Liebe zu Gott u. s. w. würden die Sünden nicht nachgelassen."
(S. 29 f.)

Kapitel III.
Das Kapitel weist in fünf Paragraphen (S. 30—43) aus

1. Kor. 13 mit Widerlegung von Gegenbehauptungen nach, „dass
die Furcht vor der Hölle und das Sakrament der Busse an
sich nicht geeignet sind, den Menschen ohne die Liebe zu Gott
gerecht und heil zu machen" (S. 30). — „Denn wrenn weder
die Sprache der Engel, noch die erhabene Gabe der Prophétie,
noch die tiefste Kenntnis der Geheimnisse, noch die reichste
Verteilung von Almosen, noch selbst das Martyrium für den

Glauben, im Vergleich zu dem die katholische Kirche keine
erhabenere Tat kennt, und das Christus selbst herrlich
anempfohlen hat (Matth. 10, 32), uns nichts zu nützen oder uns
solche Würden zu geben vermag, dass wir in den Augen Gottes
etwas seien dann sollen Furcht und Sakramente mehr
vermögen f Fürwahr, wer alle Sakramente hat und alle Furcht vor
der Hölle ohne die Liebe, der kann in voller Wahrheit sagen :

Wenn ich auch alle Furcht hätte und alle Sakramente, hätte
aber die Liebe nicht, so wäre ich nichts, nützte es mir nichts."
(S. 30.)

Dass aber mit der in jener Stelle vom Apostel geforderten
Liebe nicht ein von Gott eingegebener Zustand (Caritas habi-
tualis), sondern eine vom Menschen zu vollziehende Tätigkeit
der Liebe gemeint ist*), beweisen die auf 1—3 folgenden Verse :

„So grosse Werke teilt der Apostel der Liebe zu, damit nicht
jemand sich einbildet, dieselbe sei in den Seelen, wie die Farben
auf den Körpern, welche nicht atmen, noch zu guten Werken
antreiben, sondern nur zur Schönheit Glanz geben Es redet
also der Apostel von der Liebe, welche er selbst des Gesetzes

Erfüllung nennt (Röm. 13, 10), weil diese den Willen antreibt
und bewegt, dass er nicht tun will, was das Gesetz verbietet,
und das zu tun begehrt, was es befiehlt." (S. 39.)

') Auf diese Unterscheidung von « zuständlicher » und tätiger Liebe
kommt Neerkassel noch ausführlich zu sprechen. Sie gehörte zu den
Streitfragen seiner Zeit. Vgl. auch die Epistola ad clerum vor der ed. II, § 18.



— 620 —

Kapitel IV.

Fünf Paragraphen (S. 43—51). Erklärung der Worte : „ Wer
nicht liebt, bleibt im Todea (1. Joh. 3, 14) zum Beweise dessen,

„dass kein Vernünftiger von einer Todsünde zum Leben der
Gerechtigkeit zurückgerufen werde, wenn er nicht von der Liebe
das Leben entleiht (mutuetur)" (S. 43). Wenn auch die vernünftige

Seele in sich selbst Leben hat, so muss sie doch von Gott
(de deo) leben und sie lebt von Gott, wenn sie ihn liebt : „Denn
wenn sie ihn nicht liebt, ist sie von ihm getrennt, so dass sie
von ihm (de ilio) nicht leben kann. Denn nicht örtlich, sondern
durch Gefühle wird sie mit ihm verbunden oder von ihm
getrennt. Sie wird ihm verbunden, wenn sie ihn liebt, sie wird
von ihm getrennt, wenn sie ihn nicht liebt. Die Liebe selbst
ist das Verbindungsmittel (gluten, nach Augustinus in Ps. 62),
durch welche die Seele an Gott hängt." (S. 47.) Ihr Abfall von
Gott zu den geschaffenen Dingen ist ihr Tod. Damit sie aber
nicht in diesem Tode bliebe, ist der Sohn Gottes Mensch
geworden, „auf dass er ohne den Tod der Seele, d. h. ohne
Schuld den Tod des Leibes erlebend, den Menschen von dem
Tode der Seele und des Leibes befreie" (S. 48). — „Was aber
die Auferstehung der Seelen angeht, um die es sich hauptsächlich

handelt, so gehen sie vom Tod zum Leben über, wenn sie

vom Tode der Untreue zum Leben der Treue, vom Tode der
Falschheit zum Leben der Gerechtigkeit, von der Liebe zum
Geschöpf zur Liebe des Schöpfers übergehen. Aus dieser
Vereinigung mit ihrem Gott werden die Seelen lebendig." (S. 48 f.)
— „Diesen Tod heben weder Glaube noch Hoffnung noch
Sakramente auf, wenn die Liebe nicht hinzukommt." (S. 49.) —
„Offenbar redet Johannes von der tätigen (s. o.) Liebe, wenn
er sagt: Wer nicht liebt, bleibt im Tode. Denn er redet von
der Liebe, womit der Nächste geliebt wird, „nicht mit Worten
und nicht mit der Zunge, sondern in der Tat und in der Wahrheit"

Niemand also möge durch die Sakramente, die ohne
Liebe zu Gott empfangen werden, für gerecht gehalten oder
ausgegeben werden Denn die Liebe ergänzt das Fehlen der
Sakramente und anderer äusserer Dinge, wenn sie dieselben
in Wirklichkeit nicht ausführen oder der Sache selbst nach
nicht haben kann, durch Gefühle, Verlangen und Gelübde, und
so ist sie des Gesetzes Erfüllung. Die Sakramente aber, inwie-



-— 621 —

weit sie äusserliche und unbelebte Dinge sind, wünschen nichts,
verlangen nach nichts. Deshalb möge niemand zu sagen wagen :

Wer die Sakramente empfangen hat, hat das Gesetz erfüllt
und die Erfüllung des Gesetzes sind die Sakramente; so dass

allein auf die Liebe dieses Lob angewendet werden kann."
(S. 50 f.)

Georg Moog.


	Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens

