
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Les quinze premières années de la Revue Internationale de
Théologique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 593 —

LES QUINZE PREMIÈRES ANNÉES

DE LA

REVUE INTERNATIONALE DE THÉOLOGIE.

Notre Revue a été fondée en 1892 par le Congrès ancien-
catholique de Lucerne pour préparer la réforme et Yunion.
Elle a donc présentement quinze ans révolus. C'est peu, et
cependant, pour une Revue exclusivement théologique,
exclusivement consacrée à la question de l'union des Eglises par
la réforme de la théologie, et de plus rédigée en trois langues
pour une élite seulement, c'est beaucoup.

Toutefois, sa tâche est loin d'être finie, car son but n'est
pas encore atteint. De nouvelles forces lui sont nécessaires, et
j'espère que, grace à Dieu, elles ne lui manqueront pas.

Peut-être n'est-il pas sans intérêt de jeter un coup-d'ceil
sur l'espace déjà parcouru, et d'établir le bilan de notre œuvre.

1. En ce qui concerne la question de la Réforme, nous
avons dû distinguer la réforme ecclésiastique et la réforme
théologique.

En vue de la Réforme ecclésiastique : 1° Nous avons montré
en quoi consiste la vraie notion de l'Eglise chrétiennex) ; —
2° Nous avons réfuté les sophismes ultramontains sur la papauté
et sur ses prétendus pouvoirs2) ; — 3° Nous avons montré
comment le Concile du Vatican n'a pas été œcuménique, et

') Voir les articles intitulés: La notion de l'Eglise d'après St. Augustin, 1894;
-- Zur Lehre von der Kirche, 1895 ; — 12ecclésiologie de St. Jean Chrysostome, 1903;
— Esquisse d'un traité de fEglise chrétienne en général, 1903 et 1904; — Notes
<Tecclésiologie, 1907; — L'ecclésiologie de Tertullien et de St. Cyprien, 1905 et 1906;
— L'ecclésiologie de St. Grégoire de Naziance, 1904; — Etc.

3) Voir les articles intitulés: Corruptions de l'idée catholique, 1900;— Geschichte

der römischen Kirche bis Innocenz III., 1893,— Weder Protestantismus noch
Romanismus, sondern Katholizismus, 1895 ; — Die zwei Schwerter, 1896; — Die päpstliche
Sittenlehre, 1897; — Nachfolge Retri auf dem römischen Stuhle, 1898; — Die
tmmittelbaren Nachfolger Innocenz III., 1899; — Etc.

Revue incero, de Théologie. Heft 60, 1907. 39



— 594 —

comment est erronée la prétendue infaillibilité du pape faussement

définie dans ce concile1); — 4° Nous avons constaté,
avec preuves à l'appui, toutes tirées d'ouvrages ultramontains,
combien est trompeuse et fausse la prétendue unité de l'Eglise
romaine2) ; — 5° Nous avons précisé la raison d'être de notre
réforme ancienne-catholique, sa triple position religieuse,
ecclésiastique et théologique, ainsi que les résultats déjà obtenus8) ;

— 6° Nous avons justifié l'autonomie et la nationalité des

Eglises particulières4) ; — 7° Dans une quantité d'articles, nous
avons signalé les erreurs et les fautes de quelques-uns des

principaux papes, les intrigues des conclaves, les procédés
scandaleux employés dans les élections pontificales, en un mot ce
qu'il faut penser d'une institution dont l'histoire est, dans des

pages nombreuses, absolument antichrétiennes.
Bref, nous avons concouru à prouver que la hiérarchie

n'est pas l'Eglise; que ceux qui veulent sauver l'Eglise et la
fortifier, doivent attaquer l'ambition et la domination de la
hiérarchie romaine, dont les droits sont manifestement usurpés.

Et en faisant cette démonstration, nous avons contribué
à rendre aux simples prêtres et surtout aux simples fidèles
leurs droits trop méconnus et ainsi à rétablir la vie paroissiale
et la vie synodale, véritable réforme catholique de l'Eglise.

En vue de la Réforme théologique: 1° Nous avons réfuté
les sophismes qu'on lui opposait5) ; — 2° Nous avons rappelé

') Voir les articles intitulés : Katholische Opposition gegen das unfehlbare Papsttum,

1895; — Ex cathedra, 1898: — Le duc A. dt Broglie contre l'infaillibilité du

pape, 1901; — Römische Briefe über das Konzil, 1903;— Contre l'infaillibilité absolue

et conditionnelle du pape, 1906; — Fürst Hohenlohe und das Vatikanische Konzil,
1907; — Etc.

3) Voir les neuf articles intitulés : De la crise doctrinale dans l'Eglise
catholique-romaine en France, I904, 1905 et 1906.

3) Voir les articles intitulés: Résultats de l'ancien-catholicisme, 1897: — Pour
la défense de tancien-catholicisme, 1897; — Ni ultramontains, ni gallicans, ni
protestants, mais catholiques, 1897; — Théologie ancienne-catholique, ses caractères, son
but, 1899; — De la position théologique, ecclésiastique et religieuse des anciens-catholiques,

1904 et 1905; — L'ancien-catholicisme et l'ultramontanisme, 1905;— Etc.
4) Voir les articles intitulés: Die Nationalkirche, 1896; — Das System der

autokephalen, selbständigen orthodoxen Kirchen, 1902; — Les Eglises nationales, 1902;
— Bedeutung der territorialen Grenzen der kirchlichen Jurisdiktion, I904.

5) Voir les articles intitulés : Réponse à quelques théologiens orientaux, 1896 et

"897; — Quelques sophismes théologiques, 1899; — Visibilité de l'ancienne Eglise
catholique en Occident, du IXe siècle à l'époque actuelle, 1896,' — Scholastische und
Tridentiuische Theologie, 1896; — Religion, Theologie, Kirchenpolitik, 1899; — Simples

notes de critique théologique, 1901.' — Tes abus de mots et les fausses équivalences

en théologie, 1901; — Pourquoi et comment il faut réformer la théologie,
1906; — Etc.



— 595 —

deux points très importants et trop oubliés de la théologie, à

savoir: la distinction de la théologie et du dogme, et le critérium

catholique par lequel cette distinction est facile à faire *);.

— 3° Non seulement nous avons rappelé ces deux grands
principes, mais nous les avons remis en pleine lumière en les appliquant

aux questions de la Trinité et de l'Eucharistie; nos articles

sur ces deux points sont très nombreux2) ; — 4° D'autres
questions non moins importantes ont été traitées avec non moins
d'ampleur, notamment: l'inspiration des Ecritures3), la théologie
sacramentaire4), la question de l'ordre et de la succession
apostolique6), la question de la légitimité de l'épiscopat dans l'Eglise
d'Utrecht6), la question de la pénitence et de la confession7),
la question eschatologique8); etc.

Bref, si la religion est menacée — et elle l'est —, c'est
non seulement par le parti de l'extrême gauche, celui du
matérialisme et de l'athéisme, qu'on appelle libre-pensée négative,
mais encore, et peut-être faut-il dire surtout, par le parti de
l'extrême droite, celui de l'ignorance et de la superstition, celui
du littéralisme et du matérialisme religieux : car il faut le remarquer,

de même qu'il y a un matérialisme irréligieux, ainsi y
a-t-il un matérialisme qui s'abrite sous le manteau de la
religion, et qui, en matérialisant ce qui est essentiellement spirituel,

le dénature et le détruit dans les âmes. Or notre
théologie est manifestement spiritualiste; elle tend donc et elle a

') Pour la défense de Vincent de Lérins et du critérium catholique, voir un
article sur MM. Brunetière et Ehrhard, 1906; un autre sur MM. Brunetière et de

Labriolle, 1907; etc.
2) Voir la Revue de 1894 à 1899 inclusivement, et aussi 1902; — Etc.
3) Voir l'article intitulé: Thesen über die Inspiration der heiligen Schrift, 1894.
4) Voir les articles intitulés: Siebenzahl der Sakramente, 1893; — J.-C. dans

les sacrements, 1897; — La théologie sacramentaire (d'après un livre de M. Pourrat),

1897.
5) Voir les articles intitulés: Neutestamentliche Keime der katholischen I^ehre

".'on dem Priestertum und den Sakramenten, 1896; — Die geschichtliche Entwicklung
des rechtlichen « Character indelebilis t> als Folge der Ordination, 1901;— Ordinations
irréguh'eres, 1900; — La succession apostolique, 1907; — Etc.

6) Voir les articles intitulés: Legitimität der Kirche von Utrecht, 1894; —
Gültigkeit der Bischofsweihen in der altkatholischen Kirche von Utrecht, 1899; — Les

deux « Apologies » de Varlet, évêque de Babylone, 1900.
7) Voir les articles intitulés: Vom Sakrament der Busse, 1900; — Über die

Entstehung der obligatorischen Ohrenbeichte in der abendländischen Kirche, 1901; —
St. Jean Chrysostome et la Confession, 1902 J — Von der Schlüsselgewalt der Kirche,
1902; — Die Beichtpflicht, 1906; — Binden und Losen, 1906; — Etc.

8) Voir les articles intitulés: St. Grégoire de Nysse et l'apocatastase, 1902; —
St. Maxime le Confesseur et l'apocatastase, 1902; — Etc.



— 596 —

déjà contribué en bonne partie à faire triompher les solutions
spirituelles, en conformité avec la raison, la science et la vraie
foi. Pendant que le parti de l'irréligion, soutenu par les
matérialistes de la superstition, discréditent le dogme, ceux-là en
niant les dogmes vrais, ceux-ci en en fabriquant de faux et en
minant par conséquent aussi les vrais, nous, anciens-catholiques,

nous défendons hautement les vrais dogmes, que, grâce
au critérium catholique ou orthodoxe, nous pouvons aisément
reconnaître. Les fabricants de nouveaux dogmes se cachent
sous le couvert de l'évolution newmanienne ; nous les réfutons
par la tradition catholique ou universelle (quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est): car autant nous admettons

et pratiquons l'évolution en théologie comme dans toutes
les sciences, autant nous la repoussons dans le dogme stable
et éternel. Voilà notre réforme. Tenons bon, elle concilie tout
ce qui est à concilier ; donc elle triomphera.

IL En ce qui concerne Yunlon des Eglises, nous avons
réussi, croyons-nous, à l'éclaircir et à la mûrir. Dès le principe,

nous en avons signalé les difficultés et les obstacles1);
mais, loin de nous décourager, nous nous sommes efforcés de

dissiper les préjugés et de réfuter les objections. Nombreux
sont nos articles sur cette question 2).

Il est clair que, outre les difficultés communes à toutes les

Eglises, il y a des difficultés particulières à chacune. Précisons:
1° Entre les anciens-catholiques et les catholiques-romains,

il ne saurait être question d'une union ecclésiastique tant que
les faux dogmes définis par la papauté ou sous la pression
de la papauté seront maintenus3). Toutefois nous estimons
avoir rendu service à cette Eglise en obligeant plusieurs de

ses théologiens à nous suivre sur le terrain de l'ancienne
Eglise, à en examiner les croyances, les libertés, la discipline,
et à faire sur ces matières des aveux considérables, aveux
que nous avons relevés avec soin *). Il est notoire que les théo-

') Voir les articles intitulés: About the Church-Reunion Difficulties (Kiréeff),
1896; — Difficultés de l'union entre les Eglises chrétiennes, 1897.

a) Voir les articles intitulés : Récent manifeste de M. E. Naville sur l'union des

Eglises, 1893; — Les anciens-catholiques et l'union des Eglises, 1901; — Notes sur
i'union des Eglises, Ï905 et 1906; — L'union des Eglises dans les enseignements du
Christ, 1906; — Etc.

3) Voir les articles intitulés: De la discussion avec les théologiens romanistes,
190I et 1902; —¦ Voir aussi les articles sur le Concile du Vatican et l'infaillibilité.

*) Voir, entre autres, les articles sur la Crise doctrinale de [Eglise catholique-
romaine en France, 1904 à 1906.



— 597 —

logiens dont nous parlons (ils sont malheureusement trop peu
nombreux), ont, par la science qu'ils ont déployée et malgré
les réticences dans lesquelles plusieurs se sont souvent
enveloppés, il est notoire, dis-je, qu'ils ont forcé l'Eglise romaine
à se connaître plus exactement qu'en 1870, lors de la définition

des fameux dogmes de l'universelle juridiction et de
l'infaillibilité du pape. Je dirai même que, sur certains points,
quelques-uns d'entre eux me paraissent d'une hardiesse même
téméraire. Quoiqu'il en soit, ils ne craignent pas d'admettre la
distinction capitale entre le dogme et la théologie1), la
relativité des formules dogmatiques, les évolutions de l'enseignement

romain au sujet de la confession, du péché originel, de

l'eucharistie, de l'inspiration biblique, de la trinité, de l'incarnation,

de la rédemption, etc. Les mots même d'«Eglise
gallicane» n'excitent plus chez eux la répulsion qu'ils excitaient
en 1870. Je dois ajouter que quelques Revues, dirigées par les

théologiens en question, n'ont pas craint de me demander
l'échange avec la nôtre (ce que je n'ai refusé que deux fois),
et que jamais, que je sache, notre Revue n'a été attaquée par
eux, malgré la franchise de nos critiques; et même ils n'ont
pas répliqué à plusieurs de nos réfutations, se bornant à quelques

injures envers Dœllinger, injures que nous avons relevées,
mais qu'ils n'ont pas répétées2).

Il me semble que, si ce mouvement d'étude continue et
s'étend chez les théologiens romains, une rencontre sera, dans
un temps plus ou moins rapproché, inévitable entre les romanistes

libéraux qui s'émancipent de plus en plus, et nous. J'ai
dit ce qui pourrait en advenir8), et nous devons, je crois, favoriser

ce mouvement.
2° Entre les anciens-catholiques et les protestants, l'union

ecclésiastique est aussi impossible, tant que les protestants
seront divisés doctrinalement comme ils le sont, et surtout
tant qu'ils n'auront pas d'autre critérium que le caprice
individuel mal dirigé par la Bible, laquelle chacun d'ailleurs interprète

à sa guise. Ce caprice individuel est mal dissimulé sous
le nom de christianisme « vécu » ou « expérimental » ; il est

') On lit dans les Etudes des Pères jésuites (5 janvier 1907, p. 116): «Entre
le dogme lui-même et la théologie de tel Père, il existe une distinction capitale.»

2) Voir plusieurs articles de la Revue, en 1901, 1902, 1905, 1906, etc.
3) Voir l'article intitulé : Questions, Objections, Réponses ; 9e lettre, 1907,



— 598 —

notoire que chacun vit et expérimente à sa manière, et non à

celle du voisin, et qu'ainsi la division ne fait que se perpétuer,

quoique de bonne foi. Quelques protestants nous témoignent

de la sympathie, surtout en Allemagne *), mais cette
sympathie est manifestement insuffisante pour une union
ecclésiastique. Quelques-uns ont des tendances à l'union, voire
même à l'universalisme; espérons qu'elles s'accentueront davantage.

En tout cas, les protestants doivent reconnaître que nous
avons pris maintes fois leur défense contre leurs adversaires,
toutes les fois que ceux-ci nous ont paru dans leur tort2).

3° Entre les anciens-catholiques et les anglicans, l'union
ecclésiastique a été rendue plus difficile par les progrès d'un
ultramontanisme doctrinal et rituel qui se sont accentués, ces
dernières années, dans l'Eglise établie. Les anciens-catholiques,
qui s'éloignent de plus en plus de la théologie papiste, ne
sauraient sympathiser avec le mouvement anglican qui se

rapproche de plus en plus des systèmes théologiques et liturgiques

romains. Nous pouvons nous rendre cette justice : que
nous avons pris la défense des ordres anglicans contre Rome3);
que nous avons publié en langue anglaise presque tous les
articles qui nous ont été envoyés par les théologiens anglais ;

que, si nous n'en avons pas publié davantage, c'est que les

théologiens auxquels nous nous sommes adressés n'ont pas
accueilli notre demande. Quant aux attaques des directeurs de

la Société anglo-continentale, après la mort du chanoine Meyrick,

nous les avons repoussées énergiquement, parce que
nous avions à sauvegarder l'indépendance et l'exactitude de

notre théologie contre un essai de domination que nous ne
pouvions à aucun titre permettre4).

4° Entre les anciens-catholiques et les théologiens
orthodoxes orientaux, la question de l'union s'est beaucoup éclaircie.
Voici comment:

') Voir les articles intitulés: Was Verdanken die evangelischen Kirchen dem
altkatholischen Martyrium^ 1893; — Z"r Verständigung zwischen Altkatholizismus und
Protestantismus, 1895; — Ein evangelischer Apologète des Altkatholizismus, 1900; —
lYof. Nippold über den Altkatholizismus, 1901; — Etc.

2) Voir les articles intitulés: Anciens-catholiques et protestants, 1899 et 1900;
— X? Christ et le christianisme d'après M. Aug. Sabatier, 1897; — Un nouveau
Sabellianisme, réponse à M. Ménégoz, 1898; — Le libre examen et la tradition
universelle, 1901; — La tentative d'union entre les protestants et les catho'iques de 1661
à 1701, 1903.

3) Voir l'article intitulé: Gültigkeit der anglikanischen Weihen, 1895.
*) Voir notre Réponse aux auteurs du Rapport de la Société anglo-continentale,

année 1903 (dans notre Revue, I906, p. 135-140).



— 599 —

Jamais une opposition quelconque n'a été dirigée par nous
contre YEglise orthodoxe, que nous avons toujours entourée
de notre vénération. Mais nous ne l'avons pas confondue avec
les théologiens romanisants qu'elle compte dans son sein. Nous
avons désigné par ce qualificatif ceux des théologiens grecs
et russes qui approuvent et qui même confondent avec leurs
dogmes les doctrines romaines qui se sont répandues en Grèce,
en Asie-Mineure, en Palestine, en Russie, etc., à partir du
XVe siècle, au XVIe et surtout au XVIIe, sous des influences
et dans des intérêts politiques, grâce aussi à des antipathies
de races et de nationalités, etc. Nous croyons avoir remis en
lumière plusieurs des péripéties, trop oubliées, de ce mouvement

de latinisation en Orient '). Nous croyons, en outre, avoir
réfuté les théologiens en question, non seulement en démontrant

que leurs doctrines actuelles n'ont pas été les doctrines
des Pères grecs de l'ancienne Eglise (lesquels en ont même
professé de toutes contraires), mais encore en constatant que
les théologiens les plus autorisés de l'Eglise russe, pendant les
cinquante dernières années, ont enseigné expressément nos
doctrines2).

Bref, il nous semble que les nombreux textes des Pères

que nous avons rappelés soit sur le Filioque et la question
trinitaire, soit sur la Mevovaiwaiç et la question eucharistique,
soit sur le sacrement de l'ordre et la manière de le conférer,

') Voir les articles intitulés: Latinisation de l'Orient, 1895; — Empiétements
du latinisme en Russie (Volkoff), 1899.

2) Voir les articles intitulés: Réponse à M. Mesoloras, 1895; — Rundschreiben
ein die Metropoliten und Bischöfe, den Klerus und das ganze Volk des Patriarchats,
als Antwort auf die Encyclika des Papstes Leo XIII. über die Wiedervereinigung der
Kirchen, 1896; — Simples remarques de la Direction sur l'Encyclique du patriarche
Anthimos de Constantinople, 1896; — Der Altkatholizismus (Kyriakos), 1896; —
Brief des Patriarchen Anthimos an Prof. Michaud, 1896; — Réponse h quelqites
théologiens orientatix, 1896; — Der Altkatholizismus und seine Beziehungen zu der orthodoxen

Kirche, 1896; — Der Bote der serbischen Kirche über den Altkatholizismus,
1896; — II" article du Messager de t'Eglise sur l'union des anciens-catholiques et des

orientaux^ 1897; — Russische Stimmen über den Altkatholizismus, 1897;— Zur
Altkatholischen Frage (Kiréeff), 1897; — M. Souschkoff et l'union des Eglises en 1860,
1898; — Die Union zwischen der altkatholischen und der russischen orthodoxen Kirche,
1900; — Lettre du Directeur de la «Revue» a S. S. le patriarche Anthimos, 1901;
— Nochmals zur Verständigung, 1902 ; — Quelques documents orthodoxes sur l'union
des Eglises, 1903; — Article de M. l'évêque Serge: Ce qtti nous sépare des anciens-
catholiques, 1904; — Réponses de A. Kiréef et de la Direction, 1904; — Réponse à

la « Vérité ecclésiastique » de Constantinople, 1905 ; — Erreurs et aveux de Vladimir
Solovief 1907, p. 622-640. — Etc.



— 600 —

soit dans la question des ordres hollandais en particulier, ont
suffisamment démontré qu'il n'y a, de fait, aucun obstacle
dogmatique à l'union entre les deux Eglises1).

C'est dans cette persuasion, déjà exprimée, bien avant la
fondation de notre Revue, par le P. Joseph Wassilieff" et par le

professeur Ossinine2), et, depuis 1893, par les professeurs
Basile Bolotoff et Lopuchine, et par le regretté Etienne Vlasto
— je ne cite que les morts, — c'est dans cette persuasion,
dis-je, que les tractations entre les théologiens des deux Eglises
ont été conduites. Je me persuade que les documents échangés
entre les commissions de Pétersbourg et de Rotterdam ont
été extrêmement utiles8). Ce qui retarde l'union, c'est, entre
autres choses, la trop grande rareté de nos explications
réciproques et le trop grand éloignement des théologiens qui sont
chargés de les donner. Je proposerais que ces théologiens des
deux Eglises eussent chaque année une conférence de quelques
jours dans laquelle ils exposeraient, en toute liberté, leurs griefs
et leurs projets de solution. Ces échanges moins solennels et
moins officiels de sentiments intimes feraient disparaître, il
me semble, les derniers préjugés. Je dis « préjugés » : car ce
ne sont vraiment que des préjugés qui nous séparent.

Tel est l'état actuel de cette grande question, l'union des

Eglises chrétiennes, d'après les travaux de la Revue.

Je dois compléter cet exposé très succinct, par les trois
réflexions suivantes:

D'abord, il est très pénible de dire hautement ce qu'on
croit être vrai historiquement et théologiquement, lorsqu'on

') Voir les articles intitulés: Etudes eucharistiques, 1895; — L'état de la question

du Filioque après la conférence de Bonn de 1S75, 1895 — Bündnis zwischen der
orthodoxen und der altkatholischen Kirche (Kiréeff), 1900; — M. l'archiprêtre Yanischeff
et l'ancien-catholicisme, 1903; — Une lettre de M. le prof. Kyriakos. 1903; — Un
prétendu obstacle à l'union des Eglises ancienne-catholique et orientale, par le prof.
Swetloff, 1903; — Quelques considérations supplémentaires à l'article précédent, par
A. Kiréeff; — Zur Frage der Wiedervereinigung der Kirchen und zur Lehre von der
Kirche (Swetloff), 1905; — Discours prononcé par A. Kiréeff au Congrès d'Olten,
1905; — Lettre du professeur Kyriakos sur [ancien-catholicisme et l'union des Eglises,
1905; — Etc.

J) Sur Wassilieff et Ossinine, voir la Revue de 1896.
s) Gutachten der in Rotterdam eingesetzten Kommission über den Bericht der

Petersburger Kommission an die hl. Synode betreffs Vereinigung der altkatholischen
Kirchen des Westens mit den orthodoxen Kirchen des Ostens, 1897; — Thesen über
das Filioque (von einem russischen Theologen), 1898; — Antwort der altkatholischen
Kommission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission von St. Petersburg
den 11./23. August 1897, 1899.



— 601 —

sent que l'on contrecarre par sa franchise l'opinion et la
conviction de ses amis. «Il est dur parfois, disait Taine, d'écrire
l'histoire en historien critique et sincère. » Cette tristesse, je
l'ai éprouvée plus d'une fois. Mais je crois que, lorsque la
conscience est en jeu, on est toujours digne du respect de ses
adversaires. Ce respect, je l'ai toujours ressenti et j'ai toujours
voulu l'exprimer, même dans l'ardeur de la discussion, envers
nos opposants. Si mes paroles n'ont pas toujours été fidèles à

ma pensée et à mes sentiments, je leur en exprime présentement

mes plus vifs regrets. Toujours est-il que notre Revue
est restée toujours objective dans ses travaux; que les
personnalités en ont été rigoureusement écartées, et qu'aucune
déviation des questions au détriment des personnes n'y a été
permise. La Revue a été constamment un salon de bonne
compagnie, à quelque école qu'aient appartenu les théologiens
qui y ont été admis, même ceux qui nous ont comparés à
une secte.

Ensuite, la collection de la Revue (60 livraisons), est un
véritable arsenal théologique. Qu'on veuille bien se rappeler
les études, dont plusieurs me paraissent magistrales et qui
en sont l'honneur, admirées d'ailleurs par les meilleurs
théologiens des autres Eglises (j'en ai maintes preuves écrites).
Qu'il me suffise — pour ne citer que les morts — de rappeler
les noms de Reinkens '), Weber2), Kalogeras3), Reusch4),
Langen5), Bolotoff6), Lopuchine, Meyrick, Weibel, etc.

Peut-être trouvera-1-on que quelques articles sonnent
comme des coups de clairon, alors qu'il ne faudrait qu'un
tintement pieux de cloches doucement balancées. C'est affaire de
sentiment. Peut-être faut-il les deux choses. Le clairon est
nécessaire pour faire marcher en mesure, pour soutenir, donner
de l'élan, monter à l'assaut. La cloche ne l'est pas moins pour
répéter les mêmes sons et adresser les mêmes appels. Si l'on
veut agir sur son entourage, il faut se répéter, non dans les
mêmes termes, mais de manières différentes qui contiennent
toujours du neuf. Selon le mot de Pascal, «c'est la même
balle dont on joue, mais on la place mieux». Je l'avoue, je ne
cesserai de répéter les notions élémentaires oubliées et pour-

') Voir la Revue de 1896. — 2) Voir la Revue de 1906. — 3) Voir la Revue
de 1893 et 1895. — 4) Voir la Revue de 1900, 1906 et 1907. — 5) Voir la Revue
de I901 et 1905. — 6) Voir la Revue de 1900.



— 602 —

tant essentielles: notions du dépôt dogmatique, de la vraie
tradition non altérée, de la vraie évolution non contradictoire,
de l'Eglise comme société dans l'esprit et selon l'esprit du
Christ, de la hiérarchie soumise à l'Eglise et non dominatrice
de l'Eglise, etc. Il est manifeste que si les Eglises sont séparées

et obstinées, c'est par suite de leur oubli de ces notions
fondamentales, auxquelles aucune spéciosité ne peut suppléer.
Toujours nous nous rappellerons St. Paul disant : « Ne te rends
point complice des péchés d'autrui, neque communieaveris pe-
catis alienis (1 Tim. V, 22)... Si quelqu'un enseigne de fausses
doctrines et ne s'attache pas aux saines paroles de N. S. J. C.

et à la doctrine qui est selon la piété..., s'il a la maladie des

questions oiseuses et des disputes de mots... il ne sait rien
(VI, 3-5)... Garde le dépôt, en évitant les discours vains et
profanes, et les disputes de la fausse science (20)... Dieu ne nous
a pas donné un esprit de crainte, mais un esprit de force,
d'amour et de sagesse (II Tim. I, 7). »

Enfin, mon vœu le plus ardent est que nos évêques
reportent leur sollicitude sur cette Revue, si utile à leur clergé,
véritable salle d'étude, laboratoire théologique, bibliothèque et
tribune pour tous et pour chacun : que nos jeunes théologiens
aient, comme leurs anciens, le feu sacré, c'est-à-dire l'amour
absolument désintéressé de la vérité pour elle-même, la sainte-
passion du travail, le zèle de notre sublime cause, qui est
celle du Christ et de son Eglise; que tous soient fidèles à nos
méthodes de critique scientifique, donc objective et impartiale,
et surtout à notre critérium si précieux, si simple, si vraiment
catholique, fanal qui préservera toujours du naufrage, en
rendant impossible la confusion du divin et de l'humain, du dogme
et de la spéculation théologique, de ce qui est réellement
catholique et de ce qui n'est que papiste ou ultramontain. Car
n'oublions jamais que la réforme ne peut porter que sur les
choses humaines, vu qu'on ne réforme pas le divin; et que,
au contraire, l'union ne peut se faire que dans les choses

divines, attendu que les choses humaines seront toujours livrées
aux disputes des hommes. In necessariis unitas, in dubiis libertas,

in omnibus Caritas. Que cette triple devise ne soit jamais
chez nous une parole banale et routinière, mais une réalité
supérieure et un grand devoir. E. Michaud.


	Les quinze premières années de la Revue Internationale de Théologique

