Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 60

Artikel: Les quinze premiéres années de la Revue Internationale de
Théologique

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403688

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 593 —

LES QUINZE PREMIERES ANNEES

DE LA

REVUE INTERNATIONALE DE THEOLOGIE.

Notre Revue a été fondée en 1892 par le Congres ancien-
catholique de Lucerne pour préparer la réforme et Vunion.
Elle a donc présentement quinze ans révolus. C'est peu, et
cependant, pour une Revue exclusivement théologique, exclu-
sivement consacrée a la question de l'union des Eglises par
la réforme de la théologie, et de plus rédigée en trois langues
pour une élite seulement, c’est beaucoup.

Toutefois, sa tache est loin d'étre finie, car son but n'est
pas encore atteint. De nouvelles forces lui sont nécessaires, et
j'espére que, grace a Dieu, elles ne lui manqueront pas.

Peut-étre n’est-il pas sans intérét de jeter un coup-d’ceil
" sur l'espace déja parcouru, et d’établir le bilan de notre ceuvre.

1. En ce qui concerne la question de la Réforme, nous
avons d distinguer la réforme ecclésiastique et la réforme
théologique.

En vue de la Réforme ecclésiastique.: 1° Nous avons montré
en quoi consiste la vraie notion de 1’Eglise chrétienne?l); —
2° Nous avons réfuté les sophismes ultramontains sur la papauté
et sur ses prétendus pouvoirs?); — 3° Nous avons montré
comment le Concile du Vatican n’a pas été cecuménique, et

1) Voir les articles intitulés: La notion de I’ Eglise d'aprés St. Augustin, 1894;
~— Zur Lehre won der Kirche, 189%; — L'ecclisiologie de St. Fean Chrysostome, 1903;
— Esquisse d'un traité de PEglise chrétienne en généval, 1903 et 1904; — Notes
d’ecclésiologie, 1907; — L'ecclésiologie de Tertullien et de St. Cyprien, 1905 et 1906 ;
— L’ecclisiologic de St. Grégoire de Naziance, 1904; — Etc.

%) Voir les articles intitulés: Corruptions de I'idée catholique, 1900; — Geschicht:
der rimischen Kirche bis Innocenz [[1., 1893, — Weder Protestantismus nock Roma-
nismus, sondern Katholizismus, 1895; — Die zwei Schwerter, 1896; —- Die piapstliche
Sittenlehre, 1897; — Nackhfolge [Detri auf dem rimischen Stuhle, 1898; — Die
unmittelbaren Nachfolger Innocenz [17, 1899; — Etc.

Revue intern, de Théelogie, Heft 60, 1907. 39



2 B0 =

comment est erronée la prétendue infaillibilité du pape fausse-
ment définie dans ce concile!); — 4° Nous avons constaté,
avec preuves a l'appui, toutes tirées d’ouvrages ultramontains,
combien est trompeuse et fausse la prétendue unité de I'Eglise
romaine ?); — 5° Nous avons précisé la raison d’étre de notre
réforme ancienne-catholique, sa triple position religieuse, ecclé-
siastique et théologique, ainsi que les résultats déja obtenus?);
— 6° Nous avons justifi¢ l'autonomie et la nationalité des
Eglises particulieres?); — 7° Dans une quantité d’articles, nous
avons signalé les erreurs et les fautes de quelques-uns des
principaux papes, les intrigues des conclaves, les procédés scan-
daleux employés dans les élections pontificales, en un mot ce
qu'il faut penser d'une institution dont 1'histoire est, dans des
pages nombreuses, absolument antichrétiennes.

Bref, nous avons concouru & prouver que la hiérarchie
n'est pas 'Eglise; que ceux qui veulent sauver I'Eglise et la
fortifier, doivent attaquer l'ambition et la domination de la
hiérarchie romaine, dont les droits sont manifestement usur-
pés. Et en faisant cette démonstration, nous avons contribué
a rendre aux simples prétres et surtout aux simples fideles
leurs droits trop méconnus et ainsi a rétablir la vie paroissiale
et la vie synodale, véritable réforme catholique de I'Eglise.

. Y

En vue de la Réforme théologique: 1° Nous avons réfuté
les sophismes qu'on lui opposait®; — 2° Nous avons rappelé

1) Voir les articles intitulés: Karkolische Opposition gegen das unfehibare lapsi-
tum, 189%5; — FEx cathedra, 1898: — Le duc A. de Broglie contre Uinfaillibilité du
pape, 1901; — Rimische Briefe itber das Konzil, 1903; — Contre Uinfaillibilité absolue
et conditionnelle du pape, 1906; — Fiurst Hohenloke und das Vatikanische Konzil,
1907; — Etc.

%) Voir les neuf articles intitulés: D¢ la crise doctrinale dans I'Eglise catho-
ligue-romaine en France, 1904, 1905 et 19o6.

) Voir les articles intitulés: Résultats de Iancien-catholicisme, 189%7: — Pour
la défense de l'ancien-catholicisme, 1897; — Ni ultramontains, ni gallicans, ni pro-
testants, mais catholiques, 1897; — Théologie ancienne-catholique, ses caractéres, son
but, 1899; — De la position théologique, ecclésiastique et religieuse des anciens-catho-
ligues, 1904 et 19o§; — L'ancien-catholicisme et I'ultramontanisme, 1905; — Etc.

1) Voir les articles intitulés: Die Nationalkirche, 1896; — Das System der
autokephalen, selbstindigen orthodoxen Kirchen, 1902; — Les Eglises nationales, 19025
— Bedeutung der territorialen Grensen der kirchlichen Furisdiktion, 1904.

5) Voir les articles intitulés : Réponse a quelques théologiens orientaux, 1896 et
1897; — Quelques sophismes théologiques, 1899; — Visibilité de Pancienne Eglise
catholigue en Occident, du IX® siccle a Uépoque actuelle, 1896; — Scholastische und
Tridentinische Theologie, 1896; — Religion, Theologie, Kirchenpolitik, 1899; — Sim-
ples notes de critigue théologique, 1901; — Les abus de mots et les fausses équiva-
lences en théologie, 1901; —- Pourgquoi et comment il fau! réformer la théolegie,
1906; — Etc.



— 595 —

deux points trés importants et trop oubliés de la théologie, a
savoir: la distinction de la théologie et du dogme, et le crité-
rium catholique par lequel cette distinction est facile a fairel);
-— 3° Non seulement nous avons rappelé ces deux grands prin-
cipes, mais nous les avons remis en pleine lumiére en les appli-
quant aux questions de la Trinité et de I’Eucharistie; nos arti-
cles sur ces deux points sont trés nombreux ?); — 4° D'autres
questions non moins importantes ont été traitées avec non moins
d’ampleur, notamment: 1'inspiration des Ecritures %), la théologie
sacramentaire?), la question de 'ordre et de la succession apos-
tolique®), la question de la légitimité de 1'épiscopat dans I'Eglise
d'Utrecht®), la question de la pénitence et de la confession’),
la question eschatologique®); etc.

Bref, si la religion est menacée — et elle 'est —, c’est
non seulement par le parti de 'extréme gauche, celui du ma-
térialisme et de l'athéisme, qu'on appelle libre-pensée négative,
mais encore, et peut-étre faut-il dire surtout, par le parti de
I'extréme droite, celui de l'ignorance et de la superstition, celui
du littéralisme et du matérialisme religieux: car il faut le remar-
quer, de méme qu’il y a un matérialisme irréligieux, ainsi y
a-t-il un matérialisme qui s’abrite sous le manteau de la reli-
gion, et qui, en matérialisant ce qui est essentiellement spiri-
tuel, le dénature et le détruit dans les ames. Or notre théo-
logie est manifestement spiritualiste; elle tend donc et elle a

) Pour la défense de Vincent de Lérins et du critérium catholique, voir un
article sur MM. Brunetiére et Ehrhard, 1906; un autre sur MM. Brunetiere et de
Labriolle, 1907; etc.

%) Voir la Revue de 1894 4 1899 inclusivement, et aussi 19o2; -— Etc.

%) Voir Particle intitulé: Zhesen iiber die Inspiration der heiligen Schrift, 1894.

*) Voir les articles intitulés : Siebensakhl der Sakramente, 1893; — F.-C. dans
les sacrements, 1897; — La théologie sacramentaire (d’aprés un livre de M. Pour-
rat), 1897.

%) Voir les articles intitulés: Neutestamentliche Keime der katholischen Lehre
von dem [riestertum wund dem Sakramenten, 1896; — Die geschichtliche Entwicklung
des rechtlichen « Character indelebilis> als Folge der Ordination, 1901; — Ordinations
irvégulieres, 1900; — La succession apostoligue, 1907; — Etc.

®) Voir les articles intitulés: ZLegitimitit der Kirche won Utrecht, 1894; —
Giiltigheit der Bischofsweiken in der altkatholischen Kirche von Utrecht, 1899; — Les
dewx « Apologies» de Varlet, évéque de Babylone, 1900.

") Voir les articles intitulés: FVom Sakrament der Busse, 1900; — Uber die
Lntstehung der obligatorischen Ohrenbeickte in der abendlindischen Kirche, 19o1; —
St. Jean Chrysostome et la Confession, 1902; —— Von der Schlisselgewalt der Kirche,
19025 — Die Beichtpflickt, 1906; — PBinden und Lisen, 1906; — Etc.

8) Voir les articles intitulés: Sz Grégoire de Nysse et lapocatastase, 1902; —
St. Maxime le Confesseur et Papocatastase, 1902; — Etc.



— 5% —

déja contribué en bonne partie a faire triompher les solutions
spirituelles, en conformité avec la raison, la science et la vraie
foi. Pendant que le parti de lirreligion, soutenu par les maté-
rialistes de la superstition, discréditent le dogme, ceux-1a en
niant les dogmes vrais, ceux-ci en en fabriquant de faux et en
minant par conséquent aussi les vrais, nous, anciens-catholi-
ques, nous défendons hautement les vrais dogmes, que, grace
au critérium catholique ou orthodoxe, nous pouvons aisément
reconnaitre. Les fabricants de nouveaux dogmes se cachent
sous le couvert de 1'évolution newmanienne; nous les réfutons
par la tradition catholique ou universelle (quod wubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est): car autant nous admet-
tons et pratiquons I'évolution en théologie comme dans toutes
Jes sciences, autant nous la repoussons dans le dogme stable
et éternel. Voild notre réforme. Tenons bon, elle concilie tout
ce qui est & concilier; donc elle triomphera,

II. En ce qui concerne lumion des Eglises, nous avons
réussi, croyons-nous, a l'éclaircir et a la mirir. Deés le prin-
cipe, nous en avons signalé les difficultés et les obstacles?);
mais, loin de nous décourager, nous nous sommes efforcés de
dissiper les préjugés et de réfuter les objections. Nombreux
sont nos articles sur cette question ?).

Il est clair que, outre les difficultés communes a toutes les
Eglises, il y a des difficultés particulieres & chacune. Précisons:

1° Entre les anciens-catholiques et les catholiques-romains,
il ne saurait étre question d'une union ecclésiastique tant que
les faux dogmes définis par la papauté ou sous la pression
de la papauté seront maintenus?®). Toutefois nous estimons
avoir rendu service a cette Eglise en obligeant plusieurs de
ses théologiens a nous suivre sur le terrain de l'ancienne
Eglise, 2 en examiner les croyances, les libertés, la discipline,
et A faire sur ces matieres des aveux considérables, aveux
que nous avons relevés avec soin*). Il est notoire que les théo-

) Voir les articles intitulés: Adbout the Church-Reunion Difficulties (Kiréeff),
18965 — Difjicuités de union entre les Eglises chrétiennes, 1897.

%) Voir les articles intitulés: Récenst manifeste de M. E. Naville sur Uunion des
Eglises, 1893; — Les anciens-catholigues et Punion des Eglises, 1901; — Notes sur
Zunion des Eglises, 1905 et 1906; — L'union des Eglises dans les enseignements du
Christ, 1906; — Etc,

%) Voir les articles intitulés: De la discussion avec les théologiens romanistes,
1901 et 19o2; — Voir aussi les articles sur /e Concile du Vatican et [linfaillibilite.

Y) Voir, entre autres, les articles sur la Crise doctrinale de I Eglise catholique-
romaine en France, 1904 & 1906.



— 597 —

logiens dont nous parlons (ils sont malheureusement trop peu
nombreux), ont, par la science qu'ils ont déployée et malgré
les réticences dans lesquelles plusieurs se sont souvent enve-
loppés, il est notoire, dis-je, qu'ils ont forcé 1'Eglise romaine
a se connaitre plus exactement qu'en 1870, lors de la défini-
tion des fameux dogmes de l'universelle juridiction et de l'in-
faillibilité du pape. Je dirai méme que, sur certains points,
quelques-uns d’entre eux me paraissent d'une hardiesse méme
téméraire. Quoiqu’il en soit, ils ne craignent pas d’admettre la
distinction capitale entre le dogme et la théologie!), la rela-
tivité des formules dogmatiques, les évolutions de l'enseigne-
ment romain au sujet de la confession, du péché originel, de
I'eucharistie, de l'inspiration biblique, de la trinité, de l'incar-
nation, de la rédemption, etc. Les mots méme d’«Eglise galli-
cane» n'excitent plus chez eux la répulsion qu'ils excitaient
en 1870. Je dois ajouter que quelques Revues, dirigées par les
théologiens en question, n'ont pas craint de me demander
I’échange avec la notre (ce que je n'ai refusé que deux fois),
et que jamais, que je sache, notre Revue n’a été attaquée par
eux, malgré la franchise de nos critiques; et méme ils n'’ont
pas répliqué a plusieurs de nos réfutations, se bornant & quel-
ques injures envers Dcellinger, injures que nous avons relevées,
mais qu'ils n'ont pas répétées?).

Il me semble que, si ce mouvement d'étude continue et
s'étend chez les théologiens romains, une rencontre sera, dans
un temps plus ou moins rapproché, inévitable entre les roma-
nistes libéraux qui s’émancipent de plus en plus, et nous. J'ai
dit ce qui pourrait en advenir?), et nous devons, je crois, favo-
riser ce mouvement.

- 2° Entre les anciens-catholiques et les profestanis, 1'union
ecclésiastique est aussi impossible, tant que les protestants
seront divisés doctrinalement comme ils le sont, et surtout
tant qu’ils n’auront pas d'autre critérium que le caprice indi-
viduel mal dirigé par la Bible, laquelle chacun d’ailleurs inter-
préete a sa guise. Ce caprice individuel est mal dissimulé sous
le nom de christianisme «vécu» ou «expérimental»; il est

) On lit dans les Zrtudes des Péres jésuites (5 janvier 1go7, p. 116): < Entre
le dogme lui-méme et la théologie de tel Pere, il existe une distinction capitale.»

%) Voir plusieurs articles de la Revue, en 1901, 1902, 1905, 19006, etc,

%) Voir Particle intitulé : Questions, Objections, Réponses; 9° lettre, 1907,



— 9598 —

notoire que chacun vit et expérimente 4 sa maniére, et non a
. celle du voisin, et qu’ainsi la division ne fait que se perpé-
tuer, quoique de bonne foi. Quelques protestants nous témoi-
gnent de la sympathie, surtout en Allemagnel), mais cette
sympathie est manifestement insuffisante pour une union ecclé-
siastique. Quelques-uns ont des tendances a I'union, voire
méme 2 l'universalisme; espérons qu'elles s’accentueront davan-
tage. En tout cas, les protestants doivent reconnaitre que nous
avons pris maintes fois leur défense contre leurs adversaires,
toutes les fois que ceux-ci nous ont paru dans leur tort?).

3° Entre les anciens-catholiques et les amglicans, 1'union
ecclésiastique a ¢té rendue plus difficile par les progrés d'un
ultramontanisme doctrinal et rituel qui se sont accentués, ces
derniéres années, dans I'Eglise établie. Les anciens-catholiques,
qui s’éloignent de plus en plus de la théologie papiste, ne
sauraient sympathiser avec le mouvement anglican qui se rap-
proche de plus en plus des systémes théologiques et liturgi-
ques romains. Nous pouvons nous rendre cette justice: que
nous avons pris la défense des ordres anglicans contre Rome3);
que nous avons publié en langue anglaise presque tous les
articles qui nous ont été envoyés par les théologiens anglais;
que, si nous n'en avons pas publié davantage, c'est que les
théologiens auxquels nous nous sommes adressés n’ont pas
accueilli notre demande. Quant aux attaques des directeurs de
la Société anglo-continentale, aprés la mort du chanoine Mey-
rick, nous les avons repoussées €énergiquement, parce que
nous avions a sauvegarder l'indépendance et l'exactitude de
notre théologie contre un essai de domination que nous ne
pouvions a aucun titre permettre?).

4° Entre les anciens-catholiques et les théologiens ortko-
doxes orientaux, la question de 'union s’est beaucoup éclaircie.
Voici comment:

1) Voir les articles intitulés: Was FVerdanken die evangelischen Kirchen dem
altkatholischen Martyrium? 1893; — Zur Verstindigung zwischen Altkatholizismus und
Lrotestantismus, 1895; — FEin cvangelischer Apologete des Altkatholizismus, 1900; —
FProf. Nippold ither den Altkatholizismus, 1go1; — Etc.

%) Voir les articles intitulés: Anciens-catholigues et protestants, 1899 et 19oo;
— L Christ et le christianisme d’aprés M. Aug. Sabatier, 1897; — Un nouveau
Sabellianisme, réponse a M. Ménigos, 1898; — Le libre examen et la tradition uni-
verselle, 19o1; — La tentative d'union entre les protestants et les catho’iques de 1661
a 1701, 1903.

%) Voir Varticle intitulé : Giiltigheit der anglikanischen Weiken, 1895.

*) Voir notre Réponse aux auteurs du Rapport de la Société anglo-continen-
tale, année 1903 (dans notre Rewwe, 1906, p. 135-140).



— 599 —

Jamais une opposition quelconque n’a été dirigée par nous
contre 1'Eglise orthodoxe, que nous avons toujours entourée
de notre vénération. Mais nous ne 'avons pas confondue avec
les théologiens romanisants qu'elle compte dans son sein. Nous
avons désigné par ce qualificatif ceux des théologiens grecs
et russes qui approuvent et qui méme confondent avec leurs
dogmes les doctrines romaines qui se sont répandues en Greéce,
en Asie-Mineure, en Palestine, en Russie, etc.,, a partir du
XVe siecle, au XVI° et surtout au XVII®, sous des influences
et dans des intéréts politiques, grace aussi & des antipathies
de races et de nationalités, etc. Nous croyons avoir remis en
lumiére plusieurs des péripéties, trop oubliées, de ce mouve-
ment de latinisation en Orient?'). Nous croyons, en outre, avoir
réfuté les théologiens en question, non seulement en démon-
trant que leurs doctrines actuelles n’ont pas été les doctrines
des Péres grecs de l'ancienne Eglise (lesquels en ont méme
professé de toutes contraires), mais encore en constatant que
les théologiens les plus autorisés de I'Eglise russe, pendant les
cinquante derniéres années, ont enseigné expressément nos
doctrines %),

Bref, il nous semble que les nombreux textes des Péres
que nous avons rappelés soit sur le Filioque et la question
trinitaire, soit sur la Meroveiwaic et la question eucharistique,
soit sur le sacrement de l'ordre et la maniére de le conférer,

1) Voir les articles intitulés: Latinisation de I Orient, 1895; — Empictements
du latinisme en Russie (Volkoff), 1899,
%) Voir les articles intitulés : Képonse & M. Mesoloras, 1895; — Rundschreiben

an die Metropoliten und Bischife, den Klerus und das ganze Volk des Patriarchats,
als Antwort auf dic Encyclika des Papstes Leo XIII. itber die Wiedervereinigung der
Kirchen, 1896; — Simples remarques de la Direction sur I Encycligue du patriarche
Anthimos de Constantinople, 1896; — Der Altkatholisismus (Kyriakos), 1896; —
Brief des Patriarchen Anthimos an Prof. Mickaud, 1896; — Réponse & quelgues théo-
logiens orientaux, 1896; — Der Althatholizsismus und seine Beziehungen zu der ortho-
doxen Kirche, 1896; — Der Bole der serbischen Kirche iiber den Althatholizismus,
1896; — 7/° article du Messager de PEglise sur Uunion des anciens-catholiques et des
orientaux, 1897; — Russische Stimmen iiber den Altkatholizismus, 1897 ; — Zur Alt-
katholischen Frage (Kiréefl), 1897; — M. Souschkoff et l'union des Eglises en 1860,
1898 ; — Die Union zwischen der altkatholischen und der russischen orthodoxen Kirche,
1900; — Lettre du Directeur de la « Revue» a S. S. le patriarche Anthimos, 1901;
— Nochmals zur Verstindigung, 1902; — Quelques documents orthodoxes sur Punion
des Eglises, 1903; — Article de M. Pévéque Serge: Ce qui nous sépare des anciens-
catholiques, 1904; — Réponses de A, Kiréeff et de la Direction, 1904; — Réponse &
la «Vérité ecclisiastigue» de Constantinople, 1905; — Erreurs et aveux de Viadimir
Solovief, 1907, p. 622-640. — Etc,



— 600 -—

soit dans la question des ordres hollandais en particulier, ont
suffisamment démontré qu'il n'y a, de fait, aucun obstacle dog-
matique a l'union entre les deux Eglises?).

C’est dans cette persuasion, déja exprimée, bien avant la
fondation de notre Revwe, par le P. Joseph Wassilieff et par le
professeur Ossinine?), et, depuis 1893, par les professeurs
Basile Bolotoff et Lopuchine, et par le regretté Etienne Vlasto
— je ne cite que les morts, — c'est dans cette persuasion,
dis-je, que les tractations entre les théologiens des deux Eglises
ont été conduites. Je me persuade que les documents échangés
entre les commissions de Pétersbourg et de Rotterdam ont
été extrémement utiles®). Ce qui retarde I'union, c’est, entre
autres choses, la trop grande rareté de nos explications réci-
proques et le trop grand é¢loignement des théologiens qui sont
chargés de les donner. Je proposerais que ces théologiens des
deux Eglises eussent chaque année une conférence de quelques
jours dans laquelle ils exposeraient, en toute liberté, leurs griefs
et leurs projets de solution. Ces échanges moins solennels et
moins officiels de sentiments intimes feraient disparaitre, il
me semble, les derniers préjugés. Je dis «préjugés»: car ce
ne sont vraiment que des préjugés qui nous séparent.

Tel est 1'état actuel de cette grande question, I'union des
Eglises chrétiennes, d’aprés les travaux de la Fevue.

Je dois compléter cet exposé trés succinct, par les trois
réflexions suivantes:

D’abord, il est trés pénible de dire hautement ce qu’on
croit é&tre vrai historiquement et théologiquement, lorsqu’on

1) Voir les articles intitulés: Erfudes eucharistiques, 1895; — L’état de la ques-
tion du Filioque apres la conférence de Bonn de 1875, 1895 . — Biindnis zwischen der
orthodoxen und der altkatholischen Kirche (Kiréefl), 1900; — M. larchiprétre Yanischeff
et lancien-catholicisme, 1903; — Une lettre de M. e prof. Kyriakos, 1903; — Un
prétendu obstacle & l'union des Eglises ancienne-catholique et orientale, par le prof.
Swetloff, 1903; — Quelgues considérations suppléimentaires & Particle précédent, par
A. Kiréefl; — Zur Frage der Wiedervereinicung der Kirchen und sur Lehre von der
Kirche (Swetloff), 1905; — Discours prononcé par A. Kirieff au Congres d Olten,
1905; — Lettre du professeur Kyriakos sur ancien-catholicisme et Punion des Eglises,
1905; — Etc.

) Sur Wassiliefl et Ossinine, voir la Revue de 1896.

%) Gutachten der in Rolterdam eingesetsten Kommission iiber den Bericht der
Petersburger Kommission an die hl. Synode betreffs Vercinigung der altkatholischen
Kirchen des Westens mit den orthodoxen Kirchen des Ostens, 1897; — Thesen iiber
das Filiogue (von einem russischen Theologen), 1898; — Anzwors der aitkatholischen
Kommission von Rotterdam auf das Gulachten der Kommission wvon St. Petersburg
den 11./23. August 1897, 1899.



— 601 —

sent que 'on contrecarre par sa franchise I'opinion et la con-
viction de ses amis. «Il est dur parfois, disait Taine, d’écrire
I'histoire en historien critique et sincere.» Cette tristesse, je
l'ai éprouvée plus d'une fois. Mais je crois que, lorsque la
conscience est en jeu, on est toujours digne du respect de ses
adversaires. Ce respect, je 'ai toujours ressenti et j’ai toujours
voulu 'exprimer, méme dans l'ardeur de la discussion, envers
nos opposants. Si mes paroles n'ont pas toujours été fideles a
ma pensée et 4 mes sentiments, je leur en exprime présente-
ment mes plus vifs regrets. Toujours est-il que notre Revue
est restée toujours objective dans ses travaux; que les per-
sonnalités en ont été rigoureusement écartées, et qu'aucune
déviation des questions au détriment des personnes n'y a été
permise. La Revue a été constamment un salon de bonne
compagnie, & quelque école qu’'aient appartenu les théologiens.
qui y ont été admis, méme ceux qui nous ont comparés a
une secte.

Ensuite, la collection de la KRewvwue (60 livraisons), est un
véritable arsenal théologique. Qu’'on veuille bien se rappeler
les études, dont plusieurs me paraissent magistrales et qui
en sont 'honneur, admirées d’ailleurs par les meilleurs théo-
logiens des autres Eglises (j'en ai maintes preuves écrites).
Qu'il me suffise — pour ne citer que les morts — de rappeler
les noms de Reinkens !), Weber #), Kalogeras?®), Reusch?), Lan-
gen®), Bolotoff ®), Lopuchine, Meyrick, Weibel, etc.

Peut-étre trouvera-t-on que quelques articles sonnent
comme des coups de clairon, alors qu'il ne faudrait qu'un tin-
tement pieux de cloches doucement balancées. C'est affaire de
sentiment. Peut-étre faut-il les deux choses. Le clairon est né-
cessaire pour faire marcher en mesure, pour soutenir, donner
de 1'¢élan, monter a I'assaut. La cloche ne 'est pas moins pour
répéter les mémes sons et adresser les mémes appels. Si l'on
veut agir sur son entourage, il faut se répéter, non dans les
mémes termes, mais de manitres différentes qui contiennent
toujours du neuf. Selon le mot de Pascal, «c'est la méme
balle dont on joue, mais on la place mieux». Je I'avoue, je ne
cesserai de répéter les notions élémentaires oubliées et pour-

1) Voir la Revue de 1896, — 2) Voir la Revue de 1906. — ?) Voir la Revue
de 1893 et 1895. — %) Voir la Revue de 1900, 1906 et 1907. — °) Voir la Revue
de 1901 et 1905. — ) Voir la Revue de 1900.



— 602 —

tant essentielles: notions du dépdt dogmatique, de la vraie
tradition non altérée, de la vraie évolution non contradictoire,
de I'Eglise comme société dans l'esprit et selon l'esprit du
Christ, de la hiérarchie soumise a 1'Eglise et non dominatrice
de I'Eglise, etc. Il est manifeste que si les Eglises sont sépa-
rées et obstinées, c'est par suite de leur oubli de ces notions
fondamentales, auxquelles aucune spéciosité ne peut suppléer.
Toujours nous nous rappellerons St.Paul disant: «Ne te rends
point complice des péchés d’'autrui, neque communicaveris pe-
catis alienis (1 Tim. V, 22)... Si quelqu’un enseigne de fausses
doctrines et ne s’attache pas aux saines paroles de N. S. J. C.
et a la doctrine qui est selon la piété...,, s’il a la maladie des
questions oiseuses et des disputes de mots.. il ne sait rien
(VL, 3-5)... Garde le dépot, en évitant les discours vains et pro-
fanes, et les disputes de la fausse science (20)... Dieu ne nous
a pas donné un esprit de crainte, mais un esprit de force,
d’amour et de sagesse (II Tim. I, 7).»

Enfin, mon veeu le plus ardent est que nos évéques re-
portent leur sollicitude sur cette Kevue, si utile a leur clergé,
véritable salle d’étude, laboratoire théologique, bibliotheque et
tribune pour tous et pour chacun: que nos jeunes théologiens
aient, comme leurs anciens, le feu sacré, c’est-d-dire 'amour
absolument désintérvessé de la vérité pour elle-méme, la sainte-
passion du travail, le zéle de notre sublime cause, qui est
celle du Christ et de son Eglise; que tous soient fidéles & nos
méthodes de critique scientifique, donc objective et impartiale,
et surtout a notre critérium si précieux, si simple, si vraiment
catholique, fanal qui préservera toujours du naufrage, en ren-
dant impossible la confusion du divin et de I'humain, du dogme
et de la spéculation théologique, de ce qui est réellement ca-
tholique et de ce qui n’est que papiste ou ultramontain. Car
n'oublions jamais que la réforme ne peut porter que sur les
choses humaines, vu qu'on ne réforme pas le divin; et que,
au contraire, l'union ne peut se faire que dans les choses
divines, attendu que les choses humaines seront toujours livrées
aux disputes des hommes. In necessariis unitas, in dubiis liber-
tas, tn ommibus caritas. Que cette triple devise ne soit jamais
chez nous une parole banale et routiniére, mais une réalité
supérieure et un grand devoir. E. MicHAuD.




	Les quinze premières années de la Revue Internationale de Théologique

