
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


527 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

P. Batiffol: Questions d'enseignement supérieur
ecclésiastique ; Paris, Lecoffre, in-12, 354 p., 3 fr. 50, 1907.

Malgré son titre, ce volume ne discute vraiment ni ne
résout aucune question d'enseignement supérieur. C'est un
recueil de quelques discours prononcés à l'Institut catholique
de Toulouse sur la marche de cet Institut, et de quelque éloges
de célébrités toulousaines: Léonce Couture, Duilhé de Saint-
Projet et Jacques Thomas. Quant aux pages consacrées au
très remarquable ouvrage de M. Margival sur Richard Simon,
c'est un essai de dépréciation du fondateur de la critique
biblique en France au XVIIe siècle, et surtout une attaque
détournée contre M. Loisy, que l'auteur accuse d'avoir reproduit,

dans l'Evangile et l'Eglise, la philosophie de la religion
(le fidéisme évolutioniste) exposée dès 1900 par M. Margival.

L'étude sur « le sens et les limites de l'histoire des dogmes »

n'est malheureusement qu'une discussion aigre-douce contre
M. Laberthonnière, au lieu d'être un véritable éclaircissement
du sujet. L'auteur n'y précise ni le sens du mot dogme, qu'il
semble confondre avec la formule dogmatique, ni le sens de

la théologie positive, qu'il fait dater de la contre-Réforme
(p. 147), comme si aucune théologie positive n'avait existé
auparavant. M. Batiffol ne veut pas que l'on confonde le
développement avec l'évolutionisme (p. 165), mais il se dispense de
dire pourquoi et il ne définit ni l'un ni l'autre. Il prétend que
Newman a « déjoué » cette confusion, et, chose surprenante, il
cite, pour le prouver, un texte où Newman définit précisément
le développement une évolution Voici les paroles de Newman :

« L'hypothèse concernant le depositum fidei à laquelle je me
suis rallié peu à peu, admet un développement doctrinal, c'est-
à-dire une évolution doctrinale. » Donc, pour Newman, « déve-



— 528 —

loppement, évolution, élargissement» sont synonymes, quoi
qu'en dise le savant recteur de l'Institut catholique de
Toulouse. Ce qui est encore plus surprenant, c'est que M. B.

affirme, dans cette même étude, que la formule Consubstantialem
Patri «a donné naissance à des formules complémentaires,
comme la formule Theotocos ou la formule Unus de Trinitate
passus est* (p. 151). Faire naître ces deux dernières formules
de la première est un tour de force, disons de prestidigitation,
dont l'auteur seul a le secret; trouvaille analogue à celle qu'il
a faite des fameux Tractatus Origenis, qui ont le tort de n'être
pas d'Origène. Toute cette étude me semble d'une faiblesse
indigne de l'auteur.

Ce volume contient cependant quelques utiles renseignements,

à savoir: le petit nombre (3 %) des prêtres qui suivent
l'enseignement supérieur de la théologie (p. 30) ; le petit nombre
des ecclésiatiques qui prennent des grades universitaires, soit
sur 5438 sujets, 15 agrégés et 753 licenciés, tandis que, dans
l'enseignement laïque, sur 6036 fonctionnaires, on compte 1759

agrégés et 1620 licenciés (p. 61). M. B. se plaint aussi que des

écrivains ecclésiastiques, dans des Revues ecclésiastiques, prennent

«une attitude agnostique», et il constate «une certaine
confusion dans la pensée des catholiques à l'heure présente »

(p. 73-74). M. B. est ici très modéré : ce n'est pas une certaine
confusion qu'il faut dire, mais une confusion complète, celle du
oui et du non. Après quelques bons aveux, quelques bons
conseils. «Il faut le dire sans ambages, continue M. B., une
culture ecclésiastique complète, fondée sur l'exégèse et la
théologie positive, est absolument impossible si l'on fait abstraction

des travaux étrangers... Pour connaître les procédés
d'investigation les plus délicats et les plus pénétrants de la
critique moderne, il faut étudier l'application qui en a été faite
aux sciences religieuses, en Allemagne et en Angleterre
(p. 344). Rendons-lui cette justice: il a même publié, dans le
«Bulletin de littérature ecclésiastique» qu'il dirige (mars 1907,

p. 77-79), un document qui lui est venu de Washington : «

L'eucharistie ches les nestoriens au VP siècle. * M. B. trouve lui-
même la doctrine de ce document analogue à celle du savant
évêque Théodoret, du Ve siècle, doctrine qu'il qualifie de « si

singulière», mais qui n'avait rien de singulier chez les Pères.
Les nestoriens n'ont fait que la conserver, et l'ancienne Eglise



— 529 —

ne les a jamais condamnés sur ce point. Il s'agit de la croyance
de cette époque au maintien de la substance du pain et du
vin dans l'eucharistie, croyance qui renverse la thèse
ultramontaine de la transsubstantiation matérielle. M. B. ne fait pas
cette dernière remarque, bien entendu ; mais sa thèse n'est pas
moins renversée, à moins qu'il ne veuille faire passer pour
hérétiques tous les Pères qui ont affirmé la présence spirituelle,
et non la matérielle ni la transsubstantiation, mais cette
nouvelle thèse serait, comme la précédente, au-dessus de ses
forces.

Autre justice à rendre à M. Batiffol. Il est de ceux qui
affirment bravement « que la foi n'est pas purement une vie,
comme on aime trop à dire autour de nous, mais tout autant
et d'abord une pensée, qui est pensée avant d'être vécue, et
qui n'est pensée qu'autant qu'elle s'affirme et se définit selon
les lois mêmes de la pensée. Le dogme n'est point une
attitude pratique, mais une vérité » (p. 322). Très bien.
Malheureusement les dogmes romains — ceux que M. B. défend parce
que, si on ne les défendait pas, le magistère de l'Eglise
n'existerait plus, pense-t-il (p. 164) — ces dogmes, dis-je, ne
sont, pour la plupart, que des erreurs, contraires à l'Ecriture,
à la patrologie, à l'histoire, au critérium catholique de Vincent
de Lérins. On aura beau appeler supérieur l'enseignement de
ces erreurs, il restera toujours très inférieur. Le magistère
romain, confondu faussement avec la tradition catholique et
avec le depositum fidei, ne saurait se déjuger ; il est acculé
dans une impasse, et la crise doctrinale qui sévit actuellement
dans l'Eglise romaine n'est que le résultat inévitable de
l'impossibilité où est l'Eglise romaine de se concilier avec la
critique vraie et avec l'histoire véridique ; elle ne peut se soutenir
qu'à l'aide de théories mensongères. En sorte que, aujourd'hui
comme au temps du cardinal Fesch, c'est « toujours le même
rêve de perfectionnement des études et de science plus forte
et plus honorée» (p. 93). L'auteur raille les professeurs des
Facultés françaises de théologie de l'Empire et de la Restauration

; il les trouve purement « décoratifs sous leurs soieries et
leurs hermines», «étonnant mélange d'enfantillage et de
solennité». Et encore: «Ce clergé n'a jamais songé, peut-être,
que d'actifs foyers d'étude et de science religieuse auraient pu
décupler le pouvoir éclairant de la foi chrétienne et rallier



— 530 —

tant d'âmes qui s'égarèrent. Grand exemple de l'erreur de tout
un clergé qui n'a pas su reconnaître les signes des temps, voir
au delà du devoir ou de l'intérêt quotidien, et aider lui-même
à sa destinée» (p. 88).

Hélas! ce dernier grief ne pourrait-il pas être littéralement
appliqué au clergé actuel, victime aveugle d'un prétendu
« magistère » que l'Eglise des sept conciles œcuméniques n'a
jamais connu? E. Michaud.

Antoine Dupin: Le dogme de la Trinité dans les trois
premiers siècles. Paris, Nourry, 78 p., 1907; fr. 1. 25.

M. D., après avoir publié ses remarquables études dans
la «Revue d'histoire et de littérature religieuses», les a réunies
en un volume, paru dans la Bibliothèque de critique religieuse
de l'éditeur Nourry. C'est une excellente contribution à l'histoire
de la théologie trinitaire, bien que quelques passages m'en
paraissent peu clairs. Il importe de distinguer dans cette
matière, comme d'ailleurs dans toutes les questions doctrinales du
christianisme, le dogme strict et les explications théologiques
de ce dogme.

Les chrétiens ont-ils cru, dès l'origine, à une Trinité ou à

une Triade, c'est-à-dire à un Dieu, auquel ils donnaient les
noms de Père, de Fils et d'Esprit, non pas que le Père, le Fils
et l'Esprit ne fussent que trois noms (comme plus tard Sabellius
semble l'avoir enseigné), mais en ce sens que la nature divine,
lorsqu'on a voulu l'expliquer soit en elle-même, soit dans ses
actes par rapport à l'homme et à l'univers, a été comprise
avec les propriétés distinctes et même diverses de Père, de

Fils et d'Esprit? Oui, certainement. «En même temps qu'ils
croyaient au Père et au Fils, les premiers chrétiens croyaient
donc également au Saint-Esprit. En d'autres termes, le christianisme,

à son berceau, possédait les éléments de la Triade, d'où
est sortie, par des transformations successives, le mystère actuel
de la Trinité» (p. 5-11).

Ce sont ces transformations successives que M. D. a

exposées. Son exposition est très consciencieuse et savante. Peut-
être même, à certaines pages, est-elle quelque peu subtile, en
ce sens que les distinctions faites par les théologiens des trois
premiers siècles sont représentées par lui comme opposées



— 531 —

entre elles là où il me semblerait facile de les concilier. Je
ne veux pas dire que, de fait, elles ont été conciliées par les
théologiens en question. L'histoire montre, au contraire, qu'il
y a eu des conflits. Ces conflits venaient de ce que quelques
théologiens s'exprimaient d'une manière trop exclusive et ne
voyaient que leurs points de vue ; mais ils ne venaient pas de
ce que le dogme trinitaire primitif aurait contenu en lui-même
les exclusions et les oppositions formulées par les théologiens
en question. De fait, il n'y a pas eu la Trinité de Tertullien,
ni la Trinité de Calliste, ni la Trinité de Novatien, ni la
Trinité de Sabellius, ni la Trinité de Denys d'Alexandrie, ni la
Trinité de Denys de Rome. Il n'y a eu qu'un dogme trinitaire,
très simple ; mais peu à peu les théologiens ont voulu expliquer
le pourquoi et le comment des rapports entre le Père, le Fils
et le Saint-Esprit ; et c'est sur ce pourquoi et sur ce comment
qu'on a différé et qu'on s'est disputé. Et encore, les hypostases
affirmées par Tertullien ont-elles été présentées par lui comme
étant de nature à compromettre le monothéisme ou la
monarchie? La conciliation tentée par Calliste entre la doctrine
d'Hippolyte et celle de Sabellius a-t-elle été aussi «incohérente»-
(p. 63) que le prétend M. D.? Je ne le crois pas.

Oui, certes, la question de la subordination du Fils au
Père était difficile à expliquer, si l'on voulait maintenir la divinité

du Fils et ne pas tomber dans le dithéisme. De fait, le
langage employé par plusieurs théologiens du second et du
troisième siècle peut être tenu pour défectueux. Faut-il en
conclure que le dogme trinitaire n'était pas encore connu?
Nullement. Il était connu, cru et affirmé; mais il était mal
expliqué théologiquement par quelques-uns. Sabellius n'a pas
été exact avec son nominalisme ; Denys de Rome a été plus
heureux que ses prédécesseurs, ainsi que M. D. l'a très justement

montré (p. 69-77). Dans cette démonstration, M. D. affirme
que Denys a rejeté la doctrine des hypostases (p. 76); est-ce
bien sûr? Je ne le pense pas. Les hypostases d'alors n'étaient
pas encore celles des IVe et Ve siècles. On pouvait admettre
celles-là sans professer celles-ci.

Quoi qu'il en soit, M. D. reconnaît que l'explication de
Denys de Rome « est l'œuvre, non du philosophe qui scrute,
mais du pasteur qui tient à rester en dehors des spéculations »

(p. 77). C'est dire, il me semble, qu'elle n'est pas le dernier



— 532 —

mot théologique de la question. Ce dernier mot sera-t-il jamais
dit? La philosophie sera-t-elle un jour assez avancée pour
qu'on puisse espérer une solution? Espérons-le. En attendant,
il n'est pas malaisé, je crois, de faire la conciliation dont j'ai
parlé, d'expliquer très philosophiquement le parfait monothéisme
chrétien et la non moins parfaite trinité chrétienne, et de

montrer très logiquement comment l'éternité des hypostases
n'interdit pas un ordre logique entre elles, par conséquent une
subordination logique de celles que nous qualifions de seconde
et de troisième par rapport à la première. Rien de plus simple
au fond. Mais la terminologie théologique était loin d'être claire
dans les premiers siècles ; même encore aujourd'hui, elle prête
souvent à de grossières confusions. Ce qui est certain, c'est
que la croyance à la divinité du Père, à la divinité du Logos
ou du Fils, à la divinité du Saint-Esprit, peut être expliquée
d'une façon éminemment rationnelle, et que les premiers chrétiens

n'ont nullement offensé la raison, lorsqu'ils ont réuni dans
la formule: «Au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit» les
éléments, jusque-là dispersés, de leur notion de la Divinité.
M. D. dit lui-même (p. 73) : « A l'époque où la formule ternaire
fut instituée, ce que l'on considérait dans Jésus, c'était sa
mission providentielle; ce que l'on demandait au Saint-Esprit,
c'était d'expliquer les charismes si fréquents chez les premiers
chrétiens. Il était donc facile alors de concilier le monothéisme
avec la croyance au Père, au Fils et au Saint-Esprit. »

Comment la croyance à la divinité de J.-C. est-elle née
dans les esprits et comment s'y est-elle développée et fortifiée
C'est une question qui rentre dans le Traité du christianisme
plutôt que dans celui de la Trinité. E. M.

Albert Ehrhard : Katholisches Christentum und moderne
Kultur, IL Auflage. Mainz, Kirchheim, 93 S. 1907, Mk. 1.50.

Y a-t-il contradiction entre le christianisme catholique et
la culture moderne Importante question, à laquelle il faudrait
une réponse substantielle et claire. L'habile professeur de
Strasbourg a-t-il fait cette réponse? Pas du tout. Au lieu de
préciser ce qu'il entend par christianisme catholique et par culture
moderne, il s'est tenu dans des généralités trop vagues en ce



— 533 —

qui concerne la culture moderne, et dans des confusions
manifestes en ce qui concerne le christianisme catholique.

En effet, d'une part, il est clair qu'il entend défendre la
cause du catholicisme romain et de la papauté actuelle, qui
se dit infaillible et régente par son Index les penseurs et les
professeurs qui osent faire de la science exacte. Or, au lieu
de le dire franchement, au lieu de montrer ce qu'est cette
papauté, son histoire néfaste, ses œuvres politiques et autres,
et d'examiner sincèrement si ses dogmes, ses bulles, ses
enseignements, son Syllabus, sa façon d'entendre l'autorité, la
liberté, la critique, concordent réellement avec nos notions
actuelles d'autorité, de liberté, de critique, au lieu, dis-je, de

faire ce travail sans arrière-pensée, il parle de l'Evangile, du
christianisme, du catholicisme tout court, comme si ces choses
saintes étaient la papauté ultramontaine et jésuitique
d'aujourd'hui. L'honorable professeur croit-il en imposer, en
commettant de fausses équivalences de mots et de choses, en
taisant les prétentions politiques, sociales, dogmatiques,
ecclésiastiques, de la papauté et des congrégations romaines, en
faisant table rase de ces institutions qui gouvernent l'Eglise
romaine? Croit-il qu'en montrant que l'Evangile est le code
le plus sublime et le plus saint, et que le christianisme vrai
— celui qui est conforme au critérium catholique: quod

ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est — conduit à

la culture la plus élevée et la plus idéale, croit-il qu'il a
justifié ipso facto Yc\ papauté et le catholicisme romain? Croit-il
qu'il a démontré que la juridiction universelle et absolue du

pape italien n'est pas attentatoire à l'autonomie des Eglises
d'Allemagne, de France, d'Angleterre, etc., et aux droits
qu'ont les catholiques de tous les pays de se gouverner eux-
mêmes librement, même contre le Syllabus? Nullement.

Ce livre n'est donc qu'un sophisme, un quiproquo, une
amphibologie, un escamotage de la vraie question. On ne
justifie pas la papauté, quand on évite d'examiner ses actes et
même de prononcer son nom. Glorifier l'Evangile, ce n'est
pas non plus glorifier le système papiste, qui est la violation
de l'Evangile. L'habile et maladroit professeur ne trompera donc
que ceux qui veulent bien être déjà trompés. E. Michaud.

Revue intern, de Théologie. Heft 59, 1907. 35



534

M.Lepin: Evangiles canoniques et Evangiles apocryphes»
2° édit. Paris, Bloud, in-12, 1907, fr. 1 20.

Question très enchevêtrée, soit parce que nous n'avons
guère que des fragments de tous les apocryphes en question,
soit parce que leur date et leur origine ne sont connues qu'ap-
proximativement. L'étude de M. L. est très documentée,
substantielle, méthodique. Je ne lui reprocherai qu'une chose, à

savoir, d'être trop tendancieuse. Sans doute il reconnaît que
les questions relatives à la naissance du Christ, à son enfance,
ainsi qu'à la virginité de Marie occupent une grande place
dans les apocryphes; que les détails souvent grotesques
racontés par les auteurs ont une tendance manifestement
doctrinale. Ce fait est hors de conteste, et il prouve que, dans le
cours du IIe siècle, on ne se contentait plus de la sobre
explication des Evangiles canoniques touchant l'incarnation (théo-
phanie) au baptême, mais qu'on cherchait à expliquer la divinité

de J.-C. autrement que par l'union du Fils éternel de
Dieu avec l'humanité de J.-C, à savoir, par une conception
corporelle miraculeuse. Justin, au milieu du IIe siècle,
mentionne les deux explications. L'Evangile des Hébreux, qui date
évidemment du Ier siècle, favorise clairement la première
explication. D'où il semble que les récits de Matthieu et de Luc,
dans leurs premiers chapitres, sont de la seconde provenance
et ont été ajoutés après coup. M. Lepin repousse cette
opinion. A la page 41, il le fait avec une certaine modération,
lorsqu'il dit : « Cela paratt bien garantir que les auteurs
synoptiques n'ont point composé sous l'influence de ces
préoccupations doctrinales, et qu'ils n'ont point traduit leurs
croyances personnelles en des récits de leur invention.»
Ailleurs, M. L. parle plus catégoriquement. Toutefois son argument

n'est guère que celui-ci : les récits de Matthieu et de Luc
sont plus sobres que ceux des apocryphes (p. 47-50); donc ils
ne sont pas mythiques, donc ils sont historiques et non
symboliques. Or qui ne voit que ce donc n'est pas péremptoire?
Ce n'est pas le lieu d'entrer dans les détails de la thèse. Mais
le lecteur attentif ne peut qu'être frappé du caractère miraculeux

et légendaire de tous ces récits, les uns excentriques, les
autres aussi sobres que possible, mais tous inspirés par le
même sentiment: glorifier J.-C, à la divinité duquel on croit;



— 535 —

et si on y croit, c'est évidemment pour d'autres motifs plus
sérieux. Il y a trop de rapprochements manifestes entre Luc
et l'Evangile de Marcion, entre Matthieu et l'Evangile des

douze apôtres, etc., pour qu'on n'en soit pas frappé.
M. Lepin combat l'explication donnée par M. Harnack de

notre Evangile tétramorphe ou quadriforme, c'est-à-dire de la
réunion de la tradition synoptique et de la tradition johan-
nique. Il lui reproche d'être arbitraire; mais la sienne ne l'est-
elle pas aussi? Il est bien difficile, dans ces sortes de

questions, de n'être pas arbitraire d'une manière ou d'une autre.
L'important, c'est d'être aussi rationnel que possible et sans

parti pris. M. Lepin a cru que, pour sauver l'historicité des

quatre canoniques, il devait soutenir absolument leur littéralisme

et leur attribution intégrale aux quatre auteurs dont ils
portent les noms. C'est aller trop loin. Leur historicité peut
être soutenue autrement. E. M.

Edouard Le Roy: Dogme et Critique, 2e édition; Paris,
Bloud, in-16, 4 fr. 1907.

Nos lecteurs connaissent déjà les opinions théologiques de
l'auteur; elles ont été citées à plusieurs reprises dans notre
étude sur La Crise doctrinale de l'Eglise catholique-romaine1),
soutenues par quelques-uns, très attaquées par d'autres. Je
n'entrerai pas dans les détails du débat, qui touchent à trop
de choses très compliquées et très graves. Le présent volume
n'est guère que le recueil, décousu, des articles de l'auteur,
parus au jour le jour. «C'était la meilleure manière, dit-il, de

marquer qu'il n'avait voulu que peser une question, non pas
soutenir une thèse catégorique et définitive. » L'auteur, qui est
très attaché (m'assure-t-on) à l'Eglise romaine, fait bien de se
préparer, par ces dernières paroles, une porte de derrière :

car il ne paraît pas possible que Rome tolère une définition
du dogme qui ruine le caractère dogmatique de tous ses dogmes.

Ce volume est très intéressant, parce qu'il est écrit avec
foi et habileté, et que, dans les thèses qui y sont exposées,
il y a, à côté de graves erreurs, des observations très judi-

') Voir la Revue, 1905, p. 736-744; 1906, p. 99-103, 304-307.



— 536 —

cieuses dont les meilleurs esprits peuvent profiter. Sa sincérité

et sa hardiesse ne sont pas pour déplaire, par exemple,
lorsqu'il dit (en note, p. 139): «Bien des gens qui ne jurent
que par S. Thomas et la tradition, ne connaissent vraiment
ni celui-là ni celle-ci; sous ces noms vénérables, ce sont leurs
propres idées qu'ils abritent; et ils s'arrogent un monopole
d'orthodoxie que la simple lecture des textes suffit à ruiner. »

Ce qui amoindrit la valeur des thèses de l'auteur, c'est
l'absence des définitions précises des termes qu'il emploie.
D'une part, il intitule son volume : Dogme et critique ; et,
d'autre part, tout en se posant la question: qu'est-ce qu'un
dogme? il avertit que par «dogme» il n'entend pas le dogme
proprement dit, ce qu'il appelle «la réalité sous-jacente», mais
la-proposition ou formule dogmatique. C'est ruiner, du même

coup, toute l'importance du débat; car il est manifeste que
les formules dites dogmatiques sont des formules rédigées par
des théologiens, donc très humaines, relatives à tous les points
de vue, et que, dès lors, elles ne sauraient être imposées de

foi divine comme les enseignements mêmes de J.-C, qui sont
les seuls vrais dogmes. Pas n'était besoin de tant ferrailler
pour une question aussi élémentaire. La simple distinction du

dogme et des spéculations théologiques, et l'exacte application

du critérium catholique, résolvent toutes les difficultés,
en ce sens que les vrais dogmes n'offrent aucun des inconvénients

des formules dogmatiques romaines. L'auteur trouve
que ces formules sont insoutenables pour le penseur, le savant,
le philosophe, et que, pour les sauver, il faut ne les considérer

que dans leur aspect moral et pratique, et nullement au
point de vue intellectuel et doctrinal. Il n'aurait pas cet
inconvénient avec les vrais dogmes.

Il bataille donc pour soutenir que le dogme, en soi, n'est

pas une théorie, une spéculation, qui s'adresse à l'esprit, mais
seulement une proposition d'ordre moral et pratique, pour
autant que l'expérience peut la «vivre». L' «expérience vécue >

est aujourd'hui non seulement le grand mot, mais le seul
critère du dogme! Si je ne me trompe, toute-la théologie de

M. Le Roy est là. On voit que c'est le renversement de toute la

dogmatique chrétienne par la dénaturation de la notion du dogme.
Etrange attitude, j'allais dire piquante (si je n'avais songé

à la gravité des questions), que l'attitude d'un mathématicien



— 537 —

philosophe qui cherche à détruire le caractère intellectuel du
dogme, et à ne plus voir en lui que la morale! Que devient
la morale sans sa base dogmatique, sans des idées qui
satisfassent l'intelligence et la raison et qui puissent ainsi être
imposées à la volonté? Le Christ n'a pas enseigné de formules,
mais des doctrines positives sur Dieu, sur l'âme, sur la vie
future. Ces doctrines positives s'adressent d'abord à la raison,
et s'il était impossible à la raison de les penser et d'en voir
la justesse, comment pourrait-elle ensuite les imposer à la
volonté? La volonté bien ordonnée n'a-t-elle pas besoin de la
raison éclairée pour se déterminer et agir? Faut-il décapiter
le chrétien pour n'en faire plus un esprit, mais seulement une
volonté? La foi n'est-elle plus qu'un sentiment relevant
uniquement de T «expérience vécue»? L'Esprit Saint qui est un
Esprit d'intelligence, de lumière, de science, n'aura-t-il plus
rien à faire sous cet «aspect», si l'aspect des dogmes n'est
plus qu'un aspect moral et pratique pour nous faire prendre
des «attitudes» et des «démarches»?

Un mathématicien qui se pique de logique, et qui est
antiintellectualiste, et qui, pour sauver ses dogmes, doit se

réfugier dans le fidéisme et le mysticisme et ne plus voir clair
que dans 1'«expérience vécue», me semble quelque peu nager
dans les eaux de l'incohérence. J'ai dit que Rome ne saurait
tolérer une telle attitude; peut-être me suis-je trompé; peut-
être même glorifiera-t-elle l'auteur.

M. Le Roy a été désavoué ainsi par M. Maurice Blondel :

«Je viens de prendre connaissance de Dogme et Critique. M.
Le Roy a bien raison de noter (p. 108) que ses thèses
n'engagent que lui seul. Non seulement, en effet, les applications
qu'il fait de sa méthode et de ses principes sont souvent
contraires à ma foi personnelle, mais encore, sur le terrain proprement

philosophique, cette méthode et ces principes diffèrent
foncièrement des miens, là même où les ressemblances
littérales semblent les plus grandes : nous n'avons pas la même
conception initiale ni des relations de la pensée et de l'action,
ni de la liaison des phénomènes avec l'être, ou de la matière
avec l'esprit, ni des relations de la science avec la philosophie
ou de la philosophie avec la théologie...». Voir «Demain»,
31 mai 1907, p. 500. — Nous apprenons au dernier moment
que le cardinal vicaire, Pierre Respighi, a prohibé, le 24 mai,



— 538 —

la lecture du livre de M. Le Roy dans toute l'étendue du
diocèse de Rome. A quand la prohibition dans toute l'étendue de

l'Eglise romaine? E. Michaud.

H. Loriaux : L'autorité des Evangiles. Paris, E. Nourry,
in-12, 154 p., fr. 1. 25.

Le mot autorité est aussi vague que le mot «Eglise», le
mot «sacrement», le mot «incarnation», le mot «trinité», le
mot «miracle», etc. Si l'on veut éclaircir les questions soulevées
par les changements de sens de tous ces mots, il faut absolument

les définir d'abord. M. Loriaux a oublié de définir le mot
«autorité». Laissons de côté l'autorité politique et administrative.

Dans l'ordre intellectuel, il y a l'autorité exigée par les
mathématiciens, l'autorité exigée par les historiens, l'autorité
exigée par les philologues, l'autorité exigée par les moralistes;
et encore faut-il remarquer que les notions d'histoire, de philologie

et de morale ont changé; que nous nous faisons de
l'histoire une tout autre idée qu'au premier siècle de l'ère
chrétienne; que ce qui fait autorité aujourd'hui en matière
d'histoire parmi nous, n'est pas ce qui faisait autorité au
premier siècle ; que les points de vue sont tout autres, et que ce
serait pécher contre la première des règles de la critique
historique de juger du premier siècle d'après les exigences
du vingtième.

M. L. a commis cette faute. Sa notion de l'histoire est
une notion algébrique ou à peu près. Son idéal paraît être
la paperasserie de nos mairies actuelles. Il aurait voulu que les
premiers chrétiens eussent rempli le bulletin suivant (p. 86-87) :

«Jésus est né à le du mois de l'année Après une
enfance cachée, il débuta dans la vie publique à le du
mois de l'année En cette circonstance, il accomplit (tel)
acte ou dit (telles) paroles devant (telles) personnes. Pendant
trois ans, il prêcha à..., à..., à..., dans un ordre connu. Il
accomplit beaucoup de miracles : par exemple, à le la
guérison de possédés; à le la résurrection de ;

etc., etc. »

Comme les premiers chrétiens n'ont pas été bureaucrates
à ce point, il suit que les évangiles n'ont pas de «valeur ab-



— 539 —

solue comme documents historiques». M. L. n'admet pas d'autre
valeur que la valeur absolue. Il ne définit pas non plus en
quoi consiste l'absoluité. De même, quand il s'agit de démontrer
la divinité de J.-C, il pose ainsi la question (p. 138): «Est-il
historiquement vrai que J.-C. est Dieu ?» Il oublie que la
démonstration historique ainsi comprise est impossible en ce qui
concerne non seulement la divinité de J.-C, mais l'existence
de Dieu, et même la plupart des détails relatifs aux faits les
plus célèbres et les plus importants de l'histoire elle-même.

Il exige la date et le lieu de la composition de chaque
Evangile, ainsi que la date et le lieu de naissance des auteurs.
Et comme ces détails font défaut, que devient l'autorité des

Evangiles? Il oublie deux choses très importantes: la première,
que l'histoire, au premier siècle, n'avait pas besoin d'entrer
dans de tels détails pour être réputée vraie et authentique; la
seconde, qu'aucun évangéliste, pas même Luc, ne s'est proposé
d'écrire une Vie de Jésus proprement dite, encore moins d'après
les exigences de nos jours. Il a donc grand tort de demander
aux évangélistes ce qu'ils n'ont pas voulu consigner, et d'exiger
des premiers chrétiens des détails auxquels ils n'ont pas attaché
d'importance.

Le fait historique est que les quatre évangiles contiennent
assez de paroles et d'actes de J.-C. pour le faire connaître en
tant qu'il a accompli une œuvre religieuse. Cette œuvre
religieuse est visible; ses dogmes et ses préceptes sont suffisamment

constatables, non pas algébriquement (car ces choses ne
sont pas du ressort de l'algèbre), mais moralement et religieusement.

M. L. a laissé de côté, dans son volume, toute cette
partie des vérités religieuses, historiquement prêchées,
historiquement admises, historiquement reconnues comme canoniques
par toutes les Eglises apostoliques. Ce fait de la canonicité
des Evangiles, proclamée par toutes les Eglises primitives, est
la plus solide garantie historique que l'on pouvait donner en
ces temps où la religion était une affaire de croyance, fondée
sur la morale du témoignage public de gens qui fraternisaient

entre eux et avaient confiance les uns envers les autres.
Que nos plus anciens manuscrits des Evangiles ne remontent
pas au delà du quatrième siècle, cela me touche peu, parce
que je sais qu'il y en a eu d'autres auparavant; et si ces
autres sont perdus, c'est chose secondaire, du moment qu'ils



— 540 —

ont existé, qu'ils ont été lus dans les Eglises et cités par les
théologiens et les Pères.

Tout cela me paraît si évident que je ne peux pas
admettre que M. L. ait songé à le révoquer en doute. Si je l'ai
bien compris, il me semble qu'il a voulu non pas ébranler la
vraie doctrine chrétienne, mais seulement ce qu'on appelle
«orthodoxie» chez les ultramontains, c'est-à-dire l'orthodoxie
entendue à la façon de MM. Vigouroux, Mangenot et Cie. On
voit, en effet, qu'il a plaisir à attaquer leurs interprétations,
leurs peut-être, etc. Ecoutons-le : «J'ai souligné intentionnellement,

dit-il (p. 120), les mots : probablement, il est vraisemblable,
il a pu, il dut, etc. Les apologistes catholiques (sic) font assez
de gorges chaudes de ces expressions, lorsqu'ils les rencontrent
dans les écrits des critiques, pour que nous ayons plaisir, nous
aussi, à leur dire : De quel droit voulez-vous m'imposer ces
prétendues probabilités, qui sont trop souvent des
invraisemblances?» Et encore (p. 135): «En résumé, S. Luc a écrit
son Evangile n'importe où, à une date discutable, d'après des

sources inconnues. Je ne songe pas à diminuer la valeur de

ce bel ouvrage. Mais est-il possible de croire à l'absolue
inerrance et à l'entière infaillibilité d'un livre ainsi garanti?»
Donc il semble que ce qui choque M. L., c'est la thèse non
prouvée des partisans de l'inspiration absolue des Ecritures,
de leur absolue inerrance, de leur entière infaillibilité.

Si c'est là son but, il a raison. Mais que ne l'a-t-il dit
clairement et que n'y a-t-il visé autrement Les détours qu'il
a pris sont de nature à faire croire qu'il a voulu saper toute
croyance dans l'historicité même des Evangiles. Il était si
facile de montrer que les variantes et même les contradictions
qui sont évidentes soit dans certains récits, soit dans l'exposition

de certaines paraboles, renversent les exagérations
prétendues orthodoxes ou ultramontaines, qu'il aurait dû le faire
simplement. Les vrais catholiques n'ont aucunement besoin de
ces exagérations; ils s'accommodent très bien de la critique
exacte, scientifiquement conduite. Je ne peux donc que regretter
vivement le ton agressif et révolutionnaire de ce volume, ainsi
que certaines assertions qui me paraissent inexactes et qui très
probablement outrepassent la pensée de l'auteur. Ce volume
d'ailleurs est rempli de détails très instructifs et qu'il faut
connaître. E. M.



— 541 —

Jules Martin: Phiion. Paris, Alcan, in-8°, 1907, 5 fr.

Ce volume fait partie de la collection des «Grands
philosophes», que dirige M. Clodius Piat. Il est d'une érudition
minutieuse, et se lit cependant facilement.

Plusieurs avant Phiion avaient tenté d'unir la pensée
juive et la pensée grecque, mais nous n'avons plus les œuvres
ni d'Hermippe, ni de l'Alexandrin Aristobule. Phiion a poursuivi

le même but; il nous reste de lui 57 ouvrages, dont 50

en grec. Sur toutes les questions qu'il a étudiées (Dieu, la
création, la Providence, les rapports de Dieu et de l'homme,
l'univers, l'âme, la vie future, la religion, etc.), il est intéressant,

mais obscur. Il embrouille les questions plus qu'il ne
les élucide. Il est au-dessous de Justin, de Tertullien et
d'Augustin. Il a connu les chrétiens, mais il ne parle pas du
Messie; il n'a pas l'étroitesse du zélateur; il fait revivre l'esprit

d'Esaïe.
M. Martin remarque que les Juifs hellénistes avaient créé

à leur usage une sorte de dialecte, et que c'est ce qui explique

les ressemblances parfois littérales entre Phiion et le N.T.
Le rédacteur de l'Epître aux Hébreux ne tient pas de Phiion
la doctrine sur le souverain sacerdoce du Christ et sur la
rédemption. Ce rédacteur est chrétien. Lorsqu'il explique la
valeur de l'ancienne loi et le sacerdoce, il le fait en des

termes tels que, s'il n'a pas lu Phiion, il a dû lire et reproduire

l'original sur lequel Phiion avait formé sa pensée et son
langage. Rien n'indique l'existence d'un pareil original. Le
rédacteur a été initié à l'alexandrinisme; il a lu Phiion. Mais
on dirait qu'en un point il évite de lui ressembler: il n'emploie

jamais le mot Xoyoç au sens d'hypostase; il dit nettement
que le Christ est fils de Dieu, égal à Dieu; il ne lui donne
jamais le titre de Verbe. Clément de Rome, qui s'inspire si
souvent de cette épître, n'en cite aucun des passages qui
proviennent directement de Phiion. Quelques Pères ont
certainement étudié Phiion, surtout Clément d'Alexandrie et
Ambroise (p. 282-284). Augustin a étudié Plotin, mais non Phiion.
Le moyen âge l'a aussi ignoré. Il ne mérite pas l'oubli dans

lequel il est tombé à partir de la fin du Ve siècle. L'ouvrage
de M. Martin contribuera certainement à préciser davantage
la place qu'il doit occuper entre le monde juif, le monde grec'
et le monde chrétien. E. M.



542

Clodius Piat: De la croyance en Dieu. Paris, Alcan, 1907,
fr. 3. 50.

«Dieu» est un sujet infini et inépuisable, mais aussi
infiniment difficile. Que de mystères accumulés sur ce nom et
autour de ce nom! Qui les éclaircira? Que de dilettantes ont
ajouté à ces mystères les confusions de leur esprit! Même des

théologiens ont plus contribué à obscurcir la question qu'à
l'élucider. Mgr d'Hulst, par exemple, malgré son indiscutable
bonne volonté, n'a-t-il pas dit: «Dieu en nous, ce sont quatre
lettres, plus un agglomérat d'abstractions» (p. 255). Mot plus
que malheureux, qui peut troubler beaucoup d'âmes. Hélas
c'est surtout dans le monde théologique que se vérifie ce mot
de Fontenelle : « Les hommes ne peuvent, en quelque matière
que ce soit, arriver à quelque chose de raisonnable, qu'après
avoir, en ce même genre, épuisé toutes les sottises
imaginables. »

M. Piat a-t-il, du moins, dans ce nouveau volume, dissipé
quelques obscurités? Oui certes, mais moins qu'il n'aurait pu.

Remercions-le, d'abord, d'avoir cherché à concilier les
deux théories de la croyance et les deux méthodes d'apologétique:

là, la raison et l'expérience intime; ici, la transcendance

et l'immanence. Le point de vue est juste (p. VI et 25-

27); mais n'a-t-il pas été trop modéré envers les subjectivistes
excessifs, qui tendent à nier ou à voiler par trop les réalités
objectives, visibles et invisibles

Remercions-le aussi d'avoir défendu la raison, et d'avoir
montré combien est rare, même parmi les théologiens, l'amour
désintéressé du vrai (p. 190 et suiv.); d'avoir eu le courage de

répliquer contre le fidéisme de Newman (p. 182-186), quoique
trop timidement; d'avoir fait les aveux suivants: «Je veux
bien que l'enseignement du catholicisme n'ait pas toujours été
ce qu'il doit être ; je veux bien que, par certains points, il
soit resté inférieur aux besoins de notre temps» (p. 263). Et
encore: «Je crois même qu'il y a des Samaritains qui, par
leur droiture et leur délicatesse morales, sont plus près de
Dieu que d'autres qui vont à la messe et prennent de l'eau
bénite» (p 247). Et à propos de ces Samaritains, la manière
dont M. P. a traité Renan et surtout Taine, n'est-elle pas
excessive et même injuste? Il leur reproche leur défaut d'hu-



— 543 -
milité, comme si c'était uniquement par orgueil que certains
esprits ne sont pas chrétiens. Transporter la discussion sur
ce terrain, qu'on croit moral, n'est-ce pas mettre le clergé
lui-même en très fâcheuse posture? Car, enfin, il ne serait pas
difficile de constater en lui tous les défauts par lesquels M. P.

prétend expliquer le rejet du christianisme tel que le représente

le clergé en question.
C'est là une des pages « d'ordre épidermique » — pour

employer une très jolie expression de l'auteur — qui ne font
pas assez défaut dans son volume. Je citerai aussi celle où,
après avoir reproduit un texte de Renan en l'honneur du
christianisme et de l'Eglise chrétienne, il conclut à la
supériorité morale de la foi « catholique » (p. 266), comme si telle
avait été la pensée de Renan, et comme s'il n'y avait pas
une distinction essentielle à faire entre le christianisme et le
catholicisme romain, celui dont M. Piat veut certainement
parler. N'est-ce pas topique qu'un homme de cette valeur
puisse tomber dans une telle méprise?

Ne peut-on pas trouver aussi que l'auteur a été peu clair,
lorsqu'il a défini ainsi la cause première: «l'acte plein de tout
ce qu'elle a de réductible en acte» (p. 125)? N'a-t-il pas
exagéré, lorsqu'il a dit: «Tout changement implique une
création» (p. 116)? A-t-il eu réellement raison de s'élever contre
ceux qui, sans oublier les thèses théologiques, ne craignent
pas de s'attaquer aux objections? Il a évité celles-ci de parti
pris (p. VI, et 261-262). Qu'il me permette de lui dire que
c'est une très sensible lacune dans son étude, et qu'il est bien
difficile d'avancer solidement dans la suite des questions, si
l'on n'écarte pas très bien, une à une, les pierres dont les
faiseurs d'objections encombrent quelquefois sérieusement la
route.

Que d'objections ne pourrait-on pas lui faire, par exemple,
sur la façon dont il a cherché à expliquer la série régressive
des phénomènes; sur cette assertion, appelée par lui «l'une
des vérités fondamentales de la théodicée naturelle» et qui
peut paraître à d'autres plus que discutable, à savoir: «que la
cause première réalise d'un coup et pour toujours tout ce
qu'elle a de réalisable» (p. 109)?

Et encore, comment peut-il concilier la prière telle qu'elle
se pratique généralement et particulièrement envers St. An-



— 544 —

toine de Padoue, avec ce qu'il écrit sur Dieu « impassible »-

(p. 120-121)? Comment peut-il concilier la liberté en Dieu,
telle qu'il l'affirme, avec les propositions suivantes: «Dieu est
un principe d'action qui n'obéit dans ses œuvres qu'à l'auguste
loi du meilleur (p. 110). C'est d'après l'idée du meilleur que
Dieu gouverne le monde (p. 119) C'est toujours le meilleur
possible qui se réalise (p. 121)... Dieu est libre d'une liberté
si purement rationnelle qu'elle ne s'écarte jamais de la voie
du bien Dieu ne peut pas moralement modifier l'acte de
la création» (p. 122 et 124). Si Dieu est tenu de faire le meilleur,

en quoi consiste sa liberté? Cette grave question demandait

des éclaircissements. Plus loin (p. 132), il affirme que « le
changement ne peut avoir pour cause première que la liberté.»
Et pourquoi pas « la loi du meilleur » La loi du meilleur est-
elle la liberté? Quelle étrange terminologie Ailleurs, M. P.
dit que l'essence de la liberté, c'est la possibilité de se
développer (p. 106). Appliquée à Dieu, cette doctrine n'est-elle pas
de l'anthropomorphisme? Comment comprendre ces paroles
(p. 96): «C'est par sa liberté que Dieu produit le monde;
cette liberté envahit les objets et les compénètre à mesure
qu'ils naissent et se développent. » Je ne comprends pas.

Même insuffisance d'explication sur la question de l'origine

du mal. Comment M. P. n'a-t-il pas soumis à une critique
plus sévère les fantaisies de Renouvier (p. 140-149)? Il est
facile de dire que l'omnipotence de Dieu est absolue en ce sens
qu'elle n'a d'autre limite que la contradiction logique (p. 110);
mais ne serait-il pas bon d'examiner à ce point de vue les
questions de l'existence du mal, de la création, etc.? M. P.

n'ignore pas tout ce qui s'écrit aujourd'hui contre la personnalité

en Dieu; ce sujet capital rentre directement dans son
étude; or il en parle à peine: lacune énorme. N'est-ce pas
pousser trop loin la fuite des objections?

Si je me permets d'être aussi exigeant envers M. Piat,
c'est que je le tiens pour capable d'éclaircir maintes questions

qu'il a laissées dans l'obscurité. Ma sévérité est un
hommage. E. Michaud.



— 545 —

J. Rivière : St. Justin et les apologistes du IIe siècle. Paris,
Bloud, in-16, fr. 3. 50, 1907.

Ce volume, qui s'ouvre par une Introduction de M. Batiffol,
est un recueil de textes tirés des œuvres de St. Justin, de Tatien,
d'Athénagore, de Théophile, de Minutius Félix, de Tertullien
et de quelques autres. Il est clair que, pour avoir une idée
exacte des doctrines des apologistes précités, il faudrait lire
tout ce qui nous reste de leurs œuvres; car des extraits
donnent toujours une idée incomplète. Mais le public ne pouvant
pas faire cette lecture intégrale, c'est faire œuvre utile que de

mettre à sa portée des citations instructives.
11 importe de rappeler que les apologistes du IIe siècle

«marquent le premier contact entre la littérature chrétienne
et l'hellénisme » (p. VI) ; et que leur manière de présenter aux
empereurs payens, aux lettrés du paganisme et du judaïsme,
la défense de leur foi chrétienne, ne pouvait être qu'un essai
très imparfait de théologie. Cette imperfection ne doit pas être
imputée à la foi chrétienne elle-même, qui, dans sa simplicité
divine, reste admirable, mais uniquement à la théologie
personnelle, encore balbutiante et forcément maladroite, des avocats

inexpérimentés qui, pour gagner les esprits des payens et
des juifs, ont naturellement emprunté à leurs adversaires des

considérations, des points de vue, des arguments qui se
ressentaient trop du milieu et du temps. S'il faut admirer leurs
efforts, leur courage, leur intrépidité, il faut aussi avouer
l'insuffisance de la démonstration, surtout de la part des esprits
violents et cassants qui, comme Tatien, ont cru que la vérité
est mieux défendue par le dénigrement et l'exagération que
par la modération. On verra la supériorité de Justin sur Tatien.

Soyons pleins de respect pour ces premiers essais, mais
ne croyons pas que les considérations qui ont été émises au
IIe siècle, dans des milieux très complexes, sous l'influence
d'une philologie très inférieure et d'une philosophie naïve et
certainement sincère, mais manifestement insuffisante, ne croyons
pas, dis-je, que ces considérations puissent être d'une autorité
théologique irréfragable. Lire ces fragments sans contrôle et
sans critique serait aller contre les règles les plus élémentaires
d'une saine théologie. Aucun des apologistes en question n'a
fait preuve de génie; chacun a témoigné de sa foi à sa ma-



— 546 —

nière, et de son mieux certainement. Nous ne saurions exiger
davantage. Peut-être eût-il été plus simple d'analyser les œuvres
en question une à une, en suivant le plan de chaque apologiste,
plutôt que de les plier au plan adopté par M. Rivière, plan
qui reflète plus l'esprit des théologiens actuels que celui des

apologistes du IIe siècle.
Ajoutons que les textes choisis par M. R. doivent être

remis dans leur cadre originel pour être bien compris, et qu'ils
doivent être expliqués par l'esprit du temps. Une histoire
exacte du IIe siècle, notamment du travail des intelligences,
du choc entre les mœurs chrétiennes et les mœurs payennes,
du gnosticisme et de ses nombreux écrits, des essais de

syncrétisme, des tendances multiples des écoles, etc., manque
encore. Elle seule pourra donner à la théologie de cette très
curieuse époque sa vraie lumière et sa juste valeur.

En attendant, on peut déjà constater, comme hors de doute,
certains points, à savoir: 1° la grande largeur d'esprit de
St. Justin sur la question de la grâce ou du Logos spermaticos,
car il déclarait chrétiens tous les payens et tous les juifs qui
avaient confessé Dieu suivant leur conscience, nommément
Socrate, Heraclite, Abraham, Ananias, etc. ; et ici on peut se

demander quelle différence sépare cette doctrine de celle de

Pelage; il me semble que les théologiens romains doivent être
très embarrassés. M. Rivière n'en dit rien; — 2° la grande
naïveté de certains arguments du «Dialogue avec Tryphon >

(voir p. 189-194), arguments que personne aujourd'hui n'oserait

reproduire dans une discussion publique ; — 3° la fausse

explication théologique que St. Justin donnait de la Trinité, et
notamment du Fils. Il le mettait au second rang (p. 233),
et l'appelait un «second Dieu», «venu d'auprès du Dieu
très vrai» (p. 179), «la première puissance après Dieu le
Père (p. 182), et « au service des desseins du Père» (p. 183).

Il disait que cette puissance est « numériquement quelque chose

d'autre que le Père» (p. 184). C'est «-au-dessous du Créateur
de l'univers un autre Dieu et Seigneur» (p. 189). Ce subordina-
tianisme absolument arien, conduisant même au dithéisme,
est manifestement insoutenable. Justin semble même confondre
le Verbe et l'Esprit (p. 179). Bornons-nous à quelques aveux
de M. Rivière sur ce point: Ce n'est, dit-il, qu'«une ébauche
de la théologie trinitaire» (178). Le mot «ébauche» est bien



— 547 —

modéré, même inexact. « Nos apologistes n'ont pas connu les
termes de nature et de personne » (p. 237). « Ils n'ont pour
ainsi dire pas de doctrine sur le Saint-Esprit. Athénagore
en fait un écoulement de la substance divine » (p. 182). Justin
appelle le Logos le prince le plus puissant et le plus juste
après le Dieu qui l'a engendré (p. 182). « Le Verbe nous
apparaît de plus en plus comme le ministre de Dieu dans toutes
ses œuvres extérieures. donc inférieur et subordonné au
Père» (p. 194). Et Théophile, parlant de la Trinité, dit «Dieu,
son Verbe et sa sagesse» (p. 181).

Avec une notion aussi inexacte de la Trinité et en
particulier du Fils, il n'est pas étonnant que Justin et d'autres aient
cherché à expliquer la divinité du Christ, Fils de Dieu, d'une
autre manière, en prenant le mot « vierge » dans le sens strictement

matériel et en expliquant le de Spiritu sancto conceptus
non plus seulement dans le sens d'une conception sainte et d'une
virginité morale, mais dans le sens d'une virginité matérielle
et d'une conception miraculeuse. Justin avoue qu'il préfère
cette seconde explication, mais que d'autres chrétiens la
repoussent (p. 235). Il n'en fait pas un cas d'hérésie. Il trouve
même que les payens auraient grand tort de ne pas se ranger
à sa doctrine; car ils professent, eux aussi, que Hermès,
Persée, sont nés d'une vierge; que Bellérophon, fils de mortels,
est monté au ciel sur le cheval Pégase (p. 238), etc. Tels sont
les arguments de Justin. On avouera qu'ils sont plus « curieux »

que péremptoires. On sait, d'ailleurs, qu'il utilisait l'Evangile
apocryphe intitulé : «l'Evangile selon St. Pierre », qui était cher
aux docètes, lesquels cherchaient à diviniser le corps du Christ.
M. Rivière rapporte aussi l'argument de Tertullien aux payens
sur le même sujet : « Acceptez au moins cette fable, elle
ressemble aux vôtres » (p. 239).

On voit par ces détails combien il importe de distinguer,
même dans les apologistes et les Pères, le vrai dogme ou la
foi, c'est-à-dire l'enseignement même du Christ, d'avec les
explications personnelles des théologiens. Là est le divin, qui ne
saurait être compromis par l'humain, quelque dénué de valeur
scientifique que soit celui-ci; là est la révélation chrétienne,
ici la théologie très humaine, souvent trop humaine, sujette
aux évolutions et à l'erreur, et par conséquent toujours ré-
formable. E. M.



— 548 —

Emile Roca: Le Règne de Richelieu (1617-1642), d'après
des documents originaux. Paris, Perrin, in-16, 364 p., fr. 3.50,
1906.

Le dix-septième siècle est un beau masque, qui cache un
visage laid. On l'appelle le grand siècle, à cause des chefs-
d'œuvre de littérature et d'art qu'il a produits et qui seront
toujours admirables et, je l'espère, admirés; mais, à part ces
merveilles littéraires et artistiques, et considéré au point de

vue des mœurs et de la religion, il est pitoyable. Rendons
hommage, d'abord, à l'Hôtel de Rambouillet, qui, malgré son
préciosisme et sa pruderie, a rendu des services à la langue,
qu'il a épurée, et aux mœurs, qu'il s'est efforcé de préserver
contre la démoralisation de la cour et des courtisans, soit
pendant le règne de Henri IV, soit pendant celui de Louis XIII
et après. Rendons hommage aussi à Port-Royal, qui, malgré
ses exagérations — exagérations provoquées non seulement
par les sévérités théologiques de St. Augustin dans les questions

de la grâce et de la prédestination, mais sans doute
aussi par les dévergondages de la noblesse et de la riche
bourgeoisie — s'est efforcé de remonter le courant de l'immoralité

des matérialistes, des libertins, des faux dévots et des

casuistes. L'Oratoire aussi s'est signalé dans cette bonne tenue,
ainsi que maintes congrégations fondées à cette époque en
vue d'une réaction salutaire.

Ce pusillus grex mis de côté, le gros de la société dite
haute a été d'une'rare corruption. Henri IV et Marie de
Medicis ont fait très mauvais ménage ; lui avec sa Gabrielle et
une quantité d'autres, elle avec son Concini et Cie, ont fort
scandalisé. Louis XIII, d'une autre manière, a renchéri encore.
11 ne faisait pas toujours des confitures, du jardinage et de la
musique; il rappelait par trop de vices Henri III. Anne
d'Autriche, de son côté avait son Mazarin, qui renchérissait, lui
aussi, sur son maître et son modèle Richelieu. Ces deux
cardinaux, sans oublier le cardinal de La Valette, le cardinal
de Retz et d'autres, ont laissé une réputation scandaleuse, que
trop de documents et trop de faits, hélas! confirment.

Le volume de M. Roca est bourré de faits et ne peut pas
être réfuté. Les satires et les chansons du temps, ainsi que
les Mémoires, qu'il cite textuellement, témoignent de l'opinion



— 549 —

des contemporains. Les noms propres (je dis «propres» par
euphémisme et par ironie) sont mentionnés à chaque page, avec
l'étalage des faits et gestes, et avec preuves à l'appui. Il faut
en faire son deuil et en tirer les conséquences.

La naissance de Louis XIV est au clair; et dire qu'il
faut appeler sang français ce croisé de sang espagnol et de

sang italien, est bien humiliant pour les vrais Français. Dire
aussi qu'il faut appeler vertu l'indigne conduite de cardinaux
et d'évêques qui posaient pour défendre l'Eglise et qui n'étaient
pas même chrétiens Dire qu'il faut appeler religion cette
hypocrisie qui ne voilait pas même à demi ses turpitudes, ainsi
que ces superstitions qui se faisaient d'autant plus affectées et
d'autant plus précieuses qu'elles n'étaient que de la crédulité!
Dire qu'il faut appeler catholicisme ce système ecclésiastique
qui n'était, au fond, que du servilisme envers Rome, dont on

briguait les faveurs (donnant donnant), et de la haine contre
le protestantisme, qu'il fallait réduire à tout prix, soit pour
prouver au pape qu'on était religieux, soit pour des intérêts
politiques qu'il fallait ménager avec les cours d'Autriche et
d'Espagne, etc.

Et ce ne sont là que les plus apparentes des hontes de

ce prétendu «grand siècle». Heureusement quelques femmes
et quelques hommes ont fini par rougir soit de leurs vices, soit
de cet état de choses, se sont convertis et ont fait pénitence
noblement. Mais ce n'étaient que de rares exceptions, les
casuistes étant là pour endormir les remords et étouffer les
consciences. On est quelquefois surpris de la légèreté, de la
frivolité, de l'incrédulité et de la corruption du XVIIIe siècle;
c'est qu'on ne connaît pas assez le XVIIe. Tous les vices du
XVIIIe sont la conséquence logique, inévitable, de ceux du XVIIe.

En présence de cette grossièreté « intime » de la cour, des
courtisans et de leur suite, il faut d'autant plus admirer les
idées élevées et les nobles sentiments qu'un Corneille et un
Racine, un Malherbe et un Boileau, un Bossuet et un Bourdaloue,

ont su exprimer dans leurs œuvres, sans parler d'un
Pascal, d'un Nicole et de toute l'école de Port-Royal. La
dignité de la langue et de la littérature n'en a que plus de valeur.
Le volume de M. Roca est certes loin d'être édifiant; mais il
fallait que ces choses fussent dites et précisées. Nous savons
du moins à quoi nous en tenir, et nous n'en apprendrons que

Revue intern, de Théologie. Heft 59, 1907. 36



— 550 —

mieux, à la lumière de l'impitoyable histoire, où il faut chercher
la vérité et notamment la vérité religieuse. C'est à ce point
de vue qu'on peut exprimer le désir à l'auteur qu'il donne
une suite à ce premier volume. E. M.

Paul Sabatier : Lettre ouverte à S. E. le cardinal Gibbons ;

Paris, Fischbacher, in-16, 83 p., 1907.

M. Paul Sabatier n'est pas de ces protestants étroits qui
ne voient que leur protestantisme à eux, avec une œillère de

chaque côté. Il n'a pas peur du mot «catholique», qui résume
«si bien», dit-il (p. XIV), le rêve de solidarité et l'unité. Il ne
craint pas d'avouer — vérité qui du reste est un fait et qui
crève les yeux — qu'il y a un milieu entre le protestantisme
et le papisme. Lorsqu'il rend justice aux catholiques, ce n'est
pas des catholiques cléricaux qu'il parle; ceux-ci, il les nomme
« les catholiques morts, catholiques matérialistes » (p. XV). Il
parle des autres, des catholiques «vivants», de ceux qui en
appellent à la liberté, à la science, à la réforme de l'Eglise.
Il voit dans leur mouvement «l'évolution chrétienne moderne»,
«une naissance, l'enfantement d'une civilisation nouvelle » (p. 19).

Ce petit livre est terrible, quoique modéré, contre les
catholiques cléricaux (et par conséquent aussi contre ceux des

protestants qui font leur jeu). Ces catholiques cléricaux, ce sont
ceux qui, en France, parlent et font tapage comme s'ils avaient
le monopole du catholicisme (p. 9). Ces « marchands du temple »

qui terrorisent le clergé, sont, dit-il, « la honte et la plaie de

l'Eglise» (p. 10). Si François d'Assise trouvait qu'on n'a pas
le droit de chanter les preux chevaliers quand on n'a que de
la lâcheté dans le cœur, il ne serait que juste que les cléricaux
en question, qui n'ont qu'un faux catholicisme dans l'âme,
n'eussent pas l'audace de se réclamer si bruyamment du vrai.
Qu'on écoute leurs sermons et qu'on lise leurs journaux:
«Sous prétexte de nous prémunir contre le diable et les
tentations, presque toutes les chaires de France sont des tribunes
où, dimanche après dimanche, on nous prêche la haine de

quelqu'un Voyez notre presse religieuse, et dites si, en la
qualifiant d'Inepte et de haineuse, on la juge trop sévèrement

» (p. 67). Et encore : « Que penser de l'état d'esprit de



— 551 —

gens qui croient servir Dieu, le Christ et son Eglise, avec des

mensonges et des calomnies? Que penser d'une autorité
ecclésiastique implacable contre les erreurs doctrinales, et qui
n'a jamais un mot de reproche à l'adresse de ceux qui
assassinent moralement leurs frères C'est un grand scandale »

(p. 68). Il faut lire ce que l'auteur dit, avec une parfaite justesse,
de Y « Action libérale populaire » (p. 55), ainsi que des fautes

graves commises par ces cléricaux (p. 56-58). C'est avec
indignation qu'il flétrit les injures que se permettent contre
leurs adversaires les journaux qui «reçoivent la bénédiction
apostolique» (p. 40-41).

Le bon sens de l'auteur égale son esprit et son ironie,
lorsqu'il remarque que l'épiscopat romain actuel « n'a plus le
droit de parler autrement que pour acclamer le Saint-Père »

« Se doutait-on, ajoute-t-il, lorsqu'on a défini l'infaillibilité pontificale

en la restreignant aux questions de foi et de morale
proclamées ex cathedra, qu'il se trouverait, quelque trente ans
plus tard, un doux et pieux pontife qui agirait comme si le

pape était infaillible sans cesse et sur toutes les questions, et
comme s'il absorbait en lui toute la pensée et toute la vie de

l'Eglise » (p. 64)? Ceci est d'autant plus grave que Rome semble
avoir pour objectif, «non de faire la lumière, mais d'assurer
le triomphe du mot d'ordre» (p. 33). «Ce n'est pas à une lutte
féconde d'idées qu'on nous fait assister; on semble surtout
préoccupé de nous avertir qu'il s'agit d'une guerre; et qu'elle
se terminera par Yécrasement de l'adversaire » (p. 34).

Comme spécimen du colossal esprit de mensonge qui règne
à Rome, lisons ceci : « Il y a quelques jours fut publiée une
déclaration signée par l'unanimité des évêques français, et voici
qu'aujourd'hui on apprend, par des témoignages devant lesquels
il faut bien s'incliner, que ce document a été rédigé à Rome
et publié sans avoir obtenu l'assentiment de tous ceux dont il
porte les signatures» (p. 71)!

Ceci ne dépasse-t-il pas toute mesure?
On voit combien le cardinal Gibbons, comme du reste les

Anglais romanisants, se trompent, lorsqu'ils accusent le gouvernement

français de persécuter l'Eglise. Le fait est que M. Briand,
avec son article 4, a été, en faveur de Rome, d'une partialité
criante, et que l'attitude qu'il a prise contre les associations
cultuelles qui veulent être indépendantes de Rome, n'est ni



— 552 —

juste ni nationale. Je suis surpris que l'auteur lui adresse des
éloges aussi hyperboliques; car la plupart de ses discours —
succès de circonstances politiques — n'ont fait que perpétuer
l'incohérence des idées et de la situation. E. M.

P. Saintyves : Le miracle et la critique historique. Paris,
E. Nourry, 154 p., 1907, fr. 1. 25.

Comment la critique historique doit-elle apprécier les
documents qui rapportent des miracles? C'est ce que l'auteur cherche
à expliquer. Il le fait avec une grande clarté et une
modération non moins grande. Son analyse de toutes les précautions
que la critique doit prendre, soit vis-à-vis du texte à contrôler
et de son contenu, soit vis-à-vis du rédacteur de ce texte et
de sa capacité, soit vis-à-vis des témoins ou des rapporteurs
du fait miraculeux, pour savoir s'ils ont été d'une sincérité
parfaite, et surtout s'ils n'ont pas été influencés, dominés même,
à leur insu, par un but théologique, ou par un système
philosophique quelconque, etc., cette analyse, dis-je, est très bien
conduite. Ce volume est donc très instructif et quiconque veut
être bien renseigné, partisan ou adversaire des miracles, doit
l'étudier et le méditer.

Il m'est impossible de citer ici toutes les règles de sage
critique qu'il indique. Le lecteur les appréciera, qu'il s'agisse
d'un livre profane, ou de l'A. T., ou du Nouveau. L'auteur
admire le bon sens du P. de Smedt (p. 123), et avec raison.
Toutefois il constate que, même les Bollandistes malgré leur
honnêteté, même le P. Lagrange souvent très libéral en ce qui
concerne l'A. T., s'enveloppent de réserves dès qu'il s'agit du
N. T. «Le R. P. Lagrange, dit-il, semble croire que, seuls, les
miracles de l'A. T. inquiètent l'esprit moderne ; c'est qu'il
connaît mal son temps. Au reste, on peut reconnaître dans
ses diverses explications un aveu de la nécessité d'employer
a méthode critique aussi bien pour le N. que pour l'A. T. Mais

l'Index est toujours prêt à interdire, le St. Office toujours prêt
à condamner. » On voit, dès lors, comment la critique absolument

désintéressée et impartiale est difficile, pour ne pas dire
impossible, dans l'Eglise romaine.



— 553 —

On lira avec un vif intérêt les conclusions de M. Saintyves
(p. 134-137). Il ajoute (p. 141) : «Ainsi donc, les neuf dixièmes des

miracles bibliques, sans qu'on puisse nier leur réalité, ne peuvent
être considérés comme vraiment historiques. Dans le groupe
historique, formé par l'autre dixième, il n'y en a guère de

véritablement certains si l'on s'en rapporte à la seule histoire.
Il est vrai que la science moderne, en confirmant leur possibilité,

leur rend une probabilité inattendue, mais déjà nous
entrevoyons que la définition que nous avons donnée du
miracle (p. 5) devra se modifier devant les progrès de la science
et de ses explications. Sa caractéristique devra se chercher
dans le domaine moral et religieux. Peut-on d'ailleurs espérer
des preuves d'ordre scientifique pour démontrer la valeur d'une
religion »

La définition donnée par M. Saintyves est la définition
ultramystique, dans laquelle est mentionnée l'intervention d'un
être surnaturel (diabolique, angélique ou divin). La grande
règle que le bon sens et la science maintiendront toujours,
c'est que le récit d'un fait quelconque, notamment d'un fait
extraordinaire, doit être jugé d'après le milieu intellectuel,
moral, littéraire, dans lequel il a été fait. Toute la question
revient donc à constater historiquement quel a été le milieu
dans lequel les livres du N. T. ont été composés. Or, cette
constatation est extrêmement facile, et elle conduit logiquement
à cette conclusion que le procédé d'enseignement du Christ
était la parabole, et que ce qui a été cherché avant tout par
les premiers chrétiens, c'est sa doctrine, sa parole, ses discours,
ses préceptes, lesquels ont été encadrés ensuite dans des faits
soit historiques, soit allégoriques, sur lesquels l'attention ne se

portait qu'en second lieu. C'est l'idée et le sentiment, en un
mot l'esprit, qui étaient considérés et qui doivent être encore
considérés comme les grandes forces de la religion; ce sont
donc ces forces qu'il faut chercher. Les miracles n'ont pas
d'autre but que de nous les indiquer et de nous les faire
accepter. La lettre tue, l'esprit vivifie. E. M.



— 554 —

P. Saintyves : Les Saints, successeurs des dieux. Paris,
E. Nourry, in-8°, 416 p., 1907, fr. 6.

Après l'ouvrage du P. Delehaye, bollandiste, sur les
Légendes hagiographiques l), aucun n'est aussi intéressant, en
matière d'hagiographie et de légendes, que celui-ci. Il est divisé
en trois parties: 1° l'origine du culte des Saints est-elle payenne?
— 2° Quelles sont les sources des légendes hagiographiques?
— 3° Comment certains Saints se rattachent par leurs noms,
sans préjudice des autres liens, aux dieux du paganisme.

L'auteur répond à ces trois questions, avec une très grande
science et une érudition rare, science et érudition qui font de
son livre un document de haute valeur. Ajoutons que la clarté
de l'exposition et la sûreté de la méthode sont parfaites; et

que le style en est classique, comme celui auquel M. S. nous
a habitués dans ses ouvrages précédents ').

Le culte des Saints me semble d'origine humaine avant
d'être payenne : car il est humain d'honorer particulièrement
les grands hommes, les héros, les martyrs d'une grande cause
et toutes les victimes du devoir, quel qu'il soit; et c'est
précisément parce que ce culte est humain que les payens l'ont
pratiqué, même jusqu'à diviniser ces héros et ces personnages
qui leur paraissaient insignes. Qu'ils aient abusé du mot divin
et du mot dieu, nul ne l'ignore. Que les chrétiens aient eu le
droit d'honorer leurs Saints, souvent héros dans leur genre,
c'est évident. Malheureusement, sans en faire des dieux, ils
ont maintes fois dépassé la mesure, surtout pour notre
tempérament occidental, qui n'est ni aussi expansif ni aussi naïf
que l'oriental ; et de plus, ils ont voulu renchérir sur les payens,
en attribuant à leurs Saints des miracles encore plus étonnants
que les miracles payens, et en exagérant ainsi les procédés
payens. C'est ainsi qu'on a dit que le culte des Saints est
d'origine payenne, d'autant plus que les chrétiens ont adopté
une quantité de cérémonies et de rites payens. Il est vrai
qu'en pratiquant cette adoption, ils ont changé les noms et
ont donné aussi aux rites une autre signification. Toujours

') Voir la Revue internationale, juillet 1905, p. 563-566.
s) Sur La Réforme intellectuelle du clergé et la liberté d'enseignement (1904), voir

la Revue, octobre 1904, p. 694-695. — Sur Le miracle et la critique historique (1907)
voir la présente livraison, p. 552—553-



— 555 —

est-il que, si le culte des Saints est un culte chrétien, il roule
dans ses eaux de nombreux éléments payens, et qu'il en est
arrivé à un point où il est difficile d'y retrouver l'esprit
véritablement chrétien. Tel est bien, je crois, le sens de cette
première partie, si remplie de faits irrécusables.

Dans la seconde sont indiquées, comme sources des
légendes hagiographiques : la lecture des épitaphes (fausses
lectures des abréviations et autres documents hagiographiques,
fausses interprétations, etc.), l'exégèse des images, l'invention

de certains corps saints par suite d'une fausse
interprétation des figures d'une pierre funéraire ou d'un sarcophage,
l'invention même de certains Saints sur la foi de certaines
images, les fables et les paraboles dans la vie des Saints, les
traditions populaires, la migration des contes et des miracles,
la passion excessive du clocher et du surnaturel, les traditions
mythiques, etc. Ici, également, les documents surabondent.

La troisième partie, ou partie mythologique, est divisée
en trois livres : la mythologie des noms propres, celle des

images et celle des rites. Ces deux dernières formeront la
matière d'un prochain volume; la première seule est traitée
dans celui-ci. On y voit les divers modes d'évolution des noms
propres : là, les dénominations d'un premier dieu ou d'un
premier saint deviennent des dieux et des saints distincts ; ici,
les noms de deux divinités ou de deux saints se soudent pour
n'en former qu'un seul, nouveau ; plus loin, la fusion des

homonymes et des semi-homonymes, les dédoublements ou
transformations résultant d'explications étymologiques successives;
etc. On y voit encore la recherche des filiations verbales :

méthode traditionniste, méthode topographique, méthode
astronomique (les cultes et les fêtes solaires, etc.). Le soleil est si
bienfaisant que les payens en ont fait un dieu. Ce culte était
tellement répandu que les chrétiens, ne pouvant le détruire,
l'ont transformé en remplaçant le soleil matériel par le Christ,
soleil des âmes. « L'Eglise chrétienne, dit l'abbé Lejay, dans
sa lutte contre les vieilles pratiques du paganisme, a dû parfois

recourir à des moyens détournés. Ainsi, elle a remplacé
par ses propres solennités des fêtes très populaires qui avaient
des racines souvent plus profondes que le sol de la religion
officielle C'est le cas du Natalis Invicti, fête mithriaque,
mais aussi fête du solstice, remplacée par le Natalis Christi,



— 556 —

25 décembre. Il n'y a plus d'hésitation sur ce dernier point»
(p. 357-358).

Que de détails très importants il faudrait citer! que de
faits trop ignorés non seulement des profanes, mais des
théologiens, et qui démontrent la fausseté d'une quantité d'assertions
de ces théologiens, assertions qu'ils croient la vérité même, et
qui ne sont que de grossières méprises La place me manque ;

prière donc aux lecteurs curieux et désireux de s'instruire
sérieusement, d'y suppléer par une étude attentive de ce très
savant ouvrage.

Le seul desideratum que je me permettrais d'exprimer en
terminant cette analyse trop incomplète, serait que l'auteur,
dans une seconde édition, montrât, dans les cas où il pourrait
y avoir méprise au détriment du christianisme, comment une
interprétation rationnelle peut justifier, je ne dis pas tel ou tel
système purement théologique ou scolastique, mais le christianisme

même. Les esprits vraiment chrétiens lui en sauraient gré.
E. Michaud.

Joseph Wilbois: L'avenir de l'Eglise russe. Paris, Bloud,
in-16, 304 p., 1907.

Les sept lettres qui composent ce volume ont déjà paru
dans la «Revue catholique des Eglises». Elles sont très
intéressantes, à cause des nombreux détails qu'elles contiennent
sur le caractère russe. L'auteur, qui est Russe et orthodoxe
(mais de quelle orthodoxie?), énumère, même avec une certaine
bonhomie, les défauts et les qualités qu'il croit apercevoir dans
ses compatriotes et ses coreligionnaires. Il a certainement des

uns et des autres. Ses qualités le rendent sympathique, mais
ses défauts obligent à des rectifications.

La première de ces rectifications est qu'il y a des Russes
orthodoxes qui ne sont pas aussi défectueux qu'il le suppose,
et d'autres qui ne sont pas aussi bons qu'il l'affirme. Cette
distinction a son importance, parce qu'elle montre que les
jugements en bloc de l'auteur ne doivent pas être pris à la lettre.
D'ailleurs, n'est-il pas déjà de cet avis lorsqu'il avoue (p. 273)

qu'il a écrit « en écolier, n'approfondissant pas toujours son

objet»? Il manque, effectivement, de profondeur et de clarté;
il se tient souvent dans le vague, malgré l'abus de ses sub-



— 557 —

divisions obscurcissantes; et même la contradiction ne lui
déplaît pas. Citons quelques passages:

«Il y a dans le Russe deux êtres, un communautaire et
un individualiste. C'est le communautaire qui s'accommode de

l'orthodoxie, c'est l'individualiste que le schisme satisfait. Le
Russe veut le schisme comme il veut l'indépendance, ni plus
ni moins. L'orthodoxie n'est donc pas plus russe que le schisme,
elle est mieux russe. L'effort politique a été de constituer un
Etat dans une anarchie endémique. L'effort religieux doit être
de constituer une Eglise dans un schisme endémique. Les
dissidents ne représentent donc qu'un mauvais passé. L'orthodoxie
est le meilleur présent» (p. 273). Quelle conclusion pratique
tirer? Elle est difficile à découvrir.

Plus loin (p. 292), M. W. donne, pour effectuer l'union des

Eglises, le conseil suivant: «Il faut que chaque Eglise reste
intransigeante et que l'union soit complète. Vous m'entendez:
intransigeance absolue, c'est-à-dire au moins intransigeance
doctrinale, et union absolue, c'est-à-dire au moins union
doctrinale. C'est une contradiction. Quel miracle de charité la
résoudra »

La contradiction, en effet, est formelle. Mais on voit, on
sent que l'auteur se plaît dans l'incohérence. Il compte sur la
charité et sur le miracle pour le tirer d'affaire. Il ne me
convainc pas. Je crois que la charité, en ce monde, a une autre
mission que de sanctionner les contradictions, et qu'il y a
d'autres miracles à faire. L'auteur est manifestement, en
théologie, un dilettante; les pages qu'il extrait du Catéchisme et
l'appel qu'il fait à la Théologie de Macaire, sont insuffisantes.
Il s'abuse s'il croit que Rome va entrer dans ses vues: Rome
est plus fine. Il semble compter aussi sur Oxford. Il est
possible que la logique d'Oxford, depuis que les contradictions de
Newman sont à la mode, se prête à cette conception. Mais,
en tout cas, cela ne pourrait pas aller plus loin que le
sentimentalisme, lequel, on le sait, est vite à court. Si ce livre
démontre quelque chose, c'est l'impuissance de la méthode qu'il
préconise. Evidemment l'avenir de l'Eglise russe est autre et

meilleur. J'y reviendrai. E. Michaud.



— 558 —

Petites Notices.
* Henriette Dacier : St. Jean Chrysostome et la femme

chrétienne au IV" siècle. Paris, Falque, in-12, 345 p., 1907,
fr. 3.50. — Ce volume contient un résumé de la vie de
Chrysostome, et notamment de ses luttes contre l'impératrice Eu-
doxie; puis des conseils du Saint aux diaconesses, surtout à

Olympiade, sa fille spirituelle la plus dévouée. Ces conseils se
résument à peu près dans la pratique de la chasteté et dans
le zèle envers l'Eglise. Il n'y faut pas chercher le traité
d'éducation, encore moins d'instruction religieuse, dont la
femme a besoin au XXe siècle, lequel n'est pas un siècle de
mysticisme, mais de pratique positive et rationnelle.

* J. Gaignet: Le prétendu mariage de Bossuet. Paris,
Bloud, in-12, 64 p., 1907, 60 cent. — L'auteur ne permet pas
qu'on soupçonne Bossuet d'avoir épousé (même secrètement)
Mlle de Mauléon; il traite «de renégats éhontés, d'écrivains
sans vergogne» ceux qui admettent ce mariage. Le chanoine
Davin, qui est de ce nombre, n'est plus respectable à ses yeux
que «par son caractère» (p. 8). L'étude très documentée de
M.Urbain, parue dans la «Revue du clergé français», laisse
une « pénible impression », dit-il (p. 62). L'état d'esprit de
M. Gaignet montre combien est tendancieuse son étude, et
dès lors combien elle est dénuée de valeur. Persuadé que le
mariage des prêtres est l'abomination de la désolation, il ne
peut pas admettre qu'un homme aussi « honnête » que Bossuet
ait pu aimer conjugalement une femme. En droit, le mariage,
qui est un sacrement, est-il malhonnête? En fait, l'honnêteté
de Bossuet a-t-elle été atteinte, s'il a pensé que le mariage,
sacrement, est aussi une chose honnête? En réfléchissant à
tête reposée à ces deux questions, en consultant sans parti
pris les documents de l'histoire, peut-être retouchera-t-il quelque
peu sa dissertation, qui est moins celle d'un « ancien supérieur
de grand séminaire » que d'un étudiant de première année,
ignorant encore l'a b c de la critique historique.

* F. Mallet : Qu'est-ce que la foi? Paris, Bloud, in-12,
63 p., 1907, 60 cent. — L'auteur définit d'abord les sens
multiples du mot « foi ». On est satisfait. Mais dès qu'il aborde la
foi catholique, c'est pour compliquer et brouiller. Qu'avait-il



— 559 —

besoin d'en appeler à la constitution de fide du concile du
Vatican? Le monde chrétien n'a-t-il pas su ce qu'est la foi
chrétienne avant 1870? Si encore cette constitution était claire I

Mais non. Et comment l'obscur peut-il éclaircir? Cercle vicieux.
Et l'auteur cite l'Aréopagite, Tauler, Newman : grandes lumières!

Il parle par images là où il faudrait parler raison; dans
quelques lignes (p. 48), on trouve réunis, à côté du fameux
concile, Procuste, les Danaïdes, Protée et Pénélope! Il prétend
que «la foi elle-même ne tombe pas sous le regard intérieur
de l'esprit humain» (p. 22); alors comment la connaît-il et
comment peut-il dire ce qu'elle est? Son dernier mot (p. 62) est
qu'il ne peut pas y avoir désaccord entre la foi et la raison,
parce que Dieu est à la foi l'auteur de la raison et de la foi,
et qu'il ne saurait se contredire. Nous le croyons sans peine.
Mais si la foi divine n'est pas contraire à la raison, la foi
romaine abonde en contradictions; et alors toutes les explications

compliquées qu'il a échafaudées pour sauver la foi
romaine (la seule à laquelle Rome tienne), sont peine perdue.

* F. Pillon: L'année philosophique, 1906; Paris, Alcan,
272 p., fr. 5. -— Ce volume contient trois études approfondies:
la 1", de M. Brochard, sur le Banquet de Platon ; la 2e, de
M. Pillon, sur la mémoire et l'imagination affectives; la 3e,

de M. Dauriac, sur le crépuscule de la morale kantienne. Il
contient, en outre, le compte-rendu de 86 ouvrages
philosophiques français. C'est la partie la plus importante du volume,
quoi qu'en puissent penser les critiques anglais, qui, en général,
analysent nos Revues françaises sans même mentionner la
partie bibliographique, à laquelle nous attachons, nous, une
valeur réelle. Les lecteurs y trouveront une quantité de

renseignements précieux sur toutes les branches de la philosophie

actuelle. Pour moi, j'ai éprouvé un plaisir particulier à

noter les passages où M. Pillon affirme nettement la personnalité

de Dieu contre MM. Hébert, Henri Guyot, etc.

* Die Regel des hl. Benediktus, erklärt in ihrem geschichtlichen

Zusammenhang und mit besonderer Rücksicht auf das
geistliche Leben. Freiburg im Breisgau 1907. XVI u. 554. —
«Die Regel des hl. Benediktus erweist sich überall als Werk
eines massvollen Geistes und organisatorischen Talentes...
nirgends wird das Ideal des asketischen Lebens aus dem Auge



— 560 —

verloren, überall aber beweist sich der klare Blick des Mannes,
welcher das Erreichbare anstrebt.» So charakterisiert Hauck
in seiner Kirchengeschichte Deutschlands, I, 283, das mona-
stische Gesetzbuch, und in ähnlicher Weise spricht sich die
Realenzyklopädie der protestantischen Theologie s. v.
Benediktinerregel aus. Das genannte Buch will nun eine Erklärung
dieser Vorschriften geben und ist zunächst zum täglichen,
praktischen Gebrauch der männlichen und weiblichen
Ordensmitglieder bestimmt. Dabei ist es selbstverständlich, dass der
Verfasser, ein ungenannter Benediktiner, den zönobialen Standpunkt

vertritt, im Klosterleben die höchste Stufe christlicher
Vollkommenheit sieht und die von dem Mönche angewendeten
Mittel, sie zu erreichen, als die besten und sichersten betrachtet.
Innerhalb dieses Rahmens befleissigt der Autor sich einer
ruhigen und massvollen Sprache, so dass sein Werk, mit den
entsprechenden Modifikationen angewendet, zur Belebung des

christlichen Geistes auch ausserhalb des Kreises beitragen
kann, für den es zunächst bestimmt ist. Auch der
Kirchenhistoriker wird manches für ihn Interessante darin finden. D.

* Die Briefe der heiligen Catarina von Siena, ausgewählt,
eingeleitet und deutsch herausgegeben von Annette Kolb. Leipzig

1906. — Von den im ganzen 373 Briefen der hl. Katharina

von Siena (1347-1380) bietet das vorgenannte Buch 42 in
deutscher Übertragung. Die Herausgeberin hat das Verdienst,
eine der merkwürdigsten und edelsten Frauengestalten einem
grösseren Leserkreise näher gebracht zu haben. Aus den
Briefen tritt uns ein deutliches Bild der Heiligen, ihrer
Ansichten und Bestrebungen entgegen. Aber nicht bloss, wer
geschichtliche Belehrung sucht, wird das Buch mit Interesse
lesen, sondern auch, wer erbauliche Lektüre liebt, wird es von
Zeit zu Zeit gerne zur Hand nehmen. Die vorausgeschickte
Einleitung erleichtert das Verständnis. Ein Lichtdruckporträt
Katharinens, in sorgfältiger Ausführung gedruckt, nach einem
Fresko von Sodoma in Pienza, bildet eine schätzenswerte
Zugabe. D.



561 —

Ouvrages nouveaux.

Erzbischof Antonius: Das Geheimnis der heiligen Dreieinigkeit;

Gespräch eines Christen mit einem Mohammedaner.
St. Petersburg, 1907, 16 S.

Dr. med. J. Bresler: Religionshygiene; Halle, Marhold, 1907,
55 S. — Zeitschrift für Religionspsychologie; Grenzfragen
der Theologie und Medizin. B. I, Heft 1, pro Jahrg. Mk. 10.

Halle, Marhold.

Dr. Delassus : Die modernen Theorien über die Verbrechensursachen.

Strassburg, Le Roux, br., 50 Pfg.

Desdevises du Dezert: L'Eglise et l'Etat en France. Paris,
Lecène et Oudin, in-8°, 1907, 5 fr.

A. Gastoué : L'eau bénite, ses origines, son histoire, son usage.
Paris, Bloud, in-12, 63 p., 1907, 60 cts.

M. Henning: Der Dissident. Zentralorgan für die Interessen
aller Dissidenten. 1907, 1. Jahrg. Neuer Frankfurter Verlag.

A. Jeremias: Die Panbabylonisten. Der Alte Orient und die
Ägyptische Religion. Leipzig, Hinrich, 80 Pfg., 1907, 63 S.

Prof. A. Jülicher: Paulus und Jesus. Tübingen, Mohr, 50 Pfg.
1907, 72 S.

P. Lobstein: Etudes sur la doctrine chrétienne de Dieu, lre sérier
éternité, toute-présence, toute-science, toute-puissance,
personnalité de Dieu. Lausanne, Bridel, 1907, 190 p.

Lonsdale and Laura Ragg: The Gospel of Barnabas, edited
and translated from the italian ms. (at Vienna), with a facsimile.

Oxford, Clarendon Press, 1907, 16 s. net, 500 p.

E. Ménégoz: Le rapport de la foi religieuse avec la science,
l'histoire et la philosophie. Paris, Fischbacher, 1907, 24 p.

Prof. E. Michaud : Les Enseignements essentiels du Christ.
Paris, E. Nourry, 117 p., fr. 1. 25, 1907. — Ce volume fait
partie de la Bibliothèque de critique religieuse. Il contient
12 chapitres: Le christianisme et les autres religions; les
noces de Cana et la cène ; l'homme enfant de Dieu ; la foi
et la bonne foi; le christianisme doctrine et vie; les carac-



— 562 —

teres de la doctrine et de la vie; le quintuple amour; les
multiplications des pains; les résurrections; Jésus, Christ et
fils de Dieu ; le royaume de Dieu sur la terre et dans le ciel.
Conclusion.

Newman : Grammaire de l'assentiment, traduction de Mme Gaston

Paris; Paris, Bloud, in-8°, 1907, fr. 6. (Sera étudiée dans la
prochaine livraison.)

Reimarus Secundus : Das Haupt Johannis des Täufers. Leipzig,
O. Wigand, 40 S., Mk. 1.

Dom P. Renaudin : L'assomption de la S*6 Vierge. Paris, Bloud,
in-12, 63 p., 1907, 60 cts. (Tissu de rêveries mystiques et
curieux spécimen de la mentalité romaine.)

J. Rivière : La propagation du christianisme dans les trois
premiers siècles. Paris, Bloud, in-12, 1907, fr. 1. 20. (Détails
historiques au service d'une thèse erronée.)

A. Sanvert: St. Augustin. Paris, Vie & Amat, in-8°, 288 p.,
1906, fr. 5.

Ch. Sauvé : Les litanies du cœur de Jésus. Paris, Vie & Amat,
in-12, 488 p., fr. 3. 50.

Paul Schwen : Afrahat, seine Person und sein Verständnis des

Christentums. Zur Geschichte der Kirche im Osten. Berlin,
Trowitzsch, in-8°, Mk. 4. 80.

G. Simmel: Die Religion. Frankfurt a. M., Rütten & Loening,
78 S., Mk. 1. 50.

Slavorum Litterœ theologicce. Ann. Ill, N. 2. Pragse 1907.

Dr. H. L. Strack: Hebräische Grammatik mit Übungsbuch,
9. Aufl. München, Beck, 1907, Mk. 4. — Hebräisches
Vokabularium, 9. Aufl. München, Beck, 1907.

Theologischer Jahresbericht (Krüger und Köhler): 25. Bd., 1905,
VII. Abt. : Register, von Funger. Leipzig, Heinsius, Mk. 7. 10.

H. Winckler : Die jüngsten Kämpfer wider den Panbabylonis-
mus. Leipzig, Hinrich, 80 S., 1907, Mk. 1.


	Bibliographie théologique

