Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 59

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 527 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

P. BatirroL: Questions d’enseignement supérieur ecclé-
siastique ; Paris, Lecoffre, in-12, 354 p., 3 fr. 50, 1907.

Malgré son titre, ce volume ne discute vraiment ni ne
résout aucune question d'enseignement supérieur. C'est un
recueil de quelques discours prononcés a !'Institut catholique
de Toulouse sur la marche de cet Institut, et de quelque éloges
de célébrités toulousaines: Léonce Couture, Duilhé de Saint-
Projet et Jacques Thomas. Quant aux pages consacrées au
trés remarquable ouvrage de M. Margival sur Richard Simon,
c’est un essai de dépréciation du fondateur de la critique
biblique en France au XVII° si¢cle, et surtout une attaque
détournée contre M. Loisy, que l'auteur accuse d’avoir repro-
duit, dans /' Evangile et I'Eglise, la philosophie de la religion
(le fidéisme évolutioniste) exposée dés 1900 par M. Margival.

L’étude sur «le sens et les limites de 1’histoire des dogmes »
n'est malheureusement qu'une discussion aigre-douce contre
M. Laberthonniere, au lieu d'étre un véritable éclaircissement
du sujet. L'auteur n'y précise ni le sens du mot dogme, qu'il
semble confondre avec la formule dogmatique, ni le sens de
la théologie positive, qu'il fait dater de la contre-Réforme
(p. 147), comme si aucune théologie positive n’avait existé
auparavant. M. Batiffol ne veut pas que l'on confonde le déve-
loppement avec ’évolutionisme (p. 165), mais il se dispense de
dire pourquoi et il ne définit ni 1'un ni l'autre. I1 prétend que
Newman a «déjoué» cette confusion, et, chose surprenante, il
cite, pour le prouver, un texte oit Newman définit précisément
le développement une évolution! Voici les paroles de Newman:
« Lhypothése concernant le depositum fidei a laquelle je me
suis rallié peu a peu, admet un développement doctrinal, c’est-
a-dive une évolution doctrinale.» Donc, pour Newman, «déve-



e 5OB e

loppement, évolution, élargissement» sont sSynonymes, quoi
qu'en dise le savant recteur de I'Institut catholique de Tou-
louse. Ce qui est encore plus surprenant, c'est que M. B.
affirme, dans cette méme étude, que la formule Consubstantialent
Patri «<a donné naissance a des formules complémentaires,
comme la formule Theotocos ou la formule Unus de Trinitate
passus est» (p. 151). Faire naitre ces deux dernitres formules.
de la premiére est un tour de force, disons de prestidigitation,
dont 'auteur seul a le secret; trouvaille analogue a celle qu’il
a faite des fameux Tractatus Origenis, qui ont le tort de n'étre
pas d'Origéne. Toute cette étude me semble d'une faiblesse
indigne de l'auteur.

Ce volume contient cependant quelques utiles renseigne-
ments, a savoir: le petit nombre (3 %) des prétres qui suivent
I’enseignement supérieur de la théologie (p. 30); le petit nombre
des ecclésiatiques qui prennent des grades universitaires, soit
sur 5438 sujets, 15 agrégés et 753 licenciés, tandis que, dans
I'enseignement laique, sur 6036 fonctionnaires, on compte 1759
agrégés et 1620 licenciés (p. 61). M. B. se plaint aussi que des.
écrivains ecclésiastiques, dans des Revues ecclésiastiques, pren-
nent «une attitude agnostique», et il constate «une certaine
confusion dans la pensée des catholiques a I'heure présente »
(p. 73-74). M. B. est ici trées modéré: ce n'est pas une ceriaine
confusion qu'il faut dire, mais une confusion compleéie, celle du
oui et du non. Aprés quelques bons aveux, quelques bons
conseils. «I1 faut le dire sans ambages, continue M. B., une
culture ecclésiastique compléete, fondée sur l'exégese et la
théologie positive, est absolument impossible si 'on fait abstrac-
tion des travaux ¢étrangers.... Pour connaitre les procédés
d’investigation les plus délicats et les plus pénétrants de la
critique moderne, il faut étudier l'application qui en a éte faite
aux sciences religieuses, en Allemagne et en Angleterre>»
(p. 344). Rendons-lui cette justice: il a méme publié, dans le
« Bulletin de littérature ecclésiastique» qu'il dirige (mars 1907,
p. 77-79), un document qui lui est venu de Washington: «ZL’eu-
charistie chez les nestoriens au VI® siecle.» M. B. trouve lui-
méme la doctrine de ce document analogue a celle du savant
évéque Théodoret, du V* siecle, doctrine qu'il qualifie de «si
singuliere », mais qui n’avait rien de singulier chez les Peéres.
Les nestoriens n'ont fait que la conserver, et I'ancienne Eglise



— 529 —

ne les a jamais condamnés sur ce point. Il s’agit de la croyance
de cette époque au maintien de la substance du pain et du
vin dans l'eucharistie, croyance qui renverse la thése ultra-
‘montaine de la transsubstantiation matérielle. M. B. ne fait pas
cette derniére remarque, bien entendu; mais sa thése n'est pas
moins renversée, a4 moins qu'il ne veuille faire passer pour
hérétiques tous les Péres qui ont affirmé la présence spirituelle,
et non la matérielle ni la transsubstantiation, mais cette nou-
velle thése serait, comme la précédente, au-dessus de ses
forces.

Autre justice a rendre a M. Batiffol. Il est de ceux qui
affirment bravement «que la foi n'est pas purement une vie,
comme on aime trop a dire autour de nous, mais tout autant
et d'abord une pensée, qui est pensée avant d'étre vécue, et
qui n'est pensée qu'autant qu'elle s’affirme et se définit selon
les lois mémes de la pensée. Le dogme n’est point une atti-
tude pratique, mais une vérité» (p. 322). Tres bien. Malheu-
reusement les dogmes romains -— ceux que M. B. défend parce
que, si on ne les défendait pas, le magistére de I'Eglise
n’existerait plus, pense-t-il (p. 164) — ces dogmes, dis-je, ne
sont, pour la plupart, que des erreurs, contraires a I'Ecriture,
a la patrologie, a I'histoire, au critérium catholique de Vincent
de Lérins. On aura beau appeler supérieur l'enseignement de
ces erreurs, il restera toujours trés inférieur, Le magistere
romain, confondu faussement avec la tradition catholique et
avec le depositum fidei, ne saurait se déjuger; il est acculé
dans une impasse, et la crise doctrinale qui sévit actuellement
dans I'Eglise romaine n'est que le résultat inévitable de !'im-
possibilité olt est 'Eglise romaine de se concilier avec la cri-
tique vraie et avec 'histoire véridique; elle ne peut se soutenir
qu'a l'aide de théories mensongeres. En sorte que, aujourd’hui
comme au temps du cardinal Fesch, c'est «toujours le méme
rvéve de perfectionnement des études et de science plus forte
et plus honorée» (p. 93). L’auteur raille les professeurs des
Facultés frangaises de théologie de I'Empire et de la Restaura-
tion; il les trouve purement «décoratifs sous leurs soieries et
leurs hermines», «étonnant mélange d’enfantillage et de so-
lennité». Et encore: «Ce clergé n’a jamais songé, peut-étre,
que d’actifs foyers d’étude et de science religieuse auraient pu
décupler le pouvoir éclairant de la foi chrétienne et rallier



K

tant d’'ames qui s’égarerent. Grand exemple de l'evveur de tout
un clergé qui nw'a pas su rveconnaitve les signes des temps, voir
au deld du devoir ow de Uinlérél quotidien, et aider lui-méme
Q@ sa destinée» (p. 88).

Hélas! ce dernier grief ne pourrait-il pas étre littéralement
appliqué au clergé actuel, victime aveugle d'un prétendu
«magistere » que I'Eglise des sept conciles cecuméniques n'a
jamais connu? E. MicHAUD.

Antoine Durin: Le dogme de la Trinité dans les trois
premiers siecles, Paris, Nourry, 78 p., 1907; fr. 1. 25.

M. D., aprés avoir publié ses remarquables études dans
la «Revue d'histoire et de littérature religieuses», les a réunies
en un volume, paru dans la Bibliothéque de crilique veligiense
de I'éditeur Nourry. C'est une excellente contribution a I'histoire
de la théologie trimitaive, bien que quelques passages m'en
paraissent peu clairs. Il importe de distinguer dans cette ma-
tiere, comme d’ailleurs dans toutes les questions doctrinales du
christianisme, le dogme strict et les explications théologiques
de ce dogme,.

Les chrétiens ont-ils cru, dés l'origine, & une Trinité ou a
une Triade, c'est-a-dire a un Dieu, auquel ils donnaient les
noms de Pére, de Fils et d'Esprit, non pas que le Pere, le Fils
et I'Esprit ne fussent que trois noms (comme plus tard Sabellius
semble l'avoir enseigné), mais en ce sens que la nature divine,
lorsqu'on a voulu l'expliquer soit en elle-méme, soit dans ses
actes par rapport 4 'homme et a I'univers, a été comprise
avec les propriétés distinctes et méme diverses de Pere, de
Fils et d'Esprit? Oui, certainement. «En méme temps qu’ils
croyaient au Peére et au Fils, les premiers chrétiens croyaient
donc également au Saint-Esprit. En d'autres termes, le christia-
nisme, @ son bercear, possédait les éléments de la Triade, d’oit
est sortie, par des transformations successives, le mystére actuel
de la Trinité» (p. 5-11).

Ce sont ces transformations successives que M. D. a ex-
posées. Son exposition est trés consciencieuse et savante. Peut-
étre méme, A certaines pages, est-elle quelque peu subtile, en
ce sens que les distinctions faites par les théologiens des trois
premiers siécles sont représentées par lui comme opposées



— b3l —

entre elles 12 ou il me semblerait facile de les concilier. Je
ne veux pas dire que, de fait, elles ont €té conciliées par les.
théologiens en question. L'histoire montre, au contraire, qu'il
v a eu des conflits. Ces conflits venaient de ce que quelques
théologiens s'exprimaient d'une maniére trop exclusive et ne
voyaient que leurs points de vue; mais ils ne venaient pas de
ce que le dogme trinitaire primitif aurait contenu en lui-méme
les exclusions et les oppositions formulées par les théologiens
en question. De fait, il n'y a pas eu la Trinité de Tertullien,
ni la Trinité de Calliste, ni la Trinité de Novatien, ni la Tri-
nité de Sabellius, ni la Trinité de Denys d'Alexandrie, ni la
Trinité de Denys de Rome. Il n'y a eu qu’'un dogme trinitaire,.
trés simple; mais peu & peu les théologiens ont voulu expliquer
le pourquoi et le comment des rapports entre le Pere, le Fils
et le Saint-Esprit; et C’est sur ce pourquoi et sur ce comment
qu'on a différé et qu'on s’est disputé. Et encore, les hypostases.
affirmées par Tertullien ont-elles été présentées par lui comme
étant de nature 4 compromettre le monothéisme ou la mo-
narchie? La conciliation tentée par Calliste entre la doctrine
d'Hippolyte et celle de Sabellius a-t-elle été aussi «incohérente »
(p. 63) que le prétend M. D.? Je ne le crois pas.

Oui, certes, la question de la subordination du Fils au
Pere était difficile & expliquer, si I'on voulait maintenir la divi-
nité du Fils et ne pas tomber dans le dithéisme. De fait, le
langage employé par plusieurs théologiens du second et du
troisieme siecle peut étre tenu pour défectueux. Faut-il en
conclure que le dogme trinitaire n'était pas encore connu?
Nullement. 11 était connu, cru et affirmé; mais il était mal
expliqué théologiquement par quelques-uns. Sabellius n’a pas
€té exact avec son nominalisme; Denys de Rome a été plus
heureux que ses prédécesseurs, ainsi que M. D. I'a tres juste-
ment montré (p. 69-77). Dans cette démonstration, M. D. affirme
que Denys a rejeté la doctrine des hypostases (p. 76); est-ce
bien stir? Je ne le pense pas. Les hypostases d’'alors n’étaient
pas encore celles des IV® et Ve sigcles. On pouvait admettre
celles-la sans professer celles-ci.

Quoi qu’il en soit, M. D. reconnait que I'explication de
Denys de Rome «est I'ceuvre, non du philosophe qui scrute,
mais du pasteur qui tient a rester en dehors des spéculations »
(p. 77). Clest dire, il me semble, qu'elle n'est pas le dernier



— 532 —

‘mot théologique de la question. Ce dernier mot sera-t-il jamais
dit? La philosophie sera-t-elle un jour assez avancée pour
qu’'on puisse espérer une solution? Espérons-le. En attendant,
il n’est pas malaisé, je crois, de faire la conciliation dont j'ai
parlé, d’expliquer trés philosophiquement le parfait monothéisme
chrétien et la non moins parfaite trinité chrétienne, et de
montrer trés logiquement comment 1'éternité des hypostases
n'interdit pas un ordre logique entre elles, par conséquent une
subordination logique de celles que nous qualifions de seconde
et de troisieme par rapport & la premiére. Rien de plus simple
au fond. Mais la terminologie théologique était loin d'étre claire
dans les premiers siécles; méme encore aujourd’hui, elle préte
souvent a de grossieres confusions. Ce qui est certain, c’est
que la croyance a la divinité du Peére, a la divinité du Logos
ou du Fils, a la divinité du Saint-Esprit, peut étre expliquée
d'une facon éminemment rationnelle, et que les premiers chré-
tiens n'ont nullement offensé la raison, lorsqu’ils ont réuni dans
la formule: «Au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit» les
éléments, jusque-la dispersés, de leur notion de la Divinité.
M. D. dit lui-méme (p. 73): «A I'’époque ou la formule ternaire
fut instituée, ce que l'on considérait dans Jésus, c’était sa
mission providentielle; ce que 'on demandait au Saint-Esprit,
c'était d’expliquer les charismes si fréquents chez les premiers
chrétiens. I/ était donc facile alors de concilier le monothéisme
avec la croyance au Pére, au Fils et au Saint-Esprit. »
Comment la croyance a la divinité de J.-C. est-elle née
dans les esprits et comment s'y est-elle développée et fortifiée?
C'est une question qui rentre dans le 7raité du christianisme
plutdot que dans celui de la Trinité. E. M.

Albert EHRHARD: Katholisches Christentum und moderne
Kultur, II. Auflage. Mainz, Kirchheim, 93 S. 1907, Mk. 1. 50.

Y a-t-il contradiction entre le christianisme catholique et
la culture moderne? Importante question, a laquelle il faudrait
une réponse substantielle et claire. L’habile professeur de Stras-
bourg a-t-il fait cette réponse? Pas du tout. Au lieu de pré-
ciser ce qu'il entend par christianisme catholique et par culture
moderne, il s’est tenu dans des généralités trop vagues en ce



S, - .

qui concerne la culture moderne, et dans des confusions ma-
nifestes en ce qui concerne le christianisme catholique.

En effet, d'une part, il est clair qu'il entend défendre la
cause du catholicisme romain et de la papauté actuelle, qui
se dit infaillible et régente par son Index les penseurs et les
professeurs qui osent faire de la science exacte. Or, au lieu
de le dire franchement, au lieu de montrer ce qu'est cette
papauté, son histoire néfaste, ses ceuvres politiques et autres,
et d'examiner sincerement si ses dogmes, ses bulles, ses en-
seignements, son Syllabus, sa fagon d’entendre l'autorité, la
liberté, la critique, concordent réellement avec nos notions
actuelles d’autorité, de liberté, de critique, au lieu, dis-je, de
faire ce travail sans arriére-pensée, il parle de I'Evangile, du
christianisme, du catholicisme tout court, comme si ces choses
saintes étaient la papauté ultramontaine et jésuitique d’au-
jourd’hui. L'honorable professeur croit-il en imposer, en com-
mettant de fausses équivalences de mots et de choses, en tai-
sant les prétentions politiques, sociales, dogmatiques, ecclé-
siastiques, de la papauté et des congrégations romaines, en
faisant table rase de ces institutions qui gouvernent I'Eglise
romaine? Croit-il qu’'en montrant que I'Evangile est le code
le plus sublime et le plus saint, et que le christianisme vrai
— celui qui est conforme au critérium catholique: quod ubi-
que, quod Semper, quod ab ommnibus creditum est — conduit a
la culture la plus élevée et la plus idéale, croit-il qu'il a jus-
tifié ipso facto la papauté et le catholicisme romain? Croit-il
qu'il a démontré que la juridiction universelle et absolue du
pape italien n’est pas attentatoire & l'autonomie des Eglises
d’Allemagne, de France, d'Angleterre, etc., et aux droits
qu'ont les catholiques de tous les pays de se gouverner eux-
mémes librement, méme contre le Syllabus? Nullement.

Ce livre n’est donc qu’un sophisme, un quiproquo, une
amphibologie, un escamotage de la vraie question. On ne jus-
tifie pas la papauté, quand on évite d’examiner ses actes et
méme de prononcer son nom. Glorifier 'Evangile, ce n’est
pas non plus glorifier le systéme papiste, qui est la violation
de ’'Evangile. L’habile et maladroit professeur ne trompera donc
que ceux qui veulent bien é&tre déja trompés. E. MicHAUD.

Revue intern. de Théologie. Heft 59, 1907, 35



— 534 —

M.LeriN: Evangiles canoniques et Evangiles apocryphes,
2e¢ édit. Paris, Bloud, in-12, 1907, fr. 1 20,

Question trés enchevétrée, soit parce que nous n'avons
guére que des fragments de tous les apocryphes en question,
soit parce que leur date et leur origine ne sont connues qu’ap-
proximativement. L’étude de M. L. est trés documentée, sub-
stantielle, méthodique. Je ne lui reprocherai qu'une chose, &
savoir, d'étre trop tendancieuse. Sans doute il reconnait que
les questions relatives a la naissance du Christ, 4 son enfance,
ainsi qu'a la virginité de Marie occupent une grande place
dans les apocryphes; que les détails souvent grotesques ra-
contés par les auteurs ont une tendance manifestement doc-
trinale. Ce fait est hors de conteste, et il prouve que, dans le
cours du II® siecle, on ne se contentait plus de la sobre expli-
cation des Evangiles canoniques touchant I'incarnation (théo-
phanie) au baptéme, mais qu'on cherchait a expliquer la divi-
nité de J.-C. autrement que par l'union du Fils éternel de
Dieu avec l'humanité de J.-C., & savoir, par une conception
corporelle miraculeuse. Justin, au milieu du II® siécle, men-
tionne les deux explications. LL'Evangile des Hébreux, qui date
évidemment du I°r siecle, favorise clairement la premiere expli-
cation. D'ou il semble que les récits de Matthieu et de Luc,
dans leurs premiers chapitres, sont de la seconde provenance
et ont été ajoutés aprés coup. M. Lepin repousse cette opi-
nion. A la page 41, il le fait avec une certaine modération,
lorsqu’il dit: «Cela parait bien garantir que les auteurs sy-
noptiques n'ont point composé sous linfluence de ces préoc-
cupations doctrinales, et qu'ils n'ont point traduit leurs
croyances personnelles en des récits de leur invention.» Ail-
leurs, M. L. parle plus catégoriquement. Toutefois son argu-
ment n'est guére que celui-ci: les récits de Matthieu et de Luc
sont plus sobres que ceux des apocryphes (p. 47-50); donc ils
ne sont pas mythiques, donc ils sont historiques et non sym-
boliques. Or qui ne voit que ce donc n'est pas péremptoire?
Ce n'est pas le lieu d’entrer dans les détails de la these. Mais
le lecteur attentif ne peut qu'étre frappé du caractére miracu-
leux et légendaire de tous ces récits, les uns excentriques, les
autres aussi sobres que possible, mais tous inspirés par le
méme sentiment: glorifier J.-C., & la divinité duquel on croit;



— 5835 —

et si on y croit, c'est évidemment pour d'autres motifs plus
sérieux. I1 y a trop de rapprochements manifestes entre Luc
et 'Evangile de Marcion, entre Matthieu et I'Evangile des
douze apotres, etc., pour qu’'on n'en soit pas frappé.

M. Lepin combat 'explication donnée par M. Harnack de
notre Evangile tétramorphe ou quadriforme, c’est-a-dire de la
réunion de la tradition synoptique et de la tradition johan-
nique. Il lui reproche d'étre arbitraire; mais la sienne ne 1'est-
elle pas aussi? Il est bien difficile, dans ces sortes de ques-
tions, de n’étre pas arbitraire d’'une maniére ou d'une autre.
L'important, c’est d’étre aussi rationnel que possible et sans
parti pris. M. Lepin a cru que, pour sauver I'historicité des
quatre canoniques, il devait soutenir absolument leur littéra-
lisme et leur attribution intégrale aux quatre auteurs dont ils
portent les noms. Cest aller trop loin. Leur Aistoricité peut
étre soutenue autrement. E. M.

Edouard LeE Rov: Dogme et Critique, 2° édition; Paris,
Bloud, in-16, 4 fr. 1907,

Nos lecteurs connaissent déja les opinions théologiques de
Pauteur; elles ont été citées a plusieurs reprises dans notre
¢tude sur La Crise doctrvinale de I Eglise catholique-vomaine?),
soutenues par quelques-uns, trés attaquées par d’autres. Je
n'entrerai pas dans les détails du débat, qui touchent A trop
de choses trés compliquées et trés graves. Le présent volume
n'est guere que le recueil, décousu, des articles de I'auteur,
parus au jour le jour. «C'était la meilleure maniere, dit-il, de
marquer qu’il n'avait voulu que peser une question, #on pas
Soutenir une theése catégorique et définitive.» 1’auteur, qui est
trés attaché (m’assure-t-on) & U'Eglise romaine, fait bien de se
préparer, par ces derniéres paroles, une porte de derridre:
car il ne parait pas possible que Rome tolére une définition
du dogme qui ruine le caracteére dogmatique de tous ses dogmes.

Ce volume est trés intéressant, parce qu'il est écrit avec
foi et habileté, et que, dans les theses qui y sont exposées,
il y a, & coté de graves erreurs, des observations trés judi-

) Voir la Revue, 1905, p. 736-744; 1906, p. 99-103, 304-307.



— 536 —

cieuses dont les meilleurs esprits peuvent profiter. Sa sincé-
rité et sa hardiesse ne sont pas pour déplaire, par exemple,
lorsqu’il dit (en note, p.139): «Bien des gens qui ne jurent
que par S. Thomas et la tradition, ne connaissent vraiment
ni celui-la ni celle-ci; sous ces noms vénérables, ce sont leurs
propres idées qu'ils abritent; et ils s'arrogent un monopole
d’orthodoxie que la simple lecture des textes suffit a ruiner. »

Ce qui amoindrit la valeur des théses de l'auteur, c'est
I'absence des définitions précises des termes qu'il emploie.
D’une part, il intitule son volume: Dogwme et critique; et,
d’'autre part, tout en se posant la question: qu'est-ce qu'un
dogme? il avertit que par «dogme» il n'entend pas le dogme
proprement dit, ce qu'il appelle «la réalité sous-jacente», mais
larproposition ou formule dogmatique. C'est ruiner, du méme
coup, toute limportance du débat; car il est manifeste que
les formules dites dogmatiques sont des formules rédigées par
des théologiens, donc trés humaines, relatives a tous les points
de vue, et que, deés lors, elles ne sauraient étre imposées de
foi divine comme les enseignements mémes de J.-C., qui sont
les seuls vrais dogmes. Pas n’était besoin de tant ferrailler
pour une question aussi élémentaire. La simple distinction du
dogme et des spéculations théologiques, et l'exacte applica-
tion du critérium catholique, résolvent toutes les difficultés,
en ce sens que les vrais dogmes n'offrent aucun des inconvé-
nients des formules dogmatiques romaines. L’auteur trouve
que ces formules sont insoutenables pour le penseur, le savant,
le philosophe, et que, pour les sauver, il faut ne les consi-
dérer que dans leur aspect moral et pratigue, et nullement au
point de vue zntellectuel et doctrinal. 11 n'aurait pas cet incon-
vénient avec les vrais dogmes.

Il bataille donc pour soutenir que le dogme, en soi, n’est
pas une théorie, une spéculation, qui s'adresse a l'esprit, mais
seulement une proposition d’ordre moral et pratique, pour
autant que l'expérience peut la «vivre». L’ «expérience vécue »
est aujourd’hui non seulement le grand mot, mais le seul cri-
tere du dogme! Si je ne me trompe, toute:la théologie de
M. Le Roy est 1la. On voit que c’est le renversement de toute la
dogmatique chrétienne par la dénaturation de la notion du dogme.

Etrange attitude, j'allais dire piquante (si je n'avais songé
a la gravité des questions), que l'attitude d'un mathématicien



— 537 —

philosophe qui cherche & détruire le caractére intellectuel du
dogme, et & ne plus voir en lui que la morale! Que devient
la morale sans sa base dogmatique, sans des idées qui satis-
fassent l'intelligence et la raison et qui puissent ainsi étre
imposées 2 la volonté? Le Christ n’a pas enseigné de formules,
mais des doctrines positives sur Dieu, sur ’ame, sur la vie
future. Ces doctrines positives s'adressent d’abord a la raison,
et s'il était impossible 4 la raison de les penser et d'en voir
la justesse, comment pourrait-elle ensuite les imposer a la
volonté? La volonté bien ordonnée n’a-t-elle pas besoin de la
raison éclairée pour se déterminer et agir? Faut-il décapiter
le chrétien pour n’en faire plus un esprit, mais seulement une
volonté? La foi n'est-elle plus qu'un sentiment relevant uni-
quement de 1 «<expérience vécue»? L’Esprit Saint qui est un
Esprit d’intelligence, de lumiére, de science, n'aura-t-il plus
rien a faire sous cet «aspect», si l'aspect des dogmes n'est
plus qu'un aspect moral et pratique pour nous faire prendre
des «attitudes» et des «démarches»?

Un mathématicien qui se pique de logique, et qui est
antiintellectualiste, et qui, pour sauver ses dogmes, doit se
réfugier dans le fidéisme et le mysticisme et ne plus voir clair
que dans l' «expérience vécue», me semble quelque peu nager
dans les eaux de lincohérence. J'ai dit que Rome ne saurait
tolérer une telle attitude; peut-étre me suis-je trompé; peut-
étre méme glorifiera-t-elle 'auteur.

M. Le Roy a été désavoué ainsi par M. Maurice Blondel:
« Je viens de prendre connaissance de Dogwme et Critique. M.
Le Roy a bien raison de noter (p. 108) que ses théses n'en-
gagent que lui seul. Non seulement, en effet, les applications
qu'il fait de sa méthode et de ses principes sont souvent con-
traires & ma foi personnelle, mais encore, sur le terrain propre-
ment philosophique, cette méthode et ces principes different
fonciérement des miens, 14 méme ou les ressemblances litté-
rales semblent les plus grandes: nous n'avons pas la méme
conception initiale ni des relations de la pensée et de l'action,
ni de la liaison des phénomenes avec 1'étre, ou de la matiere
avec l'esprit, ni des relations de la science avec la philosophie
ou de la philosophie avec la théologie...». Voir «Demain»,
31 mai 1907, p. 500. — Nous apprenons au dernier moment
que le cardinal vicaire, Pierre Respighi, a prohibé, le 24 mai,



— 5838 —

la lecture du livre de M. Le Roy dans toute l'étendue du dio-
ceése de Rome. A quand la prohibition dans toute I'étendue de
I'Eglise romaine? E. MicHAUD.

H. Loriaux: L’autorité des Evangiles. Paris, E. Nourry,
in-12, 154 p., fr. 1. 25.

Le mot autorité est aussi vague que le mot «Eglise», le
mot «sacrement», le mot «incarnation», le mot «trinité», le
mot «miracle», etc. Sil'on veut éclaircir les questions soulevées
par les changements de sens de tous ces mots, il faut absolu-
ment les définir d’abord. M. Loriaux a oublié de définir le mot
«autorité », Laissons de coté l'autorité politique et administra-
tive. Dans l'ordre intellectuel, il y a 'autorité exigée par les
mathématiciens, l'autorité exigée par les historiens, l'autorité
exigée par les philologues, l'autorité exigée par les moralistes;
et encore faut-il remarquer que les notions d’histoire, de philo-
logie et de morale ont changé; que nous nous faisons de
I'histoire une tout autre idée qu’au premier sieécle de l'ére
chrétienne; que ce qui fait autorité aujourd’hui en matiere
d’histoire parmi nous, n'est pas ce qui faisait autorité au pre-
mier siécle; que les points de vue sont tout autres, et que ce
serait pécher contre la premiére des regles de la critique
historique de juger du premier siécle d’aprés les exigences
du vingtieme.

M. L. a commis cette faute. Sa notion de l'histoire est
une notion algébrique ou a peu prés. Son idéal parait étre
la paperasserie de nos mairies actuelles. Il aurait voulu que les
premiers chrétiens eussent rempli le bulletin suivant (p. 86-87):

«Jésus est né a... le... du mois... de I'année ... Apres une
enfance cachée, il débuta dans la vie publique a... le... du
mois... de 'année... En cette circonstance, il accomplit (tel)
acte ou dit (telles) paroles devant (telles) personnes. Pendant
trois ans, il précha a..., a..., a..., dans un ordre connu. Il
accomplit beaucoup de miracles. par exemple, a..., le..., la
guérison de... possédés; a... le..., la résurrection de...;
etc., etc.»

Comme les premiers chrétiens n’ont pas été bureaucrates
a ce point, il suit que les évangiles n'ont pas de «valeur ab-



solue comme documents historiques». M. L. n'admet pas d’autre
valeur que la valeur absolue. 11 ne définit pas non plus en
quoi consiste 1'absoluité. De méme, quand il s’agit de démontrer
la divinité de J.-C., il pose ainsi la question (p. 138): « Est-il
historiguement vrai que J.-C. est Dieu?» Il oublie que la dé-
monstration historique ainsi comprise est impossible en ce qui
concerne non seulement la divinité de J.-C., mais l'existence
de Dieu, et méme la plupart des détails relatifs aux faits les
plus célebres et les plus importants de I'histoire elle-méme.

Il exige la date et le lieu de la composition de chaque
Evangile, ainsi que la date et le lieu de naissance des auteurs.
Et comme ces détails font défaut, que devient l'autorité des
Evangiles? Il oublie deux choses trés importantes: la premiére,
que l'histoire, au premier sidcle, n'avait pas besoin d’entrer
dans de tels détails pour étre réputée vraie et authentique; la
seconde, qu'aucun évangéliste, pas méme Luc, ne s’est proposé
d’écrire une Vie de Jésus proprement dite, encore moins d’aprés
les exigences de nos jours. Il a donc grand tort de demander
aux évangélistes ce qu’ils n'ont pas voulu consigner, et d’exiger
des premiers chrétiens des détails auxquels ils n’ont pas attaché
d'importance.

Le fait historique est que les quatre évangiles contiennent
assez de paroles et d'actes de J.-C. pour le faire connaitre en
tant qu’'il a accompli une ceuvre religieuse. Cette ceuvre reli-
gieuse est visible; ses dogmes et ses préceptes sont suffisam-
ment constatables, non pas algébriquement (car ces choses ne
sont pas du ressort de l'algébre), mais moralement et religieuse-
ment. M. L. a laissé de co6té, dans son volume, toute cette
partie des vérités religieuses, historiquement préchées, histo-
riquement admises, historiquement reconnues comme canoniques
par toutes les Eglises apostoliques. Ce fait de la canonicité
des Evangiles, proclamée par toutes les Eglises primitives, est
la plus solide garantie historique que 'on pouvait donner en
ces temps ol la religion était une affaire de croyance, fondée
sur la morale du témoignage public de gens qui fraterni-
saient entre eux et avaient confiance les uns envers les autres.
Que nos plus anciens manuscrits des Evangiles ne remontent
pas au dela du quatrieme siecle, cela me touche peu, parce
que je sais qu'il y en a eu d'autres auparavant; et si ces
autres sont perdus, c'est chose secondaire, du moment qu'ils



— 540 —

ont existé, qu'ils ont été lus dans les Eglises et cités par les
théologiens et les Peéres.

Tout cela me parait si évident que je ne peux pas ad-
mettre que M. L. ait songé a le révoquer en doute. Si je 1'ai
bien compris, il me semble qu'il a voulu non pas ébranler la
vraie doctrine chrétienne, mais seulement ce qu'on appelle
«orthodoxie» chez les ultramontains, c'est-a-dire 'orthodoxie
entendue a la fagon de MM. Vigouroux, Mangenot et C¢, On
voit, en effet, qu’il a plaisir 4 attaquer leurs interprétations,
leurs peui-étre, etc. Ecoutons-le: «]J'ai souligné intentionnelle-
ment, dit-il (p. 120), les mots : probablement, il est vraisemblable,
il a pu, i1l dut, etc. Les apologistes catholiques (s7¢c) font assez
de gorges chaudes de ces expressions, lorsqu’ils les rencontrent
dans les écrits des critiques, pour que nous ayons plaisir, nous
aussi, a leur dire: De quel droit voulez-vous m'imposer ces
prétendues probabilités, qui sont trop souvent des invrai-
semblances?» Et encore (p. 135): «En résumé, S. Luc a écrit
son Evangile n'importe oill, & une date discutable, d’aprés des
sources inconnues. Je ne songe pas a diminuer la valeur de
ce bel omvrage. Mais est-il possible de croire a I'absolue
inerrance et a l'entiére infaillibilité d'un livre ainsi garanti? »
Donc il semble que ce qui choque M. L., c'est la thése non
prouvée des partisans de linspiration absolue des Ecritures,
de leur absolue inerrance, de leur entiére infaillibilité.

Si c'est 1a son but, il a raison. Mais que ne l'a-t-il dit
clairement! et que n'y a-t-il visé autrement! Les détours qu'il
a pris sont de nature a faire croire qu'il a voulu saper toute
croyance dans l’historicité méme des Evangiles. 11 était si
facile de montrer que les variantes et méme les contradictions
qui sont évidentes soit dans certains récits, soit dans l'expo-
sition de certaines paraboles, renversent les exagérations preé-
tendues orthodoxes ou ultramontaines, qu'’il aurait da le faire
simplement. Les vrais catholiques n'ont aucunement besoin de
ces exagérations; ils s'accommodent trés bien de la critique
exacte, scientifiquement conduite. Je ne peux donc que regretter
vivement le ton agressif et révolutionnaire de ce volume, ainsi
que certaines assertions qui me paraissent inexactes et qui trés
probablement outrepassent la pensée de l'auteur. Ce volume
d’ailleurs est rempli de détails trés instructifs et qu'il faut
connaitre. | E. M.



— bH41 —

Jules MarTiN: Philon. Paris, Alcan, in-8°, 1907, 5 fr.

Ce volume fait partie de la collection des «Grands philo-
sophes», que dirige M. Clodius Piat. Il est d'une érudition
minutieuse, et se lit cependant facilement,

Plusieurs avant Philon avaient tenté d'unir la pensée
juive et la pensée grecque, mais nous n'avons plus les ceuvres
ni d’'Hermippe, ni de I'Alexandrin Aristobule. Philon a pour-
suivi le méme but; il nous reste de lui 57 ouvrages, dont 50
en grec. Sur toutes les questions qu’il a étudiées (Dieu, la.
création, la Providence, les rapports de Dieu et de I'homme,
l'univers, 'ame, la vie future, la religion, etc.), il est intéres-
sant, mais obscur. Il- embrouille les questions plus qu’il ne
les €lucide. 11 est au-dessous de Justin, de Tertullien et d’Au-
gustin. I1 a connu les chrétiens, mais il ne parle pas du
Messie; il n'a pas 'étroitesse du zélateur;-il fait reVivre_ l'es-
prit d’Esaie. '

M. Martin remarque que les Juifs hellénistes avaient créé¢
4 leur usage une sorte de dialecte, et que c'est ce qui expli-
que les ressemblances parfois littérales entre Philon et le N.T.
Le rédacteur de I'Epitre aux Hébreux ne tient pas de Philon
la doctrine sur le souverain sacerdoce du Christ et sur la
rédemption. Ce rédacteur est chrétien. Lorsqu’il explique la
valeur de l'ancienne loi et le sacerdoce, il le fait en des
termes tels que, s’il n’a pas lu Philon, il a da lire et repro-
duire l'original sur lequel Philon avait formé sa pensée et son
langage. Rien n’indique l'existence d'un pareil original. Le
rédacteur a été initié a l'alexandrinisme; il a lu Philon. Mais
on dirait qu'en un point il évite de lui ressembler: il n'em-
ploie jamais le mot Adyoc au sens d’hypostase; il dit nettement
que le Christ est fils de Dieu, égal a Dieu; il ne lui donne
jamais le titre de Verbe. Clément de Rome, qui s'inspire si
souvent de cette épitre, n'en cite aucun des passages qui
proviennent directement de Philon. Quelques Péres ont cer-
tainement étudié Philon, surtout Clément d’Alexandrie et Am-
broise (p. 282-284). Augustin a étudié Plotin, mais non Philon.
Le moyen age l'a aussi ignoré. Il ne mérite pas l'oubli dans
lequel il est tombé a partir de la fin du V® siecle. L'ouvrage
de M. Martin contribuera certainement a préciser davantage
la place qu'il doit occuper entre le monde juif, le monde grec*
et le monde chrétien. E. M.



Clodius Piat: De la croyance en Dieu. Paris, Alcan, 1907,
fr. 3. 50.

«Dieu» est un sujet infini et inépuisable, mais aussi infi-
niment difficile. Que de mystéres accumulés sur ce nom et
autour de ce nom! Qui les éclaircira? Que de dilettantes ont
ajouté a ces mysteres les confusions de leur esprit! Méme des
théologiens ont plus contribué a obscurcir la question qu’'a
I’élucider. Mgr d'Hulst, par exemple, malgré son indiscutable
bonne volonté, n'a-t-il pas dit: «Dieu en nous, ce sont quatre
lettres, plus un agglomérat d'abstractions» (p.255). Mot plus
que malheureux, qui peut troubler beaucoup d'ames. Hélas!
c'est surtout dans le monde théologique que se vérifie ce mot
de Fontenelle: «Les hommes ne peuvent, en quelque matiére
que ce soit, arriver a4 quelque chose de raisonnable, qu'apres
avoir, en ce méme genre, épuisé toutes les sottises imagi-
nables. »

M. Piat a-t-il, du moins, dans ce nouveau volume, dissipé
quelques obscurités? Oui certes, mais moins qu’il n’aurait pu.

Remercions-le, d’abord, d'avoir cherché a concilier les
deux théories de la croyance et les deux méthodes d’apologé-
tique: 14, la raison et l'expérience intime; ici, la transcen-
dance et l'immanence. Le point de vue est juste (p. VI et 25-
27); mais n'a-t-il pas été trop modéré envers les subjectivistes
excessifs, qui tendent & nier ou a voiler par trop les réalités
objectives, visibles et invisibles ?

Remercions-le aussi d’avoir défendu la raison, et d’avoir
montré combien est rare, méme parmi les théologiens, l'amour
désintéressé du vrai (p. 190 et suiv.); d’avoir eu le courage de
répliquer contre le fidéisme de Newman (p. 182-186), quoique
trop timidement; d'avoir fait les aveux suivants: «Je veux
bien que l'enseignement du catholicisme n’ait pas toujours été
ce qu’il doit étre; je veux bien que, par certains points, il
soit resté inférieur aux besoins de notre temps» (p. 263). Et
encore: «Je crois méme qu'il y a des Samaritains qui, par
leur droiture et leur délicatesse morales, sont plus preés de
Dieu que d'autres qui vont 4 la messe et prennent de l'eau
bénite» (p. 247). Et a propos de ces Samaritains, la maniere
dont M. P. a trait¢é Renan et surtout Taine, n’est-elle pas
excessive et méme injuste? Il leur reproche leur défaut d’hu-



— 543 —

milité, comme si c’était uniquement par orgueil que certains
esprits ne sont pas chrétiens. Transporter la discussion sur
ce terrain, qu'on croit moral, n'est-ce pas mettre le clergé
lui-méme en trés fAcheuse posture? Car, enfin, il ne serait pas
difficile de constater en lui tous les défauts par lesquels M.P.
prétend expliquer le rejet du christianisme tel que le repré-
sente le clergé en question.

C'est 1a une des pages «d'ordre épidermique» — pour
employer une trés jolie expression de l'auteur — qui ne font
pas assez défaut dans son volume. Je citerai aussi celle of,
aprés avoir reproduit un texte de Renan en l'honneur du
christianisme et de 1'Eglise chrétienne, il conclut a la supé-
riorité morale de la foi «catholique» (p. 266), comme si telle
avait été la pensée de Renan, et comme s'il n'y avait pas
une distinction essentielle & faire entre le christianisme et le
catholicisme romain, celui dont M. Piat veut certainement
parler. N'est-ce pas topique qu'un homme de cette valeur
puisse tomber dans une telle méprise?

Ne peut-on pas trouver aussi que l'auteur a été peu clair,
lorsqu'il a défini ainsi la cause premieére: «l'acte plein de tout
ce qu'elle a de réductible en acte» (p. 125)? N’a-t-il pas exa-
géré, lorsqu'il a dit: «Tout changement implique une créa-
tion» (p. 116)? A-t-il eu réellement raison de s'élever contre
ceux qui, sans oublier les theéses théologiques, ne craignent
pas de s’attaquer aux objections? Il a évité celles-ci de parti
pris (p. VI, et 261-262). Qu’'il me permette de lui dire que
c’'est une trés sensible lacune dans son étude, et qu'il est bien
difficile d'avancer solidement dans la suite des questions, si
I'on n’écarte pas trés bien, une a une, les pierres dont les
taiseurs d’objections encombrent quelquefois sérieusement la
route.

Que d’objections ne pourrait-on pas lui faire, par exemple,
sur la fagon dont il a cherché a expliquer la série régressive
des phénomenes; sur cette assertion, appelée par lui «l'une
des vérités fondamentales de la théodicée naturelle» et qui
peut paraitre a d’autres plus que discutable, & savoir: «que la
cause premiere réalise d'un coup et pour toujours tout ce
qu’elle a de réalisable» (p. 109)?

Et encore, comment peut-il concilier la priere telle qu'elle
se pratique généralement et particulierement envers St. An-



e Tl

toine de Padoue, avec ce qu'il écrit sur Dieu «impassible »
(p. 120-121)? Comment peut-il concilier la liberté en Dieu,
telle qu'il l'affirme, avec les propositions suivantes: «Dieu est
un principe d'action qui n’obéit dans ses ceuvres qu’'a 'auguste
lot du meilleur (p. 110)... Cest d’aprés U'idée du meilleur que
Dieu gouverne le monde (p. 119)... C'est toujours le meilleur
possible qui se réalise (p. 121)... Dieu est libre d'une liberté
si purement rationnelle qu'elle ne s’écarte jamais de la voie
du bien... Dieu ne peut pas moralement modifier l'acte de
la création» (p. 122 et 124), Si Dieu est tenu de faire le meil-
leur, en quoi consiste sa liberté? Cette grave question deman-
dait des éclaircissements. Plus loin (p. 132), il affirme que «le
changement ne peut avoir pour cause premiére que la liberté.»
Et pourquoi pas «la loi du meilleur»? La loi du meilleur est-
elle la liberté? Quelle étrange terminologie! Ailleurs, M. P.
dit que I'essence de la liberté, c'est la possibilité de se déve-
lopper (p. 106). Appliquée a Dieu, cette doctrine n'est-elle pas
de l'anthropomorphisme? Comment comprendre ces paroles
(p. 96): «C’est par sa liberté que Dieu produit le monde;
cette liberté envahit les objets et les compénétre a mesure
qu'ils naissent et se développent.» Je ne comprends pas.

Méme insuffisance d’explication sur la question de l'ori-
gine du mal. Comment M. P. n’a-t-il pas soumis a une critique
plus sévere les fantaisies de Renouvier (p. 140-149)? Il est fa-
cile de dire que 'omnipotence de Dieu est absolue en ce sens
qu’elle n'a d’autre limite que la contradiction logique (p. 110);
mais ne serait-il pas bon d’examiner a ce point de vue les
questions de l'existence du mal, de la création, etc.? M. P.
n'ignore pas tout ce qui s’écrit aujourd’hui contre la person-
nalité en Dieu; ce sujet capital rentre directement dans son
étude; or il en parle a peine: lacune énorme. N'est-ce pas
pousser trop loin la fuite des objections?

Si je me permets d’étre aussi exigeant envers M. Piat,
c’'est que je le tiens pour capable d'éclaircir maintes ques-
tions qu'il a laissées dans l'obscurité. Ma sévérité est un hom-
mage. E. Micuaup.



—- 545 =

J. Rivikre: St. Justin et les apologistes du II° siécle. Paris,
Bloud, in-16, fr. 3. 50, 1907.

Ce volume, qui s’'ouvre par une Introduction de M. Batiffol,
est un recueil de textes tirés des ceuvres de St. Justin, de Tatien,
d’Athénagore, de Théophile, de Minutius Félix, de Tertullien
et de quelques autres. Il est clair que, pour avoir une idée
exacte des doctrines des apologistes précités, il faudrait lire
tout ce qui nous reste de leurs ceuvres; car des extraits don-
nent toujours une idée incomplete. Mais le public ne pouvant
pas faire cette lecture intégrale, c’est faire ocuvre utile que de
mettre & sa portée des citations instructives.

Il importe de rappeler que les apologistes du II° siecle
«marquent le premier contact entre la littérature chrétienne
et Thellénisme » (p. VI); et que leur maniére de présenter aux
empereurs payens, aux lettrés du paganisme et du judaisme,
la défense de leur foi chrétienne, ne pouvait &tre qu'un essai
trés imparfait de théologie. Cette imperfection ne doit pas étre
imputée a la foi chrétienne elle-méme, qui, dans sa simplicité
divine, reste admirable, mais uniquement a la Zkéologie per-
sonnelle, encore balbutiante et forcément maladroite, des avo-
cats inexpérimentés qui, pour gagner les esprits des payens et
des juifs, ont naturellement emprunté a leurs adversaires des
considérations, des points de vue, des arguments qui se res-
sentaient trop du milieu et du temps. S'il faut admirer leurs
efforts, leur courage, leur intrépidité, il faut aussi avouer l'in-
suffisance de la démonstration, surtout de la part des esprits
violents et cassants qui, comme Tatien, ont cru que la vérité
est mieux défendue par le dénigrement et l'exagération que
par la modération. On verra la supériorité de Justin sur Tatien.

Soyons pleins de respect pour ces premiers essais, mais
ne croyons pas que les considérations qui ont été émises au
II* siecle, dans des milieux tres complexes, sous linfluence
d'une philologie tres inférieure et d'une philosophie naive et
certainement sinceére, mais manifestement insuffisante, ne croyons
pas, dis-je, que ces considérations puissent étre d'une autorité
théologique irrétragable. Lire ces fragments sans contrdle et
sans critique serait aller contre les régles les plus élémentaires
d'une saine théologie. Aucun des apologistes en question n'a
fait preuve de génie; chacun a témoigné de sa foi 4 sa ma-



. 546 —

niere, et de son mieux certainement. Nous ne saurions exiger
davantage. Peut-2tre efit-il été plus simple d’analyser les ceuvres
en question une a4 une, en suivant le plan de chaque apologiste,
plutét que de les plier au plan adopté par M. Riviére, plan
qui reflete plus l'esprit des théologiens actuels que celui des
apologistes du II® siecle.

Ajoutons que les textes choisis par M. R. doivent étre
remis dans leur cadre originel pour étre bien compris, et qu'ils
doivent étre expliqués par 1'esprit du temps. Une histoire
exacte du II® siécle, notamment du travail des intelligences,
du choc entre les moeurs chrétiennes et les moeurs payennes,
du gnosticisme et de ses nombreux écrits, des essais de syn-
crétisme, des tendances multiples des écoles, etc.,, manque
encore. Elle seule pourra donner a la théologie de cette tres
curieuse époque sa vraie lumiére et sa juste valeur.

En attendant, on peut déja constater, comme hors de doute,
certains points, a savoir: 1° la grande largeur d'esprit de
St. Justin sur la question de la grace ou du Logos spermafz't:os,
car il déclarait chrétiens tous les payens et tous les juifs qui
avaient confessé Dieu suivant leur conscience, nommément
Socrate, Héraclite, Abraham, Ananias, etc.; et ici on peut se
demander quelle différence sépare cette doctrine de celle de
Pélage; il me semble que les théologiens romains doivent étre
trés embarrassés. M. Riviere n'en dit rien; — 2° la grande
naiveté de certains arguments du «Dialogue avec Tryphon »
(voir p. 189-194), arguments que personne aujourd’hui n’ose-
rait reproduire dans une discussion publique; — 3° la fausse
explication théologique que St. Justin donnait de la Trinité, et
notamment du Fils. Il le mettait au second rang (p. 233),
et l'appelait un «second Dieu», «venu d'auprées du Dieu
trés vrai» (p. 179), «la premiére puissance aprés Dieu le
Pere (p. 182), et « au service des desseins du Peére» (p. 183).
Il disait que cette puissance est «numériquement quelque chose
d’autre que le Peére» (p. 184). Clest «au-dessous du Créateur
de 'univers un autre Dien et Seigneur » (p. 189), Ce subordina-
tianisme absolument arien, conduisant méme au dithéisme,
est manifestement insoutenable. Justin semble méme confondre
le Verbe et I'Esprit (p. 179). Bornons-nous a quelques aveux
de M. Riviere sur ce point: Ce n’est, dit-il, qu'«<une ébauche
de la théologie trinitaire » (178). Le mot «ébauche» est bien



. 547 —

modéré, méme inexact. « Nos apologistes n'ont pas connu les
termes de nature et de persomme» (p. 237). «Ils n'ont pour
ainsi dire pas de doctrine sur le Saint-Esprit... Athénagore
en fait un écoulemenit de la substance divine» (p. 182). Justin
appelle le Logos le prince le plus puissant et le plus juste
apreés le Diew qui I'a engendré (p. 182). «Le Verbe nous ap-
parait de plus en plus comme le ministre de Dien dans toutes
ses ceuvres extérieures... donc inférieur et subordonné au
Pere» (p. 194). Et Théophile, parlant de la Trinité, dit «Dieu,
son Verbe et sa sagesse» (p. 181).

Avec une notion aussi inexacte de la Trinité et en parti-
culier du Fils, il n'est pas étonnant que Justin et d’autres aient
cherché a expliquer la divinité du Christ, Fils de Dien, d'une
autre maniére, en prenant le mot « vierge » dans le sens stricte-
ment matériel et en expliquant le de Spiritu sancto conceptus
non plus seulement dans le sens d'une conception sainte et d'une
virginité morale, mais dans le sens d’une virginité matérielle
et d'une conception miraculeuse. Justin avoue qu'il préfere
cette seconde explication, mais que d’autres chrétiens la re-
poussent (p. 235). Il n’en fait pas un cas d'hérésie. Il trouve
méme que les payens auraient grand tort de ne pas se ranger
a sa doctrine; car ils professent, eux aussi, que Hermaes,
Persée, sont nés d'une vierge; que Bellérophon, fils de mortels,
est monté au ciel sur le cheval Pégase (p. 238), etc. Tels sont
les arguments de Justin. On avouera qu'ils sont plus « curieux »
que péremptoires. On sait, d’ailleurs, qu'il utilisait I'Evangile
apocryphe intitulé: «P’Evangile selon St. Pierre », qui était cher
aux docetes, lesquels cherchaient a diviniser le corps du Christ.
M. Riviere rapporte aussi l'argument de Tertullien aux payens
sur le méme sujet: «Acceptez au moins celte fable, elle res-
semble aux votres» (p. 239).

On voit par ces détails combien il importe de distinguer,
méme dans les apologistes et les Péres, le vrai dogme ou la
foi, c’est-a-dire l'enseignement méme du Christ, d’avec les ex-
plications personnelles des théologiens. La est le divin, qui ne
saurait étre compromis par ’humain, quelque dénué de valeur
scientifique que soit celui-ci; 1a est la révélation chrétienne,
ici la théologie trés humaine, souvent trop humaine, sujette
aux évolutions et a lerreur, et par conséquent toujours ré-
formable. E. M.



— 548  —

Emile Roca: Le Régne de Richelieu (1617-1642), d'apres
des documents originaux. Paris, Perrin, in-16, 364 p., fr. 3.50,
1906.

Le dix-septiéme siécle est un beau masque, qui cache un
visage laid. On l'appelle le grand siecle, & cause des chefs-
d’'ceuvre de littérature et d’art qu'il a produits et qui seront
toujours admirables et, je l'espére, admirés; mais, a part ces
merveilles littéraires et artistiques, et considéré au point de
vue des moeeurs et de la religion, il est pitoyable. Rendons
hommage, d’abord, a 1'Hotel de Rambouillet, qui, malgré son
préciosisme et sa pruderie, a rendu des services a la langue,
qu'il a épurée, et aux meeurs, qu'il s’est efforcé de préserver
contre la démoralisation de la cour et des courtisans, soit
pendant le régne de Henri IV, soit pendant celui de Louis XIII
et aprés. Rendons hommage aussi a Port-Royal, qui, malgré
ses exagérations -— exagérations provoquées non seulement
par les sévérités théologiques de St. Augustin dans les ques-
tions de la grice et de la prédestination, mais sans doute
aussi par les dévergondages de la noblesse et de la riche
bourgeoisie — s'est efforcé de remonter le courant de I'immo-
ralité des matérialistes, des libertins, des faux dévots et des
casuistes. L'Oratoire aussi s'est signalé dans cette bonne tenue,
ainsi que maintes congrégations fondées a cette époque en
vue d'une réaction salutaire.

Ce pusillus grex mis de coté, le gros de la sociéte dite
haute a été d'une rare corruption. Henri IV et Marie de Me-
dicis ont fait trés mauvais ménage; lui avec sa Gabrielle et
une quantité d’'autres, elle avec son Concini et Ci, ont fort
scandalisé. Louis XIII, d'une autre maniere, a renchéri encore.
11 ne faisait pas toujours des confitures, du jardinage et de la
musique; il rappelait par trop de vices Henri III. Anne d’Au-
triche, de son coté avait son Mazarin, qui renchérissait, lui
aussi, sur son maitre et son modele Richelieu. Ces deux car-
dinaux, sans oublier le cardinal de La Valette, le cardinal
de Retz et d'autres, ont laissé¢ une réputation scandaleuse, que
trop de documents et trop de faits, hélas! confirment.

Le volume de M. Roca est bourré de faits et ne peut pas
étre réfuté. Les satires et les chansons du temps, ainsi que
les Mémoires, qu'il cite textuellement, témoignent de I'opinion



— 549 —

des contemporains. Les noms propres (je dis «propres» par
euphémisme et par ironie) sont mentionnés A chaque page, avec
I’étalage des faits et gestes, et avec preuves a l'appui. Il faut
en faire son deuil et en tirer les conséquences.

La naissance de Louis XIV est au clair; et dire qu'il
faut appeler sang francais ce croisé de sang espagnol et de
sang italien, est bien humiliant pour les vrais Francais. Dire
aussi qu'il faut appeler vertu l'indigne conduite de cardinaux
et d'évéques qui posaient pour défendre 'Eglise et qui n'étaient
pas méme chrétiens! Dire qu'il faut appeler religion cette hy-
pocrisie qui ne voilait pas méme a demi ses turpitudes, ainsi
que ces superstitions qui se faisaient d’autant plus affectées et
d’autant plus précieuses qu’elles n’étaient que de la crédulité!
Dire qu'il faut appeler catholicisme ce systéme ecclésiastique
qui n’était, au fond, que du servilisme envers Rome, dont on
briguait les faveurs (donnant donnant), et de la haine contre
le protestantisme, qu’il fallait réduire a tout prix, soit pour
prouver au pape qu'on était religieux, soit pour des intéréts
politiques qu'il fallait ménager avec les cours d'Autriche et
d’Espagne, etc. '

Et ce ne sont 1a que les plus apparentes.des hontes de
ce prétendu «grand siécle». Heureusement quelques femmes
et quelques hommes ont fini par rougir soit de leurs vices, soit
de cet état de choses, se sont convertis et ont fait pénitence
noblement. Mais ce n’étaient que de rares exceptions, les ca-
suistes étant 12 pour endormir les remords et étouffer les
consciences. On est quelquefois surpris de la légeéreté, de la
frivolité, de l'incrédulité et de la corruption du XVIII® siécle;
c’est qu'on ne connait pas assez le XVII®. Tous les vices du
XVIII* sont la conséquence logique, inévitable, de ceux du XVIIe.

En présence de cette grossiereté «intime» de la cour, des
courtisans et de leur suite, il faut d'autant plus admirer les
idées élevées et les nobles sentiments qu'un Corneille et un
Racine, un Malherbe et un Boileau, un Bossuet et un Bourda-
loue, ont su exprimer dans leurs ceuvres, sans parler d'un
Pascal, d'un Nicole et de toute 1'école de Port-Royal. La
dignité de la langue et de la littérature n'en a que plus de valeur.
Le volume de M. Roca est certes loin d'étre édifiant; mais il
fallait que ces choses fussent dites et précisées. Nous savons
du moins 4 quoi nous en tenir, et nous n’en apprendrons que

Revue intern. de Théologie. Heft 59, 1907. 36



— 550 —

mieux, a4 la lumiere de l'impitoyable histoire, ou il faut chercher
la vérité et notamment la vérité religieuse. C’est & ce point
de vue qu'on peut exprimer le désir a l'auteur qu'il donne
une suite & ce premier volume. E. M.

Paul SaBaTiEr: Lettre ouverte a S. E. le cardinal Gibbons ;
Paris, Fischbacher, in-16, 83 p., 1907.

M. Paul Sabatier n'est pas de ces protestants étroits qui
ne voient que leur protestantisme a eux, avec une ceillere de
chaque coté. Il n'a pas peur du mot «catholique », qui résume
«si bien», dit-il (p. XIV), le réve de solidarité et 'unité. Il ne
craint pas d'avouer — vérité qui du reste est un fait et qui
creve les yeux — qu'il y a un milieu entre le protestantisme
et le papisme. Lorsqu'il rend justice aux catholiques, ce n'est
pas des catholiques cléricaux qu'il parle; ceux-ci, il les nomme
«les catholiques morts, catholiques matérialistes » (p. XV). Il
parle des autres, des catholiques <«vivants», de ceux qui en
appellent a la liberté, a la science, a la réforme de I'Eglise.
Il voit dans leur mouvement «l'évolution chrétienne moderne »,
«une naissance, I'’enfantement d'une civilisation nouvelle » (p. 19).

Ce petit livre est terrible, quoique modéré, contre les
catholiques cléricaux (et par conséquent aussi contre ceux des
protestants qui font leur jeu). Ces catholiques cléricaux, ce sont
ceux qui, en France, parlent et font tapage comme s’ils avaient
le monopole du catholicisme (p. 9). Ces « marchands du temple »
qui terrorisent le clergé, sont, dit-il, «la honte et la plaie de
I'Eglise» (p. 10). Si Francgois d'Assise trouvait qu'on n'a pas
le droit de chanter les preux chevaliers quand on n’a que de
la lacheté dans le coeur, il ne serait que juste que les cléricaux
en question, qui n'ont qu'un faux catholicisme dans 1'ame,
n'eussent pas I'audace de se réclamer si bruyamment du vrai.
Qu'on écoute leurs sermons et qu'on lise leurs journaux:
«Sous prétexte de nous prémunir contre le diable et les ten-
tations, presque toutes les chaires de France sont des tribunes
oll, dimanche apres dimanche, on nous préche la haine de
quelqu’un ... Voyez notre presse religieuse, et dites si, en la
qualifiant d’imepte et de haineuse, on la juge trop sévere-
ment» (p. 67). Et encore: «Que penser de l'état d’esprit de



— 551 —

gens qui croient servir Dieu, le Christ et son Eglise, avec des
mensonges et des calomnies? Que penser d'une autorité ecclé-
siastique implacable contre les erreurs (?) doctrinales, et qui
n'a jamais un mot de reproche a l'adresse de ceux qui assas-
sinent wmoralement leurs fréres? C'est un grand scandale»
(p. 68). 1l faut lire ce que l'auteur dit, avec une parfaite justesse,
de I'< Action libérale populaire» (p. 55), ainsi que des fautes
graves commises par ces cléricaux (p. 56-58). Clest avec in-
dignation qu'il flétrit les injures que se permettent contre
leurs adversaires les journaux qui «regoivent la bénédiction
apostolique » (p. 40-41).

Le bon sens de l'auteur €gale son esprit et son ironie,
lorsqu'il remarque que I'épiscopat romain actuel «n’a plus le
droit de parler autrement que pour acclamer le Saint-Pére»!
« Se doutait-on, ajoute-t-il, lorsqu’on a défini I'infaillibilité ponti-
ficale en la restreignant aux questions de foi et de morale
proclamées ex cathedra, qu'il se trouverait, quelque trente ans
plus tard, un doux et pieux pontife qui agirait comme si le
pape était infaillible sans cesse et sur toutes les questions, et
comme s'il absorbait ex lu7 toute la pensée et toute la vie de
I’Eglise » (p. 64)? Ceci est d'autant plus grave que Rome semble
avoir pour objectif, «non de faire la lumiére, mais d'assurer
le triomphe du mot d’ordre» (p. 33). «Ce n’est pas a une lutte
féconde d’'idées qu'on nous fait assister; on semble surtout
préoccupé de nous avertir qu’'il s'agit d'une guerre, et qu’elle
se terminera par l'écrasement de 'adversaire» (p. 34).

Comme spécimen du colossal esprit de mensonge qui régne
a4 Rome, lisons ceci: «Il y a quelques jours fut publiée une dé-
claration signée par l'unanimité des évéques francais, et voici
qu’aujourd’hui on apprend, par des témoignages devant lesquels
il faut bien s’incliner, que ce document a été rédigé a Rome
et publié sans avoir obtenu !'assentiment de tous ceux dont il
porte les signatures» (p.71)!

Ceci ne dépasse-t-il pas toute mesure?

On voit combien le cardinal Gibbons, comme du reste les
Anglais romanisants, setrompent, lorsqu'ils accusent le gouver-
nement francais de persécuter I'Eglise. Le fait est que M. Briand,
avec son article 4, a été, en faveur de Rome, d’'une partialité
criante, et que l'attitude qu’il a prise contre les associations
cultuelles qui veulent étre indépendantes de Rome, n’est ni



.. 552 o

juste ni nationale. Je suis surpris que l'auteur lui adresse des
éloges aussi hyperboliques; car la plupart de ses discours —
succes de circonstances politiques — n'ont fait que perpétuer
I'incohérence des idées et de la situation. E. M.

P. Saintyves : Le miracle et la critique historique. Paris,
E. Nourry, 154 p., 1907, fr. 1. 25,

Comment la critique historique doit-elle apprécier les docu-
ments qui rapportent des miracles? C’est ce que 'auteur cherche
a expliquer. Il le fait avec une grande clarté et une modé-
ration non moins grande. Son analyse de toutes les précautions
que la critique doit prendre, soit vis-a-vis du texte & contrdler
et de son contenu, soit vis-a-vis du rédacteur de ce texte et
de sa capacité, soit vis-a-vis des témoins ou des rapporteurs
du fait miraculeux, pour savoir s'ils ont été d’'une sincérité
parfaite, et surtout s'ils n'ont pas été influencés, dominés méme,
a leur insu, par un but théologique, ou par un systéme philo-
sophique quelconque, etc., cette analyse, dis-je, est trés bien
conduite. Ce volume est donc trés instructif et quiconque veut
étre bien renseigné, partisan ou adversaire des miracles, doit
I’étudier et le méditer.

Il m’est impossible de citer ici toutes les régles de sage
critique qu'il indique. Le lecteur les appréciera, qu'il s'agisse
d'un livre profane, ou de I'A. T., ou du Nouveau. L’auteur
admire le bon sens du P. de Smedt (p. 123), et avec raison.
Toutefois il constate que, méme les Bollandistes malgré leur
honnéteté, méme le P. Lagrange souvent trés libéral en ce qui
concerne I'A. T., s’enveloppent de réserves dés qu'il s’agit du
N. T. «Le R. P. Lagrange, dit-il, semble croire que, seuls, les
miracles de I'A. T. inquietent l'esprit moderne; c'est qu'il
connait mal son temps. Au reste, on peut reconnaitre dans
ses diverses explications un aveu de la nécessité d’employer
a méthode critique aussi bien pour le N. que pour I'A. T. Mais
1'Index est toujours prét a interdire, le St. Office toujours prét
a condamner.» On voit, dés lors, comment la critique absolu-
ment désintéressée et impartiale est difficile, pour ne pas dire
impossible, dans I'Eglise romaine.



— 583 —

On lira avec un vif intérét les conclusions de M. Saintyves
(p. 134-137). 11 ajoute (p. 141): « Ainsi donc, les neuf dixieémes des
miracles bibliques, sans qu’on puisse nier leur réalité, ne peuvent
&tre considérés comme vraiment historiques. Dans le groupe
historique, formé par l'autre dixié¢me, il n'y en a guére de
véritablement certains si 'on s’en rapporte a la seule histoire.
Il est vrai que la science moderne, en confirmant leur possi-
bilité, leur rend une probabilité inattendue, mais déja nous
entrevoyons que la définition que nous avons donnée du mi-
racle (p. 5) devra se modifier devant les progrés de la science
et de ses explications. Sa caractéristique devra se chercher
dans le domaine moral et veligieux. Peut-on d’ailleurs espérer
des preuves d’ordre scientifique pour démontrer la valeur d’'une
religion? »

La définition donnée par M. Saintyves est ‘la définition
ultramystique, dans laquelle est mentionnée l'intervention d'un
étre surnaturel (diabolique, angélique ou divin). La grande
régle que le bon sens et la science maintiendront toujours,
c'est que le récit d’un fait quelconque, notamment d'un fait
extraordinaire, doit étre jugé d’aprés le milieu intellectuel,
moral, littéraire, dans lequel il a été fait. Toute la question
revient donc a constater historiquement quel a été le milieu
dans lequel les livres du N. T. ont été composés. Or, cette
constatation est extrémement facile, et elle conduit logiquement
a4 cette conclusion que le procédé d'enseignement du Christ
était la parabole, et que ce qui a été cherché avant tout par
les premiers chrétiens, c'est sa doctrine, sa parole, ses discours,
ses préceptes, lesquels ont été encadrés ensuite dans des faits
soit historiques, soit allégoriques, sur lesquels I'attention ne se
portait qu’en second lieu. C'est l'idée et le sentiment, en un
mot l'esprit, qui étaient considérés et qui doivent étre encore
considérés comme les grandes forces de la religion; ce sont
donc ces forces qu'il faut chercher. Les miracles n'ont pas
d’autre but que de nous les indiquer et de nous les faire ac-
cepter. La lettre tue, l'esprit vivifie. E. M.



— BB e

P. SAINTYVES: Les Saints, successeurs des dieux. Paris,
E. Nourry, in-8°, 416 p., 1907, fr. 6.

Apres l'ouvrage du P. Delehaye, bollandiste, sur les Lé-
gendes hagiographiques '), aucun n’est aussi intéressant, en
matiere d’hagiographie et de légendes, que celui-ci. Il est divisé
en trois parties: 1° I'origine du culte des Saints est-elle payenne?
— 2° Quelles sont les sources des légendes hagiographiques?
— 3° Comment certains Saints se rattachent par leurs noms,
sans préjudice des autres liens, aux dieux du paganisme.

L’auteur répond a ces trois questions, avec une trés grande
science et une érudition rare, science et érudition qui font de
son livre un document de haute valeur. Ajoutons que la clarté
de l'exposition et la streté de la méthode sont parfaites; et
que le style en est classique, comme celui auquel M. S. nous
a habitués dans ses ouvrages précédents ).

Le culte des Saints me semble d’origine Aumaine avant
d'étre payemne: car il est humain d’honorer particulierement
les grands hommes, les héros, les martyrs d’'une grande cause
et toutes les victimes du devoir, quel qu'il soit; et c’est pré-
cisément parce que ce culte est humain que les payens l'ont
pratiqué, méme jusqu'a diviniser ces héros et ces personnages
qui leur paraissaient insignes. Qu’ils aient abusé du mot divin
et du mot diex, nul ne l'ignore. Que les chrétiens aient eu le
droit d’honorer leurs Saints, souvent héros dans leur genre,
c’'est évident. Malheureusement, sans en faire des dieux, ils
ont maintes fois dépassé la mesure, surtout pour notre tem-
pérament occidental, qui n'est ni aussi expansif ni aussi naif
que l'oriental; et de plus, ils ont voulu renchérir sur les payens,
en attribuant a leurs Saints des miracles encore plus étonnants
que les miracles payens, et en exagérant ainsi les procédés
payens. C'est ainsi qu'on a dit que le culte des Saints est
d'origine payenne, d'autant plus que les chrétiens ont adopté
une quantité de cérémonies et de rites payens. Il est vrai
qu'en pratiquant cette adoption, ils ont changé les noms et
ont donné aussi aux rites une autre signification. Toujours

Y Voir la Revue internationale, juillet 19035, p. 563-566.

) Sur La Réforme intellcctuelle du clergé et la liberté d’enseignement (1904), voir
la Revue, octobre 1904, p. 694-695. — Sur Le miracle et la critigue historigue (1907)
voir la présente livraison, p. 552—553.



— 5585 —

est-il que, si le culte des Saints est un culte chrétien, il roule
dans ses eaux de nombreux éléments payens, et qu’il en est
arrivé a un point o il est difficile d'y retrouver l'esprit véri-
tablement chrétien. Tel est bien, je crois, le sens de cette pre-
miére partie, si remplie de faits irrécusables.

Dans la seconde sont indiquées, comme sources des lé-
gendes hagiographiques: la lecture des épitaphes (fausses lec-
tures des abréviations et autres documents hagiographiques,
fausses interprétations, etc.), l'exégese des images, linven-
tion de certains corps saints par suite d'une fausse inter-
prétation des figures d’une pierre funéraire ou d’un sarcophage,
l'invention méme de certains Saints sur la foi de certaines
images, les fables et les paraboles dans la vie des Saints, les
traditions populaires, la migration des contes et des miracles,
la passion excessive du clocher et du surnaturel, les traditions
mythiques, etc. Ici, également, les documents surabondent.

La troisitme partie, ou partie mythologique, est divisée
en trois livres: la mythologie des moms propres, celle des
images et celle des rifes. Ces deux derniéres formeront la
matiére d’'un prochain volume,; la premigre seule est traitée
dans celui-ci. On y voit les divers modes d’évolution des noms
propres: 13, les dénominations d'un premier dieu ou d'un
premier saint deviennent des dieux et des saints distincts; ici,
les noms de deux divinités ou de deux saints se soudent pour
n’en former qu'un seul, nouveau; plus loin, la fusion des homo-
nymes et des semi-homonymes, les dédoublements ou trans-
formations résultant d’explications étymologiques successives;
etc. On y voit encore la recherche des filiations verbales:
méthode traditionniste, méthode topographique, méthode astro-
nomique (les cultes et les fétes solaires, etc.). Le soleil est si
bienfaisant que les payens en ont fait un dieu. Ce culte était
tellement répandu que les chrétiens, ne pouvant le détruire,
P'ont transformé en remplagant le soleil matériel par le Christ,
soleil des Ames. «L'Eglise chrétienne, dit 'abbé Lejay, dans
sa lutte contre les vieilles pratiques du paganisme, a da par-
fois recourir 2 des moyens détournés. Ainsi, elle a remplacé
par ses propres solennités des fétes trés populaires qui avaient
des racines souvent plus profondes que le sol de la religion
officielle ... C'est le cas du Natalis Invicti, féte mithriaque,
mais aussi fete du solstice, remplacée par le Natalis Christi,



— 556 -

25 décembre. Il n'y a plus d’hésitation sur ce dernier point»
(p. 357-358). ,

Que de détails trés importants il faudrait citer! que de
faits trop ignorés non seulement des profanes, mais des théo-
logiens, et qui démontrent la fausseté d’'une quantité d’assertions
de ces théologiens, assertions qu'ils croient la vérité méme, et
qui ne sont que de grossiéres méprises! La place me manque;
priere donc aux lecteurs curieux et désireux de s'instruire
sérieusement, d'y suppléer par une étude attentive de ce trés
savant ouvrage.

Le seul desideratum que je me permettrais d’'exprimer en
terminant cette analyse trop incompléte, serait que l'auteur,
dans une seconde édition, montrat, dans les cas ou il pourrait
y avoir méprise au détriment du christianisme, comment une
interprétation rationnelle peut justifier, je ne dis pas tel ou tel
systéme purement théologique ou scolastique, mais le christia-
nisme méme. Les esprits vraiment chrétiens lui en sauraient gré.

E. MicHAuD.

Joseph WiLBois: L’avenir de I'Eglise russe. Paris, Bloud,
in-16, 304 p., 1907.

Les sept lettres qui composent ce volume ont déja paru
dans la «Revue catholique des Eglises». Elles sont trés inté-
ressantes, & cause des nombreux détails qu’elles contiennent
sur le caractere russe. L'auteur, qui est Russe et orthodoxe
(mais de quelle orthodoxie?), énumére, méme avec une certaine
bonhomie, les défauts et les qualités qu'il croit apercevoir dans -~
ses compatriotes et ses coreligionnaires. Il a certainement des
uns et des autres. Ses qualités le rendent sympathique, mais
ses défauts obligent & des rectifications.

La premiére de ces rectifications est qu'il y a des Russes
orthodoxes qui ne sont pas aussi défectueux qu'il le suppose,
et d’autres qui ne sont pas aussi bons qu'il 'affirme. Cette dis-
tinction a son importance, parce qu’elle montre que les juge-
ments en bloc de l'auteur ne doivent pas étre pris a la lettre.
D'ailleurs, n’est-il pas déja de cet avis lorsqu'il avoue (p.273)
qu'il a écrit «en écolier, n’approfondissant pas toujours son
objet»? Il manque, effectivement, de profondeur et de clarté;
il se tient souvent dans le vague, malgré l'abus de ses sub-



— 557 —

divisions obscurcissantes; et méme la contradiction ne lui dé-
plait pas. Citons quelques passages:

«]l y a dans le Russe deux étres, un communautaire et
un individualiste. C'est le communautaire qui s’accommode de
lorthodoxie, c’est l'individualiste que le schisme satisfait. Le
Russe veut le schisme comme il veut 'indépendance, ni plus
ni moins. L'orthodoxie n'est donc pas plus russe que le schisme,
elle est mieux russe. L'effort politique a été de constituer un
Etat dans une anarchie endémique. L'effort religieux doit étre
de constituer une Eglise dans un schisme endémique. Les dis-
sidents ne représentent donc qu'un mauvais passé. L’orthodoxie
est le meilleur présent» (p. 273). Quelle conclusion pratique
tirer? Elle est difficile & découvrir.

Plus loin (p. 292), M. W. donne, pour effectuer 'union des
Eglises, le conseil suivant: «I1 faut que chaque Eglise reste
intransigeante et que l'union soit compléte. Vous m’entendez:
intransigeance absolue, c'est-a-dire au moins intransigeance
doctrinale, et uwnion absolue, c'est-a-dire au moins union doc-
trinale. C'est ume coniradiction. Quel miracle de charité la
résoudra? »

La contradiction, en effet, est formelle. Mais on voit, on
sent que l'auteur se plait dans l'incohérence. Il compte sur la
charité et sur le miracle pour le tirer d’affaire. Il ne me con-
vainc pas. Je crois que la charité, en ce monde, a une autre
mission que de sanctionner les contradictions, et qu'il y a
d’autres miracles a faire. L'auteur est manifestement, en théo-
logie, un dilettante; les pages qu'il extrait du Catéchisme et
Pappel qu'il fait a la Théologie de Macaire, sont insuffisantes.
Il s’abuse s'il croit que Rome va entrer dans ses vues: Rome
est plus fine. Il semble compter aussi sur Oxford. Il est pos-
sible que la logique d'Oxford, depuis que les contradictions de
Newman sont A la mode, se préte a cette conception. Mais,
en tout cas, cela ne pourrait pas aller plus loin que le senti-
mentalisme, lequel, on le sait, est vite & court. Si ce livre
démontre quelque chose, c'est 'impuissance de la méthode qu'il
préconise. Evidemment 'avenir de I'Eglise russe est autre et
meilleur. J'y reviendrai. E. MicHaup.



— 558 —

Petites Notices.

* Henriette DAcIErR: St Jean Chrysostome et la femme
chrétienne au IV® siécle. Paris, Falque, in-12, 345 p., 1907,
fr. 3.50. — Ce volume contient un résumé de la vie de Chry-
sostome, et notamment de ses luttes contre l'impératrice Eu-
doxie; puis des conseils du Saint aux diaconesses, surtout &
Olympiade, sa fille spirituelle la plus dévouée. Ces conseils se
résument & peu prés dans la pratique de la chasteté et dans
le zele envers 1'Eglise. Il n’y faut pas chercher le traité
d’éducation, encore moins d'instruction religieuse, dont la
femme a besoin au XX-° siécle, lequel n’est pas un siécle de
mysticisme, mais de pratique positive et rationnelle. '

* J. GAawGNET: Le prétendn marviage de Bossuet. Paris,
Bloud, in-12, 64 p., 1907, 60 cent, — L’auteur ne permet pas
qu'on soupg¢onne Bossuet d'avoir épousé (méme secrétement)
M!e de Mauléon; il traite «de renégats éhontés, d'écrivains
sans vergogne» ceux qui admettent ce mariage. Le chanoine
Davin, qui est de ce nombre, n’est plus respectable a ses yeux
que «par son caractere» (p.8). L’étude trés documentée de
M. Urbain, parue dans la « Revue du clergé francgais», laisse
une « pénible impression », dit-il (p. 62). L’état d’esprit de
M. Gaignet montre combien est tendancieuse son étude, et
dés lors combien elle est dénuée de valeur. Persuadé que le
mariage des prétres est 'abomination de la désolation, il ne
peut pas admettre qu'un homme aussi «honnéte» que Bossuet
ait pu aimer conjugalement une femme. En droit, le mariage,
qui est un sacrement, est-il malhonnéte? En fait, I’honnéteté
de Bossuet a-t-elle été atteinte, s’il a pensé que le mariage,
sacrement, est aussi une chose honnéte? En réfléchissant a
téte reposée a ces deux questions, en consultant sans parti
pris les documents de l'histoire, peut-étre retouchera-t-il quelque
peu sa dissertation, qui est moins celle d'un «ancien supérieur
de grand séminaire» que d’'un étudiant de premiere année,
ignorant encore 1'a b ¢ de la critique historique.

* F. MALLET : Qu’est-ce que la for? Paris, Bloud, in-12,
63 p., 1907, 60 cent. — L’auteur définit d’abord les sens mul-
tiples du mot «foi». On est satisfait. Mais dés qu'il aborde la
foi catholique, c'est pour compliquer et brouiller. Qu’avait-il



— 559 —

besoin d'en appeler a la constitution de fide du concile du
Vatican? Le monde chrétien n’a-t-il pas su ce qu'est la foi
chrétienne avant 1870? Si encore cette constitution était claire!
Mais non. Et comment 'obscur peut-il éclaircir? Cercle vicieux.
Et 'auteur cite 1’Aréopagite, Tauler, Newman: grandes lumié-
res! Il parle par images 1a ou il faudrait parler raison; dans
quelques lignes (p. 48), on trouve réunis, a4 c6té du fameux
concile, Procuste, les Danaides, Protée et Pénélope! Il prétend
que «la foi elle-méme ne tombe pas sous le regard intérieur
de l'esprit humain» (p. 22); alors comment la connait-il et com-
ment peut-il dire ce qu'elle est? Son dernier mot (p. 62) est
qu'il ne peut pas y avoir désaccord entre la foi et la raison,
parce que Dieu est a la foi I'auteur de la raison et de la foi,
et qu'il ne saurait se contredire. Nous le croyons sans peine.
Mais si la foi divine n’est pas contraire a la raison, la foi
romaine abonde en contradictions; et alors toutes les explica-
tions compliquées qu'il a échafaudées pour sauver la foi ro-
maine (la seule a laquelle Rome tienne), sont peine perdue.

* F. PiLLoN: L'amnmnée philosophique, 1906 ; Paris, Alcan,
272 p., fr.5. — Ce volume contient trois études approfondies:
la 1, de M. Brochard, sur le Banquet de Platon; la 2¢, de
M. Pillon, sur la mémoire et l'imagination affectives; la 3¢,
de M. Dauriac, sur le crépuscule de la morale kantienne. Il
contient, en outre, le compte-rendu de 86 ouvrages philoso-
phiques francais. C'est la partie la plus importante du volume,
quoi qu’en puissent penser les critiques anglais, qui, en général,
analysent nos Revues frangaises sans méme mentionner la
partie bibliographique, a4 laquelle nous attachons, nous, une
valeur réelle. Les lecteurs y trouveront une quantité de ren-
seignements précieux sur toutes les branches de la philoso-
phie actuelle. Pour moi, j'ai éprouvé un plaisir particulier a
noter les passages ot M. Pillon affirme nettement la person-
nalit¢ de Dieu contre MM. Hébert, Henri Guyot, etc.

* Die Regel des hl. Benediktus, erklirt in threm geschicht-
lichen Zusammenhang und wmit besonderer Riicksicht auf das
geistliche Leben. Freiburg im Breisgau 1907. XVI u. 554, —
«Die Regel des hl. Benediktus erweist sich iiberall als Werk
eines massvollen Geistes und organisatorischen Talentes...
nirgends wird das Ideal des asketischen Lebens aus dem Auge



— 560 —

verloren, tiberall aber beweist sich der klare Blick des Mannes,
welcher das Erreichbare anstrebt.» So charakterisiert Hauck
in seiner Kirchengeschichte Deutschlands, I, 283, das mona-
stische Gesetzbuch, und in &dhnlicher Weise spricht sich die
Realenzyklopidie der protestantischen Theologie s. v. Bene-
diktinerregel aus. Das genannte Buch will nun eine Erklirung
dieser Vorschriften geben und ist zunidchst zum tAglichen,
praktischen Gebrauch der minnlichen und weiblichen Ordens-
mitglieder bestimmt. Dabei ist es selbstverstindlich, dass der
Verfasser, ein ungenannter Benediktiner, den ztnobialen Stand-
punkt vertritt, im Klosterleben die hd&chste Stufe christlicher
Vollkommenheit sieht und die von dem Mdnche angewendeten
Mittel, sie zu erreichen, als die besten und sichersten betrachtet.
Innerhalb dieses Rahmens befleissigt der Autor sich einer
ruhigen und massvollen Sprache, so dass sein Werk, mit den
entsprechenden Modifikationen angewendet, zur Belebung des
christlichen Geistes auch ausserhalb des Kreises beitragen
kann, fiir den es zunichst bestimmt ist. Auch der Kirchen-
historiker wird manches fiir ihn Interessante darin finden. D.

* Die Briefe der heiligen Calarina von Siena, ausgewdihlt,
eingeleitet und deutsch herausgegeben von Annetle Kolb. Leip-
zig 1906. — Von den im ganzen 373 Briefen der hl. Katha-
rina von Siena (1347-1380) bietet das vorgenannte Buch 42 in
deutscher Ubertragung. Die Herausgeberin hat das Verdienst,
eine der merkwiirdigsten und edelsten Frauengestalten einem
grosseren Leserkreise n#dher gebracht zu haben. Aus den
Briefen tritt uns ein deutliches Bild der Heiligen, ihrer An-
sichten und Bestrebungen entgegen. Aber nicht bloss, wer ge-
schichtliche Belehrung sucht, wird das Buch mit Interesse
lesen, sondern auch, wer erbauliche Lektiire liebt, wird es von
Zeit zu Zeit gerne zur Hand nehmen. Die vorausgeschickte
Einleitung erleichtert das Verstdndnis. Ein Lichtdruckportrit
Katharinens, in sorgfiltiger Ausfiihrung gedruckt, nach einem
Fresko von Sodoma in Pienza, bildet eine schitzenswerte
Zugabe. D.



— b6l —

Ouvrages nouveaux.

Erzbischof AntoNws: Das Geheimnis der heiligen Dreieinig-
keit; Gespriach eines Christen mit einem Mohammedaner.
St. Petersburg, 1907, 16 S.

Dr. med. J. BresLErR: Religionshygiene; Halle, Marhold, 1907,
55 S. — Zeitschrift fiir Religionspsychologie; Grenzfragen
der Theologie und Medizin. B. I, Heft 1, pro Jahrg. Mk. 10.
Halle, Marhold.

Dr. DeLassus: Die modernen Theorien iiber die Verbrechens-
ursachen. Strassburg, Le Roux, br., 50 Pfg,.

Despevises pu Dezert: L'Eglise et 1'Etat en France. Paris,
Leceéne et Oudin, in-8°, 1907, 5 fr.

A. Gastouk: L’eau bénite, ses origines, son histoire, son usage.
Paris, Bloud, in-12, 63 p., 1907, 60 cts.

M. Henxning: Der Dissident. Zentralorgan fiir die Interessen
aller Dissidenten. 1907, 1. Jahrg. Neuer Frankfurter Verlag.

A. Jeremias: Die Panbabylonisten. Der Alte Orient und die
Agyptische Religion. Leipzig, Hinrich, 80 Pfg., 1907, 63 S.

Prof. A. JuLicuer: Paulus und Jesus. Tiibingen, Mohr, 50 Pfg.
1907, 72 S. '

P. LossteIN: Etudes sur la doctrine chrétienne de Dieu, 1% série:
éternité, toute-présence, toute-science, toute-puissance, per-
sonnalité de Dieu. Lausanne, Bridel, 1907, 190 p.

LonspaLE and Laura Racc: The Gospel of Barnabas, edited
and translated from the italian ms. (at Vienna), with a facsi-
mile. Oxford, Clarendon Press, 1907, 16 s. net, 500 p.

E. MeEntcoz: Le rapport de la foi religieuse avec la science,
Ihistoire et la philosophie. Paris, Fischbacher, 1907, 24 p.

Prof. E. Micuaun: Les Enseignements essentiels du Christ.
Paris, E. Nourry, 117 p., fr. 1. 25, 1907. — Ce volume fait
partie de la Bibliotheque de critique religieuse. Il contient
12 chapitres: Le christianisme et les autres religions; les
noces de Cana et la céne; 'homme enfant de Dieu; la foi
et la bonne foi; le christianisme doctrine et vie; les carac-



— 562 —

teres de la doctrine et de la vie; le quintuple amour; les
multiplications des pains; les résurrections; Jésus, Christ et
fils de Dieu; le royaume de Dieu sur la terre et dans le ciel.
Conclusion.

NewmaN: Grammaire de 'assentiment, traduction de M™® Gaston
Paris; Paris, Bloud, in-8°, 1907, fr. 6. (Sera étudiée dans la
prochaine livraison.)

Remarus SEcuNDUS: Das Haupt Johannis des Téufers. Leipzig,
0. Wigand, 40 S., Mk. 1.

Dom P. RenaupinN: L’assomption de la S* Vierge. Paris, Bloud,
in-12, 63 p., 1907, 60 cts. (7issu de véveries mystiques et cu-
rieux spécimen de la mentalité romaine.)

J. Rivitre: La propagation du christianisme dans les trois pre-
miers siécles. Paris, Bloud, in-12, 1907, fr. 1. 20. (Détails
historiques au service d’'ume thése erronée.)

A. SANVERT: St. Augustin. Paris, Vic & Amat, in-8°, 288 p.,
1906, fr. 5.

Ch. SauvEk: Les litanies du cceur de Jésus. Paris, Vic & Amat,
in-12, 488 p., fr. 3. 50.

Paul Scuwen: Afrahat, seine Person und sein Verstindnis des
Christentums. Zur Geschichte der Kirche im Osten. Berlin,
Trowitzsch, in-8°, Mk. 4. 80.

G. SmmMeL: Die Religion. Frankfurt a. M., Riitten & Lcening,
78 S., Mk. 1. 50.

Slavorum Littere theologice. Ann. I1I, N. 2. Pragase 1907.

Dr. H. L. Strack: Hebriische Grammatik mit Ubungsbuch,
9. Aufl. Miinchen, Beck, 1907, Mk. 4. — Hebriisches Voka-
bularium, 9. Aufi. Miinchen, Beck, 1907.

Theologischer Jahresbericht (Kriiger und Kohler): 25. Bd., 1905,
VII. Abt.: Register, von Funger. Leipzig, Heinsius, Mk. 7. 10.

H. WinckLER: Die jlingsten Kdmpfer wider den Panbabylonis-
mus. Leipzig, Hinrich, 80 S., 1907, Mk. 1.




	Bibliographie théologique

