
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


505 —

VARIÉTÉS.

I. — Comment un archevêque parlait au pape
en 1864 et 1865.

Il s'agit de l'archevêque de Paris, Mgr. Darboy, et de
Pie IX. Mgr. Darboy ayant été calomnié auprès de Pie IX,
et Pie IX ayant fait répandre par son nonce de Paris et ayant
répandu lui-même ces calomnies, Mgr. Darboy lui en écrivit
directement. La «Revue d'histoire et de littérature religieuses»
(de mai 1907) a publié cette très intéressante correspondance,
d'après les minutes mêmes, qui ont été communiquées par la
sœur de l'archevêque, MUe Justine Darboy. En voici quelques
passages :

«J'ai voulu visiter et j'ai visité, en effet, purement et simplement

la chapelle publique des réguliers, où tous mes diocésains
peuvent se rendre, mais où, disent-ils, je n'ai pas le droit de

mettre le pied. Par cette visite, je couvrais les Jésuites de

mon autorité et d'une protection morale qui peut-être n'est pas
à repousser sous l'empire de nos lois actuelles. Eh bien je
n'admets pas, mais je suppose un instant que j'aie excédé mon
droit en faisant aux réguliers une visite inspirée par un
affectueux intérêt, et en leur donnant ainsi un témoignage public
de mes sentiments paternels; encore une fois, je le suppose.
Est-ce donc là le grand danger de la situation? Ai-je
compromis le salut des âmes et le bien de l'Eglise? Franchement,
au sein de l'Europe comme elle est faite, au milieu des
passions qui, de toutes parts et sous toutes les formes, attaquent
ou menacent l'ordre social, dans ce déluge de doctrines
perverses qui nient l'Eglise, Jésus-Christ, la raison, l'âme et Dieu,
le péril est-il bien dans l'acte d'un évêque qui franchit le seuil
d'une chapelle où tout le monde peut librement entrer? Et le
péril est-il si pressant qu'il faille se hâter de reprendre l'évêque,



— 506

et sans y regarder? Plusieurs qui semblent avoir eu connaissance

de votre lettre, probablement par les soins obligeants
des réguliers, s'étonnent qu'une simple visite de ma part puisse
être aussi funeste et provoquer une telle repression! Mais ce
sont là des observations préjudicielles; j'arrive au fond des
choses et je demande à rappeler d'abord les principes.

Les évêques régulièrement institués sont juges, sous le
contrôle du Saint-Siège, et seuls juges de ce que réclame ou
repousse l'intérêt spirituel de leur diocèse. Au point de vue
ecclésiastique et religieux, nul n'a le droit de s'y introduire,
d'y exercer un ministère, d'y prendre une position sans leur
consentement formel. Tout s'y fait sous leur dépendance et
leur autorité; et rien, ni lieu, ni chose, ni personne ne peut
prétendre à une existence et à une action en tout ou en partie
indépendante de leur juridiction, à moins d'une exception
explicite, authentique, laquelle, en tant que dérogatoire au droit
commun, doit toujours être prise à la lettre, sans jamais
dépasser le sens précis des termes qui l'expriment. En règle
générale, l'introduction dans un diocèse des institutions et des

corps portant avec eux une existence exempte ne peut être
forcée pour un évêque. 11 faut qu'elle soit positivement et
formellement consentie par lui, non dans l'intérêt des institutions
et des corps, dont il n'a pas à se préoccuper, mais dans
l'intérêt de son diocèse, dont seul, de droit divin, il est juge et
bon juge jusqu'à preuve du contraire. Or afin que cet intérêt
ne soit pas compromis et sacrifié, le Droit soumet le consentement

de l'évêque et l'introduction des exempts dans son diocèse
à des formes dont le but est d'éviter la précipitation, les
obsessions intéressées, de sauvegarder les droits préexistants et
de constater: 1° que le bien présent ne sera pas amoindri ou
rendu plus difficile par un bien éventuel et encore incertain;
2° que le jeu et l'action des personnes et des institutions de

droit commun, c'est-à-dire des paroisses et des maisons
régulières déjà existantes ne seront pas empêchés, mais plutôt aidés
et soutenus ; 3° que dès lors il sera pourvu d'une manière plus
complète et plus efficace au bien général et à l'intérêt spirituel
du diocèse et des fidèles. Ces formes, l'Eglise ne les a point
abandonnées à l'arbitraire, ni laissées dans le vague; elle les
a clairement définies, au contraire, et soigneusement déterminées.

Le concile de Trente les indique, et vos glorieux prédé-



— 507 —

cesseurs les décrivent et les développent dans les bulles mêmes
qui établissent les exemptions en faveur des réguliers.

Le concile de Trente requiert positivement l'autorisation
de l'Ordinaire pour l'établissement des maisons régulières..

« D'après cela, toute la question se réduit à savoir si ces
maisons sont dans les conditions voulues d'une existence
canonique et régulière. Or elles n'y sont pas: elles ne peuvent
produire aucun titre de l'Archevêché autorisant de quelque
manière que ce soit leur fondation. Le fait de leur existence
et la prescription ne sauraient être allégués utilement ici...

«Il résulte de là que les Jésuites et les Capucins ne peuvent,
en fait et dans l'état présent des choses, prétendre à la
jouissance et à l'usage des exemptions. Pourquoi? Parce que, aux
termes mêmes des Constitutions pontificales qu'ils appellent à
leur secours, cet usage et cette jouissance sont soumis à des
conditions dont l'inobservation rend les exemptions comme non
avenues. Il serait vraiment étrange que Jésuites et Capucins
pussent choisir à leur gré dans le Droit et les Constitutions
apostoliques, prendre ce qui leur va et rejeter ce qui leur
pèse Comment je serai tenu de reconnaître les dispositions
qui établissent leurs privilèges, et ils n'admettront pas la partie
du même acte qui en règle l'usage! Mais agir ainsi, c'est
installer l'arbitraire dans l'Eglise, substituer des vues étroites,
intéressées et partiales à la sagesse éprouvée, c'est mettre la
colère et la passion à la place des lois et de la justice

« Autrement ce serait porter le désordre et la confusion
dans nos Eglises. Ce serait prétendre et vouloir pour les
réguliers, dans une Eglise constituée où la hiérarchie existe, un
état de choses qui est possible, plausible et qui existe seulement

dans les pays à l'état de mission. Ce serait, en ce qui
concerne les réguliers, l'assimilation des évêques hiérarchiques
aux vicaires apostoliques. Ce serait déclarer l'incompétence de
l'Ordinaire en tout ce qui se rapporte aux Réguliers, supprimer
son consentement et lui substituer uniquement celui du
Souverain Pontife. Ce serait la liberté laissée aux réguliers de
s'établir et d'agir à leur fantaisie, en dehors de tout contrôle
sérieux et immédiat, dans les diocèses et au milieu des
paroisses constituées. Ce serait la lutte et l'anarchie qui résulte-



— 508 —

raient inévitablement de cette dépression de l'autorité des
Ordinaires.

«Mais cette ingérence directe et immédiate de la Papauté
dans un diocèse n'est pas le droit ordinaire. C'est une
exception toujours malheureuse en un certain sens, puisqu'elle
suppose dans le diocèse où elle se produit une situation
déplorable et un mal dont elle est le seul et unique remède. Or,
est-ce là l'état de la France, de nos diocèses et notamment du
diocèse de Paris? Non, la vérité et la justice me font un
devoir de le déclarer, et j'ai le droit d'être cru jusqu'à preuve
du contraire. Mais si ce n'est pas l'état de mon diocèse, je
ne saurais admettre un régime exceptionnel calculé seulement

pour une situation qui, en fait et en droit, n'est pas la mienne.
Non, je n'admets pas un pareil régime, qui me ferait déclarer
et confesser implicitement notre impuissance ou notre indignité,
qui me ferait reconnaître que mes curés ou moi, nous ne
comprenons ou ne voulons pas ce que demande le bien spirituel
et l'intérêt des âmes. Il y a là une flétrissure que la vérité,
la justice, l'honneur me font un devoir de n'accepter d'aucune
manière, ni à aucun degré, soit pour mes curés ou pour moi-
même, soit pour mes vénérables et zélés prédécesseurs, qui
n'ont point failli aux obligations de leur charge. Que l'on
veuille introduire en France, et notamment à Paris, en ce qui
est des réguliers, le régime des pays de missions, c'est ce que
démontrent trop de faits regrettables, par exemple le langage
et les façons d'agir des réguliers, leur attention à dénigrer
sournoisement les évêques et les curés, leurs imputations contre
la moralité, le zèle et la science du clergé séculier, le langage
de la nonciature si peu réservé à cet égard, les faits qui se

produisent à Rome même, dans l'approbation des Congrégations

sans consulter les Ordinaires, etc.

Mais s'il est évident qu'on veut appliquer le régime des

pays de missions à nos Eglises constituées hiérarchiquement,
il est évident aussi qu'on veut l'y introduire peu à peu, par
des actes successifs, qu'on veut faire à la longue un état
général contre lequel ni évêques ni curés ne pourraient plus
réagir à un moment donné, puisque, d'une part, cet état se

serait établi comme par leur consentement et [leur] silence, et

que, de l'autre, leur résistance passerait aisément pour une in-



— 509 —

surrection contre le Saint-Siège et pour une persécution
déclarée aux Ordres religieux.

Si c'est là ce que veulent les réguliers, qu'ils le disent et
qu'on le déclare. On ne le déclare pas, parce qu'on veut
recueillir les avantages de la chose, sans s'exposer aux
inconvénients qu'on prévoit et qui se produiraient bien vite si l'on
agissait ouvertement et au grand jour. Mais tant qu'on ne
l'aura pas dit et déclaré par des actes authentiques et dans
les formes voulues, je m'en tiendrai aux formes du concile de
Trente et des Constitutions apostoliques qui ont réglé jusqu'à
présent les relations des évêques avec les réguliers dans les

pays où, comme en France, les Eglises sont constituées à l'état
hiérarchique. Si la volonté du Saint-Siège abolissant tout cet
ancien droit, se manifeste d'une manière avérée, publique et
solennelle, elle me désintéressera de mon diocèse et fera
remonter à qui de droit la responsabilité de cet état nouveau.
Mais jusque-là je suis prêt à m'opposer, autant qu'il m'est
possible, à ce déplorable système d'annexion, à cette confiscation

imméritée de l'autorité episcopale, et je crois rendre
ainsi un véritable service à l'Eglise et au Saint-Siège. Je ne
doute pas, au reste, que mes vénérables collègues, les évêques
de France, dès qu'ils seront mis au courant de cette affaire,
ne m'accordent, avec leurs sympathies, l'appui de leurs conseils
et de leur autorité.

En résumé, Très Saint Père, je n'ai pas mérité vos
reproches; ce que j'ai fait, j'ai pu le faire, et par conséquent
j'ai pu le recommencer. Il me semble difficile que les réguliers
soient dispensés de rétracter la calomnie qu'ils ont portée
contre mon Vicaire général et de reconnaître mes droits qu'ils
ont injustement niés. Il me semble difficile aussi que je m'en
tienne là, s'ils s'y refusent; je m'inspirerai alors des circonstances

pour défendre ma cause d'une manière plus efficace et
pour sauvegarder ma situation *). »

Et encore : «... Je rougis, Très Saint Père, d'avoir à
discuter de si vaines et si chétives accusations. Cela n'est digne
ni de vous ni de moi. Franchement et sans le moindre orgueil,
j'ai l'esprit fait pour autre chose que ces puérils débats, et

]) Lettre du Ier septembre 1864.



— 510 —

j'ai le cœur trop bien placé pour que les injures puissent
l'atteindre et l'émouvoir. Aussi, me connaissant comme je me
connais, je me borne à sourire, en apprenant qu'on me fait
passer auprès de vous pour un homme capable de vous causer
quelque inquiétude*).. » — Etc.

II. — Quelques aveux importants de M. Turmel.
1° Sur le mal que les cléricaux ont fait à la religion en

France de 1870 à 1878. — Dans la « Revue du clergé français »

du 1er avril 1907, M. T. s'est exprimé ainsi: «Ce qui a éveillé,
développé la défiance des masses croyantes et religieuses
contre les visées politiques du clergé, c'est la question romaine.
L'électeur catholique — il était légion, surtout dans les
campagnes — n'a voulu à aucun prix, au lendemain d'une guerre
désastreuse, courir les risques d'une nouvelle guerre. Et quand
on a pu lui prouver que le clergé voulait entraîner la France
dans des aventures militaires, il a tourné le dos à la politique
du clergé. Nous avons alors assisté à ce spectacle paradoxal
entre tous : le même homme qui, comme chrétien, allait, au
confessionnal, s'agenouiller devant le prêtre, a nourri comme
électeur des sentiments de méfiance, puis d'aversion contre le

prêtre; le même homme, qui ouvrait sa conscience aux ministres
de la religion, s'est habitué à leur retirer sa confiance et à la
donner aux ennemis du catholicisme. Les masses ont séparé
la religion de la politique, et en cela elles étaient dans le vrai.
Mais elles n'en sont pas restées là ; elles ont opposé la religion
à la politique, et ce divorce a été fatal à la religion. Le clergé
n'a pu rétablir le pouvoir temporel; mais en criant à toute la
France, par la voix de Veuillot son oracle, que le roi très
chrétien ramènerait tambour battant le roi d'Italie à sa
principauté subalpine, il a, dès 1871, creusé entre lui et ses
électeurs un fossé qu'il n'a cessé, dans la suite, d'élargir. En
quelques années la question romaine a fait à la religion un
mal que l'incrédulité n'aurait pu lui faire en un siècle >

(p. 150).

') Lettre du i" août 1865.



— 511 —

2° Sur les évêques constitutionnels. P. 161—162: «Si parmi
ces évêques jureurs, il y eut des êtres méprisables, le nombre
en fut petit. Ces hommes tarés firent exception. La grande
majorité des évêques constitutionnels, si elle ne fut pas
toujours animée d'un esprit ecclésiastique fortement accentué,
posséda au moins l'esprit chrétien. Il y avait même, parmi
ces prélats révoltés contre les directions pontificales, de
véritables apôtres dont la vertu dépassait l'ordinaire médiocrité.
Tel ce Tollet, de Nevers, qui, le jour même où il touchait son
traitement, en distribuait la moitié aux pauvres; tel encore ce
Dufraisse, de Bourges, qui ne vivait que de légumes, ne buvait
que de l'eau et partageait tout son temps entre la prière et
le travail. On peut encore mentionner Le Coz, de Rennes,
qui, par son zèle ardent, acquit une grande autorité sur ses

collègues de l'Ouest, et Sermet, de Toulouse, qui fut le Le Coz
du Midi.

Comment des prêtres d'une dignité de vie hors de tout
soupçon et d'une foi sincère ont-ils pu servir la cause du
schisme Sans doute l'ambition a pu égarer quelques-uns d'entre
eux. Mais il faut surtout tenir compte des convictions.
Plusieurs gagnés aux principes de la Révolution, ont vu dans la
Constitution civile une arme pour combattre les abus de l'ancien

régime; d'autres, étrangers aux problèmes sociaux, ont
cru reconnaître dans la susdite Constitution l'application de la
doctrine gallicane (gallicanisme parlementaire) à laquelle ils
étaient attachés. D'ailleurs on aura une idée de la bonne foi
ou, si l'on veut, de l'aveuglement des évêques constitutionnels
quand on saura que l'un deux, Blampoix, de Troyes, écrivait

à Grégoire: «qu'il fallait envoyer au pape une
deputation chargée de mettre sous ses yeux les impostures publiées
en son nom (les brefs!), lui en faire connaître les suites qui
ont été et sont encore si funestes à la religion et lui faire
sentir la nécessité que lui impose la redoutable place qu'il
occupe, de mettre fin aux divisions scandaleuses et persévérantes
qui déchirent l'Eglise de France. »

Je viens de nommer Grégoire, évêque de Blois. Il dépassait
tous ses collègues par son talent, il s'imposait à eux par son
activité dévorante et son génie organisateur, il était leur pape. »

3° Sage avertissement au clergé sur l'amélioration des
études théologiques. P. 166: «Nous verrons sous peu surgir des



¦ t- :

512

livres, des brochures, des articles de revues et de journaux
où les objections seront claires, nettes, persuasives. Et les
jeunes gens — peut-être même les jeunes filles — qui auront
été troublés, nous demanderont d'affermir leur foi ébranlée.
Sera-ce avec les thèses sonores dont on a bercé notre jeunesse
cléricale que nous pourrons leur répondre Hélas est-il besoin
d'en dénoncer la déplorable insuffisance? Il est grand temps
que les jeunes prêtres se mettent sérieusement à l'étude et
qu'ils fassent connaissance avec des problèmes dont ils
devront fournir la solution. *

III. — Un aveu de M. le Dr Marcel Rifaux sur la
nécessité d'une réforme intellectueUe du catholicisme
romain.
Dans le journal « Demain » (du 8 mars dernier), M. R. s'

exprime ainsi : « La tâche la plus urgente sera tout d'abord la
réforme intellectuelle du catholicisme. Si nous ne pensons pas
notre religion en fonction du temps dans lequel nous vivons,
nous resterons des isolés, des inintelligibles pour la masse de

nos contemporains et totalement dépourvus d'influence. Une
refonte complète de l'enseignement religieux s'impose. La
loyauté nous fait un devoir formel de rejeter tout ce que la
science moderne a définitivement condamné. Toutes les légendes,
tous les textes faux, toutes les interprétations abusives devront
être éliminés. Les alentours de la doctrine devront être purifiés.

La théologie elle-même devra se dépouiller de son
caractère archaïque et rébarbatif. Sinon, elle restera l'apanage
d'une petite caste dont personne ne comprendra plus la fonction.

Mais, pour qu'une telle réforme puisse s'accomplir, il
faudra que les autorités ecclésiastiques encouragent le travail
et bénissent les initiatives. Pleins de confiance dans l'immortalité

de l'Eglise, les théologiens ne craindront aucun surcroît
de lumière. Instruits par le passé, ils se rappelleront que les
condamnations n'ont jamais été une source de paix. Ils s'effor-
reront, au contraire, d'éclairer charitablement ceux qui leur
paraîtront s'écarter du droit chemin. Aux mauvaises raisons,
ils opposeront les bonnes raisons. Les catholiques pourront



— 513 —

alors reprendre dans le monde de la pensée la place qu'ils
ont le droit d'espérer. En tout cas, nous ne verrons plus dans
l'Eglise, sous le couvert d'un faux zèle et sous le masque d'une
fausse orthodoxie, toutes les incompétences et toutes les non-
valeurs tenir en échec les intelligences qui nous honorent le
plus. Toutes ces idées auraient paru subversives il y a seulement

dix ans. Elles sont maintenant partagées par les catholiques

qui, sachant réfléchir, veulent vraiment vivre leur
catholicisme. Il se fait en ce moment, dans les consciences
chrétiennes, un travail souterrain d'une importance considérable.

Vienne le moment favorable, et toutes les forces
individuelles, unies par le même besoin de sincérité, le même
amour de l'Eglise, le même tourment de vérité, apparaîtront
au grand jour, comme une puissance irrésistible. Seuls, ceux
qui n'ont rien appris des événements, ceux qui n'ont jamais
compris les divines ressources de l'Evangile, s'enferment
encore derrière les portes de bronze des vieilles basiliques et
s'apprêtent à jeter les suprêmes anathèmes. Mais la mort
libératrice éteint chaque jour les survivants d'un autre âge. Les
nouvelles générations qui, au fur et à mesure des vides, sont
appelées à les remplacer, se distinguent déjà par leur esprit
nouveau. Ce n'est un secret pour personne que les grands
séminaires se réveillent, depuis quelques années, de leur
torpeur séculaire, et que les professeurs anciens, dans beaucoup
de diocèses, ne se sentent même plus à la hauteur de leur
tâche. Tous ceux qui s'intéressent à l'avenir du catholicisme
doivent, ouvertement, se féliciter d'un tel mouvement. Il est le
signe indiscutable que les consciences chrétiennes s'orientent
définitivement vers une direction conforme aux exigences
légitimes de l'esprit moderne. Sous l'influence de cet esprit, tous
les autres malentendus, d'ordre politique et social, se dissiperont

d'eux-mêmes. Ils sont, du reste, infiniment moins graves
que les premiers. Lorsqu'on a bien compris que le catholicisme
est, avant tout, un principe de vie, on tient la solution de

toutes les difficultés. Car s'il est vraiment un principe de vie,
il s'adaptera à toutes les situations nécessaires à son
développement, il s'incorporera tous les éléments de bonté, de loyauté,
de vérité qu'il rencontrera, puisqu'il est lui-même la source de
toutes les perfections...»



— 514 —

IV, — Un aveu ultramontain sur le caractère non
miraculeux de la conception du Christ.

La « Revue d'histoire et de littérature religieuses » (mars-
avril 1907, p. 118-133) contient, sur la Conception virginale du
Christ, un article d'une très grande hardiesse, qu'on est étonné
de lire dans une Revue catholique-romaine. En voici quelques
passages, bien propres à montrer le travail des esprits dans
cette Eglise :

— «Ni le Messie de l'école prophétique (glorieux conquérant),
ni le Messie de l'école apocalyptique (juge terrible), n'était un
homme venant au monde en vertu d'une naissance miraculeuse.

La conception virginale n'entrait pas dans l'idée
messianique du peuple juif» *).,.

— « Les deux généalogies du Christ données par Matthieu
et Luc parlent de Joseph et essaient de le rattacher au grand
roi David; aucune ne parle de Marie. Supposons maintenant
que Jésus n'est pas le fils de Joseph ; immédiatement les listes
généalogiques croulent par la base et n'ont plus aucune raison
d'être, puisqu'elles donnent les ancêtres d'un homme qui, par
hypothèse, n'a aucun lien avec le Christ. Comment se fait-il
qu'elles relient Jésus à David par l'intermédiaire de Joseph
A cela il y a une explication, il n'y en a pas deux: les listes
généalogiques que St. Matthieu et St. Luc nous mettent sous
les yeux supposent que Jésus est le fils de Joseph ; elles ignorent

la conception virginale2). St. Paul l'ignore également. Selon
lui, c'est seulement par sa résurrection que le Christ a manifesté

sa dignité de Fils de Dieu. Dans le récit de Luc II, 42,
la conception virginale est également ignorée (noter II, 48).

*) On voit que l'auteur (qui signe Guillaume Herzog) prend les mots «

virginal » et « miraculeux » comme synonymes. C 'est une erreur : car une conception
peut être virginale, toute conception entre chrétiens devrait même l'être, et cela, avec
la grâce du St. Esprit, mais sans miracle, c'est-à-dire sans violation d'aucune loi
posée par le Créateur. Cette confusion est à peu près générale, bien que la virginité,

en langage religieux, s'entende surtout de l'extrême pureté morale et par
conséquent de la virginité de l'âme, et que la pureté virginale de l'âme dans l'acte de

la conception puisse être une grâce spéciale de l'Esprit Saint sans être pour cela

un miracle. Je me borne à signaler cette confusion sans la réfuter, le but de cet
article n'étant pas de discuter la thèse de M. G. H., mais seulement de la faire
connaître.

2) L'auteur prend évidemment le mot « virginal » dans son sens physique, et

non dans son sens moral et religieux, bien qu'il s'agisse de personnes excellemment
religieuses.



— 515 —

Plus tard, quand le dogme de la conception par le St. Esprit ')
aura fait son apparition, on verra dans ce miracle la preuve
d'une origine divine, et on fera dire à l'ange Gabriel : « C'est

pourquoi le saint enfant qui naîtra de toi sera appelé Fils de
Dieu » (Luc I, 35). Si St. Paul n'a pas utilisé cette preuve,
c'est qu'il ne la connaissait pas... Le dogme de la conception
virginale fit son apparition dans la conscience chrétienne aux
environs de l'année 80... La conception virginale répugnait
à l'esprit hébraïque. Non pas qu'Israël n'ait su embellir la
réalité et entourer d'une auréole divine la naissance de ses
grands hommes. Isaac, Samson, Samuel étaient les enfants
de la promesse, les enfants du miracle. Pourtant ils n'étaient
pas les fils de Dieu dans le sens physique du mot. Leur
naissance respectait les lois fondamentales du cours ordinaire
des choses; elle ne lui échappait que par des circonstances
secondaires. Iahvé accordait volontiers à la femme stérile
l'honneur de la maternité, mais il ne substituait pas son action
à celle des causes secondes. Il donnait aux lois de la nature
un supplément d'activité, il ne les supprimait pas...

« Du reste, le Messie n'avait aucunement besoin d'un pareil
privilège. N'étaitjl pas le fils de David, et cette royale origine
ne le mettait-elle -pas hors de pair N'avait-il pas été
solennellement présenté à la terre par les prophètes qui annonçaient
sa venue? Auprès de cette grandiose recommandation, qu'était
le chétif miracle qui avait marqué la naissance d'Isaac, de
Samson ou de Samuel? Qu'était surtout ce miracle obscur et
sans contrôle possible d'une conception virginale?.

« On peut affirmer avec certitude que la conception
virginale n'est pas l'œuvre de l'Eglise judéo-chrétienne. Elle est
le produit de l'esprit hellénique En apprenant que Jésus le
Sauveur du monde était en même temps le fils de Dieu, ces
hommes (chrétiens d'origine payenne), dont l'enfance avait été
bercée dans les légendes du paganisme, ne pouvaient manquer
de se rappeler les poétiques récits dont leur âme était pleine.
Des fils de dieux La Grèce, et à sa suite Rome en avait possédé.
Tous ceux qui avaient dépassé le reste des hommes par leur force,
leur puissance ou leur génie, ne les avaient-ils pas dépassés par leur

*) L'auteur entend par ces mots: « conception pat le St. Esprit», l'exclusion
de Joseph, comme si le St. Esprit n'avait pas pu communiquer sa grâce surnaturelle
aussi bien à Joseph qu'à Marie.



— 516 —

naissance? Ce que les faux dieux du paganisme avaient fait
en faveur de leurs protégés, pourquoi le vrai Dieu ne l'aurait-
il pas fait en faveur du Sauveur du monde Tels furent
les rêves auxquels s'abandonnèrent les communautés grecques,
lorsqu'on leur parla de l'apparition sur la terre du Fils de

Dieu. L'explication métaphysique que St. Paul avait donnée
de cette formule, c'est-à-dire la théorie de «l'homme céleste»,
ne fut pas saisie de ces anciens payens qui ignoraient totalement

les spéculations rabbiniques. Ils demandèrent aux
souvenirs de la mythologie de leur faire comprendre la manière
dont Jésus était le Fils de Dieu. »

Au sujet du texte d'Isaïe, où il est dit qu'une jeune femme
enfantera un fils qui s'appellera Emmanuel, l'auteur remarque
que les chrétiens de la gentilité lisaient Isaïe dans la version
des Septante, lesquels avaient traduit jeune femme par vierge;
puis il ajoute: «Isaïe, VII, 14. Voir Duhm, Das Buch Jesaïa,

•p. 53. Toutes les tentatives des théologiens pour donner à

Almah le sens de vierge viennent échouer contre les deux
textes du Cantique VI, 8, et des Proverbes XXX, 19. La Almah
de ce dernier endroit et les Alamoth du Cantique ont
manifestement perdu leur virginité. Du reste, ce n'est pas sur la
mère que le prophète Isaïe attire l'attention d'Achaz, c'est sur
le nom que doit porter son enfant. Ce nom symbolique est la
preuve de la proximité du salut... Ce contresens eut une
portée immense. Déroutés par l'étrange traduction qu'ils avaient
entçe les mains, les chrétiens ne se demandèrent pas si elle
répondait au but du prophète, si elle rendait sa pensée. Ils
conclurent que la phrase en question s'appliquait au Christ et

que, par conséquent, Marie resta vierge quand elle conçut son
divin fils. »

Au sujet du texte de Marc où il est dit (III, 21, 31) que
la mère et les frères de Jésus étaient venus pour se saisir de

lui, croyant qu'il avait l'esprit troublé, l'auteur] ajoute : «

D'après ce récit, Marie avait manifestement ignoré, au moins
pendant quelque temps, la mission divine dont son fils était
investi; autrement, elle n'eût jamais conçu à son sujet les
inquiétudes et les soupçons dont le texte de Marc offre la
pénible expression. Or, comment une pareille ignorance pouvait-
elle se concilier avec la conception virginale Evidemment



— 517 -
le récit de Marc ignorait la conception virginale et n'attribuait
point à une intervention céleste la maternité de Marie.»

Au sujet des généalogies, M. G. H. dit: «Matthieu et Luc
transcrivirent chacun une des listes qui circulaient et la
corrigea à l'endroit décisif. Arrivé au père de Joseph, Matthieu
continua en ces termes: «Jacob engendra Joseph, époux de

Marie, de laquelle est né Jésus qu'on appelle le Messie. » Luc
ne craignit pas de dire que Jésus était le fils de Joseph, mais
il ajouta cette restriction : selon l'opinion commune. Il est facile
de voir tout ce que les retouches de Matthieu et de Luc ont
de puéril et de naïf... Ils ont fait au texte qu'ils voulaient
corriger une cicatrice qui saute aux yeux. Quant aux généalogies,

ils leur ont enlevé leur raison d'être, puisqu'ils ont
brisé, au dernier anneau, la chaîne qui devait rattacher Jésus
à David. » M. G. H. remarque, en note, que le Syrus Sinaïticus
dit: «Jacob engendra Joseph. Joseph, à qui Marie était fiancée,
engendra Jésus appelé le Christ. »

M. G. H. dit expressément que dans l'Evangile de Jean,
Jésus est appelé « fils de Joseph, de Nazareth » ; et que, dans
ce passage: «Le fils de Dieu est né non du sang, ni du vouloir
de la chair, ni du vouloir de l'homme, mais de Dieu», on aurait
tort de conclure que l'évangéliste affirme la conception virginale.

« L'évangéliste ne se préoccupe pas d'expliquer la
formation du corps du fils de Dieu; il a uniquement en vue
l'incarnation, ce que les théologiens appellent l'union
hypostatique, et il dit que cette union s'est accomplie par la volonté
de Dieu. »

Telle est la doctrine publiée par la » Revue d'histoire et
de littérature religieuses». La «Revue du clergé français»
du 15 mai en a cité des extraits (p. 551), et, sans rien réfuter,
a ajouté simplement et commodément : « Inutile d'ajouter tout
ce qu'il y a dans ces assertions de contraire à l'enseignement
de l'Eglise. »

V. — Un aveu ultramontain sur les limites
de l'inspiration de la Bible.

Dans les «Annales de philosophie chrétienne» (avril 1907),
M. l'abbé Morien a publié un article intitulé: «L'évolution de
la critique biblique» (p. 48-71), qui a pour but de préciser en

Revne intern, de Théologie. Heft 59, 1907. 34



— 518 —

quoi la Bible est inspirée et en quoi elle ne l'est pas. Elle
l'est dans cela seulement qui est religieux; mais elle ne l'est
pas, et elle peut même contenir des inexactitudes, sur le
terrain des sciences naturelles, astronomiques, historiques, etc.
Fait par une plume catholique-romaine, cet aveu est aussi

précieux que rare: c'est plus que l'évolution de la critique
biblique, c'est l'évolution de la dogmatique romaine, et par
évolution, il faut entendre, ici, changement radical et remplacement

de oui par non. Encore quelques articles comme celui-
ci, et c'en est fait des dogmes de la Papauté.

Voici quelques passages:
« On avait voulu trouver dans la Bible toute espèce de

sciences, toute sorte d'enseignements. On revient aujourd'hui
de plus en plus de ces vieilles idées, et l'on abandonne ces
vues surannées qui ne semblent pas répondre à la réalité. La
Bible n'est, à proprement parler, pour la Critique moderne
qu'un livre religieux. Elle n'a pour mission de s'occuper ni
de Sciences naturelles, ni d'Histoire, ni de Géographie, ni de

Chronologie. Seule l'idée religieuse la pénètre d'un bout à

l'autre, en constitue la grandeur et la sublimité incomparable.
« On comprend ainsi pourquoi les auteurs sacrés n'attachent

aucune importance à l'exactitude des faits matériels.
Cet aspect des choses n'est nullement capable d'influencer le
côté religieux. L'idée religieuse peut persévérer intacte dans
des situations historiques différentes; peu importe que la forme
extérieure change, que le véhicule se transforme, que le moule
présente telle ou telle configuration, pourvu que le germe
reste identique, que l'inspiration ne se déforme pas, que la
matière ne s'altère jamais. Les faits historiques et les données
scientifiques ne sont en somme qu'un véhicule de l'idée
religieuse, qu'une trame fragile où elle se trouve engagée; bien
moins encore, ils ne sont qu'un accident par rapport à
l'élément religieux. Pourquoi vouloir dès lors que l'auteur sacré,
qui n'est qu'un Docteur de religion, nous apporte un Cours
complet des sciences humaines, nous instruise de ce qui n'entre
nullement dans les vues de la Providence? Ce serait lui
demander qu'il change le but qui préside à sa mission, et qui
en est l'unique raison d'être.

«Cette plate-forme, qui semble en apparence bien
compromettante, est en définitive, la plus avantageuse, parce



— 519 —

qu'elle nous décharge d'une tâche très lourde et très difficile.
Cette tâche on la connaît; elle consiste à justifier toutes les
données des sciences humaines qui se trouveraient dans la
Bible, à montrer qu'elles ne contiennent aucune inexactitude,
et qu'elles répondent à toutes les exigences de nos contemporains.

Qui osera jamais se charger de cette entreprise?
L'Apologétique elle-même a tout intérêt à prendre cette position:

car elle voit disparaître le plus ardu de son œuvre, ce
à quoi elle travaille depuis bien longtemps, sans être cependant

arrivée à un résultat vraiment satisfaisant. On a recommencé,

repris bien des fois ce travail. Mais toutes les formes
du concordisme sont impuissantes à calmer les aspirations de

l'esprit, parce que toutes ont quelque chose d'arbitraire et de

provisoire. Que l'on s'attache au contraire au contenu
religieux de la Bible, à ce que Dieu a voulu y mettre pour le
salut de l'humanité, et l'Apologétique aura devant elle une
voie large et royale, où elle pourra avancer sans rencontrer
aucun obstacle, et arriver au terme sans encombre. Car, dans
cette position, toutes les objections tombent d'elles-mêmes
comme des hors-d'œuvre. Qu'avons-nous à faire avec les
difficultés tirées de l'Histoire ou des sciences physiques ou
naturelles, puisque la Bible ne s'occupe pas de ces disciplines?
Ce sont des flèches qui passent par-dessus la tête et vont se

perdre dans le vide. Que l'Histoire progresse autant qu'on
voudra, que les sciences fassent chaque jour de nouvelles
découvertes, ce sera un travail qui n'aura aucun point de contact

avec la Bible et dont elle peut dès lors se désintéresser
complètement. Les sciences humaines pourront-elles jamais
alléguer quelque chose qui montre la fausseté des conceptions
religieuses de la Bible? Pourront-elles jamais la prendre en
défaut sous ce rapport? Non. Quant au reste, c'est une zone
absolument neutre» (p. 59-61).

«On avait étudié l'Ancien Testament en ne tenant aucun
compte du milieu où il a été conçu et rédigé. Une des règles
les plus élémentaires de la Critique c'est que, pour bien
étudier un écrit, il faut le placer dans le milieu qui l'a vu naître.
Or l'Orient — qui l'ignore? — est la terre classique des

contes, des récits imaginaires, qui n'ont aucune base historique,

aucune attache avec le monde de la réalité extérieure,
mais qui sont uniquement destinés à inculquer une grande



— 520 —

leçon de philosophie morale. On ne pouvait raisonnablement
s'attendre à ce que l'Ancien Testament échappât à une forme,
qui constitue l'une des manifestations de toutes les littératures
orientales. Le contraire, s'il se fût produit, eût été incompréhensible.

A côté d'écrits à couleur historique, l'Ancien Testament

a dû donc avoir des écrits moraux, des écrits, où l'on
vise surtout, sous forme de conte populaire, à enseigner une
vérité morale. Les livres, que nous venons de mentionner,
présentent précisément ce caractère. Tobie veut enseigner la
miséricorde et la charité, Judith et Esther le dévouement à la
patrie; Job poursuit la solution de l'éternel problème, qui a
fait le désespoir de toutes les philosophies: l'existence du
mal, et Jonas se propose de montrer l'efficacité de la
pénitence et du repentir. Comme nous l'avons déjà dit, cette
variété de genres littéraires est une des principales richesses de

la Bible. Qu'on la prenne avec toutes ses beautés et qu'on
n'aille pas, par de faux scrupules, en éliminer le souffle
d'admirable philosophie qui l'a marquée de son empreinte. » (p. 67.)

VI. — Comment Rome, par union des Eglises, n'entend
pas leur union, mais sa propre domination sur elles.

Dans la «Revue catholique des Eglises» (janvier 1907,

p. 27), M. Jacques Chevalier, parlant du catholicisme (lire
romanisme) dans la société américaine, réduit ainsi le rôle du

protestantisme et des autres sectes, et conclut que «l'Eglise
romaine pourra, dès qu'elle aura achevé l'œuvre de réforme-

intérieure que les temps commandent, accueillir dans sa
société visible les Eglises séparées, prêtes désormais à recevoir
le complément de vérité qu'elle tient en réserve». Ainsi c'est
Rome qui est l'Eglise; c'est Rome qui est chargée de faire la
réforme attendue; c'est Rome qui donnera aux Eglises les
vérités complémentaires dont elles ont besoin; c'est Rome qui
«rénovera la société». Telle est l'union à la romaine!

Citons le texte même:
«La conception catholique de l'Eglise n'a pas eu seulement

pour résultat de façonner le régime social destiné à

régner sur les temps nouveaux. L'Eglise elle-même est entrée
en contact avec ce régime, et tous deux s'en sont bien trou-



— 521 —

vés. Le protestantisme, issu d'une société qui confondait
l'Eglise et l'Etat, aboutit à faire de l'Eglise la servante de

l'Etat. L'époque actuelle, qui les sépare, dissout les Eglises
établies: elle rejette du côté de Rome celles qui ne s'en
étaient jamais déprises; les autres vont grossir le nombre des

sectes. Mais les sectes, hier encore en pleine croissance, ne
peuvent durer sous cette forme éphémère: elles sont trop
éloignées de la société; elles n'auraient chances de se maintenir

que si la religion pouvait demeurer à part de la société
et l'inspiration individuelle s'épanouir dans l'isolement: rêve
permis sans doute et qu'on a souvent conçu, mais que les
faits condamnent. Car l'Eglise, à mesure qu'elle rompt les
liens factices qui la soumettaient à l'Etat, vit davantage de la
vie de la société. La démocratie moderne ne s'accommode
point des groupes protestants autonomes: la fédération est
devenue nécessaire; elle s'est déjà faite entre les groupes;
elle va se faire entre les Eglises. La fédération prétend ne
pas toucher aux autonomies particulières: mais on sait ce
qu'il est advenu de la démocratie américaine. La fédération
préparera donc — sans la produire — l'Eglise. D'autre part,
l'union des Eglises obéit à une loi constante: lorsque deux
corps ecclésiastiques se soudent, c'est le plus organisé qui*
donne à l'autre son organisation. Ainsi les Eglises montent
lentement vers l'Eglise. Le jour où l'Eglise romaine aura
achevé l'œuvre de réforme intérieure que les temps commandent,

ce jour-là elle pourra accueillir dans sa société visible
les Eglises séparées, prêtes désormais à recevoir le complément

de vérité qu'elle tient en réserve. L'Eglise, alors, rénovera

la société, comme elle rénove aujourd'hui l'âme de ses
fidèles. »

Qu'en pensent lord Halifax, le Guardian, le Church Times
et leurs amis? Quand ouvriront-ils enfin les yeux sur la nature
et les visées du romanisme

VII. — Cas d'intercommunion sacramentelle entre Home
et ceux qu'elle appelle « schismatiques. »

M. le curé H. Lesêtre a enseigné, dans la «Revue du
clergé français » du 15 avril dernier (p. 293-295), qu'un prêtre



— 522 —

catholique-romain peut absoudre un malade « schismatique
russe » qui reçoit ses visites avec déférence et qui va mourir,
mais qu'il ne peut pas lui donner l'extrême-onction.

D'abord, dit-il, il peut lui donner l'absolution, et voici
pourquoi : « Un décret du St. Office, du 20 juillet 1898, autorise
à absoudre un schismatique russe, qui ne professe le schisme

que matériellement et est de bonne foi, à condition que
l'absolution puisse être donnée sans scandale. Il y aurait scandale

si des témoins mal informés voyaient un prêtre catholique

absoudre, sans autre formalité, un homme connu d'eux
comme schismatique... En tout cas, si le scandale était à

craindre, l'aumônier pourrait aisément le conjurer en donnant
l'absolution au malade sans aucun signe extérieur.»

A quoi je réponds: 1° La question du scandale est extrinsèque

à la question même de Y intercommunion. Supposons en
effet qu'il n'y ait pas de scandale, reste alors l'intercommunion

pure et simple, considérée en elle-même et pour elle-
même. Or Rome l'admet et l'autorise. Le fait est patent. Donc
il est bien avéré que Rome consent à donner l'absolution
sacramentelle aux schismatiques, et que, par conséquent, le
schisme en soi n'est pas un obstacle, pour Rome, à
l'intercommunion sacramentelle. — 2° Le motif, c'est, dit Rome,

que le schismatique en question est de bonne foi. D'où il faut
conclure que la bonne foi, aux yeux de Rome, tient lieu de

la foi même. Et, qu'on veuille bien le remarquer, le cas n'est

pas rare; on peut même dire que c'est le cas ordinaire, car
ceux que Rome appelle schismatiques sont d'aussi bonne foi
que ses fidèles à elle. Le fait est clair, s'ils n'ont pas étudié
la question; et s'ils l'ont étudiée, il est encore plus clair,
l'histoire exacte constatant que c'est Rome qui a divisé l'Eglise
et fait le schisme.

Ensuite, M. Lesêtre ne veut pas qu'un prêtre catholique-
romain confère l'extrême-onction au schismatique en question.
Pourquoi? Parce que, dit-il, l'absolution sacramentelle peut
être «absolument nécessaire au salut» du malade, tandis que
l'extrême-onction est «une faveur spirituelle que l'Eglise
réserve à ses enfants, en communion avec son chef».

Etrange raisonnement. D'une part, en effet, rien ne prouve,
ni dans l'Ecriture, ni dans la tradition de l'ancienne Eglise,
que l'absolution du prêtre soit absolument nécessaire au salut.



— 523 —

St. Jean Chrysostome en particulier enseigne formellement le
contraire. C'est Rome qui, pour assurer sa domination sur les
consciences, a inventé cette théologie et fait croire que ce
n'est pas Dieu seul qui absout, mais son ministre à elle.
D'autre part, où M. Lesêtre a-t-il vu que l'extrême-onction est
une faveur dont l'Eglise peut disposer à son gré St. Jacques
donne un ordre formel (V, 14-15): et orent super eum. L'Eglise
n'a nullement le pouvoir arbitraire que M. L. lui accorde.
Même arbitraire quand il confond l'Eglise avec le pape, qu'il
appelle son chef au mépris de l'Ecriture et de l'histoire de
l'ancienne Eglise. Si la doctrine de M. L. est, comme il le
dit, «l'enseignement courant des théologiens», cela prouve
que leur enseignement est simplement erroné. M. L. a tort de
ne s'enquérir des questions théologiques qu'auprès des théologiens

de son Eglise; ceux des autres Eglises (M. L. sait-il
qu'il y a d'autres Eglises que celle de Rome?) lui apprendraient

sans doute quelque chose.
Notons toutefois à la décharge de son bon cœur qu'il

permet à un de ses coreligionnaires, dans des circonstances
analogues, de «recevoir d'un pope l'absolution indispensable».
Certes, l'absolution purement ministérielle dont il s'agit, n'est
nullement indispensable. Mais, si un pope est un schismatique,
s'il repousse le prétendu chef de l'Eglise, celui qui seul est la
source de la juridiction universelle, comment peut-il être autorisé

à conférer le sacrement de pénitence, lui qui n'a reçu
aucun pouvoir du chef de l'Eglise?

Autre étrangeté. Comprend-on qu'un ministre qui peut
conférer le sacrement de pénitence, ne puisse pas conférer le

sacrement d'extrême-onction? Ces deux sacrements sont-ils
d'une nature opposée? ou la grâce divine conférée dans le
premier est-elle en contradiction avec la grâce divine conférée

dans le second? ou n'est-ce qu'une simple question de
scandale? Si oui, ne pourrait-on pas éviter le scandale de

l'extrême-onction en la conférant en secret, comme Rome
permet qu'on évite le scandale de l'absolution sacramentelle
en la conférant «sans aucun signe extérieur>? O mystère de
la théologie romaine O profondeur Quand donc ces
théologiens commenceront-ils à réfléchir sur leur propre ridicule
et à ne plus amuser la galerie? E. M.



._. 524 —

VIII. — Aus der Literatur der orthodoxen serbischen
Nationalkirche.

In der Literatur eines Volkes spiegelt sich dessen Kultur.
Zur gerechten Beurteilung der Kultur eines Volkes ist aber nur
der befähigt, der die Geschichte des Volkes kennt und in Betracht
zieht. Serbien hat eine verhältnismässig junge Geschichte.
Solange es unter türkischer Herrschaft stand, konnte von einer
selbständigen Entfaltung seiner nationalen Anlagen und Kräfte
keine Rede sein. Seither war es eifrig bemüht, beim Westen
in die Schule zu gehen. Aber es hat in dieser Schule nicht
bloss gute, sondern auch recht schlimme Dinge gelernt.
Vielleicht darf man sogar sagen, dass es, wie das ja gerne zu
geschehen pflegt, gerade in den schlimmen Dingen vielfach seine
Lehrmeister zu übertreffen suchte. Zu diesen schlimmen Dingen
rechnen wir die Missachtung der Religion und Kirche, die
gerade von denen gern zur Schau getragen wurde, die ihre
Bildung im Westen geholt hatten.

Allein die moderne geistige Strömung, die auch in Serbien
eingedrungen ist, hatte das Gute, dass sie die geistlichen Führer
und Lehrer des Volkes zwang, auch wissenschaftlich für die
nationale Religion und die nationale Kirche einzutreten.
Dadurch wurde ein höchst erfreulicher Umschwung
herbeigeführt. Kein Serbe, der sein Land und sein Volk liebt, denkt
mehr daran, zur Untergrabung der nationalen Kirche Hand zu
bieten. Vielmehr hat man angefangen, allgemein einzusehen,
dass es denn doch eine edlere und segensreichere Aufgabe
ist, die Kirche zu befestigen, aber so auszubauen, dass sie zur
Erhaltung und Pflege der religiösen und moralischen Güter des

Volkes auch in dem fortgeschrittenen Zeitalter sich eignet.
Ein hervorragender Schriftsteller der serbischen Kirche

ist der Bischof Nikanor Ruzitschitsch von Nisch, aus dessen
Feder diese „Zeitschrift" wiederholt beachtenswerte Beiträge
veröffentlicht hat. Vgl. Jahrg. 1895, XII, 645 ff.; Jahrg. 1896,

XIII, 29 ff. und XIV, 235 ff. ; Jahrg. 1898, XXII, 454 ff.
Wir geben hier eine kurze Skizze seiner sonstigen

Publikationen.

1. Serbische Kirchengeschichte (I. Bd., Agram 1893, 327 S. ;

IL Bd., Belgrad 1895, 635 S.). — Nach dem Gang der
politischen Geschichte des serbischen Volkes kann man die
Geschichte seiner Kirche in vier Perioden einteilen:



— 525 —

a) Entstehung und Entwicklung der serbischen Kirche bis ins
XIIL Jahrhundert;

b) freie nationale Kirche und Entstehung des ersten serbi¬
schen Erzbistums 1219—1346;

c) Erhöhung des Erzbistums zum Patriarchat und Tätigkeit
der serbischen Patriarchen 1346—1766, und

d) Abschaffung des Patriarchats, Unterwerfung der nationalen
Kirche unter die konstantinopolitanischen Patriarchen,
Teilung und teilweise Befreiung derselben und ihr
Zustand bis auf den heutigen Tag.

Der Verfasser urteilt bescheiden über sein Werk, indem
er sagt : „Diese unsere Arbeit möge betrachtet werden nur als
ein Versuch einer systematischen Darstellung der serbischen
Kirchengeschichte und durchaus nicht als ein vollendetes
wissenschaftliches Werk" (I. Bd., S. 32).

2. Verhältnis zwischen der serbischen Kirche und dem
Patriarchat von Konstantinopel (Belgrad 1875, 150 S.): Streit und
Versöhnung, Anathematisierung und herzliches Einvernehmen,
Erpressung und Rückerstattung, Treulosigkeit und brüderliches
Zusammenwirken — das ist das Resümee dieses Verhältnisses.
Es ist hieraus ersichtlich, dass die konstantinopolitanischen
Patriarchen, wie römische Päpste, nie eine systematische und
planmässige Politik den Einzel-Kirchen gegenüber geführt
haben.

Für Werke dieser Art sollten freilich die Dokumente der
Patriarchats- und Imperialbibliothek in Konstantinopel benutzt
werden können.

3. Stephan Nemanja (Jena 1897, 100 S.). Stephan Nemanja
der Gross-Zupan — einer der hervorragendsten Namen und ein
immer dankbares Thema der serbischen kirchlichen wie auch
politischen Geschichte — Vertrautheit mit der deutschen
Sprache machte es dem Autor möglich, neben den altserbischen
und altslavischen Manuskripten, auch die Werke der bekannten
Historiker Mommsen, Becker, Kanitz, Schafarik, Hilferding u. a.
zu dieser Arbeit zu benutzen.

4. Die russisch - orthodoxen Heiligtümer in ' Weimar und
Wiesbaden (Jena 1897, 48 S.). Seinen Aufenthalt in Weimar
und Wiesbaden benutzte der Verfasser zur Beschreibung der
dort vorhandenen russischen Heiligtümer. Das sind: Die Haus-



— 526 —

kirche der Grossherzogin Maria Pawlowna und die zu ihrem
Andenken von ihrem Sohn, dem Grossherzog Karl Alexander,
gebaute orthodoxe Kirche in Weimar, und die russische Haupt-
und Hauskirche, Friedhof und Denkmäler in Wiesbaden.

5. Das Manuskript des Klosters Lepavina (Belgrad 1893,147 S.)

ist ein sehr wichtiges, geschichtliches Dokument aus dem
Mittelalter. Es enthält verschiedenartige Abhandlungen der
allgemeinen Welt- und Kirchengeschichte, sowie insbesondere
des serbischen kirchlichen und politischen Lebens jener Zeit.
Der Verfasser bietet nur ein Referat über diese Quellenschrift
und zugleich eine Vergleichung mit anderen alten Manuskripten.
Wegen seiner Wichtigkeit wurde es von der serbischen
„Akademie für Kunst und Wissenschaft" herausgegeben (königl.
serb. akad. Ausg., Buch XXXVIII).

6. Hirtenbriefe (Belgrad 1890 und Nisch 1907, 2 Bde.).
Patriotismus, Religiosität und Volkstümlichkeit machen die Hauptzüge

der Hirtenbriefe des Verfassers aus. Sie beanspruchen
keinen rednerischen Glanz, auch keine wissenschaftliche Tiefe.
Ein vertraulicher, familiärer, patriarchalischer Geist weht durch
diese Gespräche und Mahnungen mehr als exegetische
Erklärungen und apologetische Auseinandersetzungen.

7. Theorie des Kirchenrechts (Belgrad 1882, 566 S.). Dieses
Werk enthält das Recht der orientalischen Kirche und dessen

Begründung und Entwicklung mit besonderer Rücksicht auf die
Gebräuche der Einzelkirchen, welche hie und da, je nach den
örtlichen Verhältnissen, verschieden sind.

8. Zwei Schriften über die Verwandtschaftsgrade bei
Eheschliessungen (Belgrad 1886 und 1906). Die orthodoxe Kirche
wacht bekanntlich noch immer auf das strengste über die bei
den Eheschliessungen zu beobachtenden Regeln. Die genaue
Präzisierung und eine durch Beispiele erläuterte Zusammenstellung

dieser Regeln ist den Geistlichen der betreffenden Kirche
höchst willkommen. — Mit diesen zwei Schriften, wie noch
anderen, früher herausgegebenen und dieselbe Frage
behandelnden Publikationen hat der ehrwürdige Bischof den serbischen
Geistlichen zu ihrem praktischen Gebrauch sehr gute Hülfs-
mittel geboten. N. V.


	Variétés

