Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 59
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 505 —

VARIETES.

I. — Comment un archevéque parlait au pape
en 1864 et 1865.

Il s’agit de l'archevéque de Paris, Mgr. Darboy, et de
Pie IX. Mgr. Darboy ayant été calomnié auprés de Pie IX,
et Pie IX ayant fait répandre par son nonce de Paris et ayant
répandu lui-méme ces calomnies, Mgr. Darboy lui en écrivit
directement. La «Revue d’histoire et de littérature religieuses»
(de mai 1907) a publié cette trés intéressante correspondance,
d’aprés les minutes mémes, qui ont été communiquées par la
sceur de l'archevéque, MY Justine Darboy. En voici quelques
passages:

«J’ai voulu visiter et j'ai visité, en effet, purement et simple-
ment la chapelle publique des réguliers, ol tous mes diocésains
peuvent se rendre, mais ou1, disent-ils, je n’ai pas le droit de
mettre le pied. Par cette visite, je couvrais les Jésuites de
mon autorité et d'une protection morale qui peut-étre n’est pas
a4 repousser sous l'empire de nos lois actuelles. Eh bien! je
n'admets pas, mais je suppose un instant que j'aie excédé mon
droit en faisant aux réguliers une visite inspirée par un affec-
tueux intérét, et en leur donnant ainsi un témoignage public
de mes sentiments paternels; encore une fois, je le suppose.
Est-ce donc 1a le grand danger de la situation? Ai-je com-
promis le salut des ames et le bien de I'Eglise? Franchement,
au sein de I'Europe comme elle est faite, au milieu des pas-
sions qui, de toutes parts et sous toutes les formes, attaquent
ou menacent l'ordre social, dans ce déluge de doctrines per-
verses qui nient 'Eglise, Jésus-Christ, la raison, 'ame et Dieu,
le péril est-il bien dans l'acte d'un évéque qui franchit le seuil
d’'une chapelle ou tout le monde peut librement entrer? Et le
péril est-il si pressant qu'il faille se hater de reprendre 'évéque,



— 506 —

et sans y regarder? Plusieurs qui semblent avoir eu connais-
sance de votre lettre, probablement par les soins obligeants
des réguliers, s’étonnent qu'une simple visite de ma part puisse
étre aussi funeste et provoquer une telle repression! Mais ce
sont 14 des observations préjudicielles; j'arrive au fond des
choses et je demande A rappeler d’abord les principes.

Les évéques régulierement institués sont juges, sous le
contrdole du Saint-Siege, et seuls juges de ce que réclame ou
repousse l'intérét spirituel de leur diocése. Au point de vue
ecclésiastique et religieux, nul n'a le droit de s'y introduire,
d'y exercer un ministére, d'y prendre une position sans leur
consentement formel. Tout s’y fait sous leur dépendance et
leur autorité; et rien, ni lieu, ni chose, ni personne ne peut
prétendre a4 une existence et 4 une action en tout ou en partie
indépendante de leur juridiction, & moins d’une exception ex-
plicite, authentique, laquelle, en tant que dérogatoire au droit
commun, doit toujours étre prise a la lettre, sans jamais dé-
passer le sens précis des termes qui 'expriment. En régle
générale, 'introduction dans un diocése des institutions et des
corps portant avec eux une existence exempte ne peut étre
forcée pour un évéque. 1l faut qu’elle soit positivement et for-
mellement consentie par lui, non dans l'intérét des institutions
et des corps, dont il n'a pas a se préoccuper, mais dans l'in-
térét de son diocese, dont seul, de droit divin, il est juge et
bon juge jusqu'a preuve du contraire. Or afin que cet intérét
ne soit pas compromis et sacrifié¢, le Droit soumet le consente-
ment de I'évéque et I'introduction des exempts dans son diocése
a des formes dont le but est d'éviter la précipitation, les ob-
sessions intéressées, de sauvegarder les droits préexistants et
de constater: 1° que le bien présent ne sera pas amoindri ou
rendu plus difficile par un bien éventuel et encore incertain;
2° que le jeu et l'action des personnes et des institutions de
droit commun, c'est-a-dire des paroisses et des maisons régu-
lieres déja existantes ne seront pas empéchés, mais plutdt aidés
et soutenus; 3° que deés lors il sera pourvu d'une maniere plus
complete et plus efficace au bien général et a l'intérét spirituel
du diocese et des fideles. Ces formes, I'Eglise ne les a point
abandonnées a l'arbitraire, ni laissées dans le vague, elle les
a clairement définies, au contraire, et soigneusement détermi-
nées. Le concile de Trente les indique, et vos glorieux prédé-



— 507 —

cesseurs les décrivent et les développent dans les bulles mémes
qui établissent les exemptions en faveur des réguliers.

Le concile de Trente requiert positivement l'autorisation
de 1'0Ordinaire pour I'établissement des maisons réguliéres.. ..

«D'apres cela, toute la question se réduit a savoir si ces
maisons sont dans les conditions voulues d'une existence ca-
nonique et réguliere. Or elles n'y sont pas: elles ne peuvent
produire aucun titre de I’Archevéché autorisant de quelque
maniére que ce soit leur fondation. Le fait de leur existence
et la prescription ne sauraient étre allégués utilement ici...

«Il résulte de 1a que les Jésuites et les Capucins ne peuvent,
en fait et dans 1'état présent des choses, prétendre a la jouis-
sance et A l'usage des exemptions. Pourquoi? Parce que, aux
termes mémes des Constitutions pontificales qu'ils appellent a
leur secours, cet usage et cette jouissance sont soumis a des
conditions dont T'inobservation rend les exemptions comme non
avenues. Il serait vraiment étrange que Jésuites et Capucins
pussent choisir & leur gré dans le Droit et les Constitutions
apostoliques, prendre ce qui leur va et rejeter ce qui leur
pese! Comment! je serai tenu de reconnaitre les dispositions
qui établissent leurs privileges, et ils n'admettront pas la partie
du méme acte qui en regle l'usage! Mais agir ainsi, c’est
installer 'arbitraire dans 1'Eglise, substituer des vues étroites,
intéressées et partiales a la sagesse éprouvée, c'est mettre la
colere et la passion a la place des lois et de la justice...

« Autrement ce serait porter le désordre et la confusion
dans nos Eglises. Ce serait prétendre et vouloir pour les ré-
guliers, dans une Eglise constituée ol la hiérarchie existe, un
¢tat de choses qui est possible, plausible et qui existe seule-
ment dans les pays a l'état de mission. Ce serait, en ce qui
concerne les réguliers, 1'assimilation des évéques hiérarchiques
aux vicaires apostoliques. Ce serait déclarer 'incompétence de
I'Ordinaire en tout ce qui se rapporte aux Réguliers, supprimer
son consentement et lui substituer uniquement celui du Sou-
verain Pontife. Ce serait la liberté laissée aux réguliers de
s'établir et d’agir a leur fantaisie, en dehors de tout controle
sérieux et immédiat, dans les dioceses et au milieu des pa-
roisses constituées. Ce serait la lutte et 'anarchie qui résulte-



— 508 —

raient inévitablement de cette dépression de l'autorité des
Ordinaires. ..

« Mais cette ingérence directe et immédiate de la Papauté
dans un diocése n'est pas le droit ordinaire. C’est une ex-
ception toujours malheureuse en un certain sens, puisqu’elle
suppose dans le dioceése ou elle se produit une situation dé-
plorable et un mal dont elle est le seul et unique reméde. Or,
- est-ce 1a I'état de la France, de nos dioceses et notamment du
diocese de Paris? Non, la vérité et la justice me font un de-
voir de le déclarer, et j'ai le droit d’étre cru jusqu’a preuve
du contraire. Mais si ce n’est pas l'é¢tat de mon diocese, je
ne saurais admettre un régime exceptionnel calculé seulement
pour une situation qui, en fait et en droit, n'est pas la mienne.
Non, je n’admets pas un pareil régime, qui me ferait déclarer
et confesser implicitement notre impuissance ou notre indignité,
qui me ferait reconnaitre que mes curés ou moi, nous ne com-
prenons ou ne voulons pas ce que demande le bien spirituel
et l'intérét des ames. Il y a la une flétrissure que la vérité,
la justice, I'honneur me font un devoir de n'accepter d’aucune
maniére, ni & aucun degré, soit pour mes curés ou pour moi-
méme, soit pour mes vénérables et zélés prédécesseurs, qui
n'ont point failli aux obligations de leur charge. Que l'on
veuille introduire en France, et notamment & Paris, en ce qui
est des réguliers, le régime des pays de missions, c’est ce que
démontrent trop de faits regrettables, par exemple le langage
et les facons d’'agir des réguliers, leur attention & dénigrer
sournoisement les évéques et les curés, leurs imputations contre
la moralité, le zele et la science du clergé séculier, le langage
de la nonciature si peu réservé a cet égard, les faits qui se
produisent & Rome méme, dans l'approbation des Congréga-
tions sans consulter les Ordinaires, etc.

Mais s'il est évident qu'on veut appliquer le régime des
pays de missions & nos Eglises constituées hiérarchiquement,
il est évident aussi qu'on veut 'y introduire peu a peu, par
des actes successifs, qu'on veut faire a la longue un état gé-
néral contre lequel ni évéques ni curés ne pourraient plus
réagir & un moment donné, puisque, d’'une part, cet état se
serait établi comme par leur consentement et [leur| silence, et
que, de l'autre, leur résistance passerait aisément pour une in-



— 509 —

surrection contre le Saint-Siege et pour une persécution dé-
clarée aux Ordres religieux.

Si c'est 1a ce que veulent les réguliers, qu'ils le disent et
qu'on le déclare. On ne le déclare pas, parce qu'on veut re-
cueillir les avantages de la chose, sans s’exposer aux incon-
vénients qu'on prévoit et qui se produiraient bien vite si 'on
agissait ouvertement et au grand jour. Mais tant qu'on ne
l'aura pas dit et déclaré par des actes authentiques et dans
les formes voulues, je m’en tiendrai aux formes du concile de
Trente et des Constitutions apostoliques qui ont réglé jusqu'a
présent les relations des évéques avec les réguliers dans les
pays ol, comme en France, les Eglises sont constituées a 1'état
hiérarchique. Si la volonté du Saint-Siege abolissant tout cet
ancien droit, se manifeste d’'une maniére avérée, publique et
solennelle, elle me désintéressera de mon diocése et fera re-
monter & qui de droit la responsabilité de cet état nouveau.
Mais jusque-la je suis prét a m'opposer, autant qu'il m'est
possible, & ce déplorable systéme d'annexion, & cette confis-
cation imméritée de l'autorité épiscopale, et je crois rendre
ainsi un véritable service a I'Eglise et au Saint-Siege. Je ne
doute pas, au reste, que mes vénérables collegues, les évéques
de France, dés qu’ils seront mis au courant de cette affaire,
ne m'accordent, avec leurs sympathies, I'appui de leurs conseils
et de leur autorité.

En résumé, Treés Saint Peére, je n’'ai pas mérité vos re-
proches; ce que j'ai fait, jJai pu le faire, et par conséquent
j'ai pu le recommencer. Il me semble difficile que les réguliers
soient dispensés de rétracter la calomnie qu'ils ont portée
contre mon Vicaire général et de reconnaitre mes droits qu'ils
ont injustement niés. Il me semble difficile aussi que je m’en
tienne 13, s'ils s’y refusent; je m’inspirerai alors des circons-
tances pour défendre ma cause d'une maniére plus efficace et
pour sauvegarder ma situation?). »

Et encore: «... Je rougis, Trés Saint Pere, d’avoir a dis-
cuter de si vaines et si chétives accusations. Cela n’est digne
ni de vous ni de moi. Franchement et sans le moindre orgueil,
j'ai Tesprit fait pour autre chose que ces puérils débats, et

1) Lettre du 1°" septembre 1864.



— 510 —

j'ai le cceur trop bien placé pour que les injures puissent 'at-
teindre et l'émouvoir. Aussi, me connaissant comme je me
connais, je me borne A sourire, en apprenant qu'on me fait
passer aupres de vous pour un homme capable de vous causer
quelque inquiétude?)...» — Etc.

II. — Quelques aveux importants de M. Turmel.

1o Sur le mal que les cléricaux ont fait a la religion en
France de 1870 a 1878. — Dans la « Revue du clergé frangais »
du 1°er avril 1907, M. T. s’est exprimé ainsi: «Ce qui a éveillé,
développé la défiance des masses croyantes et religieuses
contre les visées politiques du clergé, c'est la question romaine.
L’électeur catholique — il était légion, surtout dans les cam-
pagnes — n'a voulu & aucun prix, au lendemain d'une guerre
désastreuse, courir les risques d’'une nouvelle guerre. Et quand
on a pu lui prouver que le clergé voulait entrainer la France
dans des aventures militaires, il a tourné le dos a la politique
du clergé. Nous avons alors assisté & ce spectacle paradoxal
entre tous: le méme homme qui, comme chrétien, allait, au
confessionnal, s’agenouiller devant le prétre, a nourri comme
électeur des sentiments de méfiance, puis d'aversion contre le
prétre; le méme homme, qui ouvrait sa conscience aux ministres
de la religion, s'est habitué a leur retirer sa confiance et ala
donner aux ennemis du catholicisme. l.es masses ont séparé
la religion de la politique, et en cela elles €taient dans le vrai.
Mais elles n’en sont pas restées 1a; elles ont opposé la religion
a la politique, et ce divorce a ¢té fatal a la religion. Le clergé
n'a pu rétablir le pouvoir temporel; mais en criant a toute la
France, par la voix de Veuillot son oracle, que le roi trés
chrétien raménerait tambour battant le roi d’Italie & sa prin-
cipauté subalpine, il a, deés 1871, creusé entre lui et ses élec-
teurs un fossé qu'il n'a cessé, dans la suite, d'élargir. En
quelques ann€es la question romaine a fait a la religion un
mal que [lincrédulité n'aurait pu lui faire en un sigcle »-
(p. 150).

1) Lettre du 1°r aout 1365.



— 511 —

2° Sur les évéques constitutionnels. P. 161—162: « Si parmi
ces évéques jureurs, il y eut des étres méprisables, le nombre
en jfut petit... Ces hommes tarés firent exception. La grande
majorité des évéques constitutionnels, si elle ne fut pas tou-
jours animée d'un esprit ecclésiastique fortement accentué,
posséda au moins l'esprit chrétien. Il y avait méme, parmi
ces prélats révoltés contre les directions pontificales, de véri-
tables apotres dont la vertu dépassait 'ordinaire médiocrité.
Tel ce Tollet, de Nevers, qui, le jour méme ou il touchait son
traitement, en distribuait la moitié aux pauvres; tel encore ce
Dufraisse, de Bourges, qui ne vivait que de légumes, ne buvait
que de l'eau et partageait tout son temps entre la priére et
le travail. On peut encore mentionner Le Coz, de Rennes,
qui, par son zele ardent, acquit une grande autorité sur ses
collegues de 1'Quest, et Sermet, de Toulouse, qui fut le Le Coz
du Midi. _

Comment des prétres d'une dignité de vie hors de tout
soupcon et d'une foi sincére ont-ils pu servir la cause du
schisme? Sans doute I'ambition a pu égarer quelques-uns d’entre
eux. Mais il faut surtout tenir compte des convictions. Plu-
sieurs gagnés aux principes de la Révolution, ont vu dans la
Constitution civile une arme pour combattre les abus de l'an-
cien régime; d’autres, étrangers aux problémes sociaux, ont
cru reconnaitre dans la susdite Constitution 'application de la
doctrine gallicane (gallicanisme parlementaire) a laquelle ils
étaient attachés. D'’ailleurs on aura une idée de la bonne foi
ou, si I'on veut, de l'aveuglement des évéques constitutionnels
quand on saura que l'un deux, Blampoix, de Troyes, écri-
vait & Grégoire: «qu’il fallait envoyer au pape une dépu-
tation chargée de mettre sous ses yeux les impostures publiées
en son nom (les brefs!), lui en faire connaitre les suites qui
ont été et sont encore si funestes a la religion et lui faire
sentir la nécessité que lui impose la redoutable place qu’il oc-
cupe, de mettre fin aux divisions scandaleuses et persévérantes
qui déchirent 'Eglise de France. »

Je viens de nommer Grégoire, évéque de Blois. Il dépassait
tous ses collegues par son talent, il s'imposait & eux par son
activité dévorante et son génie organisateur, il était leur pape. »

3° Sage avertissement au clergé suv Uamélioration des
études théologiques. P. 166: « Nous verrons sous peu surgir des



— 512 —

livres, des brochures, des articles de revues et de journaux
olt les objections seront claires, nettes, persuasives. Et les
jeunes gens — peut-étre méme les jeunes filles — qui auront
été troublés, nous demanderont d’affermir leur foi ébranlée.
Sera-ce avec les theéses sonores dont on a bercé notre jeunesse
cléricale que nous pourrons leur répondre? Hélas! est-il besoin
d'en dénoncer la déplorable insuffisance? Il est grand temps
que les jeunes prétres se mettent sérieusement a 1'étude et
qu’'ils fassent connaissance avec des problémes dont ils de-
vront fournir la solution. »

III. — Un aveu de M. le Dr Marcel Rifaux sur la né-
cessité d’une réforme intellectuelle du catholicisme
romain. ‘

Dans le journal « Demain» (du 8 mars dernier), M. R. s’ ex-
prime ainsi: «La tAche la plus urgente sera tout d’'abord la
réforme intellectuelle du catholicisme. Si nous ne pensons pas
notre religion en fonction du temps dans lequel nous vivons,
nous resterons des isolés, des inintelligibles pour la masse de
nos contemporains et totalement dépourvus d’influence. Une
refonte compleéte de l'enseignement religieux s'impose. La
loyauté nous fait un devoir formel de rejeter tout ce que la
science moderne a définitivement condamné. Toutes leslégendes,
tous les textes faux, toutes les interprétations abusives devront
étre éliminés. Les alentours de la doctrine devront étre puri-
fiés. La théologie elle-méme devra se dépouiller de son ca-
ractere archaique et rébarbatif. Sinon, elle restera 1'apanage
d'une petite caste dont personne ne comprendra plus la fonc-
tion. Mais, pour qu'une telle réforme puisse s'accomplir, il
faudra que les autorités ecclésiastiques encouragent le travail
et bénissent les initiatives. Pleins de confiance dans l'immor-
talité de I'Eglise, les théologiens ne craindront aucun surcroit
de lumiére. Instruits par le passé, ils se rappelleront que les
condamnations n'ont jamais été une source de paix. Ils s’effor-
reront, au contraire, d’éclairer charitablement ceux qui leur
paraitront s’écarter du droit chemin. Aux mauvaises raisons,
ils opposeront les bonnes raisons. Les catholiques pourront



— 513 —

alors reprendre dans le monde de la pensée la place qu'ils
ont le droit d'espérer. En tout cas, nous ne verrons plus dans
I'Eglise, sous le couvert d'un faux zéle et sous le masque d'une
fausse orthodoxie, toutes les incompétences et toutes les non-
valeurs tenir en échec les intelligences qui nous honorent le
plus. Toutes ces idées auraient paru subversives il y a seule-
ment dix ans. Elles sont maintenant partagées par les catho-
liques qui, sachant réfléchir, veulent vraiment vivre leur ca-
tholicisme. Il se fait en ce moment, dans les consciences
chrétiennes, un travail souterrain d'une importance considé-
rable. Vienne le moment favorable, et toutes les forces indi-
viduelles, unies par le méme besoin de sincérité, le méme
amour de 1'Eglise, le méme tourment de vérité, apparaitront
au grand jour, comme une puissance irrésistible. Seuls, ceux
qui n'ont rien appris des événements, ceux qui n'ont jamais
compris les divines ressources de 1'Evangile, s'enferment en-
core derriere les portes de bronze des vieilles basiliques et
s'apprétent a jeter les suprémes anathémes. Mais la mort libé-
ratrice éteint chaque jour les survivants d'un autre age. Les
nouvelles générations qui, au fur et 4 mesure des vides, sont
appelées 2 les remplacer, se distinguent déja par leur esprit
nouveau. Ce n'est un secret pour personne que les grands
séminaires se réveillent, depuis quelques années, de leur tor-
peur séculaire, et que les professeurs anciens, dans beaucoup
de dioceses, ne se sentent méme plus & la hauteur de leur
tdche. Tous ceux qui s’'intéressent a l'avenir du catholicisme
doivent, ouvertement, se féliciter d'un tel mouvement. I1 est le
signe indiscutable que les consciences chrétiennes s'orientent
définitivement vers une direction conforme aux exigences 1égi-
times de l'’esprit moderne. Sous l'influence de cet esprit, tous
les autres malentendus, d’ordre politique et social, se dissipe-
ront d'eux-mémes. Ils sont, du reste, infiniment moins graves
que les premiers. Lorsqu’on a bien compris que le catholicisme
est, avant tout, un principe de vie, on tient la solution de
toutes les difficultés. Car s'il est vraiment un principe de vie,
il s’adaptera a toutes les situations nécessaires a son déve-
loppement, il s'incorporera tous les éléments de bonté, de loyauté,
de vérité qu'il rencontrera, puisqu’il est lui-méme la source de
toutes les perfections...»



— 514 —

IV, — Un aveu ultramontain sur le caractére non
miraculeux de la conception du Christ.

La «Revue d’histoire et de littérature religieuses» (mars-
avril 1907, p. 118-133) contient, sur la Conception virginale du
Christ, un article d'une trés grande hardiesse, qu’on est étonné
de lire dans une Revue catholique-romaine. En voici quelques
passages, bien propres a montrer le travail des esprits dans
cette Eglise: _ :

— «Ni le Messie de1'école prophétique (glorieux conquérant),
ni le Messie de 1’école apocalyptique (juge terrible), n’était un
homme venant au monde en vertu d'une naissance miracu-
leuse. La conception virginale n’entrait pas dans l'idée mes-
sianique du peuple juif»1)...

— «Les deux généalogies du Christ données par Matthieu
et Luc parlent de Joseph et essaient de le rattacher au grand
roi David; aucune ne parle de Marie. Supposons maintenant
que Jésus n'est pas le fils de Joseph; immédiatement les listes
généalogiques croulent par la base et nw'ont plus ancune raison
d’étre, puisqu’elles donnent les ancétres d'un homme qui, par
hypotheése, n’'a aucun lien avec le Christ. Comment se fait-il
qu'elles relient Jésus a David par l'intermédiaire de Joseph ?
A cela il y a une explication, #I #’y en a pas deux : les listes
généalogiques que St. Matthieu et St. Luc nous mettent sous
les yeux supposent que Jésus est le fils de Joseph, elles igno-
rent la conception virginale?). St. Paul 'ignore également. Selon
lui, c’est seulement par sa résurrection que le Christ a mani-
festé sa dignité de Fils de Dieu. Dans le récit de Luc II, 42,
la conception virginale est également ignorée (noter II, 48).

) On voit que lauteur (qui signe Guillaume Herzog) prend les mots « vir-
ginal » et « miraculeux» comme synonymes. C’est une erreur: car une conception
peut étre virginale, toute conception entre chrétiens devrait méme I’étre, et cela, avec
la grice du St. Esprit, mais sans miracle, c’est-a-dire sans violation d’aucune loi
posée par le Créateur. Cette confusion est & peu prés générale, bien que la virgi-
nité, en langage religieux, s’entende surtout de l'extréme pureté morale et par con-
séquent de la virginité de ’dme, et que la pureté virginale de I’dme dans l'acte de
la conception puisse étre une grice spéciale de I’Esprit Saint sans étre pour cela
un miracle. Je me borne i signaler cette confusion sans la réfuter, le but de cet ar-
ticle n’étant pas de discuter la these de M. G. H., mais seulement de la faire con-
naitre,

?) L’auteur prend évidemment le mot «virginal» dans son sens physigue, et
non dans son sens moral et religieux, bien qu’il s’agisse de personnes excellemment
religieuses.



— 515 —

Plus tard, quand le dogme de la conception par le St. Esprit 1)
aura fait son apparition, on verra dans ce miracle la preuve
d'une origine divine, et on fera dire & l'ange Gabriel: « Cest
pourquoi le saint enfant qui naitra de toi sera appelé Fils de
Dieu» (Luc I, 35). Si St. Paul n’a pas utilisé cette preuve,
c’'est qu'il ne la connaissait pas... Le dogme de la conception
virginale fit son apparition dans la conscience chrétienne aux
environs de 'année 80... La conception virginale répugnait
a lesprit hébraique. Non pas qu'lsraél n’ait su embellir la
réalité et entourer d'une auréole divine la naissance de ses
grands hommes. Isaac, Samson, Samuel étaient les enfants
de la promesse, les enfants du miracle. Pourtant ils n'étaient
pas les fils de Dieu dans le sens physique du mot. Leur
naissance respectait les lois fondamentales du cours ordinaire
des choses; elle ne lui échappait que par des circonstances
secondaires. Iahvé accordait volontiers 4 la femme stérile
Phonneur de la maternité, mais il ne substituait pas son action
a celle des causes secondes. Il donnait aux lois de la nature
un supplément d’activité, il ne les supprimait pas...

« Du reste, le Messie n’avait aucunement besoin d'un pareil
privilege. N'était-il pas le fils de David, et cette royale origine
ne le mettait-ell&*pas hors de pair? N’avait-il pas été solen-
nellement présenté a la terre par les prophétes qui annongaient
sa venue? Aupres de cette grandiose recommandation, qu’était
le chétif miracle qui avait marqué la naissance d’Isaac, de
Samson ou de Samuel? Qu'était surtout ce miracle obscur et
sans contrdle possible d'une conception virginale?..

«On peut affirmer avec certitude que la conception vir-
ginale n’est pas l'ceuvre de I'Eglise judéo-chrétienne. Elle est
le produit de l'esprit hellénique... En apprenant que Jésus le
Sauveur du monde était en méme temps le fils de Dieu, ces
hommes (chrétiens d’origine payenne), dont Penfance avait été
bercée dans les légendes du paganisme, ne pouvaient manquer
de se rappeler les poétiques récits dont leur ame était pleine.
Des fils de dieux! La Grece, et a sa suite Rome en avait possédé.
Tous ceux qui avaient dépassé le reste des hommes par leur force,
leur puissance ou leur génie, ne les avaient-ils pasdépassés par leur

) L’auteur entend par ces mots: «comception par le St. Esprit», I'exclusion
de Joseph, comme si le St. Esprit n’avait pas pu communiquer sa grice surnaturelle
aussi bien & Joseph qu’a Marie,



— J516 —

naissance?... Ce que les faux dieux du paganisme avaient fait
en faveur de leurs protégés, pourquoi le vrai Dieu ne l'aurait-
il pas fait en faveur du Sauveur du monde?... Tels furent

les réves auxquels s’abandonnérent les communautés grecques,
lorsqu’on leur parla de l'apparition sur la terre du Fils de
Dieu. L’explication métaphysique que St. Paul avait donnée
de cette formule, c'est-a-dire la théorie de «I’homme céleste »,
ne fut pas saisie de ces anciens payens qui ignoraient totale-
ment les spéculations rabbiniques. Ils demandeérent aux sou-
venirs de la mythologie de leur faire comprendre la maniére
dont Jésus était le Fils de Dieu.»

Au sujet du texte d’'Isaie, ou il est dit qu'une jeune femme
enfantera un fils qui s’'appellera Emmanuel, 'auteur remarque
que les chrétiens de la gentilité lisaient Isaie dans la version
des Septante, lesquels avaient traduit jeune femme par vierge,
puis il ajoute: «Isaie, VII, 14. Voir Duhm, Das Buch Jesaia,
‘p. 53. Toutes les tentatives des théologiens pour donner a
Almah le sens de wvierge viennent échouer contre les deux
textes du Cantique VI, 8, et des Proverbes XXX, 19. La Almah
de ce dernier endroit et les Alamoth du Cantique ont mani-
festement perdu leur virginité. Du reste, ce n'est pas sur la
meére que le prophéte Isaie attire 'attention d'Achaz, c’est sur
le nom que doit porter son enfant. Ce nom symbolique est la
preuve de la proximité du salut... Ce contresens eut une
portée immense. Déroutés par I'étrange traduction qu’ils avaient
entge les mains, les chrétiens ne se demandérent pas si elle
répondait au but du prophéte, si elle rendait sa pensée. lIls
conclurent que la phrase en question s’appliquait au Christ et
que, par conséquent, Marie resta vierge quand elle congut son
divin fils. »

Au sujet du texte de Marc ou il est dit (III, 21, 31) que
la mere et les freéres de Jésus étaient venus pour se saisir de
lui, croyant qu'il avait l'esprit troublé, l'auteur, ajoute: «D’a-
prés ce récit, Marie avait manifestement ignoré, au moins
pendant quelque temps, la mission divine dont son fils était
investi; autrement, elle n'elit jamais concu a son sujet les in-
quiétudes et les soupgons dont le texte de Marc offre la pé-
nible expression. Or, comment une pareille ignorance pouvait-
elle se concilier avec la conception virginale?... Evidemment



— BT -~

le récit de Marc ignorait la conception virginale et n'attribuait
point 4 une intervention céleste la maternité de Marie.»

Au sujet des généalogies, M. G. H. dit: «Matthieu et Luc
transcrivirent chacun une des listes qui circulaient et la cor-
rigea a l'endroit décisif. Arrivé au peére de Joseph, Matthieu
continua en ces termes: «Jacob engendra Joseph, époux de
Marie, de laquelle est né Jésus qu'on appelle le Messie.» Luc
ne craignit pas de dire que Jésus était le fils de Joseph, mais
il ajouta cette restriction: selon I’opinion commune. 11 est facile
de voir tout ce que les retouches de Matthieu et de Luc ont
de puéril et de naif... Ils ont fait au texte qu'ils voulaient
corriger une cicatrice qui saute aux yeux. Quant aux généa-
logies, ils leur ont enlevé leur raison d'étre, puisqu’ils ont
brisé, au dernier anneau, la chaine qui devait rattacher Jésus
a David.» M. G. H. remarque, en note, que le Syrus Sinaiticus
dit: « Jacob engendra Joseph. Joseph, a qui Marie était fiancée,
engendra Jésus appelé le Christ. »

M. G. H. dit expressément que dans I'Evangile de Jean,
Jésus est appelé «fils de Joseph, de Nazareth»; et que, dans
ce passage: «Le fils de Dieu est né non du sang, ni du vouloir
de la chair, ni du vouloir de 'homme, mais de Dieu», on aurait
fort de conclure que l'évangéliste affirme la conception virgi-
nale. «L’évangéliste ne se préoccupe pas d'expliquer la for-
mation du corps du fils de Dieu; il a uniquement en vue
Uincarnation, ce que les théologiens appellent 'union hypo-
statique, et il dit que cette union s’est accomplie par la volonté
de Dieu, »

Telle est la doctrine publiée par la » Revue d’histoire et
de littérature religieuses». La «Revue du clergé francais»
du 15 mai en a cité des extraits (p. 551), et, sans rien réfuter,
a ajouté simplement et commodément: «Inutile d'ajouter tout
ce qu'il y a dans ces assertions de contraire a I’enseignement
de I'Eglise. »

V. — Un aveu ultramontain sur les limites
de l’'inspiration de la Bible.

Dans les « Annales de philosophie chrétienne» (avril 1907),
M. I'abbé Morien a publié un article intitulé: «LZ’évolution de
la critique biblique» (p. 48-71), qui a pour but de préciser en

Revue intern. de Théologie, Heft 59, 1907. 34



— 518 —

quoi la Bible est inspirée et en quoi elle ne l'est pas. Elle
I'est dans cela seulement qui est religieux; mais elle ne l'est
pas, et elle peut méme contenir des inexactitudes, sur le ter-
rain des sciences naturelles, astronomiques, historiques, etc.
Fait par une plume catholique-romaine, cet aveu est aussi
précieux que rare: c’est plus que l'évolution de la critique
biblique, c'est l'dvolution de la dogmatique romaine, et par
évolution, il faut entendre, ici, changement radical et rempla-
cement de oui par mon. Encore quelques articles comme celui-
ci, et c'en est fait des dogmes de la Papauté.

Voici quelques passages:

«On avait voulu trouver dans la Bible toute espéce de
sciences, toute sorte d'enseignements. On revient aujourd’hui
de plus en plus de ces vieilles idées, et 'on abandonne ces
vues surannées qui ne semblent pas répondre a la réalité, La
Bible n’est, a proprement parler, pour la Critique moderne
qu'un livre religieux. Elle n'a pour mission de s’occuper ni
de Sciences naturelles, ni d'Histoire, ni de Géographie, ni de
Chronologie. Seule l'idée religieuse la pénetre d'un bout 2
l'autre, en constitue la grandeur et la sublimité incomparable.

«On comprend ainsi pourquoi les auteurs sacrés n'atta-
chent aucune importance a l'exactitude des faits matériels.
Cet aspect des choses n'est nullement capable d'influencer le
coOté religieux. L’idée religieuse peut persévérer intacte dans
des situations historiques différentes; peu importe que la forme
extérieure change, que le véhicule se transforme, que le moule
présente telle ou telle configuration, pourvu que le germe
reste identique, que l'inspiration ne se déforme pas, que la
matiére ne s’altére jamais. Les faits historiques et les données
scientifiques ne sont en somme qu'un véhicule de l'idée reli-
gieuse, qu'une trame fragile ou elle se trouve engagée; bien
moins encore, ils ne sont qu'un accident par rapport a 1'élé-
ment religieux. Pourquoi vouloir dés lors que l'auteur sacré,
qui n'est qu'un Docteur de religion, nous apporte un Cours
complet des sciences humaines, nous instruise de ce qui n'entre
nullement dans les vues de la Providence? Ce serait lui de-
mander qu'il change le but qui préside a sa mission, et qui
en est l'unique raison d'étre.

«Cette plate-forme, qui semble en apparence bien com-
promettante, est en définitive, la plus avantageuse, parce



==. 019 ==

qu'elle nous décharge d'une tache trés lourde et tres difficile.
Cette tiche on la connait; elle consiste a justifier toutes les
données des sciences humaines qui se trouveraient dans la
Bible, 2 montrer qu’elles ne contiennent aucune inexactitude,
et qu'elles répondent a toutes les exigences de nos contem-
porains. Qui osera jamais se charger de cette entreprise?
L’Apologétique elle-méme a tout intérét & prendre cette posi-
tion: car elle voit disparaitre le plus ardu de son oceuvre, ce
a quoi elle travaille depuis bien longtemps, sans étre cepen-
dant arrivée A un résultat vraiment satisfaisant. On a recom-
mencé, repris bien des fois ce travail. Mais toutes les formes
du concordisme sont impuissantes a4 calmer les aspirations de
Pesprit, parce que toutes ont quelque chose d’arbitraire et de
provisoire. Que l'on s'attache au contraire au contenu reli-
gieux de la Bible, & ce que Dieu a voulu y mettre pour le
salut de 1'humanité, et 1’Apologétique aura devant elle une
voie large et royale, ou elle pourra avancer sans rencontrer
aucun obstacle, et arriver au terme sans encombre, Car, dans
cette position, toutes les objections tombent d’elles-mémes
comme des hors-d'ccuvre. Qu'avons-nous a faire avec les diffi-
cultés tirées de I'Histoire ou des sciences physiques ou natu-
relles, puisque la Bible ne s'occupe pas de ces disciplines?
Ce sont des fleches qui passent par-dessus la téte et vont se
perdre dans le vide. Que I'Histoire progresse autant qu'on
voudra, que les sciences fassent chaque jour de nouvelles dé-
couvertes, ce sera un travail qui n’aura aucun point de con-
tact avec la Bible et dont elle peut dés lors se désintéresser
completement. ILes sciences humaines pourront-elles jamais
alléguer quelque chose qui montre la fausseté des conceptions
religieuses de la Bible? Pourront-elles jamais la prendre en
défaut sous ce rapport? Non. Quant au reste, c'est une zone
absolument neutre» (p. 59-61).

«On avait étudié ’Ancien Testament en ne tenant aucun
compte du milieu ol il a été congu et rédigé. Une des regles
les plus élémentaires de la Critique c'est que, pour bien étu-
dier un écrit, il faut le placer dans le milieu qui 'a vu naitre.
Or 1'Orient — qui l'ignore? — est la terre classique des
contes, des récits imaginaires, qui n'ont aucune base histori-
que, aucune attache avec le monde de la réalité extérieure,
mais qui sont uniquement destinés a inculquer une grande



— 520 —

lecon de philosophie morale. On ne pouvait raisonnablement
s'attendre a ce que I’Ancien Testament échappat a une forme,
qui constitue 'une des manifestations de toutes les littératures
orientales. Le contraire, s'il se fit produit, efit été incompré-
hensible. A coté d'écrits & couleur historique, I'Ancien Testa-
ment a dO donc avoir des écrits moraux, des écrits, ol I'on
vise surtout, sous forme de conte populaire, A enseigner une
vérité morale. Les livres, que nous venons de mentionner,
présentent précisément ce caractére. Tobie veut enseigner la
miséricorde et la charité, Judith et Esther le dévouement a la
patrie; Job poursuit la solution de 1'éternel probléme, qui a
fait le désespoir de toutes les philosophies: l'existence du
mal, et Jonas se propose de montrer lefficacité de la péni-
tence et du repentir. Comme nous l'avons déja dit, cette va-
riété de genres littéraires est une des principales richesses de
la Bible. Qu'on la prenne avec toutes ses beautés et qu'on
n'aille pas, par de faux scrupules, en éliminer le souffle d’'ad-
. mirable philosophie qui 'a marquée de son empreinte.» (p.67.)

VI. — Comment Rome, par union des Eglises, n’entend
pas leur union, mais sa propre domination sur elles.

Dans la «Revue catholique des Eglises» (janvier 1907,
p. 27), M. Jacques Chevalier, parlant du catholicisme (/ire ro-
manisme) dans la société américaine, réduit ainsi le réle du
protestantisme et des autres sectes, et conclut que «1'Eglise
romaine pourra, des qu'elle aura achevé l'ceuvre de réforme
intérieure que les temps commandent, accueillir dans sa so-
ciété visible les Eglises séparées, prétes désormais a recevoir
le complément de vérilé qu'elle tient en réserve». Ainsi c'est
Rome qui est ['Eglise; c’'est Rome qui est chargée de faire la
réforme attendue; c'est Rome qui donnera aux Eglises les
vérités complémentaires dont elles ont besoin; c'est Rome qui
«rénovera la société». Telle est 'union a la romaine!

Citons le texte méme:

«La conception catholique (?!) de 1'Eglise n’a pas eu seule-
ment pour résultat de faconner le régime social destiné a
régner sur les temps nouveaux. L'Eglise elle-méme est entrée
en contact avec ce régime, et tous deux s'en sont bien trou-



— 521 —

vés. Le protestantisme, issu d'une société qui confondait
I'Eglise et 1'Etat, aboutit a4 faire de I'Eglise la servante de
I'Etat. L'époque actuelle, qui les sépare, dissout les Eglises
établies: elle rejette du coté de Rome celles qui ne s'en
étaient jamais déprises; les autres vont grossir le nombre des
sectes. Mais les sectes, hier encore en pleine croissance, ne
peuvent durer sous cette forme éphémere: elles sont trop
¢loignées de la société; elles n'auraient chances de se main-
tenir que si la religion pouvait demeurer 4 part de la société
‘et 'inspiration individuelle s’épanouir dans l'isolement: réve
permis sans doute et qu'on a souvent con¢u, mais que les
faits condamnent. Car I'Eglise, & mesure qu'elle rompt les
liens factices qui la soumettaient a I'Etat, vit davantage de la
vie de la société. La démocratie moderne ne s'accommode
point des groupes protestants autonomes: la fédération est
devenue nécessaire; elle s'est déja faite entre les groupes;
elle va se faire entre les, Eglises. La fédération prétend ne
pas toucher aux autonomies aparticulieres: mais on sait ce
qu’il est advenu de la déﬁiqé‘_ratie américaine. La fédération
préparera donc — sans la praduire — 1'Eglise. D’autre part, -
l'union des Eglises obéit a une loi constante: lorsque deux
corps ecclésiastiques se soudent, c'est le plus organisé qui’
donne a l'autre son organisation. Ainsi les Eglises montent
lentement vers I'Eglise. Le jour ou I'Eglise romaine aura
achevé 'ceuvre de réforme intérieure que les temps comman-
dent, ce jour-la elle pourra accueillir dans sa société visible
les Eglises séparées, prétes désormais a recevoir le complé-
ment de vérité qu'elle tient en réserve. L’Eglise, alors, réno-
vera la société, comme elle rénove aujourd’hui 'ame de ses
fideles. »

Qu'en pensent lord Halifax, le Guardian, le Church Times
et leurs amis? Quand ouvriront-ils enfin les yeux sur la nature
et les visées du romanisme ?

VII. — Cas d’intercommunion sacramentelle entre Rome
et ceux qu’elle appelle «schismatiques. »

M. le curé H. Lesétre a enseigné, dans la «Revue du
clergé frangais» du 15 avril dernier (p. 293-295), qu'un prétre



— 522 —

catholique-romain peut absoudre un malade <« schismatique
russe» qui recoit ses visites avec déférence et qui va mourir,
mais qu'il ne peut pas lui donner ’extréme-onction.

D’abord, dit-il, il peut lui donner I'absolution, et voici
pourquoi: « Un décret du St. Office, du 20 juillet 1898, autorise
a absoudre un schismatique russe, qui ne professe le schisme
que matériellement et est de bomme foi, a condition que l'ab-
solution puisse étre donnée samns scandale. 11 y aurait scan-
dale si des témoins mal informés voyaient un prétre catho-
lique absoudre, sans autre formalité, un homme connu d'eux
comme schismatique... En tout cas, si le scandale était a
craindre, I'aumodnier pourrait aisément le conjurer en donnant
I’absolution au malade sans aucun signe extévieur.»

A quoi je réponds: 1° La question du scandale est extrin-
séque A la question méme de 1'znfercommunion. Supposons en
effet qu'il n'y ait pas de scandale, reste alors l'intercommu-
nion pure et simple, considérée en elle-méme et pour elle-
méme. Or Rome l'admet et 'autorise. Le fait est patent. Donc
il est bien avéré que Rome consent & donner l'absolution sa-
cramentelle aux schismatiques, et que, par conséquent, le
schisme en soi n'est pas un obstacle, pour Rome, a linter-
communion sacramentelle, — 2° Le motif, c’est, dit Rome,
que le schismatique en question est de bonne foi. D'ou il faut
conclure que la bonne foi, aux yeux de Rome, tient lieu de
la foi méme. Et, qu'on veuille bien le remarquer, le cas n'est
pas rare; on peut méme dire que c'est le cas ordinaire, car
ceux que Rome appelle schismatiques sont d'aussi bonne foi
que ses fideles a elle. Le fait est clair, s'ils n'ont pas étudié
la question; et s'ils l'ont étudiée, il est encore plus clair,
I'histoire exacte constatant que c'est Rome qui a divisé I'Eglise
et fait le schisme. '

Ensuite, M. Lesétre ne veut pas qu'un prétre catholique-
romain confére l'extréme-onction au schismatique en question.
Pourquoi? Parce que, dit-il, l'absolution sacramentelle peut
étre «absolument nécessaire au salut» du malade, tandis que
I'extréme-onction est «une faveur spirituelle que I'Eglise ré-
serve a ses enfants, en communion avec son chef».

Etrange raisonnement. D’une part, en effet, rien ne prouve,
ni dans 1'Ecriture, ni dans la tradition de l'ancienne Eglise,
que l'absolution du prétre soit absolument nécessaire au salut.



— 523 —

St. Jean Chrysostome en particulier enseigne formellement le
contraire. C'est Rome qui, pour assurer sa domination sur les
consciences, a inventé cette théologie et fait croire que ce
n'est pas Dieu seul qui absout, mais son ministre a elle.
D’autre part, oit M. Lesétre a-t-il vu que l'extréme-onction est
une faveur dont I'Eglise peut disposer a son gré? St. Jacques
donne un ordre formel (V, 14-15): et orent super eum. L.'Eglise
n’a nullement le pouvoir arbitraire que M. L. lui accorde.
Méme arbitraire quand il confond I'Eglise avec le pape, qu'il
appelle son chef au mépris de I'Ecriture et de l'histoire de
I'ancienne Eglise. Si la doctrine de M. L. est, comme il le
dit, «l'enseignement courant des théologiens», cela prouve
que leur enseignement est simplement erroné. M. L. a tort de
ne s’enquérir des questions théologiques qu’auprzs des théolo-
giens de son Eglise; ceux des autres Eglises (M. L. sait-il
qu'il y a d'autres Eglises que celle de Rome?) lui appren-
draient sans doute quelque chose.

Notons toutefois a la décharge de son bon coeur qu'il
permet & un de ses coreligionnaires, dans des circonstances
analogues, de «recevoir d'un pope l'absolution indispensable ».
Certes, 1'absolution purement ministérielle dont il s’agit, n'est
nullement indispensable. Mais, si un pope est un schismatique,
s'il repousse le prétendu chef de 1'Eglise, celui qui seul estla
source de la juridiction universelle, comment peut-il étre auto-
risé a conférer le sacrement de pénitence, lui qui n'a regu
aucun pouvoir du chef de I'Eglise?

Autre étrangeté. Comprend-on qu'un ministre qui peut
conférer le sacrement de pénitence, ne puisse pas conférer le
sacrement d’extréme-onction? Ces deux sacrements sont-ils
d’'une nature opposée? ou la grace divine conférée dans le
premier est-elle en contradiction avec la grace divine confé-
rée dans le second? ou n'est-ce qu'une simple question de
scandale? Si oui, ne pourrait-on pas éviter le scandale de
l'extréme-onction en la conférant en secret, comme Rome
permet qu’on évite le scandale de l’absolution sacramentelle
en la conférant «sans aucun signe extérieur»? O mystére de
la théologie romaine! O profondeur!... Quand donc ces théo-
logiens commenceront-ils a réfléchir sur leur propre ridicule
et & ne plus amuser la galerie? E. M.



' B2

VIII. — Aus der Literatur der orthodoxen serbischen
Nationalkirche.

In der Literatur eines Volkes spiegelt sich dessen Kultur.
Zur gerechten Beurteilung der Kultur eines Volkes ist aber nur
der befdhigt, der die Geschichte des Volkes kennt und in Betracht
zieht. Serbien hat eine verhéltnisméssig junge Geschichte. So-
lange es unter tiirkischer Herrschaft stand, konnte von einer
selbstdndigen Entfaltung seiner nationalen Anlagen und Krifte
keine Rede sein. Seither war es eifrig bemiiht, beim Westen
in die Schule zu gehen. Aber es hat in dieser Schule nicht
bloss gute, sondern auch recht schlimme Dinge gelernt. Viel-
leicht darf man sogar sagen, dass es, wie das ja gerne zu
geschehen pflegt, gerade in den schlimmen Dingen vielfach seine
Lehrmeister zu iibertreffen suchte. Zu diesen schlimmen Dingen
rechnen wir die Missachtung der Religion und Kirche, die ge-
rade von denen gern zur Schau getragen wurde, die ihre
Bildung im Westen geholt hatten.

Allein die moderne geistige Stromung, die auch in Serbien
eingedrungen ist, hatte das Gute, dass sie die geistlichen Fiihrer
und Lehrer des Volkes zwang, auch wissenschaftlich fiir die
nationale Religion und die nationale Kirche einzutreten.
Dadurch wurde ein hochst erfreulicher Umschwung herbei-
gefiihrt. Kein Serbe, der sein Land und sein Volk liebt, denkt
mehr daran, zur Untergrabung der nationalen Kirche Hand zu
bieten. Vielmehr hat man angefangen, allgemein einzusehen,
dass es denn doch eine edlere und segensreichere Aufgabe
ist, die Kirche zu befestigen, aber so auszubauen, dass sie zur
Erhaltung und Pflege der religiosen und moralischen Giiter des
Volkes auch in dem fortgeschrittenen Zeitalter sich eignet.

Ein hervorragender Schriftsteller der serbischen Kirche
ist der Bischof Nikanor Ruzitschitsch von Nisch, aus dessen
Feder diese ,Zeitschrift* wiederholt beachtenswerte Beitrige
veroffentlicht hat. Vgl. Jahrg. 1895, XII, 645 ff.; Jahrg. 1896,
XIII, 29 ff. und XIV, 235 ff.; Jahrg. 1898, XXII, 454 ff.

Wir geben hier eine kurze Skizze seiner sonstigen Publi-
kationen.

1. Serbische Kirchengeschichte (I. Bd., Agram 1893, 327 S.;
II. Bd., Belgrad 1895, 635 S.). — Nach dem Gang der poli-
tischen Geschichte des serbischen Volkes kann man die Ge-
schichte seiner Kirche in vier Perioden einteilen:



— 525 —

a) Entstehung und Entwicklung der serbischen Kirche bis ins:

XIII. Jahrhundert;

b) freie nationale Kirche und Entstehung des ersten serbi-

schen Erzbistums 1219—1346;

¢) Erhohung des Erzbistums zum Patriarchat und Tatigkeit
der serbischen Patriarchen 1346—1766, und
d) Abschaffung des Patriarchats, Unterwerfung der nationalen

Kirche unter die konstantinopolitanischen Patriarchen,

Teilung und teilweise Befreiung derselben und ihr Zu-

stand bis auf den heutigen Tag.

Der Verfasser urteilt bescheiden tiber sein Werk, indem
er sagt: ,Diese unsere Arbeit moge betrachtet werden nur als.
ein Versuch einer systematischen Darstellung der serbischen
Kirchengeschichte und durchaus nicht als ein vollendetes wis-
senschaftliches Werk* (I. Bd., S. 32).

2. Verhdiltnis zwischen der serbischem Kirche und dem Pa-
triarchat von Konstantinopel (Belgrad 1875, 150 S.): Streit und
Versohnung, Anathematisierung und herzliches Einvernehmen,
Erpressung und Riickerstattung, Treulosigkeit und briderliches
Zusammenwirken — das ist das Resumee dieses Verhéltnisses.
Es ist hieraus ersichtlich, dass die konstantinopolitanischen
Patriarchen, wie romische Pépste, nie eine systematische und
planmiissige Politik den Einzel-Kirchen gegeniiber gefiihrt
haben.

Fiir Werke dieser Art sollten freilich die Dokumente der
Patriarchats- und Imperialbibliothek in Konstantinopel benutzt
werden konnen.

3. Stephan Nemanja (Jena 1897, 100 S.). Stephan Nemanja
der Gross-Zupan — einer der hervorragendsten Namen und ein
immer dankbares Thema der serbischen kirchlichen wie auch
politischen Geschichte! — Vertrautheit mit der deutschen
Sprache machte es dem Autor moéglich, neben den altserbischen
und altslavischen Manuskripten, auch die Werke der bekannten
Historiker Mommsen, Becker, Kanitz, Schafarik, Hilferding u. a.
zu dieser Arbeit zu benutzen.

4. Die russisch-orthodoxen Heiligtimer in *~Weimar und
Wiesbaden (Jena 1897, 48 S.). Seinen Aufenthalt in Weimar
und Wiesbaden benutzte der Verfasser zur Beschreibung der
dort vorhandenen russischen Heiligtiimer. Das sind: Die Haus-



— 526 —

kirche der Grossherzogin Maria Pawlowna und die zu ihrem
Andenken von ihrem Sohn, dem Grossherzog Karl Alexander,
gebaute orthodoxe Kirche in Weimar, und die russische Haupt-
und Hauskirche, Friedhof und Denkméler in Wiesbaden.

5. Das Manuskript des Klosters Lepavina (Belgrad 1893, 147 S.)
ist ein sehr wichtiges, geschichtliches Dokument aus dem
Mittelalter. Es enthidlt verschiedenartige Abhandlungen der
allgemeinen Welt- und Kirchengeschichte, sowie insbesondere
‘des serbischen kirchlichen und politischen Lebens jener Zeit.
Der Verfasser bietet nur ein Referat tiber diese Quellenschrift
und zugleich eine Vergleichung mit anderen alten Manuskripten.
Wegen seiner Wichtigkeit wurde es von der serbischen ,Aka-
demie fir Kunst und Wissenschaft® herausgegeben (konigl.
serb. akad. Ausg., Buch XXXVIII).

6. Hirtenbriefe (Belgrad 1890 und Nisch 1907, 2 Bde.). Pa-
triotismus, Religiositit und Volkstiimlichkeit machen die Haupt-
ziige der Hirtenbriefe des Verfassers aus. Sie beanspruchen
keinen rednerischen Glanz, auch keine wissenschaftliche Tiefe.
Ein vertraulicher, familiirer, patriarchalischer Geist weht durch
diese Gespriiche und Mahnungen mehr als exegetische Erkla-
rungen und apologetische Auseinandersetzungen.

1. Theorie des Kirchenrechts (Belgrad 1882, 566 S.). Dieses
Werk enthilt das Recht der orientalischen Kirche und dessen
Begriindung und Entwicklung mit besonderer Riicksicht auf die
‘Grebriuche der Einzelkirchen, welche hie und da, je nach den
ortlichen Verhiltnissen, verschieden sind..

8. Zwei Schriften tber die Verwandtschaftsgrade bei Ehe-
schliessungen (Belgrad 1886 und 1906). Die orthodoxe Kirche
wacht bekanntlich noch immer auf das strengste iiber die bei
den Eheschliessungen zu beobachtenden Regeln. Die genaue
Préizisierung und eine durch Beispiele erliuterte Zusammenstel-
lung dieser Regeln ist den Geistlichen der betreffenden Kirche
hochst willkommen. — Mit diesen zwei Schriften, wie noch
anderen, frither herausgegebenen und dieselbe Frage behan-
delnden Publikationen hat der ehrwiirdige Bischof den serbischen
Geistlichen zu ihrem praktischen Gebrauch sehr gute Hiilfs-
mittel geboten. N. V.




	Variétés

