
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Artikel: L'Église et la culture

Autor: Boulgakoff, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


494

L'ÉGLISE ET LA CULTUREL

L'homme habitué à méditer sur la vie actuelle, à démêler
dans le vacarme qui l'entoure sa « vraie * voix, son murmure
secret et intime généralement imperceptible à une oreille
distraite, trouvera que depuis longtemps la vie spirituelle de
l'humanité va à la dérive, qu'il se prépare quelque crise, avant-
coureur, peut-être, d'un futur revirement. Cette crise est amenée

par toute l'histoire de la vie moderne.
L'humanité a rompu avec la tutelle patriarcale, elle a

abandonné pour toujours les voûtes majestueuses mais pesantes
de l'art gothique. Le fils prend son héritage, quitte la maison
paternelle et s'en va en « pays lointain » pour y vivre en pleine
liberté. Il a goûté de la liberté, il a acquis la maturité
spirituelle par la voie de l'expérience, mais son patrimoine
s'épuise; l'homme souffre de la faim spirituelle; obligé de se

nourrir de caroubes amers, il se souvient involontairement de

la maison paternelle abandonnée. L'enfant prodigue moderne
commence à soupirer après son ancienne patrie. C'est là l'état
d'âme du chrétien moderne. On sent que l'on est à la veille
d'une grande réforme, d'une grande évolution spirituelle qui
doit donner à l'humanité la possibilité de reconstituer le secret
de l'union non seulement extérieure, mécanique, mais encore
de l'union intérieure, mystique, qui devra un jour ramener sur
terre l'amour et la paix au lieu de la haine et de l'égoïsme
qui régnent actuellement. On ne saurait nier les nobles efforts
des humanistes contemporains qui tendent à abolir les causes
extérieures du mal, de l'hostilité, mais ils s'abusent profondément

s'ils pensent qu'en écartant les obstacles extérieurs ils
résoudront d'une façon positive la question de la liberté et de

l'égalité.

') Extrait d'un article de M. Boulgakoft", traduit par M11* E. Diatchenko



— 495 —

Une ligue économique, un état socialiste peuvent supprimer
les cloisons extérieures existant entre les hommes et violant
grossièrement la justice, mais ils manquent de cette force
d'union créatrice que possède seulement l'union mystique et
religieuse de la foi et de l'amour, basée sur l'unité mystique
réelle qui est l'Eglise. L'Eglise seule peut poser et résoudre
le problème, auquel travaille le socialisme, le problème de
l'union et de l'organisation de l'humanité sur la base des dons
de la grâce accordés par le Sauveur. Ceux qui nient d'avance
la «religio», c'est-à-dire l'unique lien intérieur et réel entre
les hommes et le Christ, bâtissent leur édifice sur du sable,
sans comprendre la vraie nature de l'union humaine.

L'éloignement de l'enfant prodigue de la maison paternelle
symbolisant l'époque de l'humanisme, durant laquelle l'homme
essaye ses forces et fait une tentative désespérée de s'établir
et de vivre sans Dieu, a une profonde signification. Pour
l'organisation du Royaume de Dieu qui est un procès divin et
humain et qui est basé sur l'assimilation active de la substance
divine par l'humanité, le libre développement de l'élément
purement humain, l'essai des forces est indispensable; c'est
pourquoi la période humaniste irréligieuse, même antireligieuse,
a sa raison d'être, elle est même indispensable. Offrant en elle-
même le spectacle d'un exclusivisme aussi évident qu'injuste,
en faisant voir sa faiblesse définitive, elle réalise en même

temps le moment dialectique de l'évolution, l'antithèse
religieuse qui conduit à la synthèse suprême.

Mais quel était le rôle de l'Eglise à l'époque humaniste,
époque étrangère et même hostile à l'Eglise? On ne saurait
nier qu'elle a adopté à cette époque quelques traits du frère
aîné de l'entant prodigue tel qu'il est représenté dans l'Evangile.
Tout en accomplissant fidèlement et strictement sa mission,
elle a traité d'une façon hautaine, malveillante et pharisienne
son frère cadet qui, tout en « ayant péché contre le ciel et son
frère » durant sa vie errante, a conservé une âme vivante et
ouverte.

Les deux frères se reconcilieront-ils dans leur cœur, se

comprendront-ils? Telle est la grande question, la question
fatale que pose l'histoire contemporaine.

La division de la vie en «laïque» et ecclésiastique, la
tendance de la culture contemporaine à exister en dehors de



— 496 —

la religion et de l'Eglise (tendance en partie antireligieuse et
antiecclésiastique) et le manque de culture (et même une certaine hostilité

envers la culture) de l'Eglise contemporaine sèment le
désaccord dans les âmes de ceux qui reconnaissent toute l'anomalie

de ce désaccord. Créer une culture vraiment chrétienne,
ecclésiastique, réveiller la vie dans l'enceinte de l'Eglise,
vaincre l'antagonisme entre le monde ecclésiastique et le monde
laïque — tel est le problème historique que sont appelées à
résoudre l'Eglise et l'humanité contemporaines.

L'idée qui vient d'être énoncée offensera probablement
bien des cléricaux de vieille trempe. Ils se représentent l'Eglise
comme la plénitude des dons de la grâce qu'il s'agit de
conserver conformément à la tradition ; et toute idée d'une œuvre
de création nouvelle leur paraît déplacée. A cette façon de

comprendre l'Eglise comme étant seulement la gardienne, la
conservatrice de la tradition, nous opposons l'idéal de l'Eglise
créatrice, progressive, grandissante. Cette Eglise étant une
institution divine et humaine en même temps, possède d'abord
une base mystique immuable dans la personne de son divin
Chef et dans sa doctrine ecclésiastique et dogmatique, et
ensuite un élément humain qui se développe historiquement
dans les limites du temps et de l'espace. De l'action combinée
de la base mystique et de l'élément humain dépend le progrès
historique de l'Eglise appelée à faire entrer l'humanité dans
la sphère du Royaume de Dieu. Il serait donc erroné de borner
l'influence de l'Eglise, et par conséquent de la vie de l'Eglise,
à quelque sphère unique et étroite telle que le culte ou la
dévotion. Grâce à cette restriction illégitime de l'idée de l'Eglise,
elle n'est généralement comprise dans la langue ordinaire que
comme Eglise synonyme de « temple » et non Eglise « humanité,
culture», vie sociale; cette restriction du domaine de l'influence
et de la vie de l'Eglise est la cause principale en même temps
que le symptôme de sa faiblesse actuelle. En principe, la
religion et par conséquence l'Eglise étant le domaine de la vie
religieuse, doivent être «tout», doivent s'étendre sur tous les
domaines de la vie. En principe, il ne doit exister rien de

«laïque» dans la vie, il ne doit point y avoir de zone «neutrale

» qui soit indifférente à la religion et qui n'ait pas tel ou
autre coefficient religieux. L'activité spirituelle de l'humanité
historique, c'est-à-dire la culture, se manifestant dans des objets



— 497 —

matériels, extérieurs, ainsi que dans les productions de la
puissance créatrice spirituelle, doit aussi pousser sur le sol
spirituel de l'Eglise, dans l'enceinte de l'Eglise qui est appelée
à consacrer tous les côtés de la vie intimement liés avec elle.
A un certain degré cette liaison avait été réalisée au moyen
âge, mais au prix du despotisme spirituel qui a disparu pour
ne plus jamais revenir. Pour avoir méconnu les droits de la
libre création, l'Eglise du moyen âge a pâti d'un côté par la
perte de sa partie la plus active, et de l'autre par son propre
affaiblissement, par la réduction de la vie de l'Eglise rien qu'à
la prière commune et à l'oubli du grand principe que « labo-
rare» est «orare». L'extinction de l'esprit créateur et
l'antagonisme des éléments laïque et ecclésiastique a eu pour
résultat l'affaiblissement de la vie et de l'activité de l'Eglise;
elles ont dégénéré.

L'organisation de l'Eglise est devenue une force non pas
créatrice, mais seulement conservatrice, souvent réactionnaire.

Mais si l'organisation de l'Eglise ne doit pas rester la
citadelle de l'obscurantisme et de la réaction, si elle doit cesser
d'être l'asile des retardataires, il est indispensable que,
parallèlement à la prière commune, l'Eglise inaugure une vie
collective, une vie pleine de dons spirituels, avec cet élan et à ce
diapason auxquels l'homme contemporain ne pourrait et n'oserait

se soustraire même s'il le voulait; bref, c'est l'œuvre de
la culture active qui doit commencer. L'enceinte de l'Eglise
ne doit pas seulement contenir un asile pour les invalides, un
Hôtel-Dieu, mais aussi un atelier d'artisan, un cabinet de
savant et un atelier d'artiste. Plus le champ extérieur de la vie
et de l'activité de l'Eglise sera large, plus sera durable et
multiforme son influence sur l'humanité. Tous les chrétiens
travailleront en commun à cette œuvre commune et créatrice.
A cet amour universel qui en sera le résultat il sera peut être
révélé ce qui doit encore être révélé à la fin des siècles, et
l'Eglise sera prête à rencontrer son suprême ennemi et à lui
livrer la suprême bataille.

Ainsi donc, la culture chrétienne, l'œuvre créatrice de

l'Eglise, dirigée ad extra, tel est le problème universellement
historique qui se pose à notre siècle. Nous n'avons pas à nous
demander dans quelle mesure ce problème est réalisable —
la volonté suprême le résoudra pour nous — nous n'avons



— 498 —

qu'à déterminer si effectivement il existe et dans ce cas à
travailler dans la mesure de nos forces à sa solution.

Ce problème est non seulement au-dessus des forces, il est
même au-dessus de la conception d'une seule génération, c'est
l'idéal et non un programme pratique. Mais cet idéal donne
des indications très précises, crée des dispositions, des
sentiments qui y correspondent et qui forcent à lutter avec les
dispositions, les sentiments et les opinions contraires. Il faut
rejeter l'idée si erronée que la culture est fatalement liée à

un principe ténébreux, presque démoniaque. La vie actuelle
est intense, vigoureuse, il s'y amoncelle un trésor d'expérience
qui est utile à l'Eglise elle-même. C'est pourquoi il faut ouvrir
son cœur au monde laïque, le faire avec amour, sans
présomption, mais avec une humanité chrétienne ; il se peut qu'alors
le frère aîné éprouvera autant de joie que le Père de revoir
le frère prodigue « qui était mort et est revenu à la vie »,

«qui était perdu et s'est retrouvé». De part et d'autre les
torts réciproques doivent être reconnus, c'est alors que naîtra
naturellement l'attraction mutuelle entre l'Eglise et le monde
laïque. L'Eglise redeviendra vivante et créatrice.

L'élargissement de la conscience de l'Eglise est indispensable

pour que la tragédie de l'histoire universelle puisse être
terminée. Tant qu'il existe une vaste zone de culture «laïque»
indifférente à la religion, la lutte dernière et définitive entre le
bien et le mal ne saurait être terminée. C'est en éclairant
les domaines jusqu'alors obscurs qu'on signalera les points
impénétrables à la lumière. Tant que la femme revêtue du soleil
se cache dans le désert, la différence n'est pas dévoilée entre
la fiancée du Christ, parée de la robe nuptiale et attendant
son époux, et la femme assise sur une bête écarlate, sur le
front de laquelle est écrit ce nom: Mystère, la grande Babylone,

la mère des impudicités et des abominations de la terre
(Apoc. 17, 5).

Qu'elle s'allume plus tôt, cette flamme de l'inspiration
religieuse qui éclairera le monde et la civilisation, que l'humanité
s'élève au dernier et suprême degré de la conscience historique
et religieuse! Oui, Seigneur Jésus, viens!

S. BOULGAKOFF.


	L'Église et la culture

