Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Schluss]
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403684

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

462 —

'FRANZ HEINRICH REUSCH
ALS SCHRIFTSTELLER.

(1825—1900.)

(Schluss.!)

Alphons Liguori — um ihn handelt es sich — Stifter des
Redemptoristen-Ordens, geb. 1696, erst Jurist und Anwalt, 1726
Priester, 1762 Bischof von S. Agata (zwischen Capua und Bene-
vent), gest. 1787, war von krankhafter Skrupulositit und einer
ubertriebenen Askese ergeben, dabei trat er energisch gegen
die in seiner Divzese vorhandenen Missbriuche auf. Um so
auffallender erscheint der Charakter seiner moralischen Lehren.
Den hier vorhandenen Zwiespalt haben die Verfasser deutlich
aufgezeigt, eine Erkldrung desselben aber nicht gegeben. Auf
Grund einer ausfiihrlichen Darlegung seiner schriftstellerischen
Titigkeit erbringen sie den Nachweis, dass Liguoris System
zwar nicht der eigentliche Probabilismus, sondern der Aqui-
probabilismus ist, von dem er eine besondere Abart begriindet.
Aber der Unterschied zwischen diesem Aquiprobabilismus und
dem gemiissigten Probabilismus ist theoretisch nur ein mini-
maler, und praktisch, in der Behandlung der einzelnen Kasus,
ist Liguori durchweg Probabilist, wenn auch seine Entschei-
dungen in einzelnen untergeordneten Punkten zuweilen weniger
lax sind, als die anderer Probabilisten. Dass aber Liguoris Ent-
scheidungen im allgemeinen von denen der gewdéhnlichen Pro-
babilisten sich nicht unterscheiden, wird an vielen Beispielen
gezeigt. Daraus ersehen wir, wie man, wenn man sich diesem
Fuhrer anvertraut, aus einer schweren eine lissliche oder gar
keine Siinde machen kann. Im einzelnen handelt es sich in
den erwihnten Beispielen um Aequivocatio und Restrictio men-

1) Siehe Intern. theol. Zeitschrift, Nr. 57, S. 75—93.



— 463 —

talis, Meineid, Wortbruch, Diebstahl, Schmuggel, geheime Schad-
loshaltung, Mord, Restitutionspflicht u. dgl.

Zur Charakteristik nur wenige Zitate: Wenn jemand schwort,
ohne die Absicht, zu schworen, so ist das eine Siinde, aber nur
dann eine schwere Siinde, wenn er ohne die Absicht, das Ver-
sprechen zu erfillen, schwort, sonst nur eine lédssliche Siinde,
wenn es sich nicht um einen Eid bei Kontrakten oder vor dem
Richter handelt. Wenn jemand ohne die Absicht, sich zu ver-
pflichten, aber mit der Absicht, das Versprechen zu erfiillen,
schwort, so ist das nach der gewohnlichen Ansicht eine Tod-
stinde, nach der sehr probabeln Ansicht anderer nur eine ldss-
liche Siinde. Wer ohne die Absicht, das Versprechen zu er-
filllen, aber mit der Absicht, zu schworen und sich zu ver-
pflichten, schwort, begeht sicher eine Todstinde. Die Frage, ob
derjenige, welcher mit der Absicht, zu schwoéren, aber ohne
die Absicht, sich zu verpflichten, schwort, verpflichtet sei, den
Eid zu halten, wird von einigen verneint, von andern bejaht.
Beide Ansichten sind probabel, die erstere ist aber die pro-
babelere. .

In der Abhandlung itber das Stehlen wird weitldufig die
Frage behandelt, wie hoch der Betrag sein miisse, damit das
Stehlen eine Todsiinde sei. Die Theologen, bemerkt Liguori,
sagten gewohnlich: so viel als jemand fiir seinen und seiner
Familie Unterhalt einschliesslich Kleidung und Wohnung an
einem Tage bedarf. Da aber diese Regel sehr dunkel und
konfus sei und nicht auf alle gleichméssig angewendet werden
kénne, wolle er die Theologen anfiihren, welche die Summe
fiir verschiedene Klassen von Personen fixierten. Es folgt dann,
mit Namhaftmachung der Autorititen, folgende Taxe, deren
Betrage die Verfasser nach dem Vorgang von Gury auf unsere
Miinzen reduziert haben: 1. Es ist eine Todsiinde, einem betteln-
den Armen wenige Pfennige zu stehlen, nach andern 50, nach
andern 25 Pfg.; 2. einem arbeitenden Armen M. 1; 3. einem
méissig bemittelten Manne M. 1. 80; 4. einem wohlhabenden
M. 2. 60; 5. einem sehr reichen Kaufmann M. 5; 6. einer sehr
reichen Genossenschaft M. 7. 60; 7. einem Konige M. 10. — Wenn
es eine Todslinde ist, auf einmal M. 2 zu stehlen, so begeht
derjenige, welcher derselben Person zu verschiedenen Zeiten
oder mehreren zu derselben Zeit kleinere Betrége stiehlt, erst
dann eine Todsiinde, wenn die Betrige zusammen M. 3 aus-



s BGH =

machen, und wenn.er mehrere zu verschiedenen Zeiten be-
stiehlt, erst dann, wenn sie M. 4 ausmachen. Wenn zwischen
den einzelnen Kkleinern Diebstihlen, von denen keiner M. 2 be-
tragt, ein Zeitraum von zwei Monaten liegt, so sind sie nicht
zusammen zu addieren. Es ist ferner keine Todsiinde, jemand
eine beliebig grosse Summe zu stehlen, wenn man beabsichtigt,
in kurzer Zeit, z. B. in einer Viertelstunde, die ganze Summe
oder so viel zuriickzugeben, dass das nicht Zuriickgegebene
nicht eine gentigende Materie fiir eine Todsiinde ausmacht.

Jemand will, um dem Cajus zu schaden, dessen Esel er-
schiessen, trifft aber nicht diesen, sondern die Kuh des Titius.
Er ist im Gewissen, vor der Entscheidung des Gerichtes zu
keinem Schadenersatz verpflichtet, nicht fir den Esel, den er
ja nicht getroffen, nicht fiir die Kuh, die er nicht hat treffen
wollen. ,Nach der Strenge der Prinzipien“ wiirde er nicht
einmal zum Schadenersatz verpflichtet sein, wenn auch die
Kuh dem Cajus gehorte, denn der Schaden ist jedenfalls ein
nicht beabsichtigter gewesen, u. s. w. u. s. w.

Liguori wurde von Gregor XVI. 1839 heilig gesprochen,
von Pius IX. 1871 zum Kirchenlehrer erhoben, mit der aus-
driicklichen Erklirung: alle seine Schriften seien gleich denen
der andern Kirchenlehrer {Athanasius, Augustinus, Hieronymus,
" Thomas von Aquin etc.) in Vorlesungen, Predigten u.s. w. an-
zufihren und zu verwenden. Beziiglich seiner moraltheolo-
gischen Schriften erklirte schon 1831 Gregor XVI., die darin
vorgetragenen Meinungen diirfe man unbedenklich zur Richt-
schnur nehmen und vortragen, da der heilige Stuhl in seinen
Werken nichts einer Zensur Wiirdiges gefunden habe. Leo XIII.
behauptet in einem Schreiben vom 28. August 1879, seine Moral-
theologie sei in der ganzen Welt beriihmt und biete den Ge-
wissensriaten eine ganz sichere Norm dar. Kein Wunder, dass
Liguoris Moraltheologie heute tiberall herrscht und innerhalb
der romischen Kirche kein Widerspruch sich geltend macht.

Wie bedenklich die seiner Moraltheologie erteilten Appro-
bationen sind, dafiir liefern die Ausfiihrungen der Verfasser
den stringenten Beweis, um so mehr, als sie noch speziell her-
vorheben, dass durch eine Entscheidung der Ponitentiarie vom
5. Juli 1831 einer der allerbedenklichsten Sitze der alten Pro-
babilisten — dass man einer von einem approbierten Autor
vorgetragenen Ansicht folgen diirfe — insofern allerdings nur



= 3EH .2s

scheinbar sanktioniert wird, als Liguori fiir die allermeisten
seiner Ansichten eine Menge von Autoren zitiert, dass aber die
ebenso bedenkliche L.ehre von der probabilitas extrinseca —
dass man der Ansicht approbierter Autoren folgen diirfe, ohne
von ihrer Richtigkeit tiberzeugt zu sein, ja ohne auch nur den
Versuch zu machen, sich ein eigenes Urteil dariiber zu bilden —
hier ihre allerbestimmteste Formulierung findet.

Parallel mit dem Probabilismusstreit verliuft die Kontro-
verse in betreff der Attrition. Hierbei handelt es sich um die
Frage, ob zum Empfange der sakramentalen Lossprechung die
attritio geniige, bei welcher die Siinde ausschliesslich aus Furcht
vor der ewigen Strafe bereut wird (attritio formidolosa oder
servilis), oder ob zu dieser die Reue aus Liebe zu Gott (caritas)
wenigstens in einem gewissen Grade (amor initialis) hinzu-
kommen miisse. Es ist bemerkenswert, dass der Attritionismus
wie der Probabilismus zuerst und ziemlich gleichzeitig mit
diesem in Salamanca bei den Dominikanern auftauchte, alsbald
von den Jesuiten begierig aufgegriffen und dann in der ersten
Hélfte des 17. Jahrhunderts die vorherrschende Ansicht wurde,
wenn auch nicht in dem Grade, wie der Probabilismus, nicht
einmal, wenigstens nicht im 17. Jahrhundert, bei den Jesuiten.
Natiirlich unterliessen die Jesuiten es nicht, die Bestreitung des
Attritionismus wie die des Probabilisrnus als eine Frucht des
Bajanismus und des Jansenismus zu bezeichnen.

Wenn auch einzelne Pipste die schlimmsten Auswiichse
verurteilten, so trugen sie im allgemeinen doch zur Zerstérung
der ernsten, aus der Lehre des h. Augustinus geschopften
Moral méchtig bei. Alexander VIL z. B. traf die Entscheidung,
dass die Lehre von dem Geniigen der Reue aus Furcht vor
der Holle, der alten Lehre von der Reue aus Liebe villig gleich-
berechtigt und die vorherrschende sei. Vergebens, wie beim
Probabilismus, war die Bekimpfung durch Jansenius, Arnauld,
Pascal und andere, fiir die sofort die Schimpfnamen Jansenisten
und Bajanisten geprigt wurden. Ja, als Innocenz XI. eine An-
zahl gar zu laxer Grundsitze verdammte, nannten die Jesuiten
auch ihn einen Jansenisten.

Wie gegen den Probabilismus, so sprach sich auf Bossuets
Veranlassung die erwihnte Versammlung des franzosischen
Klerus auch gegen den Attritionismus aus durch die Erklirung,
die Liebe sei, wie bei den Erwachsenen fiir den Empfang der



— 466 —

Taufe, so auch fiir den Empfang des Bussakramentes not-
wendig. Nach der Lehre des Trienter Konzils sei allerdings
nicht die vollkommene Reue erforderlich, diirfe sich aber nie-
mand fiir genligend disponiert halten, der nicht ausser dem
Glauben und der Hoffnung auch anfange, Gott als die Quelle
aller Gerechtigkeit zu lieben. Der fiir beide Sakramente not-
wendige Vorsatz, ein neues Leben anzufangen und die gottlichen
(Gebote zu halten, sei nicht moglich, wenn der Biisser um das
erste und grosste Gebot, Gott von ganzem Herzen zu lieben,
sich nicht kiimmere, und nicht wenigstens entschlossen sei, sich
die Erfillung desselben mit Hiilfe der goéttlichen Gnade an-
gelegen sein zu lassen. Dementsprechend wird der Satz: ,Die
Reue aus Furcht vor der Holle geniigt auch ohne irgendwelche
Liebe Gottes, ohne irgendwelche Riicksicht auf den durch die
Siinde beleidigten Gott, weil eine solche Reue gut (honesta)
und itibernatirlich ist“, als zur Ketzerei fithrend verdammt, und
der Satz: ,Das Trienter Konzil hat so ausdriicklich definiert,
die Attrition, welche die Seele nicht lebendig macht und von
der vorausgesetzt wird, dass sie ohne Liebe Gottes sei, gentige
zur Lossprechung, dass es die Leugner dieser Lehre anathema-
tisiert hat“, als falsch, dem Trienter Konzil widersprechend
und irrefithrend bezeichnet.

Liguori hat dem Attritionismus endgiiltig zum Siege ver-
holfen. Zu dem Dekrete Alexanders VII. macht er die richtige
Bemerkung: die Lehre, dass bei der Reue aus Furcht vor der
Holle keine Liebe Gottes erforderlich sei, werde von dem Papste
nicht nur geduldet, sondern gewissermassen gutgeheissen, jeden-
falls ihr eine grosse Stiitze gegeben; wenn er nicht jene Ansicht
als moralisch gewiss und als eine solche, der man in praxi
folgen diirfe, hiitte bezeichnen wollen, wiirde er dadurch, dass
er sie als die in den Schulen verbreitetere bezeichnet habe,
ohne sie zu missbilligen, starken Anlass zu einem Irrtum in
einer so wichtigen, die Praxis betreffenden Sache gegeben haben,
wie die Materie des Bussakramentes sei, von der das Heil so
vieler Seelen abhange. Da Liguori einen solchen Irrtum des
Papstes nicht fiir moglich hilt, sollte man erwarten, dass er
nach den Worten des Dekretes einfach ,die Notwendigkeit irgend-
welcher Liebe Gottes bei der aus Furcht vor der Holle ent-
standenen Attrition“ leugnete. Er lehrt aber, diese geniige nicht
sine aliquo initiali Dei amore, absque eo quod sit preedominans,



PR -

und gibt dieses fiir die Lehre der Attritionisten {iberhaupt aus.
Freilich fiigt er bei, dieser Anfang der Liebe sei in der Attrition
enthalten, weil in dieser die Furcht vor der gottlichen Straf-
gerechtigkeit, die Hoffnung auf Verzeihung der Siinde und auf
die ewige Seligkeit eingeschlossen sei. Auf der andern Seite
figt er auch bei: es sei unzweifelhaft ratsam, dass der Ponitent
sich nach Kriften bemitihe, einen Akt der vollkommenen Reue
zu erwecken, und dass der Beichtvater dazu auffordere; seine
Lehre habe aber den Vorteil, dass derjenige, der bloss die
Attrition habe, sich nicht von dem Sakramente fernzuhalten,
und der Beichtvater ihn nicht als nicht disponiert abzuweisen
brauche. Die Ansicht vieler Attritionisten, auch die Reue aus
Furcht vor zeitlichen schlimmen Folgen der Siinde geniige, falls
diese als gottliche Strafe gefiirchtet wiirden, halt Liguori fir
die probabelere, meint aber, da die entgegengesetzte wenigstens
innerlich nicht improbabel sei, sei es sicherer, sich in der Praxis
daran zu halten. |
Als dritte Hauptfrage ist neben den genannten theoretischen
Kontroversen iiber Probabilismus und Attritionismus als Folgerung
aus ihnen die mehr oder minder strenge Praxis in der Ver-
waltung des Bussakramentes in Betracht zu ziehen: Rigorismus
und Laxismus, woriiber in den letzten Dezennien des 17. Jahr-
hunderts, namentlich in Belgien, lebhaft gestritten wurde. Wéh-
rend die Rigoristen in gewissen Fallen (z. B. bei den Recidivi
und den Consuetudinarii) sich fiir verpflichtet oder berechtigt
hielten, die Lossprechung unter Umstéinden, nicht unbedingt zu
verweigern, aber zu verschieben, absolvierten die Laxisten oder
Benignisten, wie man es kurz ausdriickte, toties quoties. Wie
laxe Anschauungen in dieser Hinsicht manche Kasuisten vor-
trugen, zeigen folgende von Innocenz XI. verdammten Sitze:
Eine hiufige Beichte und Kommunion ist auch bei solchen, die
ein heidnisches Leben fiihren, ein Zeichen der Vorherbestimmung
zur Seligkeit. — Wir sind nicht verpflichtet, wenn der Beicht-
vater fragt, ob eine Siinde uns zur Gewohnheit geworden ist,
dieses zu gestehen. — Einem Beichtenden, der die Gewohnbheit
hat, gegen ein Geseiz Gottes, der Natur oder der Kirche zu
stiindigen, ist auch dann, wenn sich keine Hoffnung der Besse-
rung zeigt, die Lossprechung weder zu verweigern noch auf-
zuschieben, wenn er nur sagt (ore profert), er bereue und nehme
sich vor, sich zu bessern. — Es kann mitunter jemand los-



NEWRY (. .

gesprochen werden, der in einer niachsten Gelegenheit zur Siinde
lebt, die er beseitigen kann, aber nicht beseitigen will, viel-
mehr direkt und absichtlich aufsucht. — Eine nichste Gelegen-
heit zur Siinde ist nicht zu fliehen, wenn irgend ein niitzlicher
- und anstédndiger Grund (causa aliqua utilis et honesta), sie nicht
zu fliehen, vorhanden ist. — Auf die, die solche und :ihnliche
Grundsitze vertraten und anwandten, bezog sich das Spottwort:
Ecce patres, qui tollunt peccata mundi.

Liguori tragt in dieser Frage Grundsétze vor, die zwischen
den Extremen die Mitte halten, jedenfalls nicht zu streng sind;
er musste aber dafir gegen den Vorwurf des Rigorismus ver-
teidigt werden.

In ziemlich losem Zusammenhang mit der ersten steht die
zweite Abteilung: Zur Geschichte und Charakteristik des Jesuiten-
ordens. Unter anderm erhalten wir hier Mitteilungen tber die
Studienordnung, die Autoritit des Thomas von Aquin, die Be-
mithungen, die Einheitlichkeit der Lehre im Orden zu sichern,
als Ergidnzungen und Berichtigungen zur zweibindigen Ratio
Studiorum ete. des Jesuiten G. M. Pachtler, versffentlicht als der
zweite und fiinfte Band der von Karl Kehrbach herausgegebenen
Monumenta Germanise Peedagogica. Sodann werden die Be-
mithungen der Jesuiten beleuchtet, die ihnen nach ihrer Angabe
nur miindlich erteilten, spéiter widerrufenen Fakultiiten und
Privilegien als noch zu Recht bestehend hinzustellen. Ein
weiterer Abschnitt behandelt die Geschichte des Glaubens, dass
alle Jesuiten seliz werden. Darauf folgt eine kurze, aber
interessante Abhandlung iiber den die briefliche Beichte be-
treffenden Streit. Weiterhin finden wir Mitteilungen tiber Bellar-
min, als Erginzungen zu dem frither besprochenen Werke. Be-
sonders instruktiv sind die Angaben iiber die Ordensdisziplin,
die Pflicht der Denunziation, die Gesuche um Entlassung aus
dem Orden, die mit schlechter Behandlung und der Unmdéglich-
keit, die Geliitbde zu halten, begriindet sind, und iiber fiirstliche
Beichtviiter. Den Schluss bildet die Analyse einer fiir die
romische Kurie bestimmten Denkschrift (verfasst zwischen 1600
und 1622) tiber die Mittel, die zur Erhaltung und Ausbreitung
des katholischen Glaubens in Deutschland, namentlich in Stid-
deutschland, anzuwenden seien. —

Als Ergéinzung zu der im vorigen besprochenen Publikation
erschien in den Preussischen Jahrbiichern, Bd. 65, Jahrg. 1890,



— 469 —

186 sqq., ein Aufsatz liber: Redemptoristen und Jesuiten, worin
Reusch eine gedringte Darstellung der Geschichte und der
Tatigkeit der Redemptoristen oder, wie sie nach ihrem Stifter
auch genannt werden, Liguorianer gibt und dann die Be-
ziehungen zwischen diesen und den Jesuiten behandelt. —

Als Fortsetzung der in der zweiten Abteilung des Buches
iiber die Moralstreitigkeiten gegebenen Charakteristik der Je-
suiten verdsffentlichte Reusch: Beitrdge zur Geschichte des Jesuiten-
ordens. Miunchen 1894. Das Buch, das gleich interessant ist fiir
den Theologen, den Historiker und den Politiker, behandelt in
finf Abteilungen die Lehre vom Tyrannenmorde, franzosische
Jesuiten als Gallikaner, die Versammlung zu Bourgfontaine, die
Geschichte vom falschen Arnauld und Einzelheiten aus der
Ordensgeschichte. Fiir diese letzte Abteilung ist das Material
grosstenteils aus Abschriften von ungedruckten, aus den Kollegien
zu Minchen und Ingolstadt stammenden Jesuitenbriefen ent-
nommen, die er in Dollingers Nachlass gefunden, und die er
auszugsweise in der lateinischen Originalsprache als: Archi-
valische DBeitrige zur Geschichte des Jesuitenordens in Briegers
Zeitschrift fiir Kirchengeschichte (X VI, 1895, 98 sqq. und 261 sqq.)
veroffentlichte.

Absicht des Verfassers war es, unabhiingig von dem Tages-
streit der Parteien fiir und wider die Jesuiten, objektiv, voll-
stindig und genau die beglaubigten Tatsachen darzustellen,
weitere Betrachtungen aber und Schlussfolgerungen dem Leser
zu liberlassen. Vorzugsweise wollte er solche Punkte beleuchten,
die von den Jesuiten und ihren Freunden gerne mit Still-
schweigen iibergangen oder in apologetischem Interesse ver-
dreht werden.

Im ersten Kapitel iiber die Lehre vom Tyrannenmord for-
muliert Reusch gegeniiber dem P. B. Duhr, der in seinen Jesuiten-
fabeln (p. 360) den Satz bekdmpft: ,Die Erlaubtheit des Tyrannen-
mordes ist eine Erfindung der Jesuiten“, die Frage, wie sie
richtig lauten muss, dahin, ob auch Jesuiten mit Genehmigung
oder Duldung ihrer Oberen diese Ansicht verteidigt haben. In
erster Linie kommt hier das Werk de rege et regis institutione
libri tres des gelehrten spanischen Jesuiten Johann Mariana
(1536—1624) in Betracht, mit bezug auf den P. E. Michael (Zeit-
schr. f. kath. Theol., 1892, 56 sq.) zu behaupten wagte: ,Ubrigens
ist der ganze Mariana- und Tyrannenmordspektakel einer der

Revue intern. de Théologie. Heft 59, 1907. 31



— 470 —

ungezéihlten Schandflecke unserer neuern Geschichtschreibung,
ein Denkmal ihrer Kritiklosigkeit und Oberflichlichkeit.“ Die
von Reusch angefiihrten Tatsachen reden eine andere Sprache.

Auch bei éltern Jesuiten findet sich schon die Unterschei-
dung zwischen zwei Arten von Tyrannie: 1. dem Tyrannen im
Sinne von Usurpator, der sich ohne einen rechtmiissigen An-
spruch der Herrschaft iiber eine Stadt oder ein Land be-
méichtigt, und 2. dem rechtmissigen Fiirsten, der tyrannisch
regiert. Man darf es als die herrschende Ansicht der Jesuiten-
theologen bezeichnen, dass die Ermordung eines Tyrannen im
erstern Sinne auch einem beliebigen Biirger unter Umstianden
erlaubt sei, dagegen nicht auch die Ermordung eines Tyrannen
im zweiten Sinne. Das Neue und Charakteristische in der Lehre
Marianas bestand nun darin, dass er das, was die Ordens-
theologen von dem Tyrannen im ersten Sinne lehrten, auch auf
den Tyrannen im zweiten Sinne ibertrug.

Reusch zeigt, dass das Buch Marianas regelrecht von der
Zensur approbiert, dass es auch spéterhin nicht formlich des-
avouiert wurde, und dass es weder im romischen, noch im
spanischen Index steht. Sodann gibt er einen Abriss der weitern
Entwicklung dieser Lehre bei den Jesuiten und bei Liguori und
weist nach, dass das von den Pépsten in Anspruch genommene
Recht, Fiirsten abzusetzen, bei hervorragenden Jesuitentheologen
zi der Konsequenz fiihrte, dass ein solcher Fiirst als Tyrann
und Usurpator von jedem Privatmanne getdotet werden diirfe.
Dass es sich hier nicht etwa um bloss theoretische Lehren
handelt, zeigen dem Leser die Ermordung Heinrichs III. und
Heinrichs IV, von Frankreich und die Mordanschlige gegen
Elisabeth von England.

Wihrend der Jesuitenorden sich sonst als geschlossene
Einheit und als Verteidiger des Papsttums zeigt, erscheint die
franzosische Provinz desselben im 17. und 18. Jahrhundert in
einem ganz andern Lichte. Die franzosischen Jesuiten erkennen
dem Konige von Frankreich nicht nur vollige Unabhéingigkeit
vom Papste in weltlichen Dingen, sondern auch weitgehende
Regalienrechte zu, und billigen durchaus die gallikanischen
Artikel. Der Leser erstaunt, wenn er authentische Ausserungen
von damaligen Jesuiten vernimmt, die ebensogut von heutigen
Altkatholiken herrithren konnten. Alles dies geschieht in offener
Auflehnung gegen den Papst, den General und auf die Gefahr



— 471 —

eines Ordensschismas hin. Warum? Weil die Jansenisten am
meisten geschidigt, und die eigenen Anhinger am besten ver-
sorgt werden konnten, wenn der Orden beim Koénige einen
ausschliesslichen Einfluss ausiibte, den er durch dies auffillige
Verhalten dauernd sicherzustellen suchte.

Das dritte Kapitel iiber die Fabel von der Versammlung
zu Bourgfontaine bietet einen Beleg fiir Anton Arnaulds Be-
hauptung: Die Jesuiten nehmen niemals die Verleumdungen
zuriick, die sie einmal ausgestreut haben.

Die Erdichtung, die Reusch als plump, aber als mit di-
monischer Boshaftigkeit gemacht charakterisiert, ist kurz fol-
gende: Im Jahre 1621 kamen in der Kartause Bourgfontaine,
16 Stunden von Paris, sieben Personen zusammen und fassten
den Plan, die katholische Religion zu zerstdren, den Deismus
einzufiihren und als Mittel hierfiir alle jene Lehren und Ubungen
zu verbreiten, welche den Jansenismus charakterisieren. Einer
der sieben jedoch, ein Priester, trat bald von der Verschwo-
rung zuriick, teilte Filleau das Geheimnis mit und bezeichnete
die Namen der iibrigen sechs durch ihre Initialen: J. d. V. d. H.
— (C.J.—P.C. —P.C. — A. A. — S.V. Gemeint waren:
Jean du Vergier de Hauranne, gewohnlich Abt von St. Cyran
genannt, + 1643, Cornelius Jansenius, { 1638, Philipp Cospéan,
Doktor der Sorbonne, spiter Bischof von Nantes und Lisieux,
T 1646, Peter Camus, seit 1629 Bischof von Belley, 1 1653,
Anton Arnauld, der zur Zeit, wo die Versammlung stattge-
funden haben sollte, erst neun Jahre alt war und noch lebte,
als Filleau seinen Bericht 1654 verosffentlichte, | 1694, Simon
Vigor, 1 1624.

Umdas Ungeheuerliche dieser ganzen Fiktion zum Bewusst-
sein zu bringen, fithrt Reusch folgenden Vergleich an. Wenn
heute jemand drucken liesse, ein Herr, den er nicht nennen kénne,
habe einer geheimen Zusammenkunft in einem Férsterhause
im Spreewalde beigewohnt, in der sich Fiirst Bismarck, die
Feldmarschille Moltke und Manteuffel, Herr von Kleist-Retzow,
Herr von Minnigerode und Herr Rauchhaupt verschworen
hétten, die preussische Monarchie zu zerstéren, die Republik
einzufithren und als Mittel hierfiir alle jene Grundsitze zu
verbreiten und ins Werk zu setzen, welche die konservative
Partei charakterisieren, so wiirde es niemand wagen, es als
unsicher zu bezeichnen, ob nicht die ganze Erzéhlung des un-



472 —

genannten Zeugen eine Mystifikation sei, und wer das wagen
wollte, den wiirde man auslachen. Ebensowenig bedarf es eines
Beweises, dass Ménner wie Cornelius Jansenius und der Abt
von St. Cyran, um nur die bekanntesten zu nennen, Minner,
die, wie immer man ihre theologischen Ansichten beurteilen
mag, anerkannter- und unbestrittenermassen so ehrenhaft und
streng sittlich und so durch und durch katholisch fromm und
dabei so jeder Heuchelei fremd und der katholischen Religion
ebenso ergeben waren, wie Fiirst Bismarck dem monarchischen
Prinzip, sich nicht an einem Plane, die katholische Religion
zu zerstoren und den Deismus einzufiihren, beteiligt haben
konnen.

Demgeméiss befasst sich unser Gelehrter mit der Versamm-
lung zu Bourgfontaine nicht zum Zwecke des Nachweises, dass
sie nie stattgefunden hat, sondern er will an der Geschichte
dieser Jesuitenfabel die Hartnickigkeit zeigen, mit der die
Jesuiten einmal ausgestreute Verleumdungen festhalten.

Erfinder dieser Liige ist allerdings kein Jesuit, sondern der
konigliche Rat und Advokat Johann Filleau, der aber zu den
Jesuiten in den engsten Beziehungen stand und der selbst den
Jesuiten Ferrier als seinen Mitarbeiter bezeichnet. Schon aus
diesem Grunde kann Reusch die Sache als Jesuitenfabel be-
zeichnen. Dazu kommt aber, dass es jedenfalls Jesuiten ge-
wesen sind, welche die Fabel seit ihrem ersten Auftauchen im
Jahre 1654 jahrhundertelang bis zur jiingsten Vergangenheit
nicht nur in Frankreich, sondern auch in Italien und Deutsch-
land verbreitet und verteidigt haben. Bischof Konrad Martin
von Paderborn glaubte die Geschichte aufwirmen und gegen
die ,Protestkatholiken® verwenden zu sollen. In Schriften
neuerer Jesuiten und in Ausserungen derselben in den Stimmen
aus Maria-Laach und im Freiburger Kirchenlexikon wird die
Sache nicht etwa als Erfindung, Liige und Verleumdung be-
zeichnet, was sie in Wirklichkeit ist, sondern in echt jesuitischer
Art werden Grinde dafiir und dagegen angefiihrt, so dass diese
schéndliche Mystifikation immer noch als ,probabel“ erscheint.

Wie die im dritten, so ist auch die im vierten Kapitel
erzihlte Geschichte eine Illustration des Satzes: Der Zweck
heiligt die Mittel. Diese fiur die Jesuiten ebensowenig ehren-
volle, aber ebenso charakteristische Geschichte, wie die Fabel
von Bourgfontaine, betrifft eine Tiduschung mehrerer Professoren



" AT —

der Universitit zu Douai, welche Stadt damals unter franzo-
sischer Herrschaft stand, und wurde unter dem Namen der
Greschichte des falschen Arnauld oder der Betriigerei von Douai
(la fourberie de Douai) gegen Ende des 17. Jahrhunderts viel
besprochen. P. de Ligny, Professor an der genannten Univer-
sitit, und seine Freunde erhielten Briefe, die mit Antoine A.
unterzeichnet waren und durch ihren ganzen Inhalt den An-
schein erwecken mussten, als ob sie von Arnauld stammten,
der damals in der Verborgenheit zu Briissel lebte. Absicht des
Fialschers, dessen Personlichkeit nicht genau festzustellen ist,
war nicht bloss, Arnauld und seinen Freunden einen Possen zu
spielen, sondern auch, Ligny um seine Biicher und Papiere zu
brmgen sowie ihn und seine Freunde zu kompromittierenden
Ausserungen zu verlocken, um so eine Handhabe zu gewinnen,
dem verhassten Jansenismus und seinen Anhéngern zu schaden
und die theologische Fakultit zu Douai von den den Jesuiten
missliebigen Elementen zu sdubern. Vergebens trat Arnauld,
sobald er von dem schéindlichen Betrug horte, sofort gegen
diesen Missbrauch seines Namens auf; vergebens schrieb Leibniz:
Ich wundere mich, dass so viele anstindige Leute, die es unter
den Jesuiten gibt, solche gegen die einfachste Ehrlichkeit ver-
stossende Dinge dulden koénnen ... Wire ich an der Stelle
ihrer Oberen, ich wiirde Herrn Arnauld Genugtuung geben.

Das ist den Jesuiten gar nicht eingefallen; ihnen galt
dieser Betrug als erlaubte Kriegslist, wiithrend die neueren die
Angelegenheit totschweigen,

Im letzten Kapitel gibt unser Gelehrter kleinere Beitrige
zur Beurteilung des Jesuitenordens als Ergénzungen zu Punkten,
die in den Werken iiber den Index, die Moralstreitigkeiten, die
Selbstbiographie Bellarmins, sowie in der Schrift: Die deutschen
Bischofe und der Aberglaube, besprochen sind. Insbesondere
handelt er iiber Wundergeschichten, die sich auf Ignatius,
Xaverius, Aloysius und Canisius beziehen, Zuwendung der guten
Werke des Ordens an die Wohltiter der Gesellschaft, Ablass-
wesen, Devotionalien, das personliche Altarprivilegium, privi-
legierte Altdre, Instruktion fiir firstliche Beichtviiter, Beichten
der Frauen, und gibt zuletzt eine genaue Darstellung der im
Orden bestehenden und gehandhabten Vorschriften iiber Biicher-
zensur. —



— 474 —

Mit der durch das vatikanische Konzil geschaffenen Lage
steht in engstem Zusammenhang eine Untersuchung, die Reusch
1889 im 18. Bande der Abhandlungen der historischen Klasse
der bayerischen Akademie der Wissenschaften veréffentlichte
uber: Die Filschungen in dem Traktat des Thomas von Aquin
gegen die Griechen (Opusculum contra errores Grecorum ad
Urbanum IV.).

Von allem andern abgesehen, belehrt schon ein Blick auf
die morgenldndische Kirche den Unbefangenen hinlénglich tiber
den Charakter der vatikanischen Julidekrete. Die Spaltung
zwischen der abendlandischen und der morgenlindischen Kirche
hat bekanntlich ihren Hauptgrund darin, dass die ausgedehnte
(rewalt, welche die Pépste fiir sich beanspruchten und in den
ersten Jahrhunderten des Mittelalters im Abendlande auch zur
Geltung gebracht hatten, im Morgenlande nicht anerkannt
wurde. Dass diese Spaltung im Abendlande als ,Schisma“,
und die morgenliandische Kirche, wenigstens amtlich, nicht als
»hiiretisch“ bezeichnet wurde, zeigt, dass die Sétze, in welchen
man die pépstlichen Anspriiche formuliert hatte, damals noch
nicht als Dogmen galten. Gleichwohl tritt dieser Streitpunkt
in den beiderseitigen Schriften und bei den Verhandlungen,
welche zur Wiederherstellung der kirchlichen Einheit mehr-
fach angekntipft wurden, so sehr in den Vordergrund, dass alle
anderen Differenzen, namentlich die Fragen nach dem Filioque,
iber den Zustand der im Stande der Gnade Verstorbenen bis
zur Auferstehung, tiber das Purgatorium und tiber das Abend-
mahlsbrot, als nebensichlich erscheinen.

Unter den Schriften der Abendlénder, in welchen diese
Streitpunkte behandelt werden, bilden die Arbeiten einiger der
zahlreichen Ménche, welche seit der Errichtung des lateinischen
Kaisertums zu Konstantinopel im Morgenlande titig waren,
namentlich der Dominikaner, eine besondere Gruppe. In ihnen
wird der Versuch gemacht, durch Zusammenstellung von Zeug-
nissen griechischer Kirchenviiter und Konzilien zu erweisen,
dass die Ansichten der Lateiner mit der Lehre der alten grie-
chischen Kirche in besserem Einklang stiinden, als die Ansichten
der ,modernen“ Griechen. Weitaus die bemerkenswerteste
Schrift dieser Gruppe ist ein Libellus, welcher dem Papste
Urban IV. (1261—1264), der vorher Patriarch von Jerusalem
und péapstlicher Legat beim Kreuzheere gewesen war, bald



— 475 —

nach seiner Thronbesteigung tlberreicht und von ihm dem
Thomas von Aquin zur Begutachtung tiibergeben wurde. In
diesem Libellus und in dem von Thomas dariiber geschriebenen
,Opusculum contra errores Greecorum“ ist der wichtigste Ab-
schnitt der tber den Papst, weil die darin zusammengestellten,
angeblichen Zeugnisse der griechischen Kirche in der Form,
wie sie. Thomas in sein Opusculum aufgenommen hat, seitdem
in der theologischen Literatur des Abendlandes eine sehr wich-
tige Rolle gespielt haben.

In diesem tber den Primat handelnden Abschnitt des Opus-
culum beniitzt Thomas Stellen aus dem Libellus zur Begriin-
dung folgender Sitze: (64) Quod Pontifex Romanus est primus
et maximus inter omnes episcopos. — (65) Quod idem Pontifex
in totam ecclesiam Christi universalem preelationem habet. —
(66) Quod idem habet in ecclesia potestatis plenitudinem. —
(67) Quod Petrus sit Christi vicarius et Romanus pontifex Petri
successor in eadem potestate ei a Christo collata. — (68) Quod
ad eum pertinet determinare, quee sunt fidei. — Quod ipse pa-
triarchis preelatus existat. — Quod subesse Romano Pontifici
sit de necessitate salutis.

Seit Thomas von Aquin sind die von ihm aus dem Libellus
mitgeteilten Stellen von sehr vielen Schriftstellern als Beweis-
stellen angefiihrt worden. Es sind dies drei Stellen aus Kon-
zilienakten, eine von Cyrillus von Jerusalem, zwei von Maximus,
mehrere von Chrysostomus und namentlich mehrere von Cy-
rillus von Alexandria.

Bei der Erorterung tiber die Echtheit oder Unechtheit
dieser Stellen hielt man sich bis auf Reusch fast ausschliess-
lich an den von Thomas mitgeteilten Text derselben. Eine
griindliche Losung und endgiiltige Entscheidung der Frage war
nicht moglich, solange man die Schrift selbst nicht kannte,
aus welcher Thomas seine Zitate geschopft hat. Quelle des
Thomas ist nicht, wie man friiher vermutete, der Thesaurus
veritatis fidei des Dominikaners Bonacursius, denn diese Schrift
ist jinger als das Opusculum. Vielmehr liegt das Verhiltnis,
wie Reusch nachweist, so, dass nicht Thomas dem Bonacursius,
sondern dieser jenem nachgeschrieben hat. Reusch zeigt, dass
der von Thomas wirklich beniitzte Libellus von einem unbe-
kanntenVerfasser stammt, der jedenfalls ein im Orient lebender
Dominikaner war. Unser (elehrter gibt zunéchst einen Ab-



vo BP6 we

druck des auf den Primat beziiglichen Stiickes des Libellus
nach einer vatikanischen Handschrift, auf die er durch eine
von Uccelli 1870 gemachte Publikation aufmerksam geworden
war. Unter dem Texte sind die demselben entnommenen Zitate
im Opusculum und in andern Schriften des Thomas abgedruckt.
Auf das Stiick des Libellus lédsst er das entsprechende Stiick
des Thesaurus des Bonacursius folgen nach einer im Besitze
Ddllingers befindlichen Abschrift von zwei Pariser Handschriften,
die wahrscheinlich aus dem 15. Jahrhundert stammen. Denn,
so rechtfertigt Reusch sein Verfahren, wenn auch der Thesaurus
nicht die Quelle des Thomas gewesen, verdient er doch schon
darum Beriicksichtigung, weil er seine Texte auch griechisch
gibt.

Unseres Gelehrten schwierige Arbeit und grosses Verdienst
besteht nun in dem sichern Nachweis, dass die im Libellus und
im Opusculum vorkommenden Zitate aus Kirchenvitern und
Konzilienakten, durch die Thomas und seine Nachfolger den
romischen Primat gegeniiber den Griechen begriinden wollten,
entweder gefilscht oder durch Falschungen interpoliert sind.
Reusch setzt sich hier ausser mit J. M. Raich, Die Auflehnung
Doéllingers, Mainz 1871, und F. X. Leitner, Der hl. Thomas von
Aquin tber das unfehlbare Lehramt des Papstes, Freiburg
1872, besonders mit F. Pesch auseinander, der in den Stimmen
aus Maria-Laach 4, 449, behauptet hatte, es stehe von allen von
Thomas zitierten Stellen fest, dass sie teils sogar dem Wort-
laute nach echt seien, teils den Sinn der Schriftsteller, denen sie
zugeschrieben wurden, ganz genau wiedergiben. Die einzige
Schwierigkeit mache Cyrillus von Alexandrien. Aber das
Schlimmste angenommen, es werde einmal der Nachweis ge-
liefert, dass gerade diese Worte bei Cyrillus nicht vorkimen
u. s. w. Darauf erwidert Reusch auf Grund der Beweise, die
er bei der Besprechung der einzelnen im Libellus und danach
von Thomas angefiihrten Stellen beibrachte: Dass die dem
Cyrillus zugeschriebenen Worte bei diesem nicht vorkommen,
dafiir ist der Nachweis, auch von Leitner, geliefert worden.
Als ,dem Wortlaute nach echt® koénnen nicht einmal die zwei
in Kap. 6 und 7 dem Chrysostomus zugeschriebenen Stellen be-
zeichnet werden, da die echten Stellen ungenau wiedergegeben
sind. Bei andern Kapiteln des Libellus liegen echte Stellen
zu Grunde; diese sind aber mehr oder weniger stark geiindert



o AT

und mit Zusdtzen bereichert, und zwar gerade mit Zusitzen,
welche die Stellen erst geeignet machten, fiir den Zweck des
Libellus und des Thomas verwendet zu werden. Andere Ka-
pitel hat der Verfasser des Libellus fabriziert, und es lassen
sich hochstens in Konzilienakten und Kirchenvitern Ausdriicke
oder Sitze nachweisen, die er bei seiner Arbeit willkiirlich
und seiner Tendenz entsprechend benutzt hat. Es ist erklar-
lich, dass Thomas aus dem Libellus gerade diejenigen Séitze
exzerpiert hat, die fiir die Begriindung seiner Sitze {iber den
Primat geeignet waren; das sind aber meist Sitze, die ent-
weder gefidlscht oder durch Falschungen interpoliert sind. —

V.

Auch als Herausgeber fremder Schriften war Reusch titig.
In den fiinfziger und sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts
verdffentlichte er in Bachems ,Sammlung von klassischen
Werken der neueren katholischen Literatur Englands in deut-
scher Ubersetzung“ von ihm ibersetzte Schriften von Kardinal
Nikolaus Wiseman, ndmlich Fabiola oder die Kirche der Kata-
komben; Reden und Vortridge, gehalten withrend einer Reise
in Irland; Erinnerungen an die vier letzten Péipste; Rom und
der katholische Episkopat am Pfingsttest 1862 ; Beriihrungspunkte
zwischen Wissenschaft und Kunst; die religiose und gesell-
schaftliche Lage der Katholiken in England; ferner eine Pre-
digt von Joh. Heinr. Newman: Der Papst und die Revolution. —

Um das Andenken seines Lehrers, Freundes und Mitarbeiters
Dollinger zu ehren, veriffentlichte er: Kleinere Schriften, ge-
druckte und ungedruckte, von Joh. Jos. Ign. v. Dillinger. Ge-
sammelt und herausgegeben von F. H. Reusch. Stuttgart 1890.
Die in dieser Sammlung vereinigten Aufsitze und Reden waren
der Mehrzahl nach zwar schon frither gedruckt, aber schwer
zugéinglich. Sie entstammen der Zeit von 1848 bis 1878 und
sind von bleibendem Interesse. Kinige Stiicke moégen hier ge-.
nannt werden: Verhiltnis der Kirche zum Staate, National-
kirche und Nationalsynode, die deutsche Nationalkirche. Die
Freiheit der Kirche. Die Vergangenheit und Gegenwart der
katholischen Theologie; ferner die Aufsitze iiber den Syllabus,
die Inquisition, das Konzil von Trient, den Welssagungsglauben-
und das Prophetentum in der christlichen Zeit, sowie die Ausse-



et B

rungen lber das vatikanische Dogma und die Charakteristik
Pius IX. —

Dollinger hatte die Absicht, wie Reusch im Vorwort der
jetzt zu erwidhnenden Sammlung mitteilt, eine motivierte Er-
klarung tiber seine Stellung zum Vatikanum zu geben, als
deren Titel er sich dachte: Die vatikanischen Dekrete im
Lichte der Geschichte. Diese Absicht hat er, durch andere
Arbeiten abgezogen, nicht ausgefihrt. Als Ersatz dafiir bot
Reusch, gleichfalls noch im Todesjahre Déllingers: Briefe und
Evrklirungen von J. v. Dillinger dber die vatikanischen Dekrete
1869—1887. Miinchen 1890. Das Buch zeigt klar und eindring-
lich, welche Stellung Déllinger zum Vatikanum allezeit einge-
nommen hat, und umfasst im wesentlichen Aufsitze tiber die
Unfehlbarkeitsangelegenheit, Korrespondenzen mit den Erz-
bischofen Scherr und Steichele, dem Nuntius Ruffo Scilla, Briefe
an Stadtpfarrer Widmann zu Todtnau, Prof. Michelis zu Frei-
burg i. B., Rektor Nevin in Rom, und an einen Altkatholiken
in Dortmund; ferner einen Brief Hefeles an Déllinger, sowie
zwel Briefe einer hochgestellten Dame an Doéllinger und dessen
Antwort. Tm Anhang findet sich ein Brief an einen hochge-
stellten Geistlichen aus dem Jahre 1868. —

Endlich ist in diesemm Zusammenhang noch zu erwihnen
die letzte Publikation unseres Gelehrten: Briefe an Bunsen von
riomischen Kardindlen und Prdlaten, deutschen Bischifen und an-
deren Katholiken aus den Jahren 1818—1837 mit Erliuterungen
herausgegeben von I. H. Reusch. Leipzig 1897. Prof. Nippold
hatte viele dieser Briefe bereits auszugsweise verdsffentlicht.
Dennoch ist die von Reusch gebotene vollstiindige Veroiffent-
lichung ein dankenswertes Unternehmen, weil die Briefe sehr
interessante Beitriige zur Kirchengeschichte der damaligen Zeit
liefern. Ebenso wichtig, wie die Briefe selbst, sind die Zutaten
Reuschs, der eine lingere Einleitung verfasste und biogra-
phische Notizen tiber die Korrespondenten und Erlduterungen
zu den Briefen beifiigte. Durch Reuschs Zutaten werden die
Briefe erst recht nutzbar gemacht fiir die Kenntnis der dama-
ligen Personen, Zustinde und Ereignisse und erhalten so einen
bleibenden Wert. —

Im handschriftlichen Nachlasse Reuschs fand Goetz, wie er
in seiner Biographie p. 101 sq. berichtet, einen grossen Stoss
Materialien zu einer von unserm Gelehrten geplanten, aber



— 479 —

leider nicht mehr durchgefiihrten Arbeit tiber eine Geschichte
der Theologie der. Aufklirungszeit und der katholischen Reform-
bewegung. Es finden sich dort namentlich Studien tiber die
Theologen der Aufklidrungszeit, tiber deutsche und italienische
Josephiner, iiber die wichtigsten kirchlichen Reformpunkte aus
der italienischen und der deutschen Literatur zur Zeit Josephs II.
Das wichtigste Stiick dieses Nachlasses ist eine beinahe druck-
fertige, vollstindige Biographie J. M. Sailers. —

Fur die Allgemeine Deutsche Biographie schrieb Reusch eine
erhebliche Anzahl von Artikeln, teils grossern, teils kleinern
Umfanges, zumeist tiber Theologen. — “

Zwolf Jahre lang, von 1865 bis 1877, war er Redakteur
und fruchtbarer Mitarbeiter einer Zeitschrift, die den Sammel-
punkt der ebenso katholisch-gliubigen wie wissenschaftlich-
liberalen deutschen Theologen bildete. Sie hiess: Theologisches
Literaturblatt. In Verbindung mit der katholisch-theologischen Fa-
kultit zu Bonn und unter Mitwirkung wvieler Gelehrten heraus-
gegeben von Prof. Dr. F. H. Reusch. —

Ein tiiberaus fleissiger Mitarbeiter war Reusch fiir eine
Reihe von deutschen und auslidndischen Zeitschriften, wie sich
dies aus den bisherigen Darlegungen wenigstens zum Teil er-
geben hat. Nachtraglich moégen noch erwihnt werden der
Deutsche Merkur, in dem er seine zahlreichen und bedeutsamen
Beitrige mit B. zu unterzeichnen pflegte, Harnacks Theologische
Lileraturzeitung und die Beilage zur Allgemeinen Zeitung. Nicht
vergessen werden diirfen zwei Aufsiitze, welche unsere Revue.
zieren: ,Die Siebenzahl der Sakramente“ (Heft 2) und ,Thesen
liber die Inspiration der heiligen Schrift“ (Heft 6). —

Es ist interessant, dass Reusch schon als Kaplan mit
scharfem Blick die Bedeutung der Presse erkannt hatte, wie
sich dies durch seine Mitarbeiterschaft an Kolner Zeitungs-
unternehmungen kundgibt, aus denen schliesslich die Kolnische
Volkszeitung hervorging, die auch spater noch, als sie ultra-
montan geworden, Spuren des Reuschischen Geistes durch ihre
relative Massigung zeigte. —

Zu all diesem kommt noch eine reichhaltige und vielseitige
Korrespondenz, die im Laufe der Jahre eine immer groissere
Ausdehnung annahm. —

Werfen wir zum Schlusse einen Riickblick auf Reuschs
Schriftstellerei, so tritt er uns vor 1870 als alttestamentlicher



— 480 —

Exeget entgegen, der zu einem Apologeten des Christentums
wird in seinem Werke iiber Bibel und Natur. Nach 1870 er-
scheint er uns, wie durch seine kirchliche Stellungnahme, so
auch in seinen Schriftwerken als Verteidiger des Katholizismus,
indem er als Kirchenhistoriker der nachreformatorischen Zeit
in seinen Werken stets auf die Frage eingeht, deren Losung
das Vatikanum im Sinne der pépstlichen Allgewalt erzwingen
wollte, deren endgiiltige Erledigung der Zukunft vorbehalten
bleibt. Kommt diese Zeit, dann werden unseres Gelehrten
Werke erst recht wieder iiberall beachtet werden und Segen
stiften.

Bedenkt man, dass Reusch neben seiner aussergewohnlich
fruchtbaren schriftstellerischen Tétigkeit sein Lehramt an der
Universitit zu Bonn in ausgedehntem Masse verwaltete und
zudem in fleissiger Verrichtung priesterlicher Funktionen Be-
friedigung eines Herzensbediirfnisses fand, so muss man aufs
hochste die Energie bewundern, die er in dieser dreifachen
Richtung unausgesetzt betatigt hat.

Moge unter uns sein Andenken wach bleiben, sein Beispiel
Nachahmung finden als das eines iiberaus fleissigen, griind-
lichen und gewissenhaften Gelehrten, eines treuen und mutigen
Bekenners, eines frommen Priesters.

MENN, Freiburg i. Br.




	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Schluss]

