
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Schluss]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


462

FRANZ HEINRICH REUSCH

ALS SCHRIFTSTELLER.

(1825—1900.)

(Schluss. ')

Alphons Liguori — um ihn handelt es sich — Stifter des

Redemptoristen-Ordens, geb. 1696, erst Jurist und Anwalt, 1726

Priester, 1762 Bischof von S. Agata (zwischen Capua und
Benevent), gest. 1787, war von krankhafter Skrupulosität und einer
übertriebenen Askese ergeben, dabei trat er energisch gegen
die in seiner Diözese vorhandenen Missbräuche auf. Um so
auffallender erscheint der Charakter seiner moralischen Lehren.
Den hier vorhandenen Zwiespalt haben die Verfasser deutlich
aufgezeigt, eine Erklärung desselben aber nicht gegeben. Auf
Grund einer ausführlichen Darlegung seiner schriftstellerischen
Tätigkeit erbringen sie den Nachweis, dass Liguoris System
zwar nicht der eigentliche Probabilismus, sondern der
Äquiprobabilismus ist, von dem er eine besondere Abart begründet.
Aber der Unterschied zwischen diesem Äquiprobabilismus und
dem gemässigten Probabilismus ist theoretisch nur ein
minimaler, und praktisch, in der Behandlung der einzelnen Kasus,
ist Liguori durchweg Probabilist, wenn auch seine Entscheidungen

in einzelnen untergeordneten Punkten zuweilen weniger
lax sind, als die anderer Probabilisten. Dass aber Liguoris
Entscheidungen im allgemeinen von denen der gewöhnlichen
Probabilisten sich nicht unterscheiden, wird an vielen Beispielen
gezeigt. Daraus ersehen wir, wie man, wenn man sich diesem
Führer anvertraut, aus einer schweren eine lässliche oder gar
keine Sünde machen kann. Im einzelnen handelt es sich in
den erwähnten Beispielen um Aequivoeatio und Restrictio men-

') Siehe Intern, theol. Zeitschrift, Nr. 57, S. 75—93.



— 463 —

talis, Meineid, Wortbruch, Diebstahl, Schmuggel, geheime
Schadloshaltung, Mord, Restitutionspflicht u. dgl.

Zur Charakteristik nur wenige Zitate: Wenn jemand schwört,
ohne die Absicht, zu schwören, so ist das eine Sünde, aber nur
dann eine schwere Sünde, wenn er ohne die Absicht, das
Versprechen zu erfüllen, schwört, sonst nur eine lässliche Sünde,
wenn es sich nicht um einen Eid bei Kontrakten oder vor dem
Richter handelt. Wenn jemand ohne die Absicht, sich zu
verpflichten, aber mit der Absicht, das Versprechen zu erfüllen,
schwört, so ist das nach der gewöhnlichen Ansicht eine
Todsünde, nach der sehr probabeln Ansicht anderer nur eine
lässliche Sünde. Wer ohne die Absicht, das Versprechen zu
erfüllen, aber mit der Absicht, zu schwören und sich zu
verpflichten, schwört, begeht sicher eine Todsünde. Die Frage, ob

derjenige, welcher mit der Absicht, zu schwören, aber ohne
die Absicht, sich zu verpflichten, schwört, verpflichtet sei, den
Eid zu halten, wird von einigen verneint, von andern bejaht.
Beide Ansichten sind probabel, die erstere ist aber die
probabelere.

In der Abhandlung über das Stehlen wird weitläufig die
Frage behandelt, wie hoch der Betrag sein müsse, damit das
Stehlen eine Todsünde sei. Die Theologen, bemerkt Liguori,
sagten gewöhnlich: so viel als jemand für seinen und seiner
Familie Unterhalt einschliesslich Kleidung und Wohnung an
einem Tage bedarf. Da aber diese Regel sehr dunkel und
konfus sei und nicht auf alle gleichmässig angewendet werden
könne, wolle er die Theologen anführen, welche die Summe
für verschiedene Klassen von Personen fixierten. Es folgt dann,
mit Namhaftmachung der Autoritäten, folgende Taxe, deren
Beträge die Verfasser nach dem Vorgang von Gury auf unsere
Münzen reduziert haben: 1. Es ist eine Todsünde, einem bettelnden

Armen wenige Pfennige zu stehlen, nach andern 50, nach
andern 25 Pfg. ; 2. einem arbeitenden Armen M. 1 ; 3. einem
massig bemittelten Manne M. 1. 80; 4. einem wohlhabenden
M. 2. 60 ; 5. einem sehr reichen Kaufmann M. 5 ; 6. einer sehr
reichen Genossenschaft M. 7. 60; 7. einem Könige M. 10. — Wenn
es eine Todsünde ist, auf einmal M. 2 zu stehlen, so begeht
derjenige, welcher derselben Person zu verschiedenen Zeiten
oder mehreren zu derselben Zeit kleinere Beträge stiehlt, erst
dann eine Todsünde, wenn die Beträge zusammen M. 3 aus-



— 464 —

machen, und Avenn. er mehrere zu verschiedenen Zeiten
bestiehlt, erst dann, wenn sie M. 4 ausmachen. Wenn zwischen
den einzelnen kleinern Diebstählen, von denen keiner M. 2

beträgt, ein Zeitraum von zwei Monaten liegt, so sind sie nicht
zusammen zu addieren. Es ist ferner keine Todsünde, jemand
eine beliebig grosse Summe zu stehlen, wenn man beabsichtigt,
in kurzer Zeit, z. B. in einer Viertelstunde, die ganze Summe
oder so viel zurückzugeben, dass das nicht Zurückgegebene
nicht eine genügende Materie für eine Todsünde ausmacht.

Jemand will, um dem Cajus zu schaden, dessen Esel er-
schiessen, trifft aber nicht diesen, sondern die Kuh des Titius.
Er ist im Gewissen, vor der Entscheidung des Gerichtes zu
keinem Schadenersatz verpflichtet, nicht für den Esel, den er
ja nicht getroffen, nicht für die Kuh, die er nicht hat treffen
wollen. „Nach der Strenge der Prinzipien" würde er nicht
einmal zum Schadenersatz verpflichtet sein, wenn auch die
Kuh dem Cajus gehörte, denn der Schaden ist jedenfalls ein
nicht beabsichtigter gewesen, u. s. w. u. s. w.

Liguori wurde von Gregor XVI. 1839 heilig gesprochen,
von Pius IX. 1871 zum Kirchenlehrer erhoben, mit der
ausdrücklichen Erklärung : alle seine Schriften seien gleich denen
der andern Kirchenlehrer (Athanasius, Augustinus, Hieronymus,
Thomas von Aquin etc.) in Vorlesungen, Predigten u. s. w.
anzuführen und zu verwenden. Bezüglich seiner moraltheologischen

Schriften erklärte schon 1831 Gregor XVI., die darin
vorgetragenen Meinungen dürfe man unbedenklich zur
Richtschnur nehmen und vortragen, da der heilige Stuhl in seinen
Werken nichts einer Zensur Würdiges gefunden habe. Leo XIII.
behauptet in einem Schreiben vom 28. August 1879, seine
Moraltheologie sei in der ganzen AVeit berühmt und biete den
Gewissensräten eine ganz sichere Norm dar. Kein Wunder, dass

Liguoris Moraltheologie heute überall herrscht und innerhalb
der römischen Kirche kein Widerspruch sich geltend macht.

Wie bedenklich die seiner Moraltheologie erteilten
Approbationen sind, dafür liefern die Ausführungen der Verfasser
den stringenten Beweis, um so mehr, als sie noch speziell
hervorheben, dass durch eine Entscheidung der Pönitentiarie vom
5. Juli 1831 einer der allerbedenklichsten Sätze der alten
Probabilisten — dass man einer von einem approbierten Autor
vorgetragenen Ansicht folgen dürfe — insofern allerdings nur



— 465 —

scheinbar sanktioniert wird, als Liguori für die allermeisten
seiner Ansichten eine Menge von Autoren zitiert, dass aber die
ebenso bedenkliche Lehre von der probabilitas extrinseca —
dass man der Ansicht approbierter Autoren folgen dürfe, ohne
von ihrer Richtigkeit überzeugt zu sein, ja ohne auch nur den
Versuch zu machen, sich ein eigenes Urteil darüber zu bilden —
hier ihre allerbestimmteste Formulierung findet.

Parallel mit dem Probabilismusstreit verläuft die Kontroverse

in betreff der Attrition. Hierbei handelt es sich um die

Frage, ob zum Empfange der sakramentalen Lossprechung die
attritio genüge, bei welcher die Sünde ausschliesslich aus Furcht
vor der ewigen Strafe bereut wird (attritio formidolosa oder
servilis), oder ob zu dieser die Reue aus Liebe zu Gott (Caritas)
wenigstens in einem gewissen Grade (amor initialis)
hinzukommen müsse. Es ist bemerkenswert, dass der Attritionismus
wie der Probabilismus zuerst und ziemlich gleichzeitig mit
diesem in Salamanca bei den Dominikanern auftauchte, alsbald
von den Jesuiten begierig aufgegriffen und dann in der ersten
Hälfte des 17. Jahrhunderts die vorherrschende Ansicht wurde,
wenn auch nicht in dem Grade, wie der Probabilismus, nicht
einmal, wenigstens nicht im 17. Jahrhundert, bei den Jesuiten.
Natürlich unterliessen die Jesuiten es nicht, die Bestreitung des

Attritionismus wie die des Probabilismus als eine Frucht des

Bajanismus und des Jansenismus zu bezeichnen.
Wenn auch einzelne Päpste die schlimmsten Auswüchse

verurteilten, so trugen sie im allgemeinen doch zur Zerstörung
der ernsten, aus der Lehre des h. Augustinus geschöpften
Moral mächtig bei. Alexander VIL z. B. traf die Entscheidung,
dass die Lehre von dem Genügen der Reue aus Furcht vor
der Hölle, der alten Lehre von der Reue aus Liebe völlig
gleichberechtigt und die vorherrschende sei. Vergebens, wie beim
Probabilismus, war die Bekämpfung durch Jansénius, Arnauld,
Pascal und andere, für die sofort die Schimpfnamen Jansenisten
und Bajanisten geprägt wTurden. Ja, als Innocenz XI. eine
Anzahl gar zu laxer Grundsätze verdammte, nannten die Jesuiten
auch ihn einen Jansenisten.

Wie gegen den Probabilismus, so sprach sich auf Bossuets
Veranlassung die erwähnte Versammlung des französischen
Klerus auch gegen den Attritionismus aus durch die Erklärung,
die Liebe sei, wie bei den Erwachsenen für den Empfang der



— 466 —

Taufe, so auch für den Empfang des Bussakramentes
notwendig. Nach der Lehre des Trienter Konzils sei allerdings
nicht die vollkommene Reue erforderlich, dürfe sich aber
niemand für genügend disponiert halten, der nicht ausser dem
Glauben und der Hoffnung auch anfange, Gott als die Quelle
aller Gerechtigkeit zu lieben. Der für beide Sakramente
notwendige Vorsatz, ein neues Leben anzufangen und die göttlichen
Gebote zu halten, sei nicht möglich, wenn der Büsser um das
erste und grösste Gebot, Gott von ganzem Herzen zu lieben,
sich nicht kümmere, und nicht wenigstens entschlossen sei, sich
die Erfüllung desselben mit Hülfe der göttlichen Gnade
angelegen sein zu lassen. Dementsprechend wird der Satz: „Die
Reue aus Furcht vor der Hölle genügt auch ohne irgendwelche
Liebe Gottes, ohne irgendwelche Rücksicht auf den durch die
Sünde beleidigten Gott, weil eine solche Reue gut (honesta)
und übernatürlich ist", als zur Ketzerei führend verdammt, und
der Satz: „Das Trienter Konzil hat so ausdrücklich definiert,
die Attrition, welche die Seele nicht lebendig macht und von
der vorausgesetzt wird, dass sie ohne Liebe Gottes sei, genüge
zur Lossprechung, dass es die Leugner dieser Lehre anathematisiert

hat", als falsch, dem Trienter Konzil widersprechend
und irreführend bezeichnet.

Liguori hat dem Attritionismus endgültig zum Siege
verholten. Zu dem Dekrete Alexanders VII. macht er die richtige
Bemerkung: die Lehre, dass bei der Reue aus Furcht vor der
Hölle keine Liebe Gottes erfordeiiich sei, werde von dem Papste
nicht nur geduldet, sondern gewissermassen gutgeheissen, jedenfalls

ihr eine grosse Stütze gegeben ; wenn er nicht jene Ansicht
als moralisch gewiss und als eine solche, der man in praxi
folgen dürfe, hätte bezeichnen wollen, würde er dadurch, dass

er sie als die in den Schulen verbreitetere bezeichnet habe,
ohne sie zu missbilligen, starken Anlass zu einem Irrtum in
einer so wichtigen, die Praxis betreffenden Sache gegeben haben,
wie die Materie des Bussakramentes sei, von der das Heil so

vieler Seelen abhänge. Da Liguori einen solchen Irrtum des

Papstes nicht für möglich hält, sollte man erwarten, dass er
nach den Worten des Dekretes einfach „die Notwendigkeit
irgendwelcher Liebe Gottes bei der aus Furcht vor der Hölle
entstandenen Attrition" leugnete. Er lehrt aber, diese genüge nicht
sine aliquo initiali Dei amore, absque eo quod sit prœdominans,



— 467 —

und gibt dieses für die Lehre der Attritionisten überhaupt aus.
Freilich fügt er bei, dieser Anfang der Liebe sei in der Attrition
enthalten, weil in dieser die Furcht vor der göttlichen
Strafgerechtigkeit, die Hoffnung auf Verzeihung der Sünde und auf
die ewige Seligkeit eingeschlossen sei. Auf der andern Seite
fügt er auch bei : es sei unzweifelhaft ratsam, dass der Pönitent
sich nach Kräften bemühe, einen Akt der vollkommenen Reue
zu erwecken, und dass der Beichtvater dazu auffordere; seine
Lehre habe aber den Vorteil, dass derjenige, der bloss die
Attrition habe, sich nicht von dem Sakramente fernzuhalten,
und der Beichtvater ihn nicht als nicht disponiert abzuweisen
brauche. Die Ansicht vieler Attritionisten, auch die Reue aus
Furcht vor zeitlichen schlimmen Folgen der Sünde genüge, falls
diese als göttliche Strafe gefürchtet würden, hält Liguori für
die probabelere, meint aber, da die entgegengesetzte wenigstens
innerlich nicht improbabel sei, sei es sicherer, sich in der Praxis
daran zu halten.

Als dritte Hauptfrage ist neben den genannten theoretischen
Kontroversen über Probabilismus und Attritionismus als Folgerung
aus ihnen die mehr oder minder strenge Praxis in der
Verwaltung des Bussakramentes in Betracht zu ziehen : Rigorismus
und Laxismus, worüber in den letzten Dezennien des 17.

Jahrhunderts, namentlich in Belgien, lebhaft gestritten wurde. Während

die Rigoristen in gewissen Fällen (z. B. bei den Recidivi
und den Consuetudinarii) sich für verpflichtet oder berechtigt
hielten, die Lossprechung unter Umständen, nicht unbedingt zu
verweigern, aber zu verschieben, absolvierten die Laxisten oder
Benignisten, wie man es kurz ausdrückte, toties quoties. Wie
laxe Anschauungen in dieser Hinsicht manche Kasuisten
vortrugen, zeigen folgende von Innocenz XL verdammten Sätze:
Eine häufige Beichte und Kommunion ist auch bei solchen, die
ein heidnisches Leben führen, ein Zeichen der Vorherbestimmung
zur Seligkeit. — Wir sind nicht verpflichtet, Avenn der Beichtvater

fragt, ob eine Sünde uns zur Gewohnheit geworden ist,
dieses zu gestehen. —¦ Einem Beichtenden, der die Gewohnheit
hat, gegen ein Gesetz Gottes, der Natur oder der Kirche zu
sündigen, ist auch dann, Avenn sich keine Hoffnung der Besserung

zeigt, die Lossprechung weder zu verweigern noch
aufzuschieben, wenn er nur sagt (ore profert), er bereue und nehme
sich vor, sich zu bessern. — Es kann mitunter jemand los-



— 468 —

gesprochen werden, der in einer nächsten Gelegenheit zur Sünde

lebt, die er beseitigen kann, aber nicht beseitigen will,
vielmehr direkt und absichtlich aufsucht. — Eine nächste Gelegenheit

zur Sünde ist nicht zu fliehen, Avenn irgend ein nützlicher
und anständiger Grund (causa aliqua utilis et honesta), sie nicht
zu fliehen, vorhanden ist. — Auf die, die solche und ähnliche
Grundsätze vertraten und anwandten, bezog sich das Spottwort :

Ecce patres, qui tollunt peccata mundi.
Liguori trägt in dieser Frage Grundsätze vor, die zwischen

den Extremen die Mitte halten, jedenfalls nicht zu streng sind ;

er musste aber dafür gegen den Vorwurf des Rigorismus
verteidigt werden.

In ziemlich losem Zusammenhang mit der ersten steht die
zweite Abteilung: Zur Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens.

Unter anderm erhalten wir hier Mitteilungen über die
Studienordnung, die Autorität des Thomas von Aquin, die
Bemühungen, die Einheitlichkeit der Lehre im Orden zu sichern,
als Ergänzungen und Berichtigungen zur zweibändigen Ratio
Studiorum etc. des Jesuiten G. M. Pachtler, veröffentlicht als der
zweite und fünfte Band der von Karl Kehrbach herausgegebenen
Monumenta Germanise Pedagogica. Sodann werden die
Bemühungen der Jesuiten beleuchtet, die ihnen nach ihrer Angabe
nur mündlich erteilten, später Aviderrufenen Fakultäten und
Privilegien als noch zu Recht bestehend hinzustellen. Ein
weiterer Abschnitt behandelt die Geschichte des Glaubens, dass
alle Jesuiten selig AA'erden. Darauf folgt eine kurze, aber
interessante Abhandlung über den die briefliche Beichte
betreffenden Streit. Weiterhin finden wir Mitteilungen über Bellarmin,

als Ergänzungen zu dem früher besprochenen Werke.
Besonders instruktiv sind die Angaben über die Ordensdisziplin,
die Pflicht der Denunziation, die Gesuche um Entlassung aus
dem Orden, die mit schlechter Behandlung und der Unmöglichkeit,

die Gelübde zu halten, begründet sind, und über fürstliche
Beichtväter. Den Schluss bildet die Analyse einer für die
römische Kurie bestimmten Denkschrift (A^erfasst zwischen 1600

und 1622) über die Mittel, die zur Erhaltung und Ausbreitung
des katholischen Glaubens in Deutschland, namentlich in
Süddeutschland, anzuAvenden seien. —¦

Als Ergänzung zu der im vorigen besprochenen Publikation
erschien in den Preussischen Jahrbüchern, Bd. 65, Jahrg. 1890,



— 469 —

186 sqq., ein Aufsatz über: Redemptoristen und Jesuiten, worin
Reusch eine gedrängte Darstellung der Geschichte und der
Tätigkeit der Redemptoristen oder, wie sie nach ihrem Stifter
auch genannt werden, Liguorianer gibt und dann die
Beziehungen zwischen diesen und den Jesuiten behandelt. —

Als Fortsetzung der in der zweiten Abteilung des Buches
über die Moralstreitigkeiten gegebenen Charakteristik der
Jesuiten veröffentlichte Reusch: Beiträge zur Geschichte des Jesuitenordens.

München 1894. Das Buch, das gleich interessant ist für
den Theologen, den Historiker und den Politiker, behandelt in
fünf Abteilungen die Lehre vom Tyrannenmorde, französische
Jesuiten als Gallikaner, die Versammlung zu Bourgfontaine, die
Geschichte vom falschen Arnauld und Einzelheiten aus der
Ordensgeschichte. Für diese letzte Abteilung ist das Material
grösstenteils aus Abschriften von ungedruckten, aus den Kollegien
zu München und Ingolstadt stammenden Jesuitenbriefen
entnommen, die er in Döllingers Nachlass gefunden, und die er
auszugsweise in der lateinischen Originalsprache als: Archi-
valische Beiträge zur Geschichte des Jesuitenordens in Briegers
Zeitschrift für Kirchengeschichte (XVI, 1895, 98 sqq. und 261 sqq.)
veröffentlichte.

Absicht des Verfassers war es, unabhängig von dem Tagesstreit

der Parteien für und wider die Jesuiten, objektiv,
vollständig und genau die beglaubigten Tatsachen darzustellen,
weitere Betrachtungen aber und Schlussfolgerungen dem Leser
zu überlassen. Vorzugsweise wollte er solche Punkte beleuchten,
die von den Jesuiten und ihren Freunden gerne mit
Stillschweigen übergangen oder in apologetischem Interesse
verdreht werden.

Im ersten Kapitel über die Lehre vom Tyrannenmord
formuliert Reusch gegenüber dem P. B. Duhr, der in seinen Jesuitenfabeln

(p. 360) den Satz bekämpft: „DieErlaubtheit des Tyrannenmordes

ist eine Erfindung der Jesuiten", die Frage, wie sie

richtig lauten muss, dahin, ob auch Jesuiten mit Genehmigung
oder Duldung ihrer Oberen diese Ansicht verteidigt haben. In
erster Linie kommt hier das Werk de rege et regis institutione
libri très des gelehrten spanischen Jesuiten Johann Mariana
(1536—1624) in Betracht, mit bezug auf den P. E. Michael (Zeit-
schr. f. kath. Theol., 1892, 56 sq.) zu behaupten Avagte: „Übrigens
ist dei ganze Mariana- und Tyrannenmordspektakel einer der

Reyue intera, de Theologie. Heft 59, 1907. 31



— 470 —

ungezählten Schandflecke unserer neuern Geschichtschreibung,
ein Denkmal ihrer Kritiklosigkeit und Oberflächlichkeit." Die
von Reusch angeführten Tatsachen reden eine andere Sprache.

Auch bei altern Jesuiten findet sich schon die Unterscheidung

zwischen zwei Arten von Tyrannie: 1. dem Tyrannen im
Sinne von Usurpator, der sich ohne einen rechtmässigen
Anspruch der Herrschaft über eine Stadt oder ein Land
bemächtigt, und 2. dem rechtmässigen Fürsten, der tyrannisch
regiert. Man darf es als die herrschende Ansicht der
Jesuitentheologen bezeichnen, dass die Ermordung eines Tyrannen im
erstem Sinne auch einem beliebigen Bürger unter Umständen
erlaubt sei, dagegen nicht auch die Ermordung eines Tyrannen
im zweiten Sinne. Das Neue und Charakteristische in der Lehre
Marianas bestand nun darin, dass er das, was die
Ordenstheologen von dem Tyrannen im ersten Sinne lehrten, auch auf
den Tyrannen im zweiten Sinne übertrug.

Reusch zeigt, dass das Buch Marianas regelrecht von der
Zensur approbiert, dass es auch späterhin nicht förmlich
desavouiert wurde, und dass es Aveder im römischen, noch im
spanischen Index steht. Sodann gibt er einen Abriss der weitern
Entwicklung dieser Lehre bei den Jesuiten und bei Liguori und
weist nach, dass das von den Päpsten in Anspruch genommene
Recht, Fürsten abzusetzen, bei hervorragenden Jesuitentheologen
zu der Konsequenz führte, dass ein solcher Fürst als Tyrann
und Usurpator von jedem Privatmanne getötet werden dürfe.
Dass es sich hier nicht etwa um bloss theoretische Lehren
handelt, zeigen dem Leser die Ermordung Heinrichs III. und
Heinrichs IV. von Frankreich und die Mordanschläge gegen
Elisabeth von England.

Während der Jesuitenorden sich sonst als geschlossene
Einheit und als Verteidiger des Papsttums zeigt, erscheint die
französische Provinz desselben im 17. und 18. Jahrhundert in
einem ganz andern Lichte. Die französischen Jesuiten erkennen
dem Könige von Frankreich nicht nur völlige Unabhängigkeit
vom Papste in Aveltlichen Dingen, sondern auch weitgehende
Regalienrechte zu, und billigen durchaus die gallikanischen
Artikel. Der Leser erstaunt, Avenn er authentische Äusserungen
von damaligen Jesuiten vernimmt, die ebensogut von heutigen
Altkatholiken herrühren könnten. Alles dies geschieht in offener
Auflehnung gegen den Papst, den General und auf die Gefahr



— 471 —

eines Ordensschismas hin. Warum? Weil die Jansenisten am
meisten geschädigt, und die eigenen Anhänger am besten
versorgt werden konnten, wenn der Orden beim Könige einen
ausschliesslichen Einfluss ausübte, den er durch dies auffällige
Verhalten dauernd sicherzustellen suchte.

Das dritte Kapitel über die Fabel von der Versammlung
zu Bourgfontaine bietet einen Beleg für Anton Arnaulds
Behauptung: Die Jesuiten nehmen niemals die Verleumdungen
zurück, die sie einmal ausgestreut haben.

Die Erdichtung, die Reusch als plump, aber als mit
dämonischer Boshaftigkeit gemacht charakterisiert, ist kurz
folgende: Im Jahre 1621 kamen in der Kartause Bourgfontaine,
16 Stunden von Paris, sieben Personen zusammen und fassten
den Plan, die katholische Religion zu zerstören, den Deismus
einzuführen und als Mittel hierfür alle jene Lehren und Übungen
zu verbreiten, welche den Jansenismus charakterisieren. Einer
der sieben jedoch, ein Priester, trat bald von der Verschwörung

zurück, teilte Filleau das Geheimnis mit und bezeichnete
die Namen der übrigen sechs durch ihre Initialen : J. d. V. d. H.
— C. J. — P. C. — P. C. — A. A. — S. V. Gemeint waren:
Jean du Vergier de Hauranne, gewöhnlich Abt von St. Cyran
genannt, f 1643, Cornelius Jansénius, f 1638, Philipp Cospéan,
Doktor der Sorbonne, später Bischof von Nantes und Lisieux,
t 1646, Peter Camus, seit 1629 Bischof von Belley, f 1653,
Anton Arnauld, der zur Zeit, wo die Versammlung stattgefunden

haben sollte, erst neun Jahre alt war und noch lebte,
als Filleau seinen Bericht 1654 veröffentlichte, f 1694, Simon
Vigor, f 1624.

Um das Ungeheuerliche dieser ganzen Fiktion zum Bewusstsein

zu bringen, führt Reusch folgenden Vergleich an. Wenn
heute jemand drucken liesse, ein Herr, den er nicht nennen könne,
habe einer geheimen Zusammenkunft in einem Försterhause
im Spreewalde beigewohnt, in der sich Fürst Bismarck, die
Feldmarschälle Moltke und Manteuffel, Herr von Kleist-Retzow,
Herr von Minnigerode und Herr Rauchhaupt verschworen
hätten, die preussische Monarchie zu zerstören, die Republik
einzuführen und als Mittel hierfür alle jene Grundsätze zu
verbreiten und ins Werk zu setzen, welche die konservative
Partei charakterisieren, so würde es niemand wagen, es als
unsicher zu bezeichnen, ob nicht die ganze Erzählung des un-



— 472 —

genannten Zeugen eine Mystifikation sei, und wer das wagen
wollte, den würde man auslachen. Ebensowenig bedarf es eines
Beweises, dass Männer wie Cornelius Jansénius und der Abt
von St. Cyran, um nur die bekanntesten zu nennen, Männer,
die, wie immer man ihre theologischen Ansichten beurteilen
mag, anerkannter- und Unbestrittenermassen so ehrenhaft und
streng sittlich und so durch und durch katholisch fromm und
dabei so jeder Heuchelei fremd und der katholischen Religion
ebenso ergeben waren, wie Fürst Bismarck dem monarchischen
Prinzip, sich nicht an einem Plane, die katholische Religion
zu zerstören und den Deismus einzuführen, beteiligt haben
Jcönnen.

Demgemäss befasst sich unser Gelehrter mit der Versammlung

zu Bourgfontaine nicht zum Zwecke des Nachweises, dass
sie nie stattgefunden hat, sondern er will an der Geschichte
dieser Jesuitenfabel die Hartnäckigkeit zeigen, mit der die
Jesuiten einmal ausgestreute Verleumdungen festhalten.

Erfinder dieser Lüge ist allerdings kein Jesuit, sondern der
königliche Rat und Advokat Johann Filleau, der aber zu den
Jesuiten in den engsten Beziehungen stand und der selbst den
Jesuiten Ferrier als seinen Mitarbeiter bezeichnet. Schon aus
diesem Grunde kann Reusch die Sache als Jesuitenfabel
bezeichnen. Dazu kommt aber, dass es jedenfalls Jesuiten
gewesen sind, Avelche die Fabel seit ihrem ersten Auftauchen im
Jahre 1654 jahrhundertelang bis zur jüngsten Vergangenheit
nicht nur in Frankreich, sondern auch in Italien und Deutschland

verbreitet und verteidigt haben. Bischof Konrad Martin
von Paderborn glaubte die Geschichte aufwärmen und gegen
die „Protestkatholiken" verwenden zu sollen. In Schriften
neuerer Jesuiten und in Äusserungen derselben in den Stimmen
aus Maria-Laach und im Freiburger Kirchenlexikon wird die
Sache nicht etwa als Erfindung, Lüge und Verleumdung
bezeichnet, was sie in Wirklichkeit ist, sondern in echt jesuitischer
Art werden Gründe dafür und dagegen angeführt, so dass diese
schändliche Mystifikation immer noch als „probabel" erscheint.

Wie die im dritten, so ist auch die im vierten Kapitel
erzählte Geschichte eine Illustration des Satzes: Der Zweck
heiligt die Mittel. Diese für die Jesuiten ebensowenig ehrenvolle,

aber ebenso charakteristische Geschichte, Avie die Fabel
von Bourgfontaine, betrifft eine Täuschung mehrerer Professoren



— 473 —

der Universität zu Douai, welche Stadt damals unter französischer

Herrschaft stand, und wurde unter dem Namen der
Geschichte des falschen Arnauld oder der Betrügerei von Douai
(la fourberie de Douai) gegen Ende des 17. Jahrhunderts viel
besprochen. P. de Ligny, Professor an der genannten Universität,

und seine Freunde erhielten Briefe, die mit Antoine A.
unterzeichnet waren und durch ihren ganzen Inhalt den
Anschein erwecken mussten, als ob sie von Arnauld stammten,
der damals in der Verborgenheit zu Brüssel lebte. Absicht des

Fälschers, dessen Persönlichkeit nicht genau festzustellen ist,
war nicht bloas, Arnauld und seinen Freunden einen Possen zu
spielen, sondern auch, Ligny um seine Bücher und Papiere zu
bringen, sowie ihn und seine Freunde zu kompromittierenden
Äusserungen zu verlocken, um so eine Handhabe zu gewinnen,
dem verhassten Jansenismus und seinen Anhängern zu schaden
und die theologische Fakultät zu Douai von den den Jesuiten
missliebigen Elementen zu säubern. Vergebens trat Arnauld,
sobald er von dem schändlichen Betrug hörte, sofort gegen
diesen Missbrauch seines Namens auf; vergebens schrieb Leibniz :

Ich wundere mich, dass so viele anständige Leute, die es unter
den Jesuiten gibt, solche gegen die einfachste Ehrlichkeit ver-
stossende Dinge dulden können Wäre ich an der Stelle
ihrer Oberen, ich würde Herrn Arnauld Genugtuung geben.

Das ist den Jesuiten gar nicht eingefallen; ihnen galt
dieser Betrug als erlaubte Kriegslist, während die neueren die
Angelegenheit totschweigen.

Im letzten Kapitel gibt unser Gelehrter kleinere Beiträge
zur Beurteilung des Jesuitenordens als Ergänzungen zu Punkten,
die in den Werken über den Index, die Moralstreitigkeiten, die
Selbstbiographie Bellarmins, sowie in der Schrift : Die deutschen
Bischöfe und der Aberglaube, besprochen sind. Insbesondere
handelt er über Wundergeschichten, die sich auf Ignatius,
Xaverius, Aloysius und Canisius beziehen, Zuwendung der guten
Werke des Ordens an die Wohltäter der Gesellschaft, Ablass-
Avesen, Devotionalien, das persönliche Altarprivilegium,
privilegierte Altäre, Instruktion für fürstliche Beichtväter, Beichten
der Frauen, und gibt zuletzt eine genaue Darstellung der im
Orden bestehenden und gehandhabten Vorschriften über Bücherzensur.

—



— 474 —

Mit der durch das vatikanische Konzil geschaffenen Lage
steht in engstem Zusammenhang eine Untersuchung, die Reusch
1889 im 18. Bande der Abhandlungen der historischen Klasse
der bayerischen Akademie der Wissenschaften veröffentlichte
über: Die Fälschungen in dem Traktat des Thomas von Aquin
gegen die Griechen (Opusculum contra errores Grœcorum ad
Urbanum IV.).

Von allem andern abgesehen, belehrt schon ein Blick auf
die morgenländische Kirche den Unbefangenen hinlänglich über
den Charakter der vatikanischen Julidekrete. Die Spaltung
zwischen der abendländischen und der morgenländischen Kirche
hat bekanntlich ihren Hauptgrund darin, dass die ausgedehnte
Gewalt, welche die Päpste für sich beanspruchten und in den
ersten Jahiiiunderten des Mittelalters im Abendlande auch zur
Geltung gebracht hatten, im Morgenlande nicht anerkannt
wurde. Dass diese Spaltung im Abendlande als „Schisma",
und die morgenländische Kirche, wenigstens amtlich, nicht als
„häretisch" bezeichnet wurde, zeigt, dass die Sätze, in welchen
man die päpstlichen Ansprüche formuliert hatte, damals noch
nicht als Dogmen galten. Gleichvvohl tritt dieser Streitpunkt
in den beiderseitigen Schriften und bei den Verhandlungen,
Avelche zur Wiederherstellung der kirchlichen Einheit mehrfach

angeknüpft wurden, so sehr in den Vordergrund, dass alle
anderen Differenzen, namentlich die Fragen nach dem Filioque,
über den Zustand der im Stande der Gnade Verstorbenen bis
zur Auferstehung, über das Purgatorium und über das
Abendmahlsbrot, als nebensächlich erscheinen.

Unter den Schriften der Abendländer, in Avelchen diese

Streitpunkte behandelt werden, bilden die Arbeiten einiger der
zahlreichen Mönche, welche seit der Errichtung des lateinischen
Kaisertums zu Konstantinopel im Morgenlande tätig waren,
namentlich der Dominikaner, eine besondere Gruppe. In ihnen
wird der Versuch gemacht, durch Zusammenstellung von
Zeugnissen griechischer Kirchenväter und Konzilien zu erweisen,
dass die Ansichten der Lateiner mit der Lehre der alten
griechischen Kirche in besserem Einklang ständen, als die Ansichten
der „modernen" Griechen. Weitaus die bemerkenswerteste
Schrift dieser Gruppe ist ein Libellus, Avelcher dem Papste
Urban IV. (1261—1264), der vorher Patriarch A'on Jerusalem
und päpstlicher Legat beim Kreuzheere gewesen war, bald



— 475 —

nach seiner Thronbesteigung überreicht und von ihm dem
Thomas von Aquin zur Begutachtung übergeben wurde. In
diesem Libellus und in dem von Thomas darüber geschriebenen
„Opusculum contra errores Grsecorum" ist der wichtigste
Abschnitt der über den Papst, weil die darin zusammengestellten,
angeblichen Zeugnisse der griechischen Kirche in der Form,
wie sie Thomas in sein Opusculum aufgenommen hat, seitdem
in der theologischen Literatur des Abendlandes eine sehr wichtige

Rolle gespielt haben.
In diesem über den Primat handelnden Abschnitt des

Opusculum benützt Thomas Stellen aus dem Libellus zur Begründung

folgender Sätze : (64) Quod Pontifex Romanus est primus
et maximus inter omnes episcopos. — (65) Quod idem Pontifex
in totam ecclesiam Christi universalem prgelationem habet. —
(66) Quod idem habet in ecclesia potestatis plenitudinem. —
(67) Quod Petrus sit Christi vicarius et Romanus pontifex Petri
successor in eadem potestate ei a Christo collata. — (68) Quod
ad eum pertinet determinare, quse sunt fidei. — Quod ipse pa-
triarchis prselatus existât. — Quod subesse Romano Pontifici
sit de necessitate salutis.

Seit Thomas von Aquin sind die von ihm aus dem Libellus
mitgeteilten Stellen von sehr vielen Schriftstellern als Beweisstellen

angeführt worden. Es sind dies drei Stellen aus
Konzilienakten, eine von Cyrillus von Jerusalem, zwei von Maximus,
mehrere von Chrysostomus und namentlich mehrere von
Cyrillus von Alexandria.

Bei der Erörterung über die Echtheit oder Unechtheit
dieser Stellen hielt man sich bis auf Reusch fast ausschliesslich

an den von Thomas mitgeteilten Text derselben. Eine
gründliche Lösung und endgültige Entscheidung der Frage war
nicht möglich, solange man die Schrift selbst nicht kannte,
aus Avelcher Thomas seine Zitate geschöpft hat. Quelle des
Thomas ist nicht, wie man früher vermutete, der Thesaurus
veritatis fidei des Dominikaners Bonacursius, denn diese Schrift
ist jünger als das Opusculum. Vielmehr liegt das Verhältnis,
Avie Reusch nachweist, so, dass nicht Thomas dem Bonacursius,
sondern dieser jenem nachgeschrieben hat. Reusch zeigt, dass
der von Thomas wirklich benützte Libellus von einem unbe-
kanntenVerfasser stammt, der jedenfalls ein im Orient lebender
Dominikaner Avar. Unser Gelehrter gibt zunächst einen Ab-



— 476 —

druck des auf den Primat bezüglichen Stückes des Libellus
nach einer vatikanischen Handschrift, auf die er durch eine
von Uccelli 1870 gemachte Publikation aufmerksam geworden
war. Unter dem Texte sind die demselben entnommenen Zitate
im Opusculum und in andern Schriften des Thomas abgedruckt.
Auf das Stück des Libellus lässt er das entsprechende Stück
des Thesaurus des Bonacursius folgen nach einer im Besitze
Döllingers befindlichen Abschrift von zwei Pariser Handschriften,
die wahrscheinlich aus dem 15. Jahrhundert stammen. Denn,
so rechtfertigt Reusch sein Verfahren, wenn auch der Thesaurus
nicht die Quelle des Thomas gewesen, verdient er doch schon
darum Berücksichtigung, weil er seine Texte auch griechisch
gibt.

Unseres Gelehrten schwierige Arbeit und grosses Verdienst
besteht nun in dem sichern Nachweis, dass die im Libellus und
im Opusculum vorkommenden Zitate aus Kirchenvätern und
Konzilienakten, durch die Thomas und seine Nachfolger den
römischen Primat gegenüber den Griechen begründen wollten,
entweder gefälscht oder durch Fälschungen interpoliert sind.
Reusch setzt sich hier ausser mit J. M. Raich, Die Auflehnung
Döllingers, Mainz 1871, und F. X. Leitner, Der hl. Thomas von
Aquin über das unfehlbare Lehramt des Papstes, Freiburg
1872, besonders mit F. Pesch auseinander, der in den Stimmen
aus Maria-Laach 4, 449, behauptet hatte, es stehe von allen von
Thomas zitierten Stellen fest, dass sie teils sogar dem Wortlaute

nach echt seien, teils den Sinn der Schriftsteller, denen sie

zugeschrieben Avurden, ganz genau wiedergäben. Die einzige
Schwierigkeit mache Cyrillus von Alexandrien. Aber das
Schlimmste angenommen, es werde einmal der Nachweis
geliefert, dass gerade diese Worte bei Cyrillus nicht vorkämen
u. s. av. Darauf erwidert Reusch auf Grund der Beweise, die
er bei der Besprechung der einzelnen im Libellus und danach
von Thomas angeführten Stellen beibrachte: Dass die dem

Cyrillus zugeschriebenen Worte bei diesem nicht vorkommen,
dafür ist der Naclrweis, auch von Leitner, geliefert Avorden.
Als „dem Wortlaute nach echt" können nicht einmal die zwei
in Kap. 6 und 7 dem Chrysostomus zugeschriebenen Stellen
bezeichnet werden, da die echten Stellen ungenau wiedergegeben
sind. Bei andern Kapiteln des Libellus liegen echte Stellen
zu Grunde ; diese sind aber mehr oder weniger stark geändert



— 477 —

und mit Zusätzen bereichert, und zwar gerade mit Zusätzen,
welche die Stellen erst geeignet machten, für den Zweck des
Libellus und des Thomas verwendet zu werden. Andere
Kapitel hat der Verfasser des Libellus fabriziert, und es lassen
sich höchstens in Konzilienakten und Kirchenvätern Ausdrücke
oder Sätze nachweisen, die er bei seiner Arbeit willkürlich
und seiner Tendenz entsprechend benutzt hat. Es ist erklärlich,

dass Thomas aus dem Libellus gerade diejenigen Sätze

exzerpiert hat, die für die Begründung seiner Sätze über den
Primat geeignet waren; das sind aber meist Sätze, die
entweder gefälscht oder durch Fälschungen interpoliert sind. —

V.

Auch als Hei'ausgeber fremder Schriften war Reusch tätig.
In den fünfziger und sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts
veröffentlichte er in Bachems „Sammlung von klassischen
Werken der neueren katholischen Literatur Englands in
deutscher Übersetzung" von ihm übersetzte Schriften von Kardinal
Nikolaus Wiseman, nämlich Fabiola oder die Kirche der
Katakomben; Reden und Vorträge, gehalten Avährend einer Reise
in Irland ; Erinnerungen an die vier letzten Päpste ; Rom und
der katholische Episkopat am Pfingstfest 1862 ; Berührungspunkte
zwischen Wissenschaft und Kunst; die religiöse und
gesellschaftliche Lage der Katholiken in England; ferner eine Predigt

von Joh. Heinr. Newman: Der Papst und die Revolution. —

Um das Andenken seines Lehrers, Freundes und Mitarbeiters
Döllinger zu ehren, veröffentlichte er: Kleinere Schriften,
gedruckte und ungedruckte, von Joh. Jos. Ign. v. Döllinger.
Gesammelt und herausgegeben von F. H. Reusch. Stuttgart 1890.
Die in dieser Sammlung vereinigten Aufsätze und Reden Avaren
der Mehrzahl nach zwar schon früher gedruckt, aber schwer
zugänglich. Sie entstammen der Zeit von 1848 bis 1878 und
sind von bleibendem Interesse. Einige Stücke mögen hier
genannt werden: Verhältnis der Kirche zum Staate, Nationalkirche

und Nationalsynode, die deutsche Nationalkirche. Die
Freiheit der Kirche. Die Vergangenheit und Gegemvart der
katholischen Theologie ; ferner die Aufsätze über den Syllabus,
die Inquisition, das Konzil von Trient, den Weissagungsglauben
und das Prophetentum in der christlichen Zeit, sowie die Äusse-



— 478 —

rungen über das vatikanische Dogma und die Charakteristik
Pius IX. —

Döllinger hatte die Absicht, wie Reusch im Vorwort der
jetzt zu erwähnenden Sammlung mitteilt, eine motivierte
Erklärung über seine Stellung zum Vatikanum zu geben, als
deren Titel er sich dachte: Die vatikanischen Dekrete im
Lichte der Geschichte. Diese Absicht hat er, durch andere
Arbeiten abgezogen, nicht ausgeführt. Als Ersatz dafür bot
Reusch, gleichfalls noch im Todesjahre Döllingers: Briefe und
Erklärungen von J. v. Döllinger über die vatikanischen Dekrete
1869—1887. München 1890. Das Buch zeigt klar und eindringlich,

welche Stellung Döllinger zum Vatikanum allezeit
eingenommen hat, und umfasst im wesentlichen Aufsätze über die
Unfehlbarkeitsangelegenheit, Korrespondenzen mit den
Erzbischöfen Scherr und Steichele, dem Nuntius Ruffo Scilla, Briefe
an Stadtpfarrer Widmann zu Todtnau, Prof. Michelis zu Freiburg

i. B., Rektor Nevin in Rom, und an einen Altkatholiken
in Dortmund; ferner einen Brief Hefeies an Döllinger, sowie
ZAvei Briefe einer hochgestellten Dame an Döllinger und dessen
Antwort. Tm Anhang findet sich ein Brief an einen hochgestellten

Geistlichen aus dem Jahre 1868. —
Endlich ist in diesem Zusammenhang noch zu erwähnen

die letzte Publikation unseres Gelehrten : Briefe an Bunsen von
römischen Kardinälen und Prälaten, deutschen Bischöfen und
anderen Katholiken aus den Jahren 1818—1837 mit Erläuterungen
herausgegeben von F. H. Reusch. Leipzig 1897. Prof. Nippold
hatte \iele dieser Briefe bereits auszugsweise veröffentlicht.
Dennoch ist die A7on Reusch gebotene vollständige Veröffentlichung

ein dankenswertes Unternehmen, weil die Briefe sehr
interessante Beiträge zur Kirchengeschichte der damaligen Zeit
liefern. Ebenso wichtig, Avie die Briefe selbst, sind die Zutaten
Reuschs, der eine längere Einleitung verfasste und
biographische Notizen über die Korrespondenten und Erläuterungen
zu den Briefen beifügte. Durch Reuschs Zutaten werden die
Briefe erst recht nutzbar gemacht für die Kenntnis der damaligen

Personen, Zustände und Ereignisse und erhalten so einen
bleibenden Wert. —

Im handschriftlichen Nachlasse Reuschs fand Gœtz, wie er
in seiner Biographie p. 101 sq. berichtet, einen grossen Stoss
Materialien zu einer von unserm Gelehrten geplanten, aber



— 479 —

leider nicht mehr durchgeführten Arbeit über eine Geschichte
der Theologie der Aufklärungszeit und der katholischen
Reformbewegung. Es finden sich dort namentlich Studien über die
Theologen der Aufklärungszeit, über deutsche und italienische
Josephiner, über die wichtigsten kirchlichen Reformpunkte aus
der italienischen und der deutschen Literatur zur Zeit Josephs IL
Das wichtigste Stück dieses Nachlasses ist eine beinahe
druckfertige, vollständige Biographie J. M. Sailers. —

Für die Allgemeine Deutsche Biographie schrieb Reusch eine
erhebliche Anzahl von Artikeln, teils grössern, teils kleinern
Umfanges, zumeist über Theologen. —

Zwölf Jahre lang, von 1865 bis 1877, Avar er Redakteur
und fruchtbarer Mitarbeiter einer Zeitschrift, die den Sammelpunkt

der ebenso katholisch-gläubigen Avie Avissenschaftlich-
liberalen deutschen Theologen bildete. Sie hiess: Theologisches
Literaturblatt. In Verbindung mit der katholisch-theologischen
Fakultät zu Bonn und unter Mitwirkung vieler Gelehrten
herausgegeben von Prof. Dr. F. H. Reusch. —

Ein überaus fleissiger Mitarbeiter war Reusch für eine
Reihe von deutschen und ausländischen Zeitschriften, wie sich
dies aus den bisherigen Darlegungen Avenigstens zum Teil
ergeben hat. Nachträglich mögen noch erwähnt werden der
Deutsche Merkur, in dem er seine zahlreichen und bedeutsamen
Beiträge mit B. zu unterzeichnen pflegte, Harnacks Theologische

Literaturzeitung und die Beilage zur Allgemeinen Zeitung. Nicht
vergessen werden dürfen ZAvei Aufsätze, welche unsere Revue
zieren: „Die Siebenzahl der Sakramente" (Heft 2) und „Thesen
über die Inspiration der heiligen Schrift" (Heft 6). —

Es ist interessant, dass Reusch schon als Kaplan mit
scharfem Blick die Bedeutung der Presse erkannt hatte, wie
sich dies durch seine Mitarbeiterschaft an Kölner
Zeitungsunternehmungen kundgibt, aus denen schliesslich die Kölnische
Volkszeitung hervorging, die auch später noch, als sie
ultramontan geAvorden, Spuren des Reuschischen Geistes durch ihre
relative Mässigung zeigte. —

Zu all diesem kommt noch eine reichhaltige und vielseitige
Korrespondenz, die im Laufe der Jahre eine immer grössere
Ausdehnung annahm. —

Werfen wir zum Schlüsse einen Rückblick auf Reuschs

Schriftstellerei, so tritt er uns vor 1870 als alttestamentlicher



- 480 —

Exeget entgegen, der zu einem Apologeten des Christentums
wird in seinem Werke über Bibel und Natur. Nach 1870
erscheint er uns, wie durch seine kirchliche Stellungnahme, so

auch in seinen Schriftwerken als Verteidiger des Katholizismus,
indem er als Kirchenhistoriker der nachreformatorischen Zeit
in seinen Werken stets auf die Frage eingeht, deren Lösung
das Vatikanum im Sinne der päpstlichen Allgewalt erzwingen
wollte, deren endgültige Erledigung der Zukunft vorbehalten
bleibt. Kommt diese Zeit, dann werden unseres Gelehrten
Werke erst recht wieder überall beachtet werden und Segen
stiften.

Bedenkt man, dass Reusch neben seiner aussergewöhnlich
fruchtbaren schriftstellerischen Tätigkeit sein Lehramt an der
Universität zu Bonn in ausgedehntem Masse verwaltete und
zudem in fleissiger Verrichtung priesterlicher Funktionen
Befriedigung eines Herzensbedürfnisses fand, so muss man aufs
höchste die Energie bewundern, die er in dieser dreifachen
Richtung unausgesetzt betätigt hat.

Möge unter uns sein Andenken wach bleiben, sein Beispiel
Nachahmung finden als das eines überaus fleissigen, gründlichen

und gewissenhaften Gelehrten, eines treuen und mutigen
Bekenners, eines frommen Priesters.

Menn, Freiburg i. Br.


	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Schluss]

