Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Artikel: La "Théologie sacramentaire" de M. P. Pourrat
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 445 —

LA ,THEOLOGIE SACRAMENTAIRE"
DE M. P. POURRAT.

1° Bossuet disait aux protestants: Vous variez, donc votre
christianisme n’est pas vrai, car le vrai est un. La nouvelle
école ultramontaine newmanienne dit & ces mémes protestants:
Vous ne variez pas, donc votre christanisme est mort, car
vivre c'est changer.

M. Pourrat, qui n’ose pas employer le mot «changer »,
devant lequel son maitre Newman n’a cependant pas reculé,
recourt au mot «développer». Nous verrons que les déve-
loppements signalés par M. Pourrat sont des changements
positifs. L’idée exprimée par le mot «changer » et par le mot
«développer», est donc la méme. Newman était plus net.
Voici les paroles de M. Pourrat: «Le protestantisme n'admet
pas la légitimité d'un développement dans le christianisme. Pour
lui, tout ce qui est étranger a la lettre de I’'Evangile est aussi
- étranger au Christ. Mais n'est-ce pas se faire de I'ceuvre de
Jésus une idée singulierement fausse que d’en proscrire tout
développement? Si I'ceuvre de Jésus ne progressait pas, elle ne
vivrait pas, car tout ce qui vit se développe. Le catholicisme,
qui est le christianisme vivant et se développant, est par la
meéme la véritable religion de Jésus, fandis que le protestantisme
est un christianisme wmort, qui s'est soustrait a l'influence vivi-
ficatrice du Christ continuant a agir dans le monde par son
Eglise. Aussi la meilleure apologie du dogme catholique est-
elle T'histoire méme de son développement»*). On le voit, c'est
le dogme qui doit se développer. '

Ce n’est pas tout. M. Pourrat, qui parait trés animé contre
les protestants, leur reproche de se borner a une justification
tout extérienre. 11 est logique avec lui-méme: la vie étant chose
intérieure et le protestantisme étant mort, il est évident que

) La Théologie sacramentaire, p. 366. Paris, Lecoffre, 1907.



446 —

le protestantisme n’est qu'une religion d'extérieur. «La justi-
fication d'aprés la Réforme, dit-il, consiste wnigquement dans
une application purement extrinseque des mérites et de la
sainteté de J.-C. Dieu regarde le pécheur a travers les mérites
de son Fils, et ainsi le pécheur apparait juste aux yeux de
Dieu. Aucun changement intévieur wn'est produit dans I'dme:
les péchés vy restent. Le changement est tout extériewr. les
mérites de ].-C. couvrent le pécheur et dérobent son injustice
aux regards de Dieu»?).

Voila ce qui s’enseigne au grand séminaire de Lyon rela- -
tivement au protestantisme. D'une part, le protestantisme est
figé dans la lettre de I'Evangile, & laquelle il se tient sans
développement; par conséquent, restant toujours dans le méme
état, il est mort. D’autre part, quand il parle de la justifica-
tion par la foi, elle ne signifie pas une conversion intérieure,;
mais seulement quelque chose d'extrinséque a I'Ame.

Les protestants seront les premiers surpris de se voir
décrits de cette fagon, eux qui sont en perpétuelles évolutions
et auxquels les polémistes ultramontains reprochent, pour les
confondre, leurs incessantes divisions dogmatiques. Certes, s'il
y a quelque part des évolutions et des changements en fait
de doctrine, c'est bien chez les protestants. Comment M. Pourrat
peut-il les ignorer? En outre, comment peut-on faire dire aux
protestants que Dieu regarde les ames a travers les mérites .
de son Fils, comme les enfants regardent les objets avec des
verres de couleur, et les disent rouges quand les verres sont
rouges? Les protestants sont-ils si puérils? Et quand ils par-
lent de la foi qui justifie, n’entendent-ils pas la vie méme de
I'ame renouvelée en J.-C.? Ces points de doctrine sont telle-
ment connus qu'il n'y a pas lieu d’insister ici. Je ne cite ces
détails que pour faire connaitre la méthode de 1'honorable
professeur de Lyon. Dénaturer la doctrine des adversaires
pour en triompher plus facilement, n'est pas une méthode
scientifique. Se déclarer soi-méme victprieux quand les faits
prouvent le contraire, n'est pas non plus faire de la théologie
« positive ». M., Pourrat a vraiment le triomphe facile, lorsque,
parlant des travaux du P. Jean Morin, de dom Marteéne, de
Renaudot, de dom Chardon, il dit (p. 77): «Les résultats de

1) P. 160.



— M7 —

ces travaux de premier ordre (!) justifierent pleinement (!),
comme on pouvait s’y attendre (!), les définitions du concile de
Trente. Ils montrérent que la foi sacramentaire de 1'Eglise (!)
avait été substantiellement la méme a toutes les époques (1) et
ils donnérent ainsi aux doctrines protestantes un coup mortel.»
En vérité, M. Pourrat manque de clarté: si la substance du
dogme romain est la méme a toutes les époques, elle n'évolue
donc pas? alors, elle est donc comme le protestantisme, que M.
Pourrat accuse de ne pas évoluer? et si elle est coupable du
méme tort ou douée de la méme vertu que le protestantisme,
comment peut-elle lui donner un coup mortel ?

2° Jusqu'a présent les catholiques ont argumenté ainsi contre
leurs adversaires en matiere dogmatique: — Les vrais dogmes
sont divins, donc immutables, donc toujours les mémes. Rele-
vant de Dieu seul, qui les a révélés, ils ne peuvent étre changés
par personne, et constituent un dépo6t auquel nul ne peut rien
ajouter et duquel nul ne peut rien retrancher. C'est I'Eglise
entiére qui les garde, et il est facile de les connaitre par le
témoignage universel, constant et unanime de I'Eglise entiére :
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Telle
est la norme catholique que 'ancienne Eglise a toujours suivie,
Vincent de Lérins, qui I'a si heureusement formulée d'aprés
la pratique des quatre premiers siécles, n'a pas nié pour cela
la croissance et le progres de la foi. Au contraire. Il les a
affirmés; mais il a parlé du progres des individus dans la foi
subjective et du progres de la foi dans l'intelligence, dans I'dme,
qui pergoit mieux les enseignements objectifs du Sauveur; il
n’'a jamais parlé d'un prétendu progreés de ces enseignements
objectifs, comme si 'on pouvait en compléter la collection en
¥y ajoutant des enseignements nouveaux dont le Christ n'aurait
dit mot, que les premiers chrétiens et ceux des premiers siecles
n'auraient jamais connus, et qu'on pourrait néanmoins déclarer
€tre les enseignements divins de J.-C. Ce sont les hérétiques,
les falsificateurs du dépot divin, qui ajoutent ou retranchent;
additions ou soustractions dont on peut signaler la date et
dont l'origine est tout humaine, par conséquent non divine.

Tel a été le raisonnement catholique jusqu'ici. Aujourd’hui,
la nouvelle école qui se rattache a2 Newman, prétend tout le
contraire. Lorsqu’elle parle de Vincent de Lérins, c'est pour
proposer, avec M. Ehrhard, qu'on 1'évince; ou, si elle daigne



e AME —

le maintenir, c’est pour taire prudemment la formule: » Ce qui
a été crm partout, toujours et par toutes les Eglises», c’est
pour ne mentionner que la phrase ou il est question du pro-
gres, et surtout pour expliquer ce progrés dans un sens tout
autre que celui de Vincent de Lérins?).

La nouvelle école ultramontaine ne veut plus qu'on con-
naisse les dogmes ou les enseignements de J.-C. par le #mor-
gnage universel, constant et unanime des Eglises orthodoxes,
mais seulement par la définition qu'en donne le pape. A la
place de 1'Eglise universelle, elle substitue le pape! Et pour
dissimuler ce que cette substitution a de'trop criant, elle cherche
a l'adoucir en parlant de V'autorité de ’Eglise ou du magistere
de I'Eglise, ou de la majorii¢ des théologiens, ou de la pralique
traditionnelle; finalement, c’est le pape qui tranche et décide
A ses yeux. L'escamotage est évident.

On le voit, M. P. s'est laissé séduire par les deux théories
actuellement a la mode: I'évolutionnisme de Newman et l'ex-
périmentalisme de W. James. La premiére sévit chez les ultra-
montains d'aujourd’hui, qui croient par 1a se rattacher & Vincent
de Lérins, mais qui, de fait, s’en détachent en le dénaturant.
La seconde fait les délices de ces protestants que M. P. croit
morts, et qu’il imite sans le savoir. Les protestants en question
ne jurent plus, en effet, que sur le christianisme senti, vécu,
expérimenté, et, selon eux, c'est de cette expérience que sort
la vérité méme du christianisme. De méme, dit M. Pourrat,
c'est de la vie de I'Eglise que sortent les dogmes sacramen-
taires. Voici comment:

La vie sacramentelle de 1'Eglise primitive a consisté en
ceci: on a baptisé¢, on a communié, on a imposé les mains,
on a prié pour obtenir de Dieu le pardon des péchés, en un
mot, on a pratiqué certains exercices de piété dans les assem-
blées de I'Eglise. Or c’est de cette vie sacramentelle, donc
de ces exercices de piété, que sortent les dogmes sacramentaires.
« La doctrine de la composition binaire, les dogmes du cavactére,
dun nombre septennaive et de lUintention diu ministre ont été d¢é-
duits de la vie sacramentelle de 1'Eglise, comme on déduit
une conclusion des prémisses qui la contiennent. »

Avant d’examiner cette grave assertion, notons une objec-
tion élevée contre elle dans le <«Bulletin de littérature ecclé-

1) Voir la Rerue de juillet 1906, p. 543-552.



449 —

siastique » (janvier 1907), et mentionnée dansla « Revue du clergé
frangais» (15 février 1907, p. 664-665). Non seulement les propres
confréres de M. P. trouvent sa doctrine «exagérée », mais ils
ajoutent: «Le développement dogmatique est si pex un travail
de pure logique que M. P, lui-méme discerne, entre les mul-
tiples tatonnements des docteurs, plusieurs cas oit une inter-
vention surnaturelle vient aiguiller 1'évolution dans un sens
tout comtraivre aux vraisemblances humaines (p. 112, 243,
354-355). Mais, & son tour, cette solution mystique ne serait-
elle pas inquiétante pour l'historien? »

Effectivement, elle est méme plus qu'inquiétante, elle est
révoltante. Des simples exercices pieux pratiqués dans 1'Eglise
primitive faire sortir les doctrines de la matieére et de la forme
(composition binaire), du nombre septennaire, du caractere, etc.,
et prétendre que ces tours de force sont de la pure logique,
n'est pas chose facile & démontrer. Le fait est que les con.
séquences que l'on prétend tirer, dépassent de beaucoup les
prémisses d’olt I'on croit les faire sortir. Certes, une telle ex-
traction ne s’est pas faite toute seule. Quels en sont les auteurs?
Les théologiens qui ont appliqué aux exercices susdits les chi-
meres de l'aristotélisme. La fameuse distinction aristotélicienne
de la matiere et de la forme a plu a ces théologiens, et ils
en ont conclu que tout sacrement est composé de matiere et
de forme! '

Sur ce fait, deux réflexions: 1° S'il en est ainsi, il
résulte que les dogmes sacramentaires ne sont que de la
théologie scolastique, donc sans caractere divin, car la sco-
lastique n’est pas divine. Déja a ce simple point de vue, c'est
la ruine du dogme: car, si le dogme ne vient pas directe-
ment du Christ, il n'est quhumain, et s'il n’est qu’humain il
n'est pas plus dogme que ne lest l'aristotélisme. — 2° Non
seulement de tels dogmes ne sont que de la scolastique, mais
de la pire scolastique, c’est-a-dire de la plus fantaisiste et de
la plus illogique. Je n'en veux pour preuve que ce que les
confréres de M. Pourrat affirment eux-mémes contre lui. Voici
comment le «Canoniste contemporain » (janvier 1907) juge son
ouvrage:

«J'aurais aimé trouver dans 1'ouvrage une critique plus
sévere du systéme sacramentaire élaboré par les scolastiques.
Tout n’y est pas également solide... L'auteur ne montre pas



— 450 —

suffisamment les points faibles ou méme défectuenx. Les sco-
lastiques se sont fait du sacrement en général um type qui
wexiste pas en rvéalité,; ils ont appliqué aux sacrements les
régles de leur philosophie relatives a I'abstraction ... De la
des difficultés, du moins des divergences qu'ils présentent comme
des exceptions quand ils ne peuvent pas les réduire a la régle
commune, mais qui n'ont en réalité d’autre origine que des
généralisations hors de propos.» Suit la démonstration dé-
taillée de ces difficultés et de ces généralisations hors de propos.
Puis T'auteur ajoute: « Combien facilement je pourrais allonger
ces observations! Elles montreraient que la généralisation
scolastigue n’a pas été faite avec la délicatesse et la prudence
nécessaires, qu'elle fut trop souvent a priorvi, et que le traité
des sacrements en général a besoin d’étre vetouché, non certes
sur les points fondamentaux et définis, mais sur plus d'un dé-
tail de I'enseignement requ.» Evidemment, la restriction con-
tenue dans cette derniére phrase est de 1’eau bénite de cour
pour essayer de sauver la dogmatique officielle de Rome; mais
elle ne trompera personne. Car, du moment que ce que Rome
enseigne et impose aujourd’hui comme dogme, n'est que de la
scolastique et de la scolastique illogique, a priori, hors de
propos, etc.,, ce dogme n’est pas un dogme.

Mais ne nous bornons pas a ces considérations générales.
Entrons dans quelques détails. '

M. Pourrat dit (p. 260): «Le christianisme étant une reli-
gion vivante, sa régle de foi doit étre aussi vivante, et c’est
l'autorité de I'Eglise.» Comme je viens de le dire, 'autorité
de I'Eglise est, pour M. Pourrat, 'autorité du pape; Eglise et
pape, c'est tout un. Premiére erreur. — En outre, M. P. con-
fond la regle de la foi avec la religion, et la religion avec les
ames religieuses. Ce qui vit réellement, ce sont les dmes et
non l'abstraction que nous exprimons par le mot: «religion»;
sans les personnes qui pratiquent la religion, que serait la
religion? Une abstraction, non une vie. La religion vraie doit
étre, comme la vérité, divine, immutable, éternelle; et les Ames
qui en vivent, doivent en vivre sans cesse, en se perfectionnant
sans cesse. Ce n’est pas la religion qui est en mouvement,
mais c'est elle qui met les dmes en mouvement. M. Pourrat
doit connaitre la thése de Dieu moteur immobile. La religion
divine et vraie est, comme son auteur, un moteur immobile.



— 451 —

Elle ne doit pas changer, mais les ames qui vivent d’elle et
qui sont mues par elle doivent se mouvoir et se perfectionner
constamment. — Quant & la régle qui aide & connaitre la re-
ligion objective et les enseignements historiques de J.-C., elle
doit aussi, comme toutes les régles vraies et justes, étre sous-
traite aux changements et aux caprices des hommes, des théo-
logiens surtout. La régle des logarithmes est immutable; a
fortiori la regle de la foi divine. Comment une régle réglerait-
elle si elle n’était pas elle-méme réglée et fixe?

«Le progrés dogmatique est possible et méme nécessaire,
dit M. Pourrat, lorsqu’il est guidé par une autorité infaillible
qui vit, car la vie est dans le mouvement». — D’abord, il n'y
a pas de progrés dogmatique proprement dit; il y a progrés
des individus, des Eglises, des esprits, dans la connaissance
des dogmes, mais non dans les dogmes mémes. -— Ensuite,
Pautorité infaillible est celle du Christ, qui a enseigné ses
dogmes. Elle suffit, et n’a aucun besoin d’'étre complétée par
la prétendue infaillibilité d'un holme toujours ignorant. Le
Christ vit dans I'Eglise et dans les Ames; donc son autorité
infaillible est vivante. Elle n'a besoin ni de celle du pape, ni
de celle d’aucun homme. — Enfin, «la vie est dans le mouve-
ment », dit-on. Attention! Il y a mouvement et mouvement.
Tel mouvement n'est qu'une dislocation des éléments vitaux,
et cette dislocation méne a la mort. La nouvelle dogmatique
ultramontaine est manifestement une dislocation des Evangiles,
qu'elle fausse, et de la Tradition universelle, qu'elle fausse
plus encore. On voit oul elle meéne fatalement.

M. Pourrat a eu un bon «mouvement», lorsqu'il a écrit
(p. 229) que le dogme catholique n'est pas une doctrine «pure-
ment humaine ». Mais il a eu un trés mauvais « mouvement »,
lorsque, deux pages plus loin, il a prétendu que, dans «les ques.
tions dogmatiques», nous devons nous tenir «du coté de la
majorité ». Y a-t-il une majorité dans les choses divines? Les
enseignements divins de J.-C. sont-ils & la merci d’'une majorité?
Etrange. Non moins étrange, cette assertion que «le dogme
est une expression de la pratique traditionnelle de I'Eglise »
(p- 319). M. Pourrat sait incontestablement qu’il n’y a pas de
pratique traditionnelle de !'Eglise, mais quil y a, dans les
diverses Eglises particulieres, mille pratiques appelées fausse-
ment traditionnelles et qui sont les unes de telle localité, les



R -

autres de telle époque; la pratique est chose essentiellement
changeante, parce qu'elle dépend de circonstances toujours
changeantes. M. Pourrat ne l'avoue-t-il pas, lorsque parlant du
dogme de lefficacité de l'opus operatum (car, pour lui, cette
formule théologique du moyen Aage semble étre un dogme), il
dit (p. 150): «Le dogme entra ainsi dans une phase nouvelle,
toute métaphysique, et qui n'est pas encore close aujourd’hui. »

Nos lecteurs ne savent que trop combien la nouvelle école
ultramontaine a perdu la notion catholique du dogme, en le
confondant avec la théologie, qu’elle appelle, pour faire illusion,
théologie dogmatique. Elle a altéré aussi la notion de 1'Eglise,
M. Pourrat dit (p. 367): «L’Eglise c'est J.-C. continuant a en-
seigner le monde et & sanctifier chacun de nous par ses sacre-
ments. » Phrase amphibologique. Le sens ultramontain est que,
quels que soient les enseignements de Rome et quelles que
soient ses pratiques dites sacramentelles, c'est J.-C. qui les ratifie,
comme si la théologie et les cérémonies de Rome provenaient
de J.-C. méme. Tandis que la vérité est que Rome et I'Eglise
tout entiére devraient se conformer aux purs enseignements
sans y adjoindre des explications souvent erronées, et se borner
aux sacrements de J.-C. tels que les Ecritures et la tradition
universelle nous les font connaitre, sans y ajouter des céré-
monies souvent grotesques. La, on fait de I’Eglise une autorité
absolue et illimitée, puisqu'on la dit divine; ici, elle n'est qu’une
dépositaire des enseignements, des préceptes et des sacrements
de J.-C., dépositaire qui les transmet au monde, avec la foi
que J.-C. parle toujours en eux et agit toujours en eux, que
sa parole et son action suffisent a sanctifier quiconque veut
étre sanctifié, et que par conséquent les explications des théo-
logiens, en majorité ou non, ne peuvent jamais étre imposées
comme des dogmes. La, les dogmes sont les résultats des
discussions des théologiens et des définitions des papes; ici,
les enseignements confiés & son Eglise pendant sa vie terrestre.

3° Le point de vue général de M. Pourrat étant connu,
indiquons son procédé.

I1 déclare d'abord (p. VII) «qu’il y a entre les données
scripturaires et patristiques et les définitions sacramentaires
du concile de Tremte une conformité suffisante pour satisfaire
tout esprit raisonnable». M. Pourrat ne prouve pas -cette



o BBG e

« conformité »; il ne fait que la supposer. Mais on voit par
cette premiére déclaration que son point de départ, sa premiére
source dogmatique, est le concile de Trente. Il I'avoue d’ail-
leurs explicitement plus loin (p. XIII), en disant: «Nous ne
pouvions faire ce travail qu'a la condition d’expliquer dés
lU'abord les décrets du concile de Trente.» Or, quand on con-
nait 'histoire du concile de Trente, comment et par qui il a
été conduit, les oppositions qui lui ont été faites jusque dans
le sein de I'Eglise romaine, comment peut-on partir de la
comme d'une base pour établir la doctrine catholique?

M. Pourrat comprend trés bien que, les dogmes du concile
de Trente une fois pris pour base du catholicisme, il doit dé-
montrer qu'ils sont, non pas identiques (il n’ose pas employer
ce mot), mais conformes, suffisamment conformes, a ’enseigne-
ment des Ecritures, des Peres et de la Tradition ecclésiastique.
Or, fait-il cette démonstration? Il la tente, oui, mais il n'y
arrive pas.

En effet, il reconnait qu'entre les textes des Ecritures sur
les sacrements et les définitions du concile de Trente, il y a
une trés grande distance: c’est cette distance qu'il faut franchir,
et c’est pour la franchir qu'a été inventée la fameuse théorie
newmanienne de 1'évolution. Voyons donc cette évolution et
ses €tapes.

Généralement (j’en donnerai la preuve plus loin), avant
St. Augustin, on s'en tient aux simples affirmations des Ecri-
tures; les premiers Péres sont trés modérés et ils n'ont pas
le moindre pressentiment de ce qu'on affirmera a Trente. C'est
Augustin qui, le premier, lance une définition, une explication,
une distinction. C’est lui l'inventeur! Mais son invention est
loin d’étre claire. 11 faut la compléter. C'est au moyen age que
Vopération a lieu, timidement aux XI°® et XII® siecles; mais,
au XIIl*, Thomas d’Aquin tranche dans le vif, grace a laristo-
télisme qu’il sait manier, Malheureusement, un certain Scot lui
fait opposition, et toute 1'école franciscaine applaudit Scot. On
se dispute, on se dispute encore; Cano, Suarez, Vasquez, Ca-
tarin, Cajetan, Bellarmin, Morin, etc., brouillent tout par leurs
contradictions. C'est toujours l'évolution. Le fameux concile
de Trente, trop modéré, n'a rien tranché de fait; ses expressions
sont des mailles trop larges a travers lesquelles on peut faire
passer le oui et le non. Tels sont cependant les dogmes cat/io-

Revue intern, de TaZolygie, Heft 59, 1907. 30



— 454 —

liques auxquels «la régle de foi vivante» a abouti. Quiconque
les nie, est hérétique! C'est Dieu qui les a définis a Trente!
Ces dogmes sont-ils définitifs et n'évolueront-ils pas, eux aussi?
S’ils n'évoluent pas, que devient la théorie newmanienne de
I'évolution? n'aurait-elle été inventée que pour sauvegarder le
passé et le concile de Trente? Et s'ils évoluent, ils ne sont
donc pas plus définitifs que les formules des théologiens an-
térieurs? Cruelle énigme!

Que tel soit le procédé suivi par M. Pourrat, en voici
quelques preuves.

En ce qui concerne le «caractére sacramentel», auquel
Rome attache tant d'importance pour essayer d’expliquer les
prétendus droits qu'elle attribue a sa hiérarchie, M. Pourrat
avoue que Saint Optat ne 1'a pas encore connu: «Sa doctrine
est loin d'étre aussi complete que le sera celle de St. Augustin.
Il a manqué a l'évéque de Miléve la doctrine du carvactére
(p. 123)... Combien St. Augustin sera plus précis!» Parlant
des Peéres du III® siecle, M. P. dit (p. 198): «Ce serait se mé-
prendre que de voir dans cette terminologie un enseignement
proprement dit sur le caractére sacramentel. Les auteurs de
cette période primitive ne font awcumne distinction entre les
effets du baptéme... La distinction formelle entre la grace et
le caractere est donc znconnue @ cette époque. St. Augustin sera
le premier a la faire nettement (p. 199)... La distinction entre
le caractere et la griace n’est pas encore claire (au IV® sigcle).
L’honneur de l'avoir totalement faite revient décidément a
St. Augustin. Mais combien la doctrine de St. Ambroise et
celle des Péres grecs est prégnante (sic)/ 1l sera facile a I'é-
véque d'Hippone d'en tirer une véritable #/2éologie du caractere
sacramentel (p. 205).» — Remarquez, dans cette dernieére phrase,
le mot «théologie »; le caractére n'est pas encore un « dogme ».
C’est pour plus tard. — <«La doctrine augustinienne, continue
M. P., contient pourtant encore quelques imprécisions. Au lieu
de considérer toujours le caractére comme un effet du sacre-
ment, St. Augustin appelle parfois caractere le rife sacramentel
lui-méme (p. 210).» — Qui fera disparaitre ces imprécisions?
Est-ce Pierre Lombard, en distinguant dans le sacrement trois
parties: le rite extérieur, la grace et le caractére, qu'il appelle
simplement «ornatus anima »? Pas encore. M. P. dit: «Les
auteurs du XII® siecle, entre autres P. Lombard et Gratien,



— 45 —

nont pas su irancher la controverse des ordinations simo-
niaques, parce qu’ils ne parlent pas du caractérve... Ce fut le
développement du dogme de l'efficacité sacramentelle qui mit
pleinement en lumiére, au début du XIII® siecle, la doctrine
des trois caracteres... L'entier (?) développement de la doc-
trine du caractére sacramentel était accompli & cette époque.
Le pape Innocent III ( 1216) expose un enseignement précis
sur le caractére baptismal ; son deuxiéme successeur Grégoire IX
(f 1241) mentionne le caractére de l'ordination et Alexandre
de Hales (1 1245) systématise la doctrine traditionnelle (I) des
trois caracteéres et prépare ainsi I'ceuvre de St. Thomas (p. 218)...
Les preuves (?) alléguées par Alexandre de Halés pour dé-
montrer l'existence des trois caractéres, sont l'enseignement
commun (1?), autorité (?!) de Denys 'aréopagite, et les raisons
de convenance (?) déduites soit des comparaisons (N. B.) dont
se sont servis les Peéres quand ils parlaient du caracteére, soit
des trois prérogatives du Christ, Seigneur, Roi et Prétre, aux-
quelles correspondent les trois caractéres par lesquels 'homme
devient le disciple, le soldat et le ministre de J.-C.» (p. 219).
On voit que de simples comparaisons ont été transformées en
raisons, malgré le proverbe: «comparaison n’est pas raison ».

Bien entendu, je n’examine pas ici en elle-méme cette
théorie du caractére dans le sens ultramontain, laquelle ne
tient pas debout; je veux simplement constater le procédé de
M. P. pour essayer de montrer la conformité des données trés
générales et si rationnelles de 'ancienne Eglise catholique avec
les dogmes du concile de Trente. Nous en étions a4 Thomas
d’Aquin. Est-ce fini? Non. M. Pourrat ajoute (p. 223): « Lors-
que, au XIII® siecle, la doctrine des trois caracteéres fut totale-
ment développée, les théologiens essaycrent de dire ce*qu’est
le caractére sacvamentel em lui-méme.» Ainsi, le développe-
ment total était accompli, et les théologiens ne savaient pas
encore ce que ce caractere était en soi! Clest alors qu'ils
essayerent de le dire! M. Pourrat expose trés naivement leurs
élucubrations grotesques; il avoue que Cajetan ne s'est pas géné
pour dire alors que «/'enseignement de I’ f£glise sur le caractére
sacramentel #’était pas ancien» (p. 222); et c’est ce méme en-
seignement qu'il s’agit de faire passer pour l'enseignement
objectif de J.-C. méme! N'est-ce pas se jouer de I'histoire et
de la logique?



— 456 —

Bref, M. Pourrat conclut ainsi (p. 226-227): «Les fideéles,
par le caractere, sont donc vevétus d'un sacevdoce semblable a
celui de Jésus. Et comme ce sacerdoce dérivé est nécessaire-
ment 4 I'image du sacerdoce principal, il s’ensuit que, par le
caractere, le chrélien acquiert une ressemblance avec le Christ
Souverain prétre... Tous les chrétiens participent ainsi au
sacerdoce de [ésus.» Ce serait parfait, si cet effet n'était pas
attribué a un caractére qu’'on dit étre disfinct de la grice et
que nul, pas méme le concile de Trente, ne définit. Mais
M. P. avoue le sacerdoce général de tous les chrétiens. Mal-
heureusement, tout en déclarant ce sacerdoce semblable a celui
de Jésus, il 'escamote dans la phrase suivante, en le réduisant
a une simple capacité de recevoir les sacraments! « Les simples
fideles, dit-il, participent au sacerdoce de Jésus pour devenir
capables de recevoir les sacrements, les prélres seuls y parii-
cipent activement.» Comment M. P. prouve-t-il cette restriction?
Si un simple payen est, comme tel, capable de recevoir le
baptéme, pourquoi un caractere serait-il nécessaire pour rece-
voir les autres sacrements? pourquoi la graice baptismale ne
suffit-elle pas a donner cette capacité, et pourquoi faut-il, en
outre, un caractére baptismal? Et de quels sacrements le ca-
ractére de la confirmation rend-il capable celui qui le recoit?
Le non-confirmé ne peut-il pas recevoir tous les autres sacre-
ments sans &tre «orné» du caractére de la confirmation? M. P.
se garde bien de nous renseigner sur tous ces points et de
justifier sa distinction.

Le procédé qu’il a suivi pour essayer de montrer la con-
formité des enseignements du concile de Trente sur l'intention
du ministre et sur celle du sujet avec la doctrine de ’Ecriture
et des Peres, est la méme. Il reconnait que, dans les premiers
siécles, «la doctrine de lintention était a 'état Zmplicite »
(p. 319). Il ajoute: «St. Augustin, le premier, a ébauché une
théorie de l'intention du ministre et de celle du sujet du bap-
téme; on ne sera pas surpris si le saint docteur #’est pas
arrivé au résultat définitif. 11 a du moins posé les principes
a T'aide desquels Hugues de St. Victor, Guillaume d’Auxerre,
Alexandre de Hales et St. Thomas ont formulé complétement
le dogme dans la suite.» Ainsi donc, le dogme complet et dé-
nitif est I'ceuvre de ces cing théologiens: Augustin d'abord,
I'ébaucheur, puis les quatre docteurs des XII® et XIII® siecles.



— 457 —

C'est 12 ce que M. P. appelle la tradition, I'Eglise, le dogme
catholique

Pour qui nous prend-on? Comment peut-on croire la men-
talité catholique assez inférieure, assez illogique, pour con-
sidérer comme équivalences des choses si inéquivalentes, pour
confondre cinq docteurs avec la tradition catholique et wice
versa, pour les identifier avec 1'Eglise, et pour qualifier de
dogme divin leur théorie irrationnelle?

Les fausses équivalences de ce calibre abondent dans le
volume de I'honorable professeur du grand séminaire de Lyon,
et je regrette que la place ne me permette pas de les signa-
ler ici.

4° Je n’en recommande pas moins treés vivement ce vo-
lume aux lecteurs sérieux, capables d’en percevoir les erreurs.
Je le crois trés apte a ouvrir les yeux d'un grand nombre, en
ce sens qu'il leur présentera le tableau scandaleux — 1'épithete
n'est pas trop forte — des disputes et de la logomachie des
théologiens moyenagesques, de ceux du moins qui ont voulu
tout savoir, analyser jusqu'a la subtilité les mystéres les plus
difficiles dont ils ne possédaient méme pas la simple définition,
dévoiler les profondeurs du ciel et de la vie divine, quand ils
n‘avaient qu'une connaissance a peine élémentaire des choses
terrestres et humaines, S'il est une matidre sur laquelle les
théologiens aient changé et aient affirmé le ous et le non, c’est
certes celle des sacrements: ce qu’ils ont appelé la matiére,
la forme, le caractere, la grace, la production de la grace,
I'intention du ministre, celle du sujet, 'ex opere operato, etc.,
tout cela a été embrouillé comme a plaisir par les différentes
€coles théologiques, et c'est cet embrouillamini que 1'Eglise
romaine cherche aujourd’hui & imposer a ses adhérents! Les
penseurs se détournent de ces subtilités stériles, de ces tauto-
logies et de ces fausses équivalences que les naifs prennent
pour des explications profondes et qui ne sont que des erreurs
mal dissimulées. Les esprits railleurs y puisent matiére a
ricaner contre le christianisme, et ils ne sont que trop bien
servis.

Tout chrétien sérieux en conclura qu'il n'est que temps de
réformer une telle théologie, de sortir de ces impasses et de
ces quiproquo, de faire enfin de la théologie une science par



458 —

I'application des méthodes scientifiques et des regles positives
de I'exégese et de la philologie, de la critique philosophique
et historique, aux choses religieuses et ecclésiastiques, a 1'étude
de la Bible, des Peres et de l'histoire des Eglises.

5° Que l'auteur me permette de lui exposer encore quel-
ques griefs.

Ne peut-on pas l'accuser de superficialité, lorsqu'’il répéte
a plusieurs reprises la phrase: lex orandi, lex credendi, comme
si le dogme objectif pouvait étre solidaire des sentiments sub-
jectifs du coeur et dépendre des expansions de la priere? —
lorsque, tout en reconnaissant que le Décret aux Arméniens
n'a pas la valeur d'une définition conciliaire, il le tient cepen-
dant pour un «document ojficiel de I'Eglise» et comme «sou-
verainement respectable» (p. 47)? Ce qui est du pape Eugéne IV
est-il de I'Eglise, et ce qui est rempli d’erreurs manifestes
peut-il étre souverainement respectable?

Ne peut-on pas voir des méprises 1la ou l'auteur prétend
que Clément de Rome «dut intervenir» dans les affaires de
I'Eglise de Corinthe (p. 291), lorsqu’il est attesté que c'est
I'Eglise de Rome qui a adressé 2 I'Eglise de Corinthe 1'épitre
dite de Clément? — la ou l'auteur, partant du fait que le pape
Calliste a prétendu avoir recu du Christ par St. Pierre le pou-
voir des clefs, a tenu pour nulles les protestations d'un
Hippolyte, d’'un Tertullien et de leurs partisans, et a confondu
Calliste avec 1'Eglise, en disant: «/L’FEglise () avait donc
conscience d’étre la dépositaire d'un pouvoir illimité (I) de re-
mettre les péchés» (p. 289)? De la conduite du pape Calliste
(dont il oublie la vie scandaleuse et les doctrines suspectes), il
conclut que «seule la hiérarchie est dépositaire du pouvoir
des clefs et peut en user comme bon lui semble » (p. 104). Ces
dernieres paroles, que rien ne justifie, n'ouvrent-elles pas la
porte a tous les empiétements et a tous les abus de la hiérar-
chie et notamment de la curie romaine? Est-ce 1a l'esprit de
lancienne Eglise catholique, des conciles et des canons con-
ciliaires? — M. P. ne se méprend-il pas, quand, de ce que les
sacrements sont objectivement efficaces, il conclut a la formule
ex opere operato, «indépendamment des dispositions subjec-
tives du ministre ef de celles du sujet» (p. 83)? Cette formule
prise dans son sens obvie ne favorise-t-elle pas la doctrine de



— 459 -—

la production physique de la grace par le rite méme? Com-
ment M. P. peut-il voir dans la discusion de pareilles questions,
si favorables au matérialisme, un «immense progrés dogma-
tique» (p. 87)? Comment ne trouve-t-il pas ridicules les théo-
logiens qui discutérent ce probléme «depuis le XIII® siecle
jusqu’au concile de Trente», et ceux qui le discutent méme
encore maintenant? Comment n'a-t-il pas un mot de reproche
contre Bellarmin, lorsque celui-ci amoindrit le réle des dispo-
sitions du sujet jusqu'a les comparer au role de la sécheresse
dans la combustion du bois?!)? Ne fait-il pas d’ailleurs lui-méme
I'aveu suivant: «La raison a foute sorte de difficultés a conce-
voir cette activité que posséderait le sacrement, et quile rendrait
capable de produire physiquement un effet transcendant, la
grace (p. 169)... Le systéme de la causalité physique demeure
déroutant pour lUespril. Mais ce qui est plus grave, c'est qu'il
parait étre en opposition avec la doctrine théologique de la
réviviscence des sacrements ». Cette page 172-173, que je regrette
de ne pouvoir citer entiere, est excellente. Mais comment ce
bui est déroutant pour l'esprit, peut-il étre représenté comme
un «immense progres»:?

N’y a-t-il pas aussi méprise, lorsque M. P. affirme, sans
condition et d’'une maniére absolue, que «les actes de 'Eglise
sont en réalité les actes du Christ méme (p. 127)», et cela
parce que le Christ continue 2 sanctifier le monde? Que le
Christ frappe a la porte des cceurs et cherche a les améliorer
par les saintes pensées, nul chrétien n’en doute; mais peut-on
en conclure que tous les fideles et tous les membres de la
hiérarchie, en un mot 'Eglise, fassent des actes «qui sont en
réalité les actes du Christ méme»? M. P. confond I'Eglise et
le Christ.

Je vais plus loin. Ne peut-on pas reprocher a 'honorable
professeur de se contredire, lorsque, d'une part, il affirme dans
les simples fideles un sacerdoce semblable a celui de J.-C., et
qu'il dit (p. 102): «Les fideles sont I’Eglise, I'Eglise c’est J.-C.
et J.-C. est toujours exaucé par son Pére», et lorsque, d’autre
part, il représente ce sacerdoce des fideles comme une théorie

1) «La sécheresse du bois est la condition et non la cause de sa combustion,
De méme, les dispositions du sujet sont la condition sine gua non de la production
de la gréce, elles n’en sont pas la cause» (p. 85).



= By —

montaniste et une doctrine excentrique (p. 292)? — N'y a-t-il
pas contradiction a affirmer, d'unefpart, comme il vient de le
faire, que les fideles sont I'Eglise, et, d'autre part, & n'admettre
que les évéques comme «les dépositaires du pouvoir des clefs»
(p. 138 et 217), comme si les clefs n'avaient pas été données
par le Christ, premiérement a toute Eglise, selon l'expression
de Bossuet? — N’y a-t-il pas contradiction a faire de Thomas
d’Aquin un Maitre en quelque sorte incomparable, et a re-
connaitre qu'Albert le Grand et lui se sont permis des affir-
mations «a l'encontre de l'histoire» (p. 75)? — N'y a-t-il pas
contradiction a déclarer d’institution divine des sacrements
dont la matidre et la forme auraient été, de fait, non seule-
ment modifiées, mais déterminées par I'Eglise (p. 72 et 74)?
Si, de fait, le pape Eugéne IV a modifié la matiere et la forme
de plusieurs sacrements, un autre pape ne pourrait-il pas les
modifier encore et méme instituer des sacrements nouveaux?
Ou s'arréterait-on? — M. P. avoue «les subtilités de I’Ecole»
(p. 44). 11 avoue, de plus, que c’'est au moyen 4ge et «par les
théologiens scolastiques» que s’est opéré le développement des
doctrines sacramentaires (p. IX). Il dit expressément (p. 48):
« Ce sont les théologiens des XII° et XIII° siecles qui ont fixé
la doctrine de la composition du rite sacramentel. St Augustin
a commencé le travail, surtout pour le baptéme; . Lombard
Ua achevé, et les théologiens du XIII® siecle lui ont donné sa
Sforme définitive, en appliquant aux sacrements I'Zylémorphisme
aristotélicien.» Si encore l'aristotélisme n'était entré que dans
la théologie et comme ¢lément purement philosophique, mais
on sait que cette théologie est devenue dogmatique et qu’elle
a «déterminé les conditions de la validité des sacrements et
les éléments essentiels a chacun d’eux». M. P. le dit expressé-
ment (p. 68); il ajoute méme que les théologiens qui ont fait
cette «détermination », 1'ont faite en négliceant I'étude de 1'his-
toire et par des raisonnements a priori. Ou sont les « subtilités
de I'Ecole», si elles ne sont pas la?

Je trouve M. P. beaucoup mieux inspiré, lorsqu’il avoue
la confusion des ordinations romaines, notamment celles du
pape Constantin, du pape Formose, et lorsqu’il rapporte les
paroles d’Auxilius raillant «la discorde intestine de 1'Eglise
romaine, de ordinationibus, exordinationibus et superordina-



— 461 —

tionibus romanovum Ponlificum, et ordinatorum ab eis ex-
ordinationibus el superorvdinationibus»> (p. 215).

Un bon mot de M. P. est celui-cii A propos de toutes
ces discussions moyenagesques, il s'écrie (p. 178): « Comment
a-t-on pu dire que la pensée était enchainée dans le catholi-
cisme?» Effectivement, pour se lancer dans les subtilités les .
plus déraisonnables et les plus fantastiques, les théologiens
n'ont jamais été enchainés, dés qu'ils travaillaient pour Rome;
on peut méme dire qu’ils ont été déchainés. Ce n'est qu’au-
jourd’hui, lorsqu’ils travaillent pour la science et pour la
restauration du vrai christianisme, qu’ils sont enchainés par
VIndex. Je ne crois pas que M. P. soit jamais du nombre.

E. Micuaup.



	La "Théologie sacramentaire" de M. P. Pourrat

