
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Artikel: La "Théologie sacramentaire" de M. P. Pourrat

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 445

LA „THÉOLOGIE SACRAMENTAIRE'I H H I M I H N A C : K A IVI H IM I Alkh
DE M. P. POURRAT.

1° Bossuet disait aux protestants : Vous variez, donc votre
christianisme n'est pas vrai, car le vrai est un. La nouvelle
école ultramontaine newmanienne dit à ces mêmes protestants:
Vous ne variez pas, donc votre christanisme est mort, car
vivre c'est changer.

M. Pourrat, qui n'ose pas employer le mot «changer»,
devant lequel son maître Newman n'a cependant pas reculé,
recourt au mot «développer». Nous verrons que les
développements signalés par M. Pourrat sont des changements
positifs. L'idée exprimée par le mot « changer » et par le mot
«développer», est donc la même. Newman était plus net.
Voici les paroles de M. Pourrat : « Le protestantisme n'admet
pas la légitimité d'un développement dans le christianisme. Pour
lui, tout ce qui est étranger à la lettre de l'Evangile est aussi
étranger au Christ. Mais n'est-ce pas se faire de l'œuvre de
Jésus une idée singulièrement fausse que d'en proscrire tout
développement? Si l'œuvre de Jésus ne progressait pas, elle ne
vivrait pas, car tout ce qui vit se développe. Le catholicisme,
qui est le christianisme vivant et se développant, est par là
même la véritable religion de Jésus, tandis que le protestantisme
est un christianisme mort, qui s'est soustrait à l'influence
vivificatrice du Christ continuant à agir dans le monde par son
Eglise. Aussi la meilleure apologie du dogme catholique est-
elle l'histoire même de son développement » J). On le voit, c'est
le dogme qui doit se développer.

Ce n'est pas tout. M. Pourrat, qui paraît très animé contre
les protestants, leur reproche de se borner à une justification
tout extérieure. Il est logique avec lui-même : la vie étant chose
intérieure et le protestantisme étant mort, il est évident que

') La Théologie sacramentaire, p. 366. Paris, Lecoffre, 1907.



— 446 —

le protestantisme n'est qu'une religion d'extérieur. «La
justification d'après la Réforme, dit-il, consiste uniquement dans
une application purement extrinsèque des mérites et de la
sainteté de J.-C. Dieu regarde le pécheur à travers les mérites
de son Fils, et ainsi le pécheur apparaît juste aux yeux de
Dieu. Aucun changement intérieur n'est produit dans l'âme:
les péchés y restent. Le changement est tout extérieur: les
mérites de J.-C. couvrent le pécheur et dérobent son injustice
aux regards de Dieu » *).

Voilà ce qui s'enseigne au grand séminaire de Lyon
relativement au protestantisme. D'une part, le protestantisme est
figé dans la lettre de l'Evangile, à laquelle il se tient sans
développement; par conséquent, restant toujours dans le même
état, il est mort. D'autre part, quand il parle de la justification

par la foi, elle ne signifie pas une conversion intérieure,
mais seulement quelque chose d'extrinsèque à l'âme.

Les protestants seront les premiers surpris de se voir
décrits de cette façon, eux qui sont en perpétuelles évolutions
et auxquels les polémistes ultramontains reprochent, pour les
confondre, leurs incessantes divisions dogmatiques. Certes, s'il
y a quelque part des évolutions et des changements en fait
de doctrine, c'est bien chez les protestants. Comment M. Pourrat
peut-il les ignorer? En outre, comment peut-on faire dire aux
protestants que Dieu regarde les âmes à travers les mérites
de son Fils, comme les enfants regardent les objets avec des

verres de couleur, et les disent rouges quand les verres sont
rouges? Les protestants sont-ils si puérils? Et quand ils parlent

de la foi qui justifie, n'entendent-ils pas la vie même de
l'âme renouvelée en J.-C. Ces points de doctrine sont
tellement connus qu'il n'y a pas lieu d'insister ici. Je ne cite ces
détails que pour faire connaître la méthode de l'honorable
professeur de Lyon. Dénaturer la doctrine des adversaires
pour en triompher plus facilement, n'est pas une méthode
scientifique. Se déclarer soi-même victprieux quand les faits
prouvent le contraire, n'est pas non plus faire de la théologie
«positive». M. Pourrat a vraiment le triomphe facile, lorsque,
parlant des travaux du P. Jean Morin, de dom Martène, de

Renaudot, de dom Chardon, il dit (p. 77): «Les résultats de

') P. 160.



— 447 —

ces travaux de premier ordre justifièrent pleinement
comme on pouvait s'y attendre les définitions du concile de
Trente. Ils montrèrent que la foi sacramentaire de l'Eglise
avait été substantiellement la même à toutes les époques et
ils donnèrent ainsi aux doctrines protestantes un coup mortel. »

En vérité, M. Pourrat manque de clarté : si la substance du
dogme romain est la même à toutes les époques, elle n'évolue
donc pas alors, elle est donc comme le protestantisme, que M.
Pourrat accuse de ne pas évoluer? et si elle est coupable du
même tort ou douée de la même vertu que le protestantisme,
comment peut-elle lui donner un coup mortel

2° Jusqu'à présent les catholiques ont argumenté ainsi contre
leurs adversaires en matière dogmatique : — Les vrais dogmes
sont divins, donc immutables, donc toujours les mêmes. Relevant

de Dieu seul, qui les a révélés, ils ne peuvent être changés
par personne, et constituent un dépôt auquel nul ne peut rien
ajouter et duquel nul ne peut rien retrancher. C'est l'Eglise
entière qui les garde, et il est facile de les connaître par le

témoignage universel, constant et unanime de l'Eglise entière :

quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Telle
est la norme catholique que l'ancienne Eglise a toujours suivie.
Vincent de Lérins, qui l'a si heureusement formulée d'après
la pratique des quatre premiers siècles, n'a pas nié pour cela
la croissance et le progrès de la foi. Au contraire. Il les a

affirmés; mais il a parlé du progrès des individus dans la foi
subjective et du progrès de la foi dans l'intelligence, dans l'âme,
qui perçoit mieux les enseignements objectifs du Sauveur; il
n'a jamais parlé d'un prétendu progrès de ces enseignements
objectifs, comme si l'on pouvait en compléter la collection en

y ajoutant des enseignements nouveaux dont le Christ n'aurait
dit mot, que les premiers chrétiens et ceux des premiers siècles
n'auraient jamais connus, et qu'on pourrait néanmoins déclarer
être les enseignements divins de J.-C. Ce sont tes hérétiques,
les falsificateurs du dépôt divin, qui ajoutent ou retranchent;
additions ou soustractions dont on peut signaler la date et
dont l'origine est tout humaine, par conséquent non divine.

Tel a été le raisonnement catholique jusqu'ici. Aujourd'hui,
la nouvelle école qui se rattache à Newman, prétend tout le
contraire. Lorsqu'elle parle de Vincent de Lérins, c'est pour
proposer, avec M. Ehrhard, qu'on l'évincé; ou, si elle daigne



— 448 —

le maintenir, c'est pour taire prudemment la formule: »Ce qui
a été cru partout, toujours et par toutes les Eglises», c'est

pour ne mentionner que la phrase où il est question du
progrès, et surtout pour expliquer ce progrès dans un sens tout
autre que celui de Vincent de Lérins *).

La nouvelle école ultramontaine ne veut plus qu'on
connaisse les dogmes ou les enseignements de J.-C. par le
témoignage universel, constant et unanime des Eglises orthodoxes,
mais seulement par la définition qu'en donne le pape. A la
place de l'Eglise universelle, elle substitue le pape! Et pour
dissimuler ce que cette substitution a de trop criant, elle cherche
à l'adoucir en parlant de Yautorité de l'Eglise ou du magistère
de l'Eglise, ou de la majorité des théologiens, ou de la pratique
traditionnelle; finalement, c'est le pape qui tranche et décide
à ses yeux. L'escamotage est évident.

On le voit, M. P. s'est laissé séduire par les deux théories
actuellement à la mode: l'évolutionnisme de Newman et l'ex-
périmentalisme de W. James. La première sévit chez les
ultramontains d'aujourd'hui, qui croient par là se rattacher à Vincent
de Lérins, mais qui, de fait, s'en détachent en le dénaturant.
La seconde fait les délices de ces protestants que M. P. croit
morts, et qu'il imite sans le savoir. Les protestants en question
ne jurent plus, en effet, que sur le christianisme senti, vécu,
expérimenté, et, selon eux, c'est de cette expérience que sort
la vérité même du christianisme. De même, dit M. Pourrat,
c'est de la vie de l'Eglise que sortent les dogmes sacramen-
taires. Voici comment:

La vie sacramentelle de l'Eglise primitive a consisté en
ceci: on a baptisé, on a communié, on a imposé les mains,
on a prié pour obtenir de Dieu le pardon des péchés, en un
mot, on a pratiqué certains exercices de piété dans les assemblées

de l'Eglise. Or c'est de cette vie sacramentelle, donc
de ces exercices de piété, que sortent les dogmes sacramentaires.
« La doctrine de la composition binaire, les dogmes du caractère,
du nombre septennatre et de l'Intention du ministre ont été
déduits de la vie sacramentelle de l'Eglise, comme on déduit
une conclusion des prémisses qui la contiennent. »

Avant d'examiner cette grave assertion, notons une objection

élevée contre elle dans le «Bulletin de littérature ecclé-

') Voir la Revue de juillet 1906, p. 543-552.



— 449 —

siastique » (janvier 1907), et mentionnée dans la « Revue du clergé
français» (15 février 1907, p. 664-665). Non seulement les propres
confrères de M. P. trouvent sa doctrine «exagérée», mais ils
ajoutent: «Le développement dogmatique est si peu un travail
de pure logique que M. P. lui-même discerne, entre les
multiples tâtonnements des docteurs, plusieurs cas où une
intervention surnaturelle vient aiguiller l'évolution dans un sens
tout contraire aux vraisemblances humaines (p. 112, 243,
354-355). Mais, à son tour, cette solution mystique ne serait-
elle pas inquiétante pour l'historien »

Effectivement, elle est même plus qu'inquiétante, elle est
révoltante. Des simples exercices pieux pratiqués dans l'Eglise
primitive faire sortir les doctrines de la matière et de la forme
(composition binaire), du nombre septennaire, du caractère, etc.,
et prétendre que ces tours de force sont de la pure logique,
n'est pas chose facile à démontrer. Le fait est que les con.
séquences que l'on prétend tirer, dépassent de beaucoup les
prémisses d'où l'on croit les faire sortir. Certes, une telle
extraction ne s'est pas faite toute seule. Quels en sont les auteurs?
Les théologiens qui ont appliqué aux exercices susdits les
chimères de l'aristotélisme. La fameuse distinction aristotélicienne
de la matière et de la forme a plu à ces théologiens, et ils
en ont conclu que tout sacrement est composé de matière et
de forme!

Sur ce fait, deux réflexions: 1° S'il en est ainsi, il
résulte que les dogmes sacramentaires ne sont que de la
théologie scolastique, donc sans caractère divin, car la
scolastique n'est pas divine. Déjà à ce simple point de vue, c'est
la ruine du dogme : car, si le dogme ne vient pas directement

du Christ, il n'est qu'humain, et s'il n'est qu'humain il
n'est pas plus dogme que ne l'est l'aristotélisme. — 2° Non
seulement de tels dogmes ne sont que de la scolastique, mais
de la pire scolastique, c'est-à-dire de la plus fantaisiste et de
la plus illogique. Je n'en veux pour preuve que ce que les
confrères de M. Pourrat affirment eux-mêmes contre lui. Voici
comment le « Canoniste contemporain » (janvier 1907) juge son
ouvrage :

«J'aurais aimé trouver dans l'ouvrage une critique plus
sévère du système sacramentaire élaboré par les scolastiques.
Tout n'y est pas également solide.. L'auteur ne montre pas



— 450 —

suffisamment les points faibles ou même défectueux. Les
scolastiques se sont fait du sacrement en général un type qui
n'existe pas en réalité ; ils ont appliqué aux sacrements les
règles de leur philosophie relatives à l'abstraction De là
des difficultés, du moins des divergences qu'ils présentent comme
des exceptions quand ils ne peuvent pas les réduire à la règle
commune, mais qui n'ont en réalité d'autre origine que des

généralisations hors de propos. » Suit la démonstration
détaillée de ces difficultés et de ces généralisations hors de propos.
Puis l'auteur ajoute : « Combien facilement je pourrais allonger
ces observations! Elles montreraient que la généralisation
scolastique n'a pas été faite avec la délicatesse et la prudence
nécessaires, qu'elle fut trop souvent a priori, et que le traité
des sacrements en général a besoin d'être retouché, non certes
sur les points fondamentaux et définis, mais sur plus d'un
détail de l'enseignement reçu.» Evidemment, la restriction
contenue dans cette dernière phrase est de l'eau bénite de cour
pour essayer de sauver la dogmatique officielle de Rome ; mais
elle ne trompera personne. Car, du moment que ce que Rome
enseigne et impose aujourd'hui comme dogme, n'est que de la
scolastique et de la scolastique illogique, a priori, hors de

propos, etc., ce dogme n'est pas un dogme.
Mais ne nous bornons pas à ces considérations générales.

Entrons dans quelques détails.
M. Pourrat dit (p. 260) : « Le christianisme étant une

religion vivante, sa règle de foi doit être aussi vivante, et c'est
l'autorité de l'Eglise. » Comme je viens de le dire, l'autorité
de l'Eglise est, pour M. Pourrat, l'autorité du pape; Eglise et

pape, c'est tout un. Première erreur. — En outre, M. P.
confond la règle de la foi avec la religion, et la religion avec les
âmes religieuses. Ce qui vit réellement, ce sont les âmes et
non l'abstraction que nous exprimons par le mot: «religion»;
sans les personnes qui pratiquent la religion, que serait la
religion? Une abstraction, non une vie. La religion vraie doit
être, comme la vérité, divine, immutable, éternelle; et les âmes

qui en vivent, doivent en vivre sans cesse, en se perfectionnant
sans cesse. Ce n'est pas la religion qui est en mouvement»
mais c'est elle qui met les âmes en mouvement. M. Pourrat
doit connaître la thèse de Dieu moteur immobile. La religion
divine et vraie est, comme son auteur, un moteur immobile.



— 451 —

Elle ne doit pas changer, mais les âmes qui vivent d'elle et
qui sont mues par elle doivent se mouvoir et se perfectionner
constamment. —- Quant à la règle qui aide à connaître la
religion objective et les enseignements historiques de J.-C, elle
doit aussi, comme toutes les règles vraies et justes, être
soustraite aux changements et aux caprices des hommes, des
théologiens surtout. La règle des logarithmes est immutable ; a
fortiori la règle de la foi divine. Comment une règle réglerait-
elle si elle n'était pas elle-même réglée et fixe?

« Le progrès dogmatique est possible et même nécessaire,
dit M. Pourrat, lorsqu'il est guidé par une autorité infaillible
qui vit, car la vie est dans le mouvement». — D'abord, il n'y
a pas de progrès dogmatique proprement dit; il y a progrès
des individus, des Eglises, des esprits, dans la connaissance
des dogmes, mais non dans les dogmes mêmes. — Ensuite,
l'autorité infaillible est celle du Christ, qui a enseigné ses

dogmes. Elle suffit, et n'a aucun besoin d'être complétée par
la prétendue infaillibilité d'un homme toujours ignorant. Le
Christ vit dans l'Eglise et dans les âmes; donc son autorité
infaillible est vivante. Elle n'a besoin ni de celle du pape, ni
de celle d'aucun homme. — Enfin, «la vie est dans le mouvement»,

dit-on. Attention! Il y a mouvement et mouvement.
Tel mouvement n'est qu'une dislocation des éléments vitaux,
et cette dislocation mène à la mort. La nouvelle dogmatique
ultramontaine est manifestement une dislocation des Evangiles,
qu'elle fausse, et de la Tradition universelle, qu'elle fausse
plus encore. On voit où elle mène fatalement.

M. Pourrat a eu un bon «mouvement», lorsqu'il a écrit
(p. 229) que le dogme catholique n'est pas une doctrine « purement

humaine». Mais il a eu un très mauvais «mouvement»,
lorsque, deux pages plus loin, il a prétendu que, dans «les ques.
tions dogmatiques», nous devons nous tenir «du côté de la
majorité». Y a-t-il une majorité dans les choses divines? Les
enseignements divins de J.-C. sont-ils à la merci d'une majorité?
Etrange. Non moins étrange, cette assertion que « le dogme
est une expression de la pratique traditionnelle de l'Eglise »

(p. 319). M. Pourrat sait incontestablement qu'il n'y a pas de

pratique traditionnelle de l'Eglise, mais qu'il y a, dans les
diverses Eglises particulières, mille pratiques appelées faussement

traditionnelles et qui sont les unes de telle localité, les



— 452 —

autres de telle époque; la pratique est chose essentiellement
changeante, parce qu'elle dépend de circonstances toujours
changeantes. M. Pourrat ne l'avoue-t-il pas, lorsque parlant du
dogme de l'efficacité de Yopus operatum (car, pour lui, cette
formule théologique du moyen âge semble être un dogme), il
dit (p. 150): «Le dogme entra ainsi dans une phase nouvelle,
toute métaphysique, et qui n'est pas encore close aujourd'hui. »

Nos lecteurs ne savent que trop combien la nouvelle école
ultramontaine a perdu la notion catholique du dogme, en le
confondant avec la théologie, qu'elle appelle, pour faire illusion,
théologie dogmatique. Elle a altéré aussi la notion de l'Eglise.
M. Pourrat dit (p. 367): «L'Eglise c'est J.-C. continuant à

enseigner le monde et à sanctifier chacun de nous par ses
sacrements. * Phrase amphibologique. Le sens ultramontain est que,
quels que soient les enseignements de Rome et quelles que
soient ses pratiques dites sacramentelles, c'est J.-C. qui les ratifie,
comme si la théologie et les cérémonies de Rome provenaient
de J.-C. même. Tandis que là vérité est que Rome et l'Eglise
tout entière devraient se conformer aux purs enseignements
sans y adjoindre des explications souvent erronées, et se borner
aux sacrements de J.-C. tels que les Ecritures et la tradition
universelle nous les font connaître, sans y ajouter des
cérémonies souvent grotesques. Là, on fait de l'Eglise une autorité
absolue et illimitée, puisqu'on la dit divine; ici, elle n'est qu'une
dépositaire des enseignements, des préceptes et des sacrements
de J.-C, dépositaire qui les transmet au monde, avec la foi
que J.-C. parle toujours en eux et agit toujours en eux, que
sa parole et son action suffisent à sanctifier quiconque veut
être sanctifié, et que par conséquent les explications des
théologiens, en majorité ou non, ne peuvent jamais être imposées
comme des dogmes. Là, les dogmes sont les résultats des
discussions des théologiens et des définitions des papes; ici,
les enseignements confiés à son Eglise pendant sa vie terrestre.

3° Le point de vue général de M. Pourrat étant connu,
indiquons son procédé.

Il déclare d'abord (p. VII) « qu'il y a entre les données

scripturaires et patristiques et les définitions sacramentaires
du concile de Trente une conformité suffisante pour satisfaire
tout esprit raisonnable ». M. Pourrat ne prouve pas cette



— 453 —

« conformité » ; il ne fait que la supposer. Mais on voit par
cette première déclaration que son point de départ, sa première
source dogmatique, est le concile de Trente. Il l'avoue
d'ailleurs explicitement plus loin (p. XIII), en disant: «Nous ne
pouvions faire ce travail qu'à la condition d'expliquer dès

l'abord les décrets du concile de Trente.» Or, quand on connaît

l'histoire du concile de Trente, comment et par qui il a

été conduit, les oppositions qui lui ont été faites jusque dans
le sein de l'Eglise romaine, comment peut-on partir de là
comme d'une base pour établir la doctrine catholique?

M. Pourrat comprend très bien que, les dogmes du concile
de Trente une fois pris pour base du catholicisme, il doit
démontrer qu'ils sont, non pas identiques (il n'ose pas employer
ce mot), mais conformes, suffisamment conformes, à l'enseignement

des Ecritures, des Pères et de la Tradition ecclésiastique.
Or, fait-il cette démonstration? Il la tente, oui, mais il n'y
arrive pas.

En effet, il reconnaît qu'entre les textes des Ecritures sur
les sacrements et les définitions du concile de Trente, il y a
une très grande distance : c'est cette distance qu'il faut franchir,
et c'est pour la franchir qu'a été inventée la fameuse théorie
newmanienne de Yévolution. Voyons donc cette évolution et
ses étapes.

Généralement (j'en donnerai la preuve plus loin), avant
St. Augustin, on s'en tient aux simples affirmations des
Ecritures; les premiers Pères sont très modérés et ils n'ont pas
le moindre pressentiment de ce qu'on affirmera à Trente. C'est
Augustin qui, le premier, lance une définition, une explication,
une distinction. C'est lui l'inventeur! Mais son invention est
loin d'être claire. Il faut la compléter. C'est au moyen âge que
l'opération a lieu, timidement aux XIe et XIIe siècles; mais,
au XIIIe, Thomas d'Aquin tranche dans le vif, grâce à l'aristotélisme

qu'il sait manier. Malheureusement, un certain Scot lui
fait opposition, et toute l'école franciscaine applaudit Scot. On
se dispute, on se dispute encore; Cano, Suarez, Vasquez, Ca-

tarin, Cajétan, Bellarmin, Morin, etc., brouillent tout par leurs
contradictions. C'est toujours l'évolution. Le fameux concile
de Trente, trop modéré, n'a rien tranché de fait; ses expressions
sont des mailles trop larges à travers lesquelles on peut faire
passer le oui et le non. Tels sont cependant les dogmes catho-

Rovue intern, de Taioljgie. Heft 59, 1907. 30



_ 454 —

tiques auxquels «la règle de foi vivante» a abouti. Quiconque
les nie, est hérétique! C'est Dieu qui les a définis à Trente!
Ces dogmes sont-ils définitifs et n'évolueront-ils pas, eux aussi?
S'ils n'évoluent pas, que devient la théorie newmanienne de
l'évolution n'aurait-elle été inventée que pour sauvegarder le
passé et le concile de Trente? Et s'ils évoluent, ils ne sont
donc pas plus définitifs que les formules des théologiens
antérieurs? Cruelle énigme!

Que tel soit le procédé suivi par M. Pourrat, en voici
quelques preuves.

En ce qui concerne le «caractère sacramentel», auquel
Rome attache tant d'importance pour essayer d'expliquer les
prétendus droits qu'elle attribue à sa hiérarchie, M. Pourrat
avoue que Saint Optât ne l'a pas encore connu: «Sa doctrine
est loin d'être aussi complète que le sera celle de St. Augustin.
72 a manqué à l'évêque de Milève la doctrine du caractère
(p. 123)... Combien St. Augustin sera plus précis!» Parlant
des Pères du IIIe siècle, M. P. dit (p. 198) : « Ce serait se

méprendre que de voir dans cette terminologie un enseignement
proprement dit sur le caractère sacramentel. Les auteurs de

cette période primitive ne font aucune distinction entre les
effets du baptême... La distinction formelle entre la grâce et
le caractère est donc inconnue à cette époque. St. Augustin sera
le premier à la faire nettement (p. 199)... La distinction entre
le caractère et la grâce n'est pas encore claire (au IVe siècle).
L'honneur de l'avoir totalement faite revient décidément à
St. Augustin. Mais combien la doctrine de St. Ambroise et
celle des Pères grecs est prégnante (sic)! Il sera facile à

l'évêque d'Hippone d'en tirer une véritable théologie du caractère
sacramentel (p. 205). » — Remarquez, dans cette dernière phrase,
le mot «théologie» ; le caractère n'est pas encore un « dogme».
C'est pour plus tard. — «La doctrine augustinienne, continue
M. P., contient pourtant encore quelques imprécisions. Au lieu
de considérer toujours le caractère comme un effet du sacrement,

St. Augustin appelle parfois caractère le rite sacramentel
lui-même (p. 210). » — Qui fera disparaître ces imprécisions?
Est-ce Pierre Lombard, en distinguant dans le sacrement trois
parties : le rite extérieur, la grâce et le caractère, qu'il appelle
simplement « ornatus animée»? Pas encore. M. P. dit: «Les
auteurs du XIIe siècle, entre autres P. Lombard et Gratien,



— 455 —

n'ont pas su trancher la controverse des ordinations simo-
niaques, parce qu'ils ne parlent pas du caractère... Ce fut le
développement du dogme de l'efficacité sacramentelle qui mit
pleinement en lumière, au début du XIIIe siècle, la doctrine
des trois caractères... L'entier développement de la
doctrine du caractère sacramentel était accompli à cette époque.
Le pape Innocent III (f 1216) expose un enseignement précis
sur le caractère baptismal ; son deuxième successeur Grégoire IX
(f 1241) mentionne le caractère de Yordination et Alexandre
de Halès (f 1245) systématise la doctrine traditionnelle des

trois caractères et prépare ainsi l'œuvre de St. Thomas (p. 218)...
Les preuves alléguées par Alexandre de Halès pour
démontrer l'existence des trois caractères, sont l'enseignement
commun l'autorité de Denys l'aréopagite, et les raisons
de convenance déduites soit des comparaisons (N. B.) dont
se sont servis les Pères quand ils parlaient du caractère, soit
des trois prérogatives du Christ, Seigneur, Roi et Prêtre,
auxquelles correspondent les trois caractères par lesquels l'homme
devient le disciple, le soldat et le ministre de J.-C. » (p. 219).
On voit que de simples comparaisons ont été transformées en
raisons, malgré le proverbe: «comparaison n'est pas raison».

Bien entendu, je n'examine pas ici en elle-même cette
théorie du caractère dans le sens ultramontain, laquelle ne
tient pas debout; je veux simplement constater le procédé de
M. P. pour essayer de montrer la conformité des données très
générales et si rationnelles de l'ancienne Eglise catholique avec
les dogmes du concile de Trente. Nous en étions à Thomas
d'Aquin. Est-ce fini? Non. M. Pourrat ajoute (p. 223): «Lorsque,

au XIIIe siècle, la doctrine des trois caractères fut totalement

développée, les théologiens, essayèrent de dire ce*qu'est
le caractère sacramentel en lui-même. » Ainsi, le développement

total était accompli, et les théologiens ne savaient pas
encore ce que ce caractère était en soi C'est alors qu'ils
essayèrent de le dire M. Pourrat expose très naïvement leurs
élucubrations grotesques ; il avoue que Cajétan ne s'est pas gêné
pour dire alors que « l'enseignement de l'Eglise sur le caractère
sacramentel n'était pas ancien » (p. 222) ; et c'est ce même
enseignement qu'il s'agit de faire passer pour l'enseignement
objectif de J.-C. même! N'est-ce pas se jouer de l'histoire et
de la logique?



— 456 —

Bref, M. Pourrat conclut ainsi (p. 226-227) : « Les fidèles,
par le caractère, sont donc revêtus d'un sacerdoce semblable à

celui de Jésus. Et comme ce sacerdoce dérivé est nécessairement

à l'image du sacerdoce principal, il s'ensuit que, par le

caractère, le chrétien acquiert une ressemblance avec le Christ
Souverain prêtre... Tous les chrétiens participent ainsi au
sacerdoce de Jésus. » Ce serait parfait, si cet effet n'était pas
attribué à un caractère qu'on dit être disfinct de la grâce et
que nul, pas même le concile de Trente, ne définit. Mais
M. P. avoue le sacerdoce général de tous les chrétiens.
Malheureusement, tout en déclarant ce sacerdoce semblable à celui
de Jésus, il l'escamote dans la phrase suivante, en le réduisant
à une simple capacité de recevoir les sacraments « Les simples
fidèles, dit-il, participent au sacerdoce de Jésus pour devenir
capables de recevoir les sacrements, les prêtres seuls y
participent activement. » Comment M. P. prouve-t-il cette restriction
Si un simple payen est, comme tel, capable de recevoir le
baptême, pourquoi un caractère serait-il nécessaire pour recevoir

les autres sacrements? pourquoi la grâce baptismale ne
suffit-elle pas à donner cette capacité, et pourquoi faut-il, en

outre, un caractère baptismal? Et de quels sacrements le
caractère de la confirmation rend-il capable celui qui le reçoit?
Le non-confirmé ne peut-il pas recevoir tous les autres
sacrements sans être «orné» du caractère de la confirmation? M. P.
se garde bien de nous renseigner sur tous ces points et de

justifier sa distinction.
Le procédé qu'il a suivi pour essayer de montrer la

conformité des enseignements du concile de Trente sur l'intention
du ministre et sur celle du sujet avec la doctrine de l'Ecriture
et des Pères, est la même. U reconnaît que, dans les premiers
siècles, « la doctrine de l'intention était à l'état implicite »

(p. 319). Il ajoute: «St. Augustin, le premier, a ébauché une
théorie de l'intention du ministre et de celle du sujet du
baptême; on ne sera pas surpris si le saint docteur n'est pas
arrivé au résultat définitif. Il a du moins posé les principes
à l'aide desquels Hugues de St. Victor, Guillaume d'Auxerre,
Alexandre de Halès et St. Thomas ont formulé complètement
le dogme dans la suite. » Ainsi donc, le dogme complet et dé-

nitif est l'œuvre de ces cinq théologiens: Augustin d'abord,
l'ébaucheur, puis les quatre docteurs des XIIe et XIIIe siècles.



— 457 —

C'est là ce que M. P. appelle la tradition, l'Eglise, le dogme
catholique

Pour qui nous prend-on? Comment peut-on croire la
mentalité catholique assez inférieure, assez illogique, pour
considérer comme équivalences des choses si inéquivalentes, pour
confondre cinq docteurs avec la tradition catholique et vice

versa, pour les identifier avec l'Eglise, et pour qualifier de

dogme divin leur théorie irrationnelle?
Les fausses équivalences de ce calibre abondent dans le

volume de l'honorable professeur du grand séminaire de Lyon,
et je regrette que la place ne me permette pas de les signaler

ici.

4° Je n'en recommande pas moins très vivement ce
volume aux lecteurs sérieux, capables d'en percevoir les erreurs.
Je le crois très apte à ouvrir les yeux d'un grand nombre, en
ce sens qu'il leur présentera le tableau scandaleux — l'épithète
n'est pas trop forte — des disputes et de la logomachie des

théologiens moyenâgesques, de ceux du moins qui ont voulu
tout savoir, analyser jusqu'à la subtilité les mystères les plus
difficiles dont ils ne possédaient même pas la simple définition,
dévoiler les profondeurs du ciel et de la vie divine, quand ils
n'avaient qu'une connaissance à peine élémentaire des choses
terrestres et humaines. S'il est une matière sur laquelle les
théologiens aient changé et aient affirmé le oui et le non, c'est
certes celle des sacrements: ce qu'ils ont appelé la matière,
la forme, le caractère, la grâce, la production de la grâce,
l'intention du ministre, celle du sujet, Yex opere operato, etc.,
tout cela a été embrouillé comme à plaisir par les différentes
écoles théologiques, et c'est cet embrouillamini que l'Eglise
romaine cherche aujourd'hui à imposer à ses adhérents! Les
penseurs se détournent de ces subtilités stériles, de ces
tautologies et de ces fausses équivalences que les naïfs prennent
pour des explications profondes et qui ne sont que des erreurs
mal dissimulées. Les esprits railleurs y puisent matière à
ricaner contre le christianisme, et ils ne sont que trop bien
servis.

Tout chrétien sérieux en conclura qu'il n'est que temps de
réformer une telle théologie, de sortir de ces impasses et de
ces quiproquo, de faire enfin de la théologie une science par



— 458 —

l'application des méthodes scientifiques et des règles positives
de l'exégèse et de la philologie, de la critique philosophique
et historique, aux choses religieuses et ecclésiastiques, à l'étude
de la Bible, des Pères et de l'histoire des Eglises.

5° Que l'auteur me permette de lui exposer encore quelques

griefs.
Ne peut-on pas l'accuser de superficialité, lorsqu'il répète

à plusieurs reprises la phrase : lex orandi, lex credendi, comme
si le dogme objectif pouvait être solidaire des sentiments
subjectifs du cœur et dépendre des expansions de la prière? —
lorsque, tout en reconnaissant que le Décret aux Arméniens
n'a pas la valeur d'une définition conciliaire, il le tient cependant

pour un « document officiel de l'Eglise » et comme «

souverainement respectable » (p. 47) Ce qui est du pape Eugène IV
est-il de l'Eglise, et ce qui est rempli d'erreurs manifestes
peut-il être souverainement respectable?

Ne peut-on pas voir des méprises là où l'auteur prétend
que Clément de Rome « dut intervenir » dans les affaires de

l'Eglise de Corinthe (p. 291), lorsqu'il est attesté que c'est
l'Eglise de Rome qui a adressé à l'Eglise de Corinthe l'épître
dite de Clément? — là où l'auteur, partant du fait que le pape
Calliste a prétendu avoir reçu du Christ par St. Pierre le pouvoir

des clefs, a tenu pour nulles les protestations d'un
Hippolyte, d'un Tertullien et de leurs partisans, et a confondu
Calliste avec l'Eglise, en disant: «L'Eglise avait donc
conscience d'être la dépositaire d'un pouvoir illimité de

remettre les péchés» (p. 289)? De la conduite du pape Calliste
(dont il oublie la vie scandaleuse et les doctrines suspectes), il
conclut que « seule la hiérarchie est dépositaire du pouvoir
des clefs et peut en user comme bon lui semble» (p. 104). Ces
dernières paroles, que rien ne justifie, n'ouvrent-elles pas la
porte à tous les empiétements et à tous les abus de la hiérarchie

et notamment de la curie romaine? Est-ce là l'esprit de

l'ancienne Eglise catholique, des conciles et des canons
conciliaires? — M. P. ne se méprend-il pas, quand, de ce que les
sacrements sont objectivement efficaces, il conclut à la formule
ex opere operato, « indépendamment des dispositions subjectives

du ministre et de celles du sujet » (p. 85) Cette formule
prise dans son sens obvie ne favorise-t-elle pas la doctrine de



— 459 —

la production physique de la grâce par le rite même? Comment

M. P. peut-il voir dans la discusion de pareilles questions,
si favorables au matérialisme, un « immense progrès dogmatique»

(p. 87)? Comment ne trouve-t-il pas ridicules les
théologiens qui discutèrent ce problème « depuis le XIIIe siècle
jusqu'au concile de Trente», et ceux qui le discutent même
encore maintenant? Comment n'a-t-il pas un mot de reproche
contre Bellarmin, lorsque celui-ci amoindrit le rôle des
dispositions du sujet jusqu'à les comparer au rôle de la sécheresse
dans la combustion du bois x) Ne fait-il pas d'ailleurs lui-même
l'aveu suivant: «La raison a toute sorte de difficultés à concevoir

cette activité que posséderait le sacrement, et qui le rendrait
capable de produire physiquement un effet transcendant, la
grâce (p. 169).. Le système de la causalité physique demeure
déroutant pour l'esprit. Mais ce qui est plus grave, c'est qu'il
paraît être en opposition avec la doctrine théologique de la
reviviscence des sacrements ». Cette page 172-173, que je regrette
de ne pouvoir citer entière, est excellente. Mais comment ce
bui est déroutant pour l'esprit, peut-il être représenté comme
un « immense progrès »

N'y a-t-il pas aussi méprise, lorsque M. P. affirme, sans
condition et d'une manière absolue, que «les actes de l'Eglise
sont en réalité les actes du Christ même (p. 127)», et cela

parce que le Christ continue à sanctifier le monde? Que le
Christ frappe à la porte des cœurs et cherche à les améliorer
par les saintes pensées, nul chrétien n'en doute ; mais peut-on
en conclure que tous les fidèles et tous les membres de la
hiérarchie, en un mot l'Eglise, fassent des actes « qui sont en
réalité les actes du Christ même*} M. P. confond l'Eglise et
le Christ.

Je vais plus loin. Ne peut-on pas reprocher à l'honorable
professeur de se contredire, lorsque, d'une part, il affirme dans
les simples fidèles un sacerdoce semblable à celui de J.-C, et
qu'il dit (p. 102): «Les fidèles sont l'Eglise, l'Eglise c'est J.-C.
et J.-C. est toujours exaucé par son Père», et lorsque, d'autre
part, il représente ce sacerdoce des fidèles comme une théorie

1) -<La sécheresse du bois est la condition et non la cause de sa combustion.
De même, les dispositions du sujet sont la condition sine qua non de la production
de la grâce, elles n'en sont pas la cause » (p. 85).



— 460 —

montaniste et une doctrine excentrique (p. 292)? — N'y a-t-il
pas contradiction à affirmer, d'une fpart, comme il vient de le
faire, que les fidèles sont l'Eglise, et, d'autre part, à n'admettre
que les évêques comme «les dépositaires du pouvoir des clefs»
(p. 138 et 217), comme si les clefs n'avaient pas été données

par le Christ, premièrement à toute Eglise, selon l'expression
de Bossuet? — N'y a-t-il pas contradiction à faire de Thomas
d'Aquin un Maître en quelque sorte incomparable, et à

reconnaître qu'Albert le Grand et lui se sont permis des
affirmations « à rencontre de l'histoire » (p. 75)? — N'y a-t-il pas
contradiction à déclarer d'institution divine des sacrements
dont la matière et la forme auraient été, de fait, non seulement

modifiées, mais déterminées par l'Eglise (p. 72 et 74)?
Si, de fait, le pape Eugène IV a modifié la matière et la forme
de plusieurs sacrements, un autre pape ne pourrait-il pas les
modifier encore et même instituer des sacrements nouveaux?
Où s'arrêterait-on? — M. P. avoue «les subtilités de l'Ecole»
(p. 44). Il avoue, de plus, que c'est au moyen âge et «parles
théologiens scolastiques » que s'est opéré le développement des
doctrines sacramentaires (p. IX). Il dit expressément (p. 48) :

« Ce sont les théologiens des XII" et XIIIe siècles qui ont fixé
la doctrine de la composition du rite sacramentel. St. Augustin
a commencé le travail, surtout pour le baptême; P. Lombard
l'a achevé, et les théologiens du XIIIe siècle lui ont donné sa
forme définitive, en appliquant aux sacrements l'hylémorphisme
aristotélicien. » Si encore l'aristotélisme n'était entré que dans
la théologie et comme élément purement philosophique, mais
on sait que cette théologie est devenue dogmatique et qu'elle
a « déterminé les conditions de la validité des sacrements et
les éléments essentiels à chacun d'eux ». M. P. le dit expressément

(p. 68); il ajoute même que les théologiens qui ont fait
cette «détermination», l'ont faite e« négligeant Iétude de l'histoire

et par des raisonnements a priori. Où sont les < subtilités
de l'Ecole», si elles ne sont pas là?

Je trouve M. P. beaucoup mieux inspiré, lorsqu'il avoue
la confusion des ordinations romaines, notamment celles du

pape Constantin, du pape Formose, et lorsqu'il rapporte les
paroles d'Auxilius raillant « la discorde intestine de l'Eglise
romaine, de ordinationibus, exordinationibus et superordina-



— 461 —

tionibus romanorum Pontificum, et ordinatorum ab els ex-
ordinationibus et superordinationibus* (p. 215).

Un bon mot de M. P. est celui-ci. A propos de toutes
ces discussions moyenâgesques, il s'écrie (p. 178): «Comment
a-t-on pu dire que la pensée était enchaînée dans le
catholicisme?» Effectivement, pour se lancer dans les subtilités les
plus déraisonnables et les plus fantastiques, les théologiens
n'ont jamais été enchaînés, dès qu'ils travaillaient pour Rome ;

on peut même dire qu'ils ont été déchaînés. Ce n'est
qu'aujourd'hui, lorsqu'ils travaillent pour la science et pour la
restauration du vrai christianisme, qu'ils sont enchaînés par
YIndex. Je ne crois pas que M. P. soit jamais du nombre.

E. Michaud.


	La "Théologie sacramentaire" de M. P. Pourrat

