Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Artikel: La succession apostolique

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 421 —

LA SUCCESSION APOSTOLIQUE.

Cette question étant une de celles sur lesquelles la théo-
logie a le plus dévié, il importe, pour rétablir la vérité dans
© ses droits et pour supprimer les abus trop souvent pratiqués
par la hiérarchie au grand détriment de I'Eglise méme, il im-
porte, dis-je, de remonter & ce que I'Eglise ancienne a enseigné
et pratiqué sur ce point.

[. Les Peéres ont parlé de la succession apostolique comme
d'une chose nécessaire et comme d'une marque caractéristique
pour distinguer la véritable Eglise chrétienne des groupes héré-
tiques qui ne pouvaient pas se rattacher aux apdtres ou qui
s'y rattachaient faussement. Irénée ct Tertullien sont trés clairs
dans leur enseignement.

Irénée dit: «Quoniam valde longum est in hoc tali volu-
mine omnium ecclesiarum enumerare Successiones, maximae et
antiquissimee et omnibus cognite, a gloriosissimis duobus
apostolis Petro et Paulo Roma fundata et constitute ecclesiz,
eam quawm habet ab apostolis traditionem, et annuntiatam homi-
nibus fidem, per successiomes episcoporum pervenientem usque
ad nos, indicantes ... in qua (ecclesia) semper ab his qui sunt
undique conservata est ea que est ab apostolis traditio» ). On
voit qu’il s’agit avant tout «des successions de toutes les
Eglises», et non de la succession particuliere de 1'ordination;
puis, on parle de la tradition et de la foi des apodtres, et cela
a deux reprises; ce n'est qu’ensuite qu'lrénée remarque que
cette tradition et cette foi nous parviennent «par les succes-
sions des édvéques». Donc, d'abord, toutes les Eglises, et spé-
cialement celle de Rome (parce qu'on afflue de toutes parts
dans cette capitale); ensuite, la tradition et la foi; enfin, les
€véques. Cet ordre est caractéristique, parce qu'il indique que

Y Adv. har., 1, 3.
Revue intern. de Théologie. Heft 59, 1907. ' 28



— 422 —

ce sont les Eglises apostoliques qui gardent la tradition et la
foi des apotres, et qu'a celles-ci sont subordonnés les évéques
dans leur succession.

Tertullien parle dans le méme sens. «Parcours, dit-il, les
Eglises apostoliques dans lesquelles les ckaires des apodtres sont
encore debout, chez lesquelleson lit leurs épitres authentiques, »
etc.!). D’abord apostolicité des Eglises, puis apostolicité de 1'en-
seignement, voila ce que Tertullien a en vue; il ne parle pas
de la consécration des évéques, bien qu’il ne la nie pas.

Il est donc évident que, dans I'ancienne Eglise, lorsqu'il
était question de la succession des évéques, on envisageait
ceux-ci uniquement comme représentants des Eglises, et non
comme particuliers séparés des Eglises. On les considérait
comme chargés de transmettre tout le dépot que J.-C. avait
confi¢ a I'Eglise, c’est-a-dire aux apdtres et aux disciples, et
par suite aux Eglises fondées par eux. Les évéques, comme
représentants des Eglises, se transmettaient ce dépot intégral
les uns aux autres, tous unis aux fideles. Il ne s’agissait donc
pas d'un prétendu pouvoir qui leur aurait été spécial et dont
ils auraient été les uniques propriétaires. Il s'agissait avant
tout d'un devoir qui leur incombait; et ce qu'ils avaient le
devoir de transmettre était avant tout la propriété de I'Eglise,
car tout ce qui est dans I'Eglise est & toute Eglise. Le dépot
de la doctrine, des préceptes, des rites, des ordres, appartient
tout entier & I'Eglise; le devoir d'enseigner, de conférer les
sacrements, de choisir et d’établir des prétres et des évéques,
incombe & toute I'Eglise, qui elle-méme conserve et transmet.
Rappelons que, méme encore au VIII® siecle, le pape Etienne IV «
recu du concile romain (769) la faculté de réordonner les diacres,
les prétres et les évéques ordonnées par Constantin, fait qui
prouve que le pouvoir d'ordonner était considéré autrefois
comme étant d'abord dans I'Eglise, et que méme le pape le
recevait de son Eglise, loin de le tenir de lui-méme.

Donc T'apostolicité des Eglises et.l’apostolicité des ordres
¢étaient choses distinctes, celle-lA plus vaste et plus com-
préhensive que celle-ci, et celle-ci subordonnée a celle-la.
L’une et l'autre étaient nécessaires. Une Eglise particuliére
se rattachait aux apodtres, soit directement, quand elle était

Y De Prescript., § 36.



— 423 —

fondée par un apdtre méme, soit indirectement, quand elle
était fondée par un disciple des apoétres, ou par une autre
Eglise fondée par un apdtre ou par un disciple d’'un apoétre.
De méme, une ordination se rattachait aux apodtres et était
dite apostolique, soit directement, lorsqu’elle était conférée par
un apodtre, soit indirectement, lorsqu’elle était conférée ecclé-
siastiquement par un autre membre de la hiérarchie, ordonné
lui-méme ecclésiastiquement par un autre membre qui pouvait
remonter jusqu'aux apotres par une suite d’ordinations légitimes.
Telle était la succession apostolique dans 'ancienne Eglise,
En cela on était unanime. L& ou l'unanimité cessa, ce fut
sur la question des rites conférés par les hérétiques. Les rigo-
ristes niaient la validité de ces rites, méme du rite baptismal;
mais on sait qu'ils ne furent pas suivis par I'Eglise. Relative-
ment 4 la validité des autres rites sacramentels conférés par
un hérétique, notamment du rite de la consécration des mi-
nistres, il n'y eut jamais unanimité: les uns plus séveéres niérent
la validité et exigeérent une nouvelle ordination; d’autres, moins
séveres, ne niérent que la licité, et n’exigerent qu'une 1égali-
sation ecclésiastique sans consécration nouvelle. Plus tard, ces
deux partis se manifesterent aussi, lorsque la consécration
sacerdotale ou épiscopale, tout en étant faite par un ministre
orthodoxe (non hérétique), était faite cependant en dehors des
réegles disciplinaires du diocése ou de la circonscription ecclé-
siastique. '
Mais les cas de divergences ne doivent pas faire perdre
de vue les points sur lesquels on était unanime. C'est ici
I'essentiel, et c'est ici qu'il faut insister et creuser pour se
pénétrer du véritable esprit chrétien et catholique. Ce qui a
€té en discussion, ce qui a été nié et rejeté par de bons
orthodoxes, ne saurait jamais étre un dogme ni un précepte
divin; en de telles matieres, la liberté a régné autrefois, donc
elle peut encore régner 1a ou les consciences la réclament.

Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus, hoc est vere ca-
tholicum.

II. Cest un fait que, lorsque les divisions s’accentuérent
parmi les fideles, ou lorsque, sous l'empire de ces divisions ou
d’autres causes, 'indifférence religieuse se répandit, les membres
de la hiérarchie, obligés d'exercer une plus grande activité



o AR

pour sauvegarder 1'Eglise, prirent une importance toujours plus
grande, accrurent, sinon toujours leur prestige religieux, du
moins leur influence ecclésiastique. Alors le role des simples
fideles s’amoindrit avec leur zéle, et celui des ministres (prétres
et évéques) s'accrut avec leur activité. Cette simple activité de
devoir et de sele se transforma vite en auforiié. La hiérarchie,
sans cesser d'étre dans I'Eglise, s'éleva sur les fideles, 1'élé-
ment principal devint élément princier; elle ne se borna plus a
servir, mais gouverna, comme si elle était I'Eglise. Dans cette
situation nouvelle, qui alla toujours en empirant, 'apostolicité
des ordres ou de la consécration des ministres passa au pre-
mier rang, effaca trop l'apostolicité de 1'Eglise méme, de la
doctrine, de la morale et de la liturgie, et c'est ainsi que,
lorsqu'il est question aujourd’hui de la sucession apostolique,
on ne songe plus qu'a la succession dans la consécration des
évéques.

Précisons les étapes de cette déviation.

Certains papes ont fait dépendre 1'ordination de leur seule
sanction; c'est-a-dire qu'une ordination était déclarée valide,
du moment qu'elle était sanctionnée par eux, méme lorsque
cette ordination avait été faite par un non-ordonné! Langen a
dit: «Johannes VIII. erklirte Weihen fiir giiltig, welche ein
selbst wnicht ordinierter Abt vollzogen hatte, und machte, gleich
seinem Vorginger Hadrian IL.,, die pépstliche Anerkennung
zum entscheidenden Moment in der Frage nach der Giiltigkeit
der Ordinationen. Petrus Damiani, der Freund und Berater der
Reformpépste im 11. Jahrhundert, namentlich Gregors VII., be-
richtet (op. VI, prol.), drei romische Synoden hiitten nicht dar-
iiber zur Klarheit kommen konnen, ob die von Simonisten
erteilten Weihen giiltig seien ; schiesslich habe der Papst (Leo IX.)
die Bischife aufgefordert, zu Gott zu beten, dass er offenbaren
moge, wie {iber diese dunkle Frage zu entscheiden sei. So
wenig kundig war man in jenen Jahrhunderten zu Rom selbst
in den Grundfragen des ganzen Kirchenwesens»?).

Jamais les gallicans n'ont enseigné cette doctrine. Selon
eux, la succession apostolique était fondée sur les évéques; la
consécration ou transmission du pouvoir d’ordre n’était au fond
qu'une cérémonie épiscopale, qu'ils appelaient ordination, et

Y Revue intern. de Théol., juillet 1897, p. 467. Cf. avril 1900, p. 322.



— 425 —

par 1a ils entendaient l'imposition des mains faite par 'évéque.
Ils oubliaient le rbdle des prétres et des fideles, et les traitaient
a peu prés comme nuls dans la transmission en question. Au
lieu de voir I'Eglise, ils ne voyaient plus que 1'épiscopat,
comme si le «corps apostolique » avait été séparé, dans l'an-
cienne Eglise, des disciples et du reste de I'Eglise. Guettée,
se faisant leur écho, a dit en parlant des ordres de 1'Eglise
primitive: « L'ordination conférait les pouvoirs sacerdotaux, et
cette ordination n’était conférée que par ceux qui l'avaient
recue des apotres ou de leurs disciples; a leur tour, ils la con-
féraient au moyen d’un rite divin, I'imposition des mains unie
a la priere!)... Le sacerdoce apparait donc au début de
I’Eglise, non comme une fonction déléguée par I'assemblée des
fidéles, mais comme une consécration émanant du corps aposto-
lique®), et, par lui, de J.-C. méme.» Certes, Guettée a bien
raison de remarquer que la constitution de I'Eglise primitive
fut & 1a fois démocratique, aristocratique et monarchique: monar-
chique, parce que J.-C. était son seul chef; aristocratique, parce
que J.-C. s’est choisi des apotres et des disciples, qui ont été
appelés des le principe anciens ou prétres, et évéques; démo-
cratique, parce que «les fréres» ou simples fideles ont toujours
été actifs dans les actes de I'Eglise primitive. Mais, de fait,
Guettée, dans le passage précité, ne tient compte que de 1'élé-
ment aristocratique, et encore semble-t-il en éliminer les prétres
pour ne mentionner que les évéques comme successeurs des
apotres®). La plupart des théologiens de cette école n’ont
guére insisté, en parlant de la succession apostolique, que sur
«la continuité de I'imposition apostolique, en d’autres termes,
sur une série continue des consécrations par des évéques con-
sacrés eux-mémes, depuis les apotres »*).

Les anciens gallicans étaient plus larges et plus exacts
que les modernes; ils se souvenaient encore des droits des
simples prétres et du college presbytéral dont les anciens évéques

1) Quelle priere? Il n’a pas osé dire la priere de toute 'assemblée, y compris
les simples fidéles, On pourrait croire qu'il n’a parlé que de la pritre de I'évéque
qui impose les mains,

) Guettée, Iui aussi, prend /2 corps apostoligue pour I’Eglise; il oublie que
le corps apostolique n’était qu’une partie de I’Eglise, et que c’est a toute son Eglise
que le Christ s’est adressé et qu’il a confié le dépdt de sa religion,

3) Histoire de I'Eglise, T. 1, p. 363-365.

*) Voir Reinkens, Lettre pastorale de 1874, p. I1.



— 426 —

n'étaient pas séparés; ils se rappelaient la belle notion de
I'Eglise d'apres St. Cyprien: plebs adunata sacerdoti, et le temps
ol un prétre était associé a deux évéques dans la consécration
du pape Pélage, en 5551); ils se rappelaient les fréres de 'unité
(Hussites) qui, au synode de Lotha en 1467, déclarerent que,
faute d'évéque, des prétres pourraient ordonner des prétres;
procédé auquels ils auraient eu recours, s'ils n'avaient pas dé-
couvert un évéque vaudois réfugié en Autriche 2).

Bref, la succession apostolique est comprise trés diverse-
ment dans I'Eglise romaine: les uns la font consister dans la
sanction du pape, d'autres dans la consécration épiscopale
sans le concours des prétres; d'autres exigent le concours des
prétres.

Ces déviations et ces divisions ont tellement obscurci la
question que les protestants en ont pris occasion pour nier
I'importance des ordres ecclésiastiques et pour déclarer que la
conservation de la vérité religieuse et la transmission de la
vie chrétienne ne sont nullement liées & une imposition des
mains; ils déclarent superstitieuse la notion «d’une autorité
sacerdotale et d’'une grice sacramentaire transmises par des
cérémonies extérieures, indépendamment de la valeur person-
nelle et de l'activité spirituelle de ceux qui en sont les agents
ou les objets» 3).

En présence de ces confusions, un devoir s'impose, celui
de reprendre la question ab ovo et de chercher a la résoudre
d'aprés les principes élémentaires qui doivent la dominer. Il
s'agit & la fois d'une question sacramentaire et d’'une question
ecclésiastique; donc il faut revenir avant tout a la saine notion
du sacrement et a la saine notion de I'Eglise. Qu’est-ce qu'un
sacrement? D’oll vient la grice dans les sacrements? Est-ce
le Christ ou le signe cérémoniel qui confére la grace? En quoi
consiste le «pouvoir » sacerdotal, et d'ou vient-il? Le Christ
I'a-t-il fait dépendre du cérémonial? etc., etc. Si l'on n’a pas
sur ces matiéres des notions exactes, claires, fermes, comment
en aurait-on sur la succession apostolique, qui dépend absolu-
ment d'elles? C'est du simple bon sens. Donc, au lieu de
trancher dans le vif & droite et & gauche sans méthode et sans

VY GUETTEE, Histoire dz I'Eglise, T. V., p. 284.
) V. BosT, Les Fréres de Bohime, 1, 85.
) Semaine religicuse de Genéve, 13 juin 1896,



— 427 —

logique, comme on ne l'a fait que trop souvent, au lieu de
commencer par des conséquences qui supposent des prémisses
parfaitement éclaircies, commencons par ces prémisses, et sui-
vons pas a pas les questions selon leur enchainement rationnel.

III. Qu'il me soit permis, d'abord, de renvoyer le lecteur
studieux A des indications qui ont paru dans la Revue: soit
le ch. XIV de mon FEsquisse d’'un Traité de I Eglise chyétienne
en général, sur »lapostolicité de 1'Eglise chrétienne»: 1° dé-
finition du mot « apostolicité » ; 2° nécessité de I'apostolicité pour
I'Eglise chrétienne; 3° en quoi consiste cette apostolicité?
4o que faut-il penser de la succession apostolique??’). En outre,
il n’est pas inutile de rappeler les observations suivantes,
publiées dans la livraison de juillet 1900 (p. 520-522):-

«...Faut-il admettre qu'un évéque puisse, A son gré et au
moyen d'une simple cérémonie, de son chef et de par son bon
plaisir, fabriquer des prétres et des évéques en un tour de
main, communiquer a des sacripants les pouvoirs divins en
question, et peupler ainsi I'Eglise de prestidigitateurs et exploi-
teurs qui ne cherchent qu’a battre monnaie sur 'autel du Christ
et sur le dos des fideles? Poser cette question, n'est-ce pas la
résoudre aux yeux de tout homme de bonne foi? Oui, certes,
il est impossible que le Christ ait fondé une telle institution
et établi un tel mode de transmission. Aussi bien que le bon
sens, I'Ecriture et la tradition en font foi. Oh! sans doute, les
formalistes, a toutes les époques, ont accompli des actes de
formalisme et essayé d’obscurcir la vérité par leurs prétendus
tours de magie. Mais la vérité n’en reste pas moins claire.
Ce n'est pas ici le lieu de faire un Traité de 'ordre. Rappelons
seulement que ]J.-C. a confié ses pouvoirs premierement & son
Eglise; que la hiérarchie qu'il a établie dans son Eglise, et
non pas sur son Eglise, encore moins contre son Eglise, ne
peut pas avoir de pouvoirs contre 'Eglise, mais seulement pour
le bien spirituel de I'Eglise; qu'en conséquence l'évéque ne
peut faire validement, seul et de son chef, ni une ordination
sacerdotale, ni une consécration épiscopale; qu'il ne doit con-
férer le sacrement de l'ordre qu'en union avec le presbyterium,
et avec le concours des fideles qui unissent leurs priéres aux

) Revue, janvier 1904, p. 60-65.



— 428 —

siennes et & celles des prétres. Donc l'évéque n'est pas une
personne privée, agissant en son propre nom, mais une per-
sonne publique, unie & un presbytére et a un diocese; il ne
peut agir validement comme évéque qu’avec le concours d’un
presbytere régulier et d'un diocése régulier.

«On ne saurait trop insister sur cette trés grave question;
car le formalisme pharisaique dans 'administration du sacre-
ment de l'ordre et dans la fagon d’envisager le sacerdoce et les
fonctions sacerdotales, est une des racines les plus vivaces de
Pantichristianisme contemporain. De méme qu’en théologie
morale on distingue les actes de ['homme et les actes humains,
ceux-la purement matériels et sans valeur morale, ceux-ci
conscients, responsables et seuls doués de valeur morale, de
méme on doit distinguer, dans la question présente, les actes de
I'évéque et les actes épiscopanx.: les actes de 1'évéque, actes
de 'homme, actes privés, méme quand il les fait devant un
certain public, mais sans mandat officiel régulier; les actes
épiscopaux, officiels et réguliers, accomplis au nom de 1'Eglise
et en union avec I'Eglise. On voit la différence. Dans le pre-
mier cas, 1'évéque fait des actes trompeurs et invalides; il a
beau porter mitre et crosse, il trompe; il a beau agir avec
solennité et emphase, il trompe. Il se sert de sa dignité non
pour servir I'Eglise, mais pour servir ses propres visées per-
sonnelles, ses intrigues peut-étre, ses ambitions, ses passions.
Mais I'Eglise ne saurait étre victime de ses duperies, car elle
est au-dessus de sa personne. Les prétres qu'il est censé or-
donner et les évéques qu'il est censé consacrer, ne sont donc
que des prétres batards et des évéques batards, fils de la céré-
monie extérieure et non de la grace du Christ, parce que le
Christ ne s'est engagé nulle part 4 ratifier la comédie des ex-
ploiteurs. «La ol deux ou trois sont assemblés en mon nom,
a-t-il dit, je suis au milieu d'eux.» Etre assemblés en son nom,
c'est étre assemblés pour le glorifier, pour continuer son ceuvre
de sanctification, pour étendre le royaume de Dieu dans
 les ames, et non pour introduire des loups dans la bergerie
ou pour laisser les loups dévorer la bergerie. Lorsqu'un
prétre est ordonné ou un €véque consacré sans le concours
officiel d’'une I'Eglise vraiment chrétienne et chrétiennement
organisée, sans les prieres d'un clergé agissant officielle-
ment et de fideles agissant comme membres de 1'Eglise ce



— 429 —

prétre et cet évéque sont les fils de I'évéque faussement con-
sécrateur, et rien de plus, mais non les fils de I'épiscopat, ils
sont les fils du geste et du verbe extérieurs, mais non les fils
de la priere de I'Eglise; ils sont les fils d'une transmission
individuelle et privée, mais non les fils de la transmission
vraiment épiscopale et vraiment ecclésiastique. Ils ont été en-
gendrés sans le concours spirituel de I'Eglise, non par amour
pour 'Eglise, non pour le bien spirituel des fideles, non pour
la propagation de la vérité chrétienne, mais seulement pour
donner satisfaction a des sentiments personnels d'intérét, de
cupidité, de simonie, d’ambition ou de vengeance. L’histoire
est remplie de ces faits.

« Ces principes établis, il est facile de discerner les cas de
nullité¢ dans les ordinations sacerdotales et dans les consécra-
tions épiscopales. Par exemple, nulle est la consécration épis-
copale d'un prétre qui, de son chef, sans mandat valide d'une
Eglise régulierement constituée, réussit par un moyen quelconque
(subrepticement ou simoniaquement) a se faire consacrer méme
par un véritable évéque, voire méme par un patriarche. Au
contraire, valide est la consécration épiscopale d'un prétre qui,
présenté 4 la consécration par un presbyterium régulier et par
les fideles d’une Eglise réguliérement constituée, recoit cette
consécration d’'un évéque agissant au nom de cette Eglise et
avec cette Eglise, méme si cet évéque n’a pas l'agrément du
pape et des agents du pape. Bref, les cas de véritable trans-
mission ecclésiastique et les cas de simple formalisme sont
faciles a distinguer...»

Toute cette étude sur le formalisme, véritable maiérialisme,
qui régne dans I'Eglise romaine actuelle et dans d’autres, et
qui n’a été si considérablement développé par le pape Eugéne IV
que parce qu'il régnait déja dans les moeeurs et dans les esprits,
toute cette étude?), dis-je, doit étre méditée et complétée.

Notons qu'Urbain Il (1088-1099) a accepté les ordinations
faites sine titulo, c'est-a-dire «sans lattribution de 'ordinand
a une Eglise déterminée » 2). Régulierement, I'attribution de 1'or-
dinand a une Eglise devait étre faite avec le consentement de

1) Revue intern. de Théol.: Les corruptions de lidée catholigue: 117, Le catho-
licisme et le formalisme, p. 504-527.

2) Voir SALTET, Les réordinations, p. 383. M. Mirbt, au contraire, soutient
que ce pape les aurait tenus pour nulles.



— 430 —

cette Eglise, et de plus 'ordinand devait étre élu et consacré par
une Eglise et non seulement par un évéque sans Eglise. Rome,
pour glisser ses créatures dans la hiérarchie, a pratiqué trés
souvent les ordinations iun forma gratiosa, au mépris des ca-
nons; elle ordonnait prétres ou évéques ses créatures, capables
ou incapables, les dispensait de l'instruction nécessaire et des
autres exigences canoniques, et l'ordination avait son effet.
L'assemblée du clergé de France, en 1645, s’en est plainte au
pape Innocent X 1), L'épiscopat romain est ainsi vicié de mille
manieéres.

IV. Trois vérités fondamentales sont trop oubliées dans la
tractation de la question qui nous occupe; je dirai méme qu’elles
priment cette question. Il est donc de toute nécessité de les
rappeler, & savoir: 1° C’est le Christ seul qui est le pontife de
la Nouvelle Alliance et le Pasteur de I'Eglise; c’est donc de
lui seul que peut découler le sacerdoce chrétien, soit qu’on
l'appelle presbytérat, soit qu'on I'appelle épiscopat. — 2° C'est
a ses disciples, en un mot a son Eglise, qu'il a confié¢ sa re-
ligion, donc ses enseignements, ses préceptes, ses moyens de
salut, sa grace. Clest a eux tous qu'il a promis sa présence
lorsqu’ils seraient réunis en son nom; donc c'est & I'Eglise
qu'il appartient d'envoyer et de consacrer. Nous verrons com-
ment clle doit le faire, et comment cette mission et cette con-
sécration ne sont pas une simple délégation des fideles, délé-
gation dont se contentent trop facilement certains protestants
et qui parait & bon droit insuffisante a tous les catholiques. —
3° La cérémonie ecclésiastique dans laquelle J.-C. communique
la griace de son ministére et qu'on appelle généralement tantodt
ordination, tantot consécration, ne saurait consister exclusive-
ment dans la seule imposition des mains de l'évéque; cette
imposition des mains n'en est qu'une partie, et elle doit se
faire avec le concours des autres évéques présents, des simples
prétres et des simples fideles, en un mot de la communauté
ou Eglise.

Je ne saurais donner ici & ces trois théses toute 'ampleur
qu'elles exigent. C'est tout le 7raité de l'ordre qu'elles sup-
posent. Je me borne aux observations suivantes, les unes d’ordre
plutdt historique, les autres d'ordre plutdt doctrinal.

) Voir GUETTEE, Histoire de I'Eglise de France, T. X, p. 279-280.



~ 431 =

Remarquons d’abord qu’il y a une vraie succession 1a outil y
a un ministére régulier; car ce qui fait la vraie succession, c'est
la régle vraie, l'ordre vrai, et non pas les personnes. Grace
a Dieu, la vérité, la religion, le christianisme, la grice divine
ne sont pas 4 la merci de telles et telles personnes. La grace
qui sauve vient uniquement du Christ sauveur. C'est donc du
Christ que proceéde la vocation, car lui seul peut appeler; c'est
lui seul qui envoie, car il a dit (Ev. Jean, XX, 21): «Comme
mon Pére m’a envoyé, ainsi je vous envoie»; et si c'est lui
seul qui donne vocation et mission, c'est lui seul aussi qui
donne la consécration et la grace, car lui seul est le Pontife.
Les papistes eux-mémes reconnaissent que le caractére sacer-
dotal vient de J.-C., mais par le pape, disent-ils, et sous les
conditions établies par le pape. Ceci, ils ne le prouvent pas.
Comment prouveraient-ils la divinité du grotesque? Car n’est-il
pas grotesque que la validité de l'ordination sacerdotale qui
vient de J.-C. dépende de la «porrection des instruments »,
c’est-a-dire du contact des doigts avec un calice rempli de
vin, etc.1)?

Mais laissons les absurdités papistes, et ne voyons que la
vraie régle ministérielle, qui est la parole du Christ et la pra-
tique de 1'Eglise primitive. Nous ne saurions nous tromper si
nous sommes avec le Christ et avec les apotres. Interrogeons
donc les Ecritures et I'histoire des temps apostoliques.

Les premiers chrétiens ont parlé de ségrégation, de mis-
sion, d’imposition des mains. Voyons comment ils les ont com-
prises et pratiquées.

La ségrégation des ministres remonte a ’A. T. Au 1° Pa-
ralip.,, ch. 25, v. 1, il est dit: David et magistratus exercitus
segregaverunt in ministerium filios Asaph, etc. Asaph pro-
phétisait, ainsi que Idithun, etc. Dans les Actes des apoOtres
(X1, 2), il est dit: Segregate mihi Saulum et Barnabam in
opus ad quod assumpsi eos. Plus loin (XIX, 9), il est dit que
Paul a séparé des disciples: segregavit discipulos. Paul lui-
méme a écrit aux Romains (I, 1) qu'il a été «segregatus in
Evangelium Dei». Il est évident qu'aucun de ces textes n'au-
torise les papistes a prétendre que la ségrégation des ministres
doit étre faite par I'évéque de Rome.

) Voir la Revue de juillet 1900, p. 520.



e A8

Quant a l'imposition des mains, il est notoire qu'elle était
un geste général, pour indiquer le respect, 'attention, le com-
mandement, la priere. Jésus 'a pratiquée avec les petits en-
fants (Matth. XIX, 13 et 15), avec les malades (Marc. VI, 5),
pour bénir les uns et guérir les autres. Les apdtres imposerent les
mains aux baptisés, et ceux-ci recevaient le St. Esprit (Act. VIII,
17-19). Lorsque St. Paul a recommandé 4 Timothée de n'imposer
les mains précipitamment @ personne (I Tim. V, 22), il n'a parlé
peut-étre que de I'imposition des mains en général, comme geste
de la priere et de la bénédiction. Quoi qu’il en soit, elle était
aussi pratiquée comme signe de fonctions ministérielles. Par
exemple, lorsque les fréres de Jérusalem eurent choisi sept
diacres, les apodtres présents imposérent les mains & ceux-ci en
priant; et la communauté prospéra dans la foi, multa etiam
turba sacerdotum obediebat fidei (Act. VI, 6-7). Ce n’était pas
seulement les apo6tres qui imposaient les mains, c’'étaient aussi
les simples disciples; par exemple, & Damas, un disciple nommé¢
Ananias (IX, 10) imposa les mains au frére Saul (17). A An-
tioche, ce méme Saul fut «séparé» ainsi que Barnabé, par les
prophetes et les docteurs, qui leur imposerent aussi les mains
(XIII, 1-3). Plus tard, a Ephése, Paul imposa les mains aux
nouveaux baptisés, et ceux-ci recurent le St. Esprit, parlérent
les langues et prophétiserent (XIX, 5-6); on ne dit pas qu'ils
furent faits prétres ou évéques.

Par ces textes on voit que 'imposition des mains faite par
les apdtres était faite dans la communauté et avec le concours
de la communauté. Si St. Paul, dans sa lettre a Tite, lui a re-
commandé d’établir des prétres dans les villes, il a ajouté
aussitdot (I, 5): «comme je 1'ai fait avec toi (sicut et ego disposui
tibi) », ou «selon l'ordre que je t’en ai donné». Or l'imposition
des mains que Paul avait recue a Antioche, avait eu lieu avec
le concours de la communauté. Donc Tite et Timothée devaient
aussi imposer les mains avec le concours de la communauté.
C'était 'ordre ordinaire.

Paul écrit & Timothée (I° Ep. IV, 14): «Ne néglige pas la
grace qui est en toi, qui t'a été donnée par la prophétie avec
I'imposition des mains du presbytére.» Dans ce texte on voit
le concours des prétres et de 1'évéque pour la consécration,
et avant tout la prophétie, c’est-a-dire le bon témoignage rendu
en faveur du consacré par ceux qui étaient considérés comme



— 433 —

ayant particulierement l'esprit de Dieu et qui pour cette raison
étaient appelés prophetes. Les prophetes autorisés dans la
communauté ont donné a Timothée les bons témoignages que
lui rappelle St. Paul!). On voit par 1la que celui qui devait
recevoir 'imposition des mains ou la consécration devait avoir
un certain nombre de qualités requises?), et que des hommes
de Dieu, membres de la communauté et reconnus comme tels
par la communauté, devaient certifier de la dignité et de la
capacité du candidat. Ce n'était donc pas le premier venu qui
pouvait étre consacré, et la communauté avait & dire son mot
soit dans 1'élection, soit dans la consécration. C’est ainsi que
la premitre communauté de Jérusalem a établi diacres des
hommes «de bon témoignage» (Act. V1, 3). Il suffit de lire les
Actes pour constater le concours des fidéles dans le choix, la
consécration et 'établissement des membres de la hiérarchie 2).

Cet esprit de communauté apparait plus encore dans la
définition de I'Eglise comme «corps du Christ». L’Eglise du
Christ est une corporation. Or, dans un corps bien constitué,
aucun membre n’agit seul ni pour lui seul. La téte elle-méme,
pour agir, a besoin de tout ce qui, dans le corps, afflue au
cerveau. La hiérarchie ne peut donc pas agir seule, mais seule-
ment avec les simples fideles; c’est & cette condition seulement
que tout le corps, c'est-a-dire toute I'Eglise, agit et vit. On
voit par 14 combien se trompent les épiscopaliens qui ne voient
guere que la succession des évéques, et les presbytériens celle
des prétres, M. Duchesne a certainement raison lorsqu’il re-
connait que les Eglises apostoliques furent primitivement dirigées
par un groupe de personnages qui étaient @ la fois prélres et évé-
ques, et que les colléges épiscopaunx (donc aussi avec les prétres)
conserverent assez longtemps le pouvoir d'ordination?); mais

1) 1, 18: Hoc praceptum commendo tibi, fili Timothee, secundum precedentes
n fe prophetias ... Voir aussi Aete XVI, 1-2.

%) St. Paul les énumére /° Ep. & Tim. 11, 2 et suiv.; cf. Ep. a Tite, I, 6-9,

%) Si j'en crois M. Aksakov (Messager ecclésiastique), cette doctrine est encore
trés clairement enseignée dans I’Eglise orthodoxe: «Dans 1'Eglise orthodoxe, dit-il,
tous les appels de la grice divine, toutes les invocations de 1'Esprit Saint pour
I'accomplissement des mystéres sont des prieres publigues, des prieres du peuple, des
prieres de foute I Eglise ou de lout kv concile ecclésiastigue, comme exprime St. Jean
Chrysostome. Bien plus, c'est & corps entier de I'Eglise, ¢'est-3-dire le peuple, qui
est le gardien de la foi.»

Y) Voir la Revue, octobre 1906, p. 745.



— A8l —

il a tort de ne pas mentionner, dans ces passages, le concours
des simples fideles par leurs priéres et leur adhésion dans les
ordinations. Il connait certainement la doctrine de St. Augustin
sur les pouvoirs religieux et sacramentels des simples fidéles;
il sait ce que Lupus en a dit, a savoir: qu' Augustin a parlé
de clefs «que fréquemment les laiques, les femmes et les en-
fants possédent; de la clef fraternelle qui, par la communion
des saints, opére dans chacun pour donner et recevoir la justice
dans les sacrements, et par l'opération de laquelle les Ames
justes sont, selon lui, non seulement les fréres et les sceurs,
mais les meéres du Christ. Par les sacrements, en effet, elles
enfantent des fréres et des sceurs» 1),

D’aprés cette doctrine, il appert que c’est a toute I'Eglise,
et non seulement a la partie hiérarchique, que J.-C. a donné
ses pouvoirs sacramentels et autres. En sorte que 1'on pourrait
se demander si I'épiscopat réside dans les personnes des évéques
ou, d’abord et avant tout, dans 'Eglise méme, et par conséquent
si, dans le cas ou les personnes des évéques feraient défaut,
I'Eglise ne pourrait pas y suppléer en imposant les mains a
un nouveau Paul et & un nouveau Barnabé comme elle I'a fait
a Antioche.

V. Précisons. Les apotres choisis par le Christ ont con-
servé leur apostolat, soit qu’ils aient mené la vie de mission-
naires et fondé des Eglises, comme Pierre, soit qu’ils soient
restés attachés a une Eglise, comme Jacques a Jérusalem et Jean
a4 Ephese. Ces derniers présidaient naturellement leurs Eglises,
et étaient les premiers surveillants: de 12 le nom d’'évéques (ou
épiscopes) qui leur était donné. L’apdtre-évéque é€tait entouré
de prétres (ou presbytres), qui administraient I'Eglise avec lui
et lui étaient évidemment subordonnés. Lorsque cet apotre
mourait, ces prétres lui succédaient et prenaient le titre
d'éveques. C'était 1'épiscopat plural. La ou il n'y avait pas
d’apodtre, mais seulement un évéque €établi par un apotre, cet
évéque était aussi entouré de prétres, avec lesquels il admi-
nistrait I'Eglise; c'était encore 1'épiscopat plural. Ce clergé
était intimement uni aux fréres ou simples fideles, sans lesquels
il n'y elit eu qu'un clergé et non une Eglise. L'Eglise (ou la

) P. 749.



— 435 —

communauté) était en relation avec les autres Eglises, par
exemple, I'Eglise de Rome avec celle de Corinthe. Ce n’était
pas le clergé d'une Eglise qui traitait avec le clergé d’une
autre Eglise, mais I'Eglise de telle localité avec 1'Eglise de
telle autre localité; 1'épiscope écrivait peut-étre la lettre, mais
c’était I'Eglise qui 'envoyait en son propre nom. Et ces Eglises
particulieres ou locales, unies entre elles par la méme foi et
par la charité, constituaient la grande République chrétienne ou
I'Eglise universelle. St. Paul, écrivant aux Philippiens, salue
d’abord les fideles, et en second lieu seulement les évéques et
les diacres (I, 1). La communauté avant tout. Dans 1'dpocalypse
de Jean, on lit (I, 4): «Joannes septem ecclesiis quee sunt in
Asia.» Ce n'est qu'ensuite qu’'il nomme en particulier 'ange
d'Ephese, 'ange de Smyrne, etc.

On voit donc que les évéques ont été les successeurs. des
apodtres, en ce sens qu'ils devenaient les premiers surveillants
et les préposés du moment que les apotres disparaissaient.
Cela ne signifie pas que l'apostolat primitif soit devenu 1'épis-
copat, ni que I'épiscopat soit 'apostolat primitif, mais seulement
que, les personnes des apotres ayant disparu, la présidence
des Eglises est échue, par le fait méme de leur disparition,
aux surveillants ou évéques. Evéques et prétres étaient iden-
tiques dans le méme sacerdoce. L'épiscopat plural a été rem-
placé peu & peu par I'épiscopat monarchique, dés que le college
- des prétres-évéques a jugé a propos de se décharger de la
surveillance sur l'un d’eux, ou d’attribuer & ce dernier une
part et une responsabilité plus grandes dans la surveillance.
C'est ainsi que 1'évéque supérieur (ou proprement 1'évéque) a
pris peu a peu, par la force des choses, dans les diverses
Eglises, notamment dans celle de Rome, une prépondérance
marquée. C'est lui qui présidait d’office, et qui, par conséquent,
exercait le role principal dans les ordinations et les consécra-
tions; d'out St. Jérome dira plus tard que la différence entre les
prétres et les évéques consiste en ce que ceux-ci consacrent
et non ceux-la. Clest ainsi qu'on a oublié peu a4 peu que pri-
mitivement la consécration était faite, ainsi que la ségrégation,
par I'Eglise ou la communauté, la hiérarchie ayant son activité
propre, et les fideles aussi la leur?!), On a trop oublié égale-

) Le Rev. W. H. Frére, liturgiste anglican, montre, dans ses Principles of
Religious ceremonial (1906), que la participation de la communauté aux rites a varié;



436 —

ment que, d'aprés le Christ méme, c'est I'Eglise qui est la der
niere instance, donc l'autorité supréme; et que celui qui ne
I'écoute pas, doit étre traité comme un payen. Et pourquoi
est-ce 'Eglise qui est l'autorité supréme? Parce que c'est au
milieu d'elle que J.-C. vit?).

Bref, c'est Dieu seul qui appelle quelqu’'un au sacerdoce.
Les hommes ne peuvent pas, d'eux-mémes, destiner une Ame
a une telle vocation. Vocation divine, donc appel divin.

C’est donc Dieu seul aussi qui peut former au sacerdoce
celui qu'il y appelle. Clest lui seul qui peut 'en rendre digne,
et lui donner la grace nécessaire. C'est donc lui seul qui confere
le sacerdoce.

Mais comme ce sacerdoce doit s’exercer dans l'Eglise,
c'est-a-dire dans la société des fideles et pour le bien spirituel
des ames, il est clair que cette communication du sacerdoce,
cette consécration, cette ordination, doit se faire dans I’Eglise.
Le sacerdoce est ainsi un ministére ecclésiastique, conféré dans
I’Eglise, non que Dieu ait besoin d’étre controlé par des hommes
et que les dons de Dieu n'aient de valeur qu’autant que I'Eglise
les approuve. Ce n'est ni un contrdle ni une approbation. De
méme que l'autorité en soi est divine et que cependant elle
n'est légale qu'autant que la société en approuve l'exercice
selon des lois sociales positives, ainsi le sacerdoce, ministére
divin, ne peut s'exercer dans I'Eglise que selon des lois ecclé-
siastiques.

C'est I'Eglise qui fait ces lois, qui régle cette discipline;
car ce sont des lois ecclésiastiques et c'est une discipline
ecclésiastique. '

Et comme cette participation ou ce concours de I'Eglise a
lieu dans une cérémonie religieuse de 'Eglise, elle doit étre pré-
sidée par les présidents de I'Eglise, soit le college ecclésiastique
(évéque et prétres). La communauté sans ses préposés n'est

que les fideles, auxquels furent graduellement retirées certaines parties de I'office, se
rabattirent sur d’autres; que c’est, par exemple, la multiplication des messes basses
qui a réduait leur role a une assistance muette. Cf. Revue d’hist. et de litt. religieuses,
juillet 1906, p. 369. — Cette importante question est étudiée dans le Zrarzé de
I Ordre, au chapitre de la participation de la communauté aux rites; et aussi dans
le Zraité de ' Eglise, au chapitre des droits des simples fideles.

1) Quod si non audierit, dic Zeclesie; si autem Ecclesiam non audierit, sit tibi
sicut ethnicus (Matth. XVIII, 16). ...Ubi enim sunt duo vel tres congregati in nomine
meo, ibi sum in medio eorum (20).



= U =

pas complete; or c'est I'Eglise complete qui doit accomplir cet
acte de I'Eglise. Donc c'est I'évéque en premier lieu, assisté
de tout le clergé présent, qui préside la cérémonie; lui seul
n'est pas le consécrateur, il n'est que /'évéque consécrateur.

La preuve qu'il n'agit pas seul dans cet acte ecclésias-
tique d'une importance capitale, c’est qu'il s'adresse & la com-
munauté, qu'il 'interroge pour savoir si elle accepte les can-
didats, qu'il l'invite & prier, et que, lorsqu’il a imposé les mains
aux candidats agréés ou élus, il dit & tous les fideles: Prions.
Et tous prient (oremus, obsecramus), tous prient Dieu de con-
férer sa grace aux élus ou candidats; et aprés l'oraison, il
récite avec les fideles une priére dialoguée, dans laquelle ceux-
ci lui répondent; et les chants de tous suivent et accompagnent.
Cest donc bien le concours actif des fideles, 'acte de toute
I'Eglise.

Mais comme les fideles ne sont pas toujours nombreux, ni
toujours présents, comme il pourrait y avoir des cérémonies
subreptices, 'Eglise a statué prudemment que I'ordination sacer-
dotale ne pourrait jamais se faire sans I'évéque légitime du
diocese ou de I'Eglise; de plus, comme 1'évéque est I'homme
de confiance par excellence de I'Eglise, celle-ci a statué que
tout évéque devrait étre consacré par trois évéques et non par
un seul. Sans doute ce n’est pas une obligation absolue et
sine qua non, mais c'est une mesure de prudence et de sagesse.

Que ces conditions ecclésiastiques relatives a la trans-
mission ou succession, ne fassent pas toutefois oublier que
c’est Dieu seul qui appelle, Dieu seul qui donne et transmet
le divin; que la transmission ecclésiastique, faite dans 1'Eglise
et par I'Eglise, spécialement par le clergé et plus spécialement
encore par 1'évéque, n'est pas la communication divine d’'un
pouvoir divin, mais seulement la condition de légalité ecclé-
siastique, condition indispensable, mais toutefois qui ne fait pas
de I'éveque le dépositaire unique d'un don divin, don qui serait
exclusivement entre ses mains et dont il pourrait disposer a
son gré avec ou sans le clergé, avec ou sans les fideles. Cette
derniere notion, trop répandue, qui tient encore de la magie
payenne, est absolument erronée; elle régne encore en plein
dans I'Eglise romaine, oil la consécration et 'ordination semblent
n'étre plus gueére, de la part de I'évéque, qu'un acte de «passe »
magique.

Revue intern. de Théologie. Heft 59, 1907, 29



I -

On voit ainsi en quoi consiste 1a succession dite apostolique,
c’est-a-dire la consécration des élus ecclésiastiques, des élus des
Eglises, consécration faite notamment par I'évéque légitime, les
évéques étant les successeurs des apoétres. La notion d'un don
ou pouvoir magique qui n’appartiendrait qu'a la hiérarchie et
serait transmis par la seule hiérarchie, au moyen d'un attou-
chement corporel appelé imposition des mains et d’'un contact
avec les instruments cultuels (calice, paténe), est fausse. Il faut
remonter aux vrais principes de la consécration, principes qui
sont simplement les définitions exactes de 1'Eglise, de la
hiérarchie et des fideles, de leurs droits et de leurs devoirs
réciproques, du dépot confié par le Christ & toute son Eglise,
des sacrements en général, du sacrement de l'ordre en parti-
culier, du sacerdoce, ainsi due des conséquences logiques qui
- découlent de ces notions trop oubliées aujourd’hui.

La doctrine que nous avons expos¢e d’'aprés ces définitions
et d'apres les textes évangéliques et patristiques, n’est nullement
la négation de la hiérarchie telle que le Christ I'a établie et
telle que I'Eglise primitive 'a comprise; elle affirme et maintient
cette hiérarchie. Ce qu'elle rejette, c’est 'abus commis, dans
certaines Eglises, par la hiérarchie qui s’est substituée a I'Eglise,
qui a dépouillé les fideles de leurs droits, et qui a fait du culte
ecclésiastique la chose du clergé, comme sile clergé était toute
I'Eglise et comme si I'Eglise n’était que le clergé. Dans I'Eglise
de Rome notamment, cette confusion est portée a I'extréme:
car le pape y est tout (« L’Eglise c'est moi«, disait Pie IX);
les évéques n'y sont que les créatures et les délégués du pape,
et non les représentants des Eglises choisis par les Eglises;
les fideles n'y exercent plus que le droit d'obéir et de payer,
bourses trés ouvertes, esprits tres fermés généralement,

C'est le point de vue papiste qui a contribué a transformer
le clergé en caste sacerdotale et épiscopale, a séparer les simples
fideles et la hiérarchie par un vide que je n'appellerai pas un
abime, mais qui n'en est pas moins néfaste aux uns et aux
autres, C'est cet état de choses qui a créé le cléricalisme, en
faisant du clergé une sorte d'armée, toujours disposée a ba-
tailler sous les ordres de chefs cassants, étroits et fanatiques.
De 1a cette FEceclesia militans moderne, qui réalise toutes les
tendances agressives et dominatrices de l'ancien esprit romain.
La Rome ecclésiastique d’aujourd’hui n'est que la Rome payenne,



— 439 —

militaire et ambitieuse d’autrefois. C’est son esprit essentielle-
ment clérical qui a faussé l'esprit humble et modeste de la
hiérarchie toute primitive. Comparez le langage impérieux du
pape actuel et le langage vraiment chrétien de St. Pierre, et
voyez l'espace franchi par Rome dans le sens payen: Si quis
munistrat, disait St. Pierre, tanquam ex virtute quam administrat
Deus ,.. Consenior et testis Christi passionum... Providentes
non coacte, sed spontanee Secundum Deum, neque turpis lucri
gratia, sed voluntarie. Neque ut dominantes in cleris, sed forma
facti gregis ex animo. .. ‘

C'est le cléricalisme romain qui aujourd’hui alidne tant
d’esprits, et des meilleurs, contre le vrai christianisme catho-
lique, ou, si l'on veut, contre le vrai catholicisme chrétien,
Telle est la cause principale de I'hostilité qui s’accentue de
plus en plus entre la science libre et l'esprit religieux: c’est
la papauté qui est la grande coupable. Pour couper le mal a
sa racine, il faut repousser le sectarisme qui fait le fond de la
hiérarchie romaine; il faut rapprocher les simples fideles et les
pasteurs, en faisant de ceux-ci de vrais pasteurs; il faut
montrer l'identité de substance qui existe entre le sacerdoce
universel que tout chrétien regoit & son baptéme en étant in-
corporé au Christ Pontife, et le sacerdoce spécial que tout
prétre recgoit dans l'imposition des mains de 1'évéque et des
prétres avec les prieres de la communauté. C'est ici I'un des
points les plus importants et les plus urgents de la réforme
catholique.

Nous ne saurions étre de 'avis des théologiens romanistes
qui déclarent irrégulieres toutes les ordinations sacerdotales et
toutes les consécrations épiscopales qui contredisent les regles
posées par Rome. Rome n’est pas plus la loi qu’elle n’est
I'Eglise. *

Nous n'acceptons que les lois de U'Eglise et dans lesprit
méme qui les a inspivées, et non dans un esprit contraive. Et
lorsque ces lois sont de simples lois disciplinaires ou liturgiques,
nous nions qu’elles puissent étre transformées en dogmes; nous
soutenons qu’elles n'obligent que relativement, comme tout ce
qui n'est que discipline, selon le besoin spirituel des Eglises
et I'édification des consciences. Nous soutenons notamment
qu'il ne saurait y avoir prescription contre les textes €évangé-
liques, ni contre la pratique des apdtres, qui sont la base méme
du vrai droit ecclésiastique.



— 440 —

VI. Pour compléter cette étude et dissiper les obscurités qui
régnent dans beaucoup d’esprits, il faudrait peut-étre, d'abord,
mettre au clair la question des Novatiens et des ordinations
faites par les évéques traditeurs, puis la question du Donatisme,
faire l'histoire de ce schisme, discuter les raisons qui détermi-
naient les uns & tenir pour nulles ies ordinations donatistes,
les autres a les tenir pour valides, montrer que, dans ce chassé-
croisé d’opinions contradictoires, il n'y a jamais eu unanimité
de doctrine, et qu'il est impossible d'y apercevoir la trace de
dogmes autres que ceux que nous avons constatés précédem-
ment. Il faudrait peut-&tre, ensuite, mettre au clair aussi la
question du caractere sacramentel, auquel les théologiens ro-
manistes attachent une importance démesurée, 'existence de
ce caractére ayant été inconnue pendant les trois premiers
siécles, méme encore au quatridme sieécle a Optat de Mileve,
et St. Augustin ayant été le premier 4 en ébaucher la théorie.
La conclusion de cette analyse serait que la solution des diffi-
cultés relatives a la succession apostolique est indépendante
de la question du caractere sacramentel. Enfin, il faudrait peut-
étre encore passer en revue, je ne dis pas toutes les ordina-
tions dites irréguliéres (car ce serait impossible), mais quelques-
unes, les principales, comme celles du pape Constantin au
VIII® siecle, du pape Formose au IX®, des évéques simoniaques,
des simples évéques 7n partibus, etc. Mais cette revue, qui a
déja été faite en partie, ne ferait que confirmer nos théses.
Celles-ci étant déja démontrées, nous avons peut-étre mieux a
faire que de nous livrer & cet examen de détail. Quelques
théologiens orientaux doutent encore de la validité des con-
sécrations faites par 1'évéque Varlet. Qu'ils veuillent bien exa-
miner de prés les derniers €claircissements publiés, dans cette
Revue méme, sur cette question, et nous espérons qu'a 'exemple
de Rome, qui ne met plus en doute la validité des ordres
hollandais, ils renonceront & des objections réellement futiles et
d'ailleurs solidement réfutées.

Quant a I'Eglise romaine, si 'on jugeait de 1a validité de ses
ordres d’aprés ses propres principes et par la facon dont ses
évéques se sont succédé, on ne pourrait que nier cette validité:
car, s'il est un fait évident, c’est que nombre de papes ont été
¢élus et consacrés tres irrégulierement, au mépris de tous les
canons, simoniaquement, violemment, scandaleusement. Une



— R .

telle succession, qui compte quelquefois des intervalles de plu-
sieurs années, n'a certainement rien d’apostolique.

Sur les ordres anglicans, voir le «Traité de I'Eglise
anglicane», et sur les consécrations protestantes, voir le «Traité
des Eglises protestantes ».

En un mot et pour conclure, il faut bien distinguer le
point de vue payen et le point de vue chrétien. Le point de
vue payen est celui d'un sacerdoce comme pouvoir miraculeux
et magique, qui communique le St. Esprit et qui se transmet
de main a4 main comme on transmet un secret, un mystere,
une amulette. C'était le point de vue de Simon le magicien,
lorsqu’il disait aux apdtres, en leur offrant de l'argent: Date
et mihi hanc pofestaters ut cuicumque imposuero manus ac-
cipiat Spiritum sanctum (Adct. VIII, 19), C'était aussi le point
de vue de tous ces payens gnostiques qui, en entrant dans
I'Eglise, y apportérent leurs idées payennes, grossiéres, maté-
rialistes, et qui matérialiserent les uns la doctrine de l'incar-
nation, d'autres celle de la Sagesse divine, d’autres, comme
Marc le gnostique, celle de l'eucharistie, en empirant encore
le point de wvue capharnaique. On sait comment Simon le
magicien fut repoussé. Malheureusement son point de vue ne
disparut pas avec sa personne. Il subsiste encore dans tous
les simoniaques et les jongleurs qui s'imaginent qu’il leur suffit,
pour devenir évéques, de trouver, a prix d'argent ou par in-
trigue et amitié, un évéque qui leur impose les mains n'importe
ol et n'importe comment, sauf a lattester sur papier timbré,
avec sceau, etc. C'est trop commode pour ne pas réussir dans
certains milieux.

Mais tel n’était pas et tel n’est pas le point de vue chré-
tien. Le sacerdoce chrétien était une chose de I'Eglise, qui
€tait communiquée par le Christ méme, dans I'Eglise, avec la
priere de tous et avec 'imposition des mains du président de
l'assemblée ou de 'évéque. Méme la rémission des péchés se
faisait ainsi dans l'ancienne Eglise. Tertullien, dans son De
Poenitentia, signale nettement cette intervention de I'Eglise:
I'Eglise ne se contentait pas de proposer le pardon, elle le
conférait; cette intervention ne consistait pas en un acte
d’absolution de I'évéque, mais en une priere faite par les
Jideles pour obtenir de Dieu le pardon du pécheur. Cette priere
€tait tenue pour efficace, parce que les fideles étaient en union



— 442 —

avec J.-C,, qui priait en eux et avec eux. M. Pourrat, dans sa
Théologte sacramentaire (p. 103), le reconnait nettement et ajoute :
«Il est impossible de ne pas reconnaitre a cette priere de
U'Eglise une réelle efficacité pour obtenir de Dieu le pardon
des péchés.» L’imposition des mains, pour la consécration des
ministres, était aussi accompagnée d'une priére; et c’était la
priere qui était efficace, et non l'imposition des mains, qui
n'était qu'un signe. Aujourd’hui les dévots matérialistes ne
voient que l'imposition des mains de 1'évéque, et ils oublient
le Christ et I'Eglise. A leurs yeux, tout est exclusivement
épiscopal, tandis que dans l'ancienne Eglise tout était ecclé-
siastique. Telle est encore et telle sera toujours la doctrine
catholique.

En sorte que, pour qu’'il y ait consécration épiscopale
valide ou succession apostolique, il faut: 1° que le candidat
soit 1'¢lu régulier !) d’'une Eglise réguliere, ou d'un groupe
de communautés chrétiennes régulierement constituées; 2° qu’il
soit consacré soit dans I'Eglise qui 'a élu, soit dans celle
de l'évéque ou des évéques consécrateurs, avec toutefois,
dans ce dernier cas, le consentement de 1'Eglise élec-
trice pour laquelle il est consacré; 3° que cette consécration
se fasse dans 'assemblée par l'imposition des mains d’'un évéque
validement consacré, et avec le concours de pri¢res des fideles.
La violation d'un de ces trois points invalide #pso facfo la
consécration, qui alors n’est plus qu'un acte subreptice et non
un acte de véritable transmission ecclésiastique.

On ne saurait assez insister sur ces notions élémentaires.

Non, la consécration d'un prétre ou d'un évéque n’est pas
un acte de magie sacerdotale ou épiscopale, opéré par un
évéque prétendu possesseur d'un don ou d'un pouvoir magique.
Non, un évéque, méme dlment consacré, ne peut pas faire
prétres ou évéques les premiers venus, ramassés dans la rue
ou ailleurs, en se bornant a les consacrer d'aprés le rite ro-
main ou autre, méme avec l'intention positive de les consacrer
et de les envoyer comme évéques missionnaires in partibus
infidelium ou ailleurs. Pourquoi? parce qu'une telle consécra-
tion n'est qu’individuelle, et non ecclésiastique.

1) Rappelons que, d’aprés la régle, I’élu qui devait étre consacré devait étre
muni des « bons témoignages» de la communauté et des prophetes.



— 443 -

C’est, en effet, I'Eglise qui a regu les pouvoirs de J.-C, et
c'est elle seule qui peut les transmettre. Or, un évéque qui
agit en son seul nom et de son seul chef, et qui en cela ne
représente pas une Eglise légitimement constituée ou n’agit pas
avec le concours d'une Eglise légitimement constituée, n'agit
pas ecclésiastiquement. La prétendue consécration faite par lui
est donc nulle. _

De méme, un prétre qui ne serait élu évéque par aucune
Eglise légitimement constituée, aurait beau recevoir la con-
sécration d’'un évéque agissant en son nom privé, il ne serait
pas évéque: car un surveillant qui n'a pas d’Eglise a surveiller,
n'est pas un surveillant, donc n’est pas un évéque. Le titre
de surveillant d'une Eglise ne peut étre conféré que par une
Eglise légitime, et non par un évéque dénué de toute juri-
diction légitime relativement a 'Eglise en question. Ni 'évéque
consécrateur ni 'évéque consacré ne sauraient agir validement
sans le concours des deux Eglises intéressées, par la raison
que les évéques ne sont que des particuliers sans mandat
lorsqu’ils ne représentent pas officiellement et validement leurs
Eglises. Il faut sans cesse répéter (puisqu'on l'oublie sans
cesse) qu'aucun évéque n'est 'Eglise; que 1'évéque, quel qu'il
soit, n'est que 'organe de son Eglise; qu'il ne peut agir comme
tel qu’avec le concours de son Eglise; et que par conséquent
il ne peut conférer une consécration valide qu'avec l'autorisa-
tion et la participation soit de son Eglise, soit de I'Eglise du
candidat.

Les consécrations individuelles, subreptices, ont été tres
pratiquées, notamment au moyen Aage, parce qu'elles étaient
trés commodes pour les simoniaques, qui pouvaient ainsi se
constituer des bénéfices considérables. Tel évéque colportait et
vendait sa consécration comme une marchandise; tel laique
pouvait ainsi, & prix d’argent, devenir prétre et méme évéque;
la cérémonie était privée, l'acte prétendu magique était per-
pétré, (C'était fait!

La papauté a accepté ce point de vue, souvent méme en
combattant la simonie, mais avec d'autres visées: elle visait
a rendre universelle et absolue la puissance du pape, qui de-
venait ainsi I'évéque de toute I'Eglise, le consécrateur médiat
ou immeédiat de tous les autres évéques, et cela sans qu'il fat
astreint a consulter 'Eglise du consacré, ni méme son Eglise



— 444 —

a lui. De son chef, il choisissait qui bon lui semblait, le con-
sacrait prétre et évéque, 'envoyait sans autre condition dans
tel diocese, et I'imposait comme ordinaire 4 ce diocése, méme
contre la volonté de ce dioceése! L'opposition de ce diocese
était alors déclarée schismatique, et non la conduite du pape!
Le pape annihilait ainsi les droits ecclésiatiques des dioceses,
et remplacait la consécration ecclésiastique par la mission
papale. Aujourd’hui, dans 1'Eglise romaine, c’est la mission
donnée par le pape qui est tout; la consécration de 1'évéque
dans le diocése et avec le concours ecclésiastique du diocése
n’est plus rien. C'est le renversement de la constitution catho-
lique de I'Eglise.

Il importe donc souverainement, en cette matiére comme
en toute autre, de revenir a la vie ecclésiastique, soit qu'’il
s'agisse du diocese, soit qu'il s’agisse de la simple paroisse,
laquelle implique et sauvegarde les droits et la participation des
simples fideles. La est la vraie catholicité ou umiversalité de
I'Eglise. La papauté le sait, et c’est pourquoi le pape la combat
si énergiquement, ne réclamant, en France et ailleurs, qu’en
faveur de la hiérarchie, c’est-a-dire en faveur de ses pouvoirs
a lui et des pouvoirs de ses évéques a lui (choisis par lui seul
et consacrés par lui). Suspectant les simples fideles, il les é€li-
mine. C'est la preuve évidente que sa notion de I'Eglise est
fausse: car il n'y a pas d’Eglise sans fideles. E. MicHaub.




	La succession apostolique

