
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 59

Artikel: La succession apostolique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


421 —

LA SUCCESSION APOSTOLIQUE.

Cette question étant une de celles sur lesquelles la théologie

a le plus dévié, il importe, pour rétablir la vérité dans
ses droits et pour supprimer les abus trop souvent pratiqués
par la hiérarchie au grand détriment de l'Eglise même, il
importe, dis-je, de remonter à ce que l'Eglise ancienne a enseigné
et pratiqué sur ce point.

I. Les Pères ont parlé de la succession apostolique comme
d'une chose nécessaire et comme d'une marque caractéristique
pour distinguer la véritable Eglise chrétienne des groupes
hérétiques qui ne pouvaient pas se rattacher aux apôtres ou qui
s'y rattachaient faussement. Irénée et Tertullien sont très clairs
dans leur enseignement.

Irénée dit : « Quoniam valde longum est in hoc tali volumine

omnium ecclesiarum enumerare successiones, maximse et
antiquissimse et omnibus cognitae, a gloriosissimis duobus
apostolis Petro et Paulo Romse fundatas et constitutse ecclesiae,
eam quam habet ab apostolis traditionem, et annuntiatam hominibus

fidem, per successiones episcoporum pervenientem usque
ad nos, indicantes in qua (ecclesia) semper ab his qui sunt
undique conservata est ea quœ est ab apostolis traditio » '). On
voit qu'il s'agit avant tout « des successions de toutes les
Eglises», et non de la succession particulière de l'ordination;
puis, on parle de la tradition et de la foi des apôtres, et cela
à deux reprises; ce n'est qu'ensuite qu'Irénée remarque que
cette tradition et cette foi nous parviennent « par les successions

des évêques». Donc, d'abord, toutes les Eglises, et
spécialement celle de Rome (parce qu'on afflue de toutes parts
dans cette capitale); ensuite, la tradition et la foi; enfin, les
évêques. Cet ordre est caractéristique, parce qu'il indique que

') Adv. huer., III, 3.

Revue intern, de Théologie. Heft 59, 1907. 28



— 422 —

ce sont les Eglises apostoliques qui gardent la tradition et la
foi des apôtres, et qu'à celles-ci sont subordonnés les évêques
dans leur succession.

Tertullien parle dans le même sens. «Parcours, dit-il, les
Eglises apostoliques dans lesquelles les chaires des apôtres sont
encore debout, chez lesquelles on lit leurs épîtres authentiques, »

etc.1). D'abord apostolicité des Eglises, puis apostolicité de

l'enseignement, voilà ce que Tertullien a en vue ; il ne parle pas
de la consécration des évêques, bien qu'il ne la nie pas.

Il est donc évident que, dans l'ancienne Eglise, lorsqu'il
était question de la succession des évêques, on envisageait
ceux-ci uniquement comme représentants des Eglises, et non
comme particuliers séparés des Eglises. On les considérait
comme chargés de transmettre tout le dépôt que J.-C. avait
confié à l'Eglise, c'est-à-dire aux apôtres et aux disciples, et

par suite aux Eglises fondées par eux. Les évêques, comme
représentants des Eglises, se transmettaient ce dépôt intégral
les uns aux autres, tous unis aux fidèles. Il ne s'agissait donc
pas d'un prétendu pouvoir qui leur aurait été spécial et dont
ils auraient été les uniques propriétaires. Il s'agissait avant
tout d'un devoir qui leur incombait; et ce qu'ils avaient le
devoir de transmettre était avant tout la propriété de l'Eglise,
car tout ce qui est dans l'Eglise est à toute Eglise. Le dépôt
de la doctrine, des préceptes, des rites, des ordres, appartient
tout entier à l'Eglise; le devoir d'enseigner, de conférer les
sacrements, de choisir et d'établir des prêtres et. des évêques,
incombe à toute l'Eglise, qui elle-même conserve et transmet.
Rappelons que, même encore au VHP siècle, le pape Etienne IV a

reçu du concile romain (769) la faculté de réordonner les diacres,
les prêtres et les évêques ordonnées par Constantin, fait qui
prouve que le pouvoir d'ordonner était considéré autrefois
comme étant d'abord dans l'Eglise, et que même le pape le
recevait de son Eglise, loin de le tenir de lui-même.

Donc l'apostolicité des Eglises et. l'apostolicité des ordres
étaient choses distinctes, celle-là plus vaste et plus
comprehensive que celle-ci, et celle-ci subordonnée à celle-là.
L'une et l'autre étaient nécessaires. Une Eglise particulière
se rattachait aux apôtres, soit directement, quand elle était

') De l'rcescript., § 36.



— 423 —

fondée par un apôtre même, soit indirectement, quand elle
était fondée par un disciple des apôtres, ou par une autre
Eglise fondée par un apôtre ou par un disciple d'un apôtre.
De même, une ordination se rattachait aux apôtres et était
dite apostolique, soit directement, lorsqu'elle était conférée par
un apôtre, soit indirectement, lorsqu'elle était conférée ecclé-
siastiquement par un autre membre de la hiérarchie, ordonné
lui-même ecclésiastiquement par un autre membre qui pouvait
remonter jusqu'aux apôtres par une suite d'ordinations légitimes.

Telle était la succession apostolique dans l'ancienne Eglise.
En cela on était unanime. Là où l'unanimité cessa, ce fut

sur la question des rites conférés par les hérétiques. Les
rigoristes niaient la validité de ces rites, même du rite baptismal ;

mais on sait qu'ils ne furent pas suivis par l'Eglise. Relativement

à la validité des autres rites sacramentels conférés par
un hérétique, notamment du rite de la consécration des
ministres, il n'y eut jamais unanimité : les uns plus sévères nièrent
la validité et exigèrent une nouvelle ordination; d'autres, moins
sévères, ne nièrent que la licite, et n'exigèrent qu'une légalisation

ecclésiastique sans consécration nouvelle. Plus tard, ces
deux partis se manifestèrent aussi, lorsque la consécration
sacerdotale ou episcopale, tout en étant faite par un ministre
orthodoxe (non hérétique), était faite cependant en dehors des

règles disciplinaires du diocèse ou de la circonscription
ecclésiastique.

Mais les cas de divergences ne doivent pas faire perdre
de vue les points sur lesquels on était unanime. C'est ici
l'essentiel, et c'est ici qu'il faut insister et creuser pour se

pénétrer du véritable esprit chrétien et catholique. Ce qui a
été en discussion, ce qui a été nié et rejeté par de bons
orthodoxes, ne saurait jamais être un dogme ni un précepte
divin; en de telles matières, la liberté a régné autrefois, donc
elle peut encore régner là où les consciences la réclament.
Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus, hoc est vere ca-
tholicum.

II. C'est un fait que, lorsque les divisions s'accentuèrent
parmi les fidèles, ou lorsque, sous l'empire de ces divisions ou
d'autres causes, l'indifférence religieuse se répandit, les membres
de la hiérarchie, obligés d'exercer une plus grande activité



— 424 —

pour sauvegarder l'Eglise, prirent une importance toujours plus
grande, accrurent, sinon toujours leur prestige religieux, du
moins leur influence ecclésiastique. Alors le rôle des simples
fidèles s'amoindrit avec leur zèle, et celui des ministres (prêtres
et évêques) s'accrut avec leur activité. Cette simple activité de

devoir et de séte se transforma vite en autorité. La hiérarchie,
sans cesser d'être dans l'Eglise, s'éleva sur les fidèles,
l'élément principal devint élément princier; elle ne se borna plus à

servir, mais gouverna, comme si elle était l'Eglise. Dans cette
situation nouvelle, qui alla toujours en empirant, l'apostolicité
des ordres ou de la consécration des ministres passa au
premier rang, effaça trop l'apostolicité de l'Eglise même, de la
doctrine, de la morale et de la liturgie, et c'est ainsi que,
lorsqu'il est question aujourd'hui de la sucession apostolique,
on ne songe plus qu'à la succession dans la consécration des

évêques.
Précisons les étapes de cette déviation.
Certains papes ont fait dépendre l'ordination de leur seule

sanction; c'est-à-dire qu'une ordination était déclarée valide,
du moment qu'elle était sanctionnée par eux, même lorsque
cette ordination avait été faite par un non-ordonné Langen a

dit: «Johannes VIII. erklärte Weihen für gültig, welche ein
selbst nicht ordinierter Abt vollzogen hatte, und machte, gleich
seinem Vorgänger Hadrian IL, die päpstliche Anerkennung
zum entscheidenden Moment in der Frage nach der Gültigkeit
der Ordinationen. Petrus Damiani, der Freund und Berater der
Reformpäpste im 11. Jahrhundert, namentlich Gregors VIL,
berichtet (op. VI, prol.), drei römische Synoden hätten nicht
darüber zur Klarheit kommen können, ob die von Simonisten
erteilten Weihen gültig seien ; schiesslich habe der Papst (Leo IX.)
die Bischöfe aufgefordert, zu Gott zu beten, dass er offenbaren
möge, wie über diese dunkle Frage zu entscheiden sei. So

wenig kundig war man in jenen Jahrhunderten zu Rom selbst
in den Grundfragen des ganzen Kirchenwesens »l).

Jamais les gallicans n'ont enseigné cette doctrine. Selon

eux, la succession apostolique était fondée sur les évêques ; la
consécration ou transmission du pouvoir d'ordre n'était au fond
qu'une cérémonie episcopale, qu'ils appelaient ordination, et

') Revue intern, de Théol., juillet 1897, p. 467. Cf. avril 1900, p. 322.



— 425 —

par là ils entendaient l'imposition des mains faite par l'évêque.
Ils oubliaient le rôle des prêtres et des fidèles, et les traitaient
à peu près comme nuls dans la transmission en question. Au
lieu de voir l'Eglise, ils ne voyaient plus que l'épiscopat,
comme si le « corps apostolique » avait été séparé, dans
l'ancienne Eglise, des disciples et du reste de l'Eglise. Guettée,
se faisant leur écho, a dit en parlant des ordres de l'Eglise
primitive : « Uordination conférait les pouvoirs sacerdotaux, et
cette ordination n'était conférée que par ceux qui l'avaient
reçue des apôtres ou de leurs disciples ; à leur tour, ils la
conféraient au moyen d'un rite divin, l'imposition des mains unie
à la prière *)... Le sacerdoce apparaît donc au début de

l'Eglise, non comme une fonction déléguée par l'assemblée des

fidèles, mais comme une consécration émanant du corps
apostolique2), et, par lui, de J.-C. même.» Certes, Guettée a bien
raison de remarquer que la constitution de l'Eglise primitive
fut à la fois démocratique, aristocratique et monarchique:
monarchique, parce que J.-C. était son seul chef; aristocratique, parce
que J.-C. s'est choisi des apôtres et des disciples, qui ont été
appelés dès le principe anciens ou prêtres, et évêques;
démocratique, parce que «les frères» ou simples fidèles ont toujours
été actifs dans les actes de l'Eglise primitive. Mais, de fait,
Guettée, dans le passage précité, ne tient compte que de
l'élément aristocratique, et encore semble-t-il en éliminer les prêtres
pour ne mentionner que les évêques comme successeurs des

apôtres3). La plupart des théologiens de cette école n'ont
guère insisté, en parlant de la succession apostolique, que sur
«la continuité de l'imposition apostolique, en d'autres termes,
sur une série continue des consécrations par des évêques
consacrés eux-mêmes, depuis les apôtres » *).

Les anciens gallicans étaient plus larges et plus exacts
que les modernes; ils se souvenaient encore des droits des

simples prêtres et du collège presbytéral dont les anciens évêques

') Quelle prière Il n'a pas osé dire la prière de toute l'assemblée, y compris
les simples fidèles. On pourrait croire qu'il n'a parlé que de la prière de l'évêque
qui impose les mains.

5) Guettée, lui aussi, prend le corps apostolique pour l'Eglise ; il oublie que
le corps apostolique n'était qu'une partie de l'Eglise, et que c'est à toute son Eglise
que le Christ s'est adressé et qu'il a confié le dépôt de sa religion.

3) Histoire de l'Eglise, T. I, p. 363-365.
4) Voir Reinkens, Lettte pastorale de 1874, p. II.



— 426 —

n'étaient pas séparés; ils se rappelaient la belle notion de
l'Eglise d'après St. Cyprien : plebs adunata sacerdoti, et le temps
où un prêtre était associé à deux évêques dans la consécration
du pape Pelage, en 555 ') ; ils se rappelaient les frères de l'unité
(Hussites) qui, au synode de Lotha en 1467, déclarèrent que,
faute d'évêque, des prêtres pourraient ordonner des prêtres;
procédé auquels ils auraient eu recours, s'ils n'avaient pas
découvert un évêque vaudois réfugié en Autriche 2).

Bref, la succession apostolique est comprise très diversement

dans l'Eglise romaine : les uns la font consister dans la
sanction du pape, d'autres dans la consécration episcopale
sans le concours des prêtres; d'autres exigent le concours des

prêtres.
Ces déviations et ces divisions ont tellement obscurci la

question que les protestants en ont pris occasion pour nier
l'importance des ordres ecclésiastiques et pour déclarer que la
conservation de la vérité religieuse et la transmission de la
vie chrétienne ne sont nullement liées à une imposition des
mains ; ils déclarent superstitieuse la notion « d'une autorité
sacerdotale et d'une grâce sacramentaire transmises par des
cérémonies extérieures, indépendamment de la valeur personnelle

et de l'activité spirituelle de ceux qui en sont les agents
ou les objets » 3).

En présence de ces confusions, un devoir s'impose, celui
de reprendre la question ab ovo et de chercher à la résoudre
d'après les principes élémentaires qui doivent la dominer. Il
s'agit à la fois d'une question sacramentaire et d'une question
ecclésiastique ; donc il faut revenir avant tout à la saine notion
du sacrement et à la saine notion de l'Eglise. Qu'est-ce qu'un
sacrement? D'où vient la grâce dans les sacrements? Est-ce
le Christ ou le signe cérémoniel qui confère la grâce En quoi
consiste le « pouvoir » sacerdotal, et d'où vient-il Le Christ
l'a-t-il fait dépendre du cérémonial? etc., etc. Si l'on n'a pas
sur ces matières des notions exactes, claires, fermes, comment
en aurait-on sur la succession apostolique, qui dépend absolument

d'elles? C'est du simple bon sens. Donc, au lieu de

trancher dans le vif à droite et à gauche sans méthode et sans

*) Guettée, Histoire de tEglise, T. V., p. 284.
ä) V. Bost, Les Frères de Bohème, I, 85.
3) Semaine religieuse de Genève, 13 juin 1896.



— 427 —

logique, comme on ne l'a fait que trop souvent, au lieu de

commencer par des conséquences qui supposent des prémisses
parfaitement éclaircies, commençons par ces prémisses, et
suivons pas à pas les questions selon leur enchaînement rationnel.

III. Qu'il me soit permis, d'abord, de renvoyer le lecteur
studieux à des indications qui ont paru dans la Revue: soit
le ch. XIV de mon Esquisse d'un Traité de l'Eglise chrétienne
en général, sur » l'apostolicité de l'Eglise chrétienne » : 1°

définition du mot « apostolicité » ; 2° nécessité de l'apostolicité pour
l'Eglise chrétienne; 3° en quoi consiste cette apostolicité?
4° que faut-il penser de la succession apostolique '). En outre,
il n'est pas inutile de rappeler les observations suivantes,
publiées dans la livraison de juillet 1900 (p. 520-522):-

«... Faut-il admettre qu'un évêque puisse, à son gré et au

moyen d'une simple cérémonie, de son chef et de par son bon
plaisir, fabriquer des prêtres et des évêques en un tour de

main, communiquer à des sacripants les pouvoirs divins en
question, et peupler ainsi l'Eglise de prestidigitateurs et exploiteurs

qui ne cherchent qu'à battre monnaie sur l'autel du Christ
et sur le dos des fidèles? Poser cette question, n'est-ce pas la
résoudre aux yeux de tout homme de bonne foi? Oui, certes,
il est impossible que le Christ ait fondé une telle institution
et établi un tel mode de transmission. Aussi bien que le bon
sens, l'Ecriture et la tradition en font foi. Oh sans doute, les
formalistes, à toutes les époques, ont accompli des actes de

formalisme et essayé d'obscurcir la vérité par leurs prétendus
tours de magie. Mais la vérité n'en reste pas moins claire.
Ce n'est pas ici le lieu de faire un Traité de l'ordre. Rappelons
seulement que J.-C. a confié ses pouvoirs premièrement à son
Eglise; que la hiérarchie qu'il a établie dans son Eglise, et
non pas sur son Eglise, encore moins contre son Eglise, ne
peut pas avoir de pouvoirs contre l'Eglise, mais seulement poulie

bien spirituel de l'Eglise; qu'en conséquence l'évêque ne
peut faire validement, seul et de son chef, ni une ordination
sacerdotale, ni une consécration episcopale; qu'il ne doit
conférer le sacrement de l'ordre qu'en union avec le presbyterium,
et avec le concours des fidèles qui unissent leurs prières aux

') Revue, janvier 1904, p. 60-65.



— 428 —

siennes et à celles des prêtres. Donc l'évêque n'est pas une
personne privée, agissant en son propre nom, mais une
personne publique, unie à un presbytère et à un diocèse; il ne
peut agir validement comme évêque qu'avec le concours d'un
presbytère régulier et d'un diocèse régulier.

« On ne saurait trop insister sur cette très grave question ;

car le formalisme pharisaïque dans l'administration du sacrement

de l'ordre et dans la façon d'envisager le sacerdoce et les
fonctions sacerdotales, est une des racines les plus vivaces de
l'antichristianisme contemporain. De même qu'en théologie
morale on distingue les actes de l'homme et les actes humains,
ceux-là purement matériels et sans valeur morale, ceux-ci
conscients, responsables et seuls doués de valeur morale, de

même on doit distinguer, dans la question présente, les actes de

l'évêque et les actes épiscopaux : les actes de l'évêque, actes
de l'homme, actes privés, même quand il les fait devant un
certain public, mais sans mandat officiel régulier; les actes
épiscopaux, officiels et réguliers, accomplis au nom de l'Eglise
et en union avec l'Eglise. On voit la différence. Dans le
premier cas, l'évêque fait des actes trompeurs et invalides; il a
beau porter mitre et crosse, il trompe; il a beau agir avec
solennité et emphase, il trompe. Il se sert de sa dignité non
pour servir l'Eglise, mais pour servir ses propres visées
personnelles, ses intrigues peut-être, ses ambitions, ses passions.
Mais l'Eglise ne saurait être victime de ses duperies, car elle
est au-dessus de sa personne. Les prêtres qu'il est censé
ordonner et les évêques qu'il est censé consacrer, ne sont donc

que des prêtres bâtards et des évêques bâtards, fils de la
cérémonie extérieure et non de la grâce du Christ, parce que le
Christ ne s'est engagé nulle part à ratifier la comédie des

exploiteurs. «Là où deux ou trois sont assemblés en mon nom,
a-t-il dit, je suis au milieu d'eux. > Etre assemblés en son nom,
c'est être assemblés pour le glorifier, pour continuer son œuvre
de sanctification, pour étendre le royaume de Dieu dans
les âmes, et non pour introduire des loups dans la bergerie
ou pour laisser les loups dévorer la bergerie. Lorsqu'un
prêtre est ordonné ou un évêque consacré sans le concours
officiel d'une l'Eglise vraiment chrétienne et chrétiennement
organisée, sans les prières d'un clergé agissant officiellement

et de fidèles agissant comme membres de l'Eglise ce



— 429 —

prêtre et cet évêque sont les fils de l'évêque faussement
consécrateur, et rien de plus, mais non les fils de épiscopat ; ils
sont les fils du geste et du verbe extérieurs, mais non les fils
de la prière de l'Eglise; ils sont les fils d'une transmission
individuelle et privée, mais non les fils de la transmission
vraiment episcopale et vraiment ecclésiastique. Ils ont été

engendrés sans le concours spirituel de l'Eglise, non par amour
pour l'Eglise, non pour le bien spirituel des fidèles, non pour
la propagation de la vérité chrétienne, mais seulement pour
donner satisfaction à des sentiments personnels d'intérêt, de

cupidité, de simonie, d'ambition ou de vengeance. L'histoire
est remplie de ces faits.

« Ces principes établis, il est facile de discerner les cas de

nullité dans les ordinations sacerdotales et dans les consécrations

épiscopales. Par exemple, nulle est la consécration
episcopale d'un prêtre qui, de son chef, sans mandat valide d'une
Eglise régulièrement constituée, réussit par un moyen quelconque
(subrepticement ou simoniaquement) à se faire consacrer même

par un véritable évêque, voire même par un patriarche. Au
contraire, valide est la consécration episcopale d'un prêtre qui,
présenté à la consécration par un presbyterium régulier et par
les fidèles d'une Eglise régulièrement constituée, reçoit cette
consécration d'un évêque agissant au nom de cette Eglise et
avec cette Eglise, même si cet évêque n'a pas l'agrément du

pape et des agents du pape. Bref, les cas de véritable
transmission ecclésiastique et les cas de simple formalisme sont
faciles à distinguer ...»

Toute cette étude sur le formalisme, véritable matérialisme,
qui règne clans l'Eglise romaine actuelle et dans d'autres, et
qui n'a été si considérablement développé par le pape Eugène IV
que parce qu'il régnait déjà dans les moeurs et dans les esprits,
toute cette étude l), dis-je, doit être méditée et complétée.

Notons qu'Urbain II (1088-1099) a accepté les ordinations
faites sine titulo, c'est-à-dire « sans l'attribution de l'ordinand
à une Eglise déterminée »2). Régulièrement, l'attribution de
l'ordinand à une Eglise devait être faite avec le consentement de

') Revue intern, de Théol.: Les corruptions de l'idée catholique: III. Le
catholicisme it le formalisme, p. 504-527.

2) Voir Saltet, Les réordinations, p. 383. M. Mirbt, au contraire, soutient
que ce pape les aurait tenus pour nulles.



— 430 —

cette Eglise, et de plus l'ordinand devait être élu et consacré par
une Eglise et non seulement par un évêque sans Eglise. Rome,
pour glisser ses créatures dans la hiérarchie, a pratiqué très
souvent les ordinations in forma gratiosa, au mépris des
canons ; elle ordonnait prêtres ou évêques ses créatures, capables
ou incapables, les dispensait de l'instruction nécessaire et des
autres exigences canoniques, et l'ordination avait son effet.
L'assemblée du clergé de France, en 1645, s'en est plainte au
pape Innocent X '). L'épiscopat romain est ainsi vicié de mille
manières.

IV. Trois vérités fondamentales sont trop oubliées dans la
tractation de la question qui nous occupe ; je dirai même qu'elles
priment cette question. Il est donc de toute nécessité de les

rappeler, à savoir: 1° C'est le Christ seul qui est le pontife de
la Nouvelle Alliance et le Pasteur de l'Eglise; c'est donc de

lui seul que peut découler le sacerdoce chrétien, soit qu'on
l'appelle presbytérat, soit qu'on l'appelle épiscopat. — 2° C'est
à ses disciples, en un mot à son Eglise, qu'il a confié sa
religion, donc ses enseignements, ses préceptes, ses moyens de

salut, sa grâce. C'est à eux tous qu'il a promis sa présence
lorsqu'ils seraient réunis en son nom; donc c'est à l'Eglise
qu'il appartient d'envoyer et de consacrer. Nous verrons
comment elle doit le faire, et comment cette mission et cette
consécration ne sont pas une simple délégation des fidèles,
délégation dont se contentent trop facilement certains protestants
et qui paraît à bon droit insuffisante à tous les catholiques. —
3° La cérémonie ecclésiastique dans laquelle J.-C. communique
la grâce de son ministère et qu'on appelle généralement tantôt
ordination, tantôt consécration, ne saurait consister exclusivement

dans la seule imposition des mains de l'évêque; cette
imposition des mains n'en est qu'une partie, et elle doit se

faire avec le concours des autres évêques présents, des simples
prêtres et des simples fidèles, en un mot de la communauté
ou Eglise.

Je ne saurais donner ici à ces trois thèses toute l'ampleur
qu'elles exigent. C'est tout le Traité de l'ordre qu'elles
supposent. Je me borne aux observations suivantes, les unes d'ordre
plutôt historique, les autres d'ordre plutôt doctrinal.

') Voir Guettée, Histoire de l'Eglise de France, T. X, p. 279-280.



— 431 —

Remarquons d'abord qu'il y a une vraie succession là où il y
a un ministère régulier ; car ce qui fait la vraie succession, c'est
la règle vraie, l'ordre vrai, et non pas les personnes. Grâce
à Dieu, la vérité, la religion, le christianisme, la grâce divine
ne sont pas à la merci de telles et telles personnes. La grâce
qui sauve vient uniquement du Christ sauveur. C'est donc du
Christ que procède la vocation, car lui seul peut appeler ; c'est
lui seul qui envoie, car il a dit (Ev. Jean, XX, 21): «Comme
mon Père m'a envoyé, ainsi je vous envoie » ; et si c'est lui
seul qui donne vocation et mission, c'est lui seul aussi qui
donne la consécration et la grâce, car lui seul est le Pontife.
Les papistes eux-mêmes reconnaissent que le caractère sacerdotal

vient de J.-C, mais par le pape, disent-ils, et sous les
conditions établies par le pape. Ceci, ils ne le prouvent pas.
Comment prouveraient-ils la divinité du grotesque? Car n'est-il
pas grotesque que la validité de l'ordination sacerdotale qui
vient de J.-C. dépende de la « porrection des instruments»,
c'est-à-dire du contact des doigts avec un calice rempli de

vin, etc. ')?
Mais laissons les absurdités papistes, et ne voyons que la

vraie règle ministérielle, qui est la parole du Christ et la
pratique de l'Eglise primitive. Nous ne saurions nous tromper si

nous sommes avec le Christ et avec les apôtres. Interrogeons
donc les Ecritures et l'histoire des temps apostoliques.

Les premiers chrétiens ont parlé de ségrégation, de
mission, d'imposition des mains. Voyons comment ils les ont
comprises et pratiquées.

La ségrégation des ministres remonte à l'A. T. Au 1er Pa-
ralip., ch. 25, v. 1, il est dit: David et magistratus exercitus
segregaverunt in ministerium filios Asaph, etc. Asaph
prophétisait, ainsi que Idithun, etc. Dans les Actes des apôtres
(XIII, 2), il est dit: Segregate mihi Saulum et Barnabam in
opus ad quod assumpsi eos. Plus loin (XIX, 9), il est dit que
Paul a séparé des disciples: segregava discipulos. Paul lui-
même a écrit aux Romains (I, 1) qu'il a été «segregatus in
Evangelium Dei». Il est évident qu'aucun de ces textes
n'autorise les papistes à prétendre que la ségrégation des ministres
doit être faite par l'évêque de Rome.

') Voir la Revue de juillet 1900, p. 520.



— 432 —

Quant à l'imposition des mains, il est notoire qu'elle était
un geste général, pour indiquer le respect, l'attention, le
commandement, la prière. Jésus l'a pratiquée avec les petits
enfants (Matth. XIX, 13 et 15), avec les malades (Marc. VI, 5),

pour bénir les uns et guérir les autres. Les apôtres imposèrent les
mains aux baptisés, et ceux-ci recevaient le St. Esprit (Act. VIII,
17-19). Lorsque St. Paul a recommandé à Timothée de n'imposer
les mains précipitamment à personne (I Tim. V, 22), il n'a parlé
peut-être que de l'imposition des mains en général, comme geste
de la prière et de la bénédiction. Quoi qu'il en soit, elle était
aussi pratiquée comme signe de fonctions ministérielles. Par
exemple, lorsque les frères de Jérusalem eurent choisi sept
diacres, les apôtres présents imposèrent les mains à ceux-ci en

priant; et la communauté prospéra dans la foi, multa etiam
turba sacerdotum obediebat fidei (Act. VI, 6-7). Ce n'était pas
seulement les apôtres qui imposaient les mains, c'étaient aussi
les simples disciples; par exemple, à Damas, un disciple nommé
Ananias (IX, 10) imposa les mains au frère Saul (17). A
Antioche, ce même Saul fut « séparé » ainsi que Barnabe, par les
prophètes et les docteurs, qui leur imposèrent aussi les mains
(XIII, 1-3). Plus tard, à Ephèse, Paul imposa les mains aux
nouveaux baptisés, et ceux-ci reçurent le St. Esprit, parlèrent
les langues et prophétisèrent (XIX, 5-6); on ne dit pas qu'ils
furent faits prêtres ou évêques.

Par ces textes on voit que l'imposition des mains faite par
les apôtres était faite dans la communauté et avec le concours
de la communauté. Si St. Paul, dans sa lettre à Tite, lui a
recommandé d'établir des prêtres dans les villes, il a ajouté
aussitôt (I, 5): « comme je l'ai fait avec toi (sicut et ego dispositi
tibi)», ou «selon l'ordre que je t'en ai donné». Or l'imposition
des mains que Paul avait reçue à Antioche, avait eu lieu avec
le concours de la communauté. Donc Tite et Timothée devaient
aussi imposer les mains avec le concours de la communauté.
C'était l'ordre ordinaire.

Paul écrit à Timothée (Ie Ep. IV, 14) : « Ne néglige pas la
grâce qui est en toi, qui t'a été donnée par la prophétie avec
l'imposition des mains du presbytère. » Dans ce texte on voit
le concours des prêtres et de l'évêque pour la consécration,
et avant tout la prophétie, c'est-à-dire le bon témoignage rendu
en faveur du consacré par ceux qui étaient considérés comme



— 433 —

ayant particulièrement l'esprit de Dieu et qui pour cette raison
étaient appelés prophètes. Les prophètes autorisés dans la
communauté ont donné à Timothée les bons témoignages que
lui rappelle St. Paul1). On voit par là que celui qui devait
recevoir l'imposition des mains ou la consécration devait avoir
un certain nombre de qualités requises2), et que des hommes
de Dieu, membres de la communauté et reconnus comme tels
par la communauté, devaient certifier de la dignité et de la
capacité du candidat. Ce n'était donc pas le premier venu qui
pouvait être consacré, et la communauté avait à dire son mot
soit dans l'élection, soit dans la consécration. C'est ainsi que
la première communauté de Jérusalem a établi diacres des
hommes «de bon témoignage» (Act. VI, 3). Il suffit de lire les
Actes pour constater le concours des fidèles dans le choix, la
consécration et l'établissement des membres de la hiérarchie3).

Cet esprit de communauté apparaît plus encore dans la
définition de l'Eglise comme «corps du Christ». L'Eglise du
Christ est une corporation. Or, dans un corps bien constitué,
aucun membre n'agit seul ni pour lui seul. La tête elle-même,
pour agir, a besoin de tout ce qui, dans le corps, afflue au
cerveau. La hiérarchie ne peut donc pas agir seule, mais seulement

avec les simples fidèles ; c'est à cette condition seulement
que tout le corps, c'est-à-dire toute l'Eglise, agit et vit. On
voit par là combien se trompent les épiscopaliens qui ne voient
guère que la succession des évêques, et les presbytériens celle
des prêtres. M. Duchesne a certainement raison lorsqu'il
reconnaît que les Eglises apostoliques furent primitivement dirigées
par un groupe de personnages qui étaient à lafols prêtres et
évêques, et que les collèges épiscopaux (donc aussi avec les prêtres)
conservèrent assez longtemps le pouvoir d'ordination4); mais

') I, 18: Hoc prarceptum commendo tibi, fili Timothée, secundum précédentes
in te prophetias Voir aussi Act. XVI, 1-2.

2) St. Paul les énumère /6 Ep. a Tim. Ill, 2 et suiv. ; cf. Ep. à Tite, I, 6-9.
3) Si j'en crois M. Aksakov (Messager ecclésiastique), cette doctrine est encore

très clairement enseignée dans l'Eglise orthodoxe: «Dans l'Eglise orthodoxe, dit-il,
tous les appels de la grâce divine, toutes les invocations de l'Esprit Saint pour
1 accomplissement des mystères sont des prières publiques, des prières du peuple, des
prières de toute VEglise ou de tout le concile ecclésiastique, comme l'exprime St. Jean
Chrysostome. Bien plus, c'est le corps entier de VEglise, c'est-à-dire le peuple, qui
est le gardien de la foi.»

4) Voir la Revue, octobre 1906, p. 745.



— 434 —

il a tort de ne pas mentionner, dans ces passages, le concours
des simples fidèles par leurs prières et leur adhésion dans les
ordinations. Il connaît certainement la doctrine de St. Augustin
sur les pouvoirs religieux et sacramentels des simples fidèles ;

il sait ce que Lupus en a dit, à savoir : qu'Augustin a parlé
de clefs «que fréquemment les laïques, les femmes et les
enfants possèdent; de la clef fraternelle qui, par la communion
des saints, opère dans chacun pour donner et recevoir la justice
dans les sacrements, et par l'opération de laquelle les âmes
justes sont, selon lui, non seulement les frères et les sœurs,
mais les mères du Christ. Par les sacrements, en effet, elles
enfantent des frères et des sœurs » ').

D'après cette doctrine, il appert que c'est à toute l'Eglise,
et non seulement à la partie hiérarchique, que J.-C. a donné
ses pouvoirs sacramentels et autres. En sorte que l'on pourrait
se demander si l'épiscopat réside dans les personnes des évêques
ou, d'abord et avant tout, dans l'Eglise même, et par conséquent
si, dans le cas où les personnes des évêques feraient défaut,
l'Eglise ne pourrait pas y suppléer en imposant les mains à

un nouveau Paul et à un nouveau Barnabe comme elle l'a fait
à Antioche.

V. Précisons. Les apôtres choisis par le Christ ont
conservé leur apostolat, soit qu'ils aient mené la vie de missionnaires

et fondé des Eglises, comme Pierre, soit qu'ils soient
restés attachés à une Eglise, comme Jacques à Jérusalem et Jean
à Ephèse. Ces derniers présidaient naturellement leurs Eglises,
et étaient les premiers surveillants: de là le nom d'évêques (ou
épiscopes) qui leur était donné. L'apôtre-évêque était entouré
de prêtres (ou presbytres), qui administraient l'Eglise avec lui
et lui étaient évidemment subordonnés. Lorsque cet apôtre
mourait, ces prêtres lui succédaient et prenaient le titre
d'évêques. C'était l'épiscopat plural. Là où il n'y avait pas
d'apôtre, mais seulement un évêque établi par un apôtre, cet
évêque était aussi entouré de prêtres, avec lesquels il
administrait l'Eglise ; c'était encore l'épiscopat plural. Ce clergé
était intimement uni aux frères ou simples fidèles, sans lesquels
il n'y eût eu qu'un clergé et non une Eglise. L'Eglise (ou la

') P- 749-



— 435 —

communauté) était en relation avec les autres Eglises, par
exemple, l'Eglise de Rome avec celle de Corinthe. Ce n'était
pas le clergé d'une Eglise qui traitait avec le clergé d'une
autre Eglise, mais l'Eglise de telle localité avec l'Eglise de
telle autre localité; l'épiscope écrivait peut-être la lettre, mais
c'était l'Eglise qui l'envoyait en son propre nom. Et ces Eglises
particulières ou locales, unies entre elles par la même foi et
par la charité, constituaient la grande République chrétienne ou
l'Eglise universelle. St. Paul, écrivant aux Philippiens, salue
d'abord les fidèles, et en second lieu seulement les évêques et
les diacres (I, 1). La communauté avant tout. Dans YApocalypse
de Jean, on lit (1,4): «Joannes septem ecclesiis quse sunt in
Asia. » Ce n'est qu'ensuite qu'il nomme en particulier l'ange
d'Ephèse, l'ange de Smyrne, etc.

On voit donc que les évêques ont été les successeurs des

apôtres, en ce sens qu'ils devenaient les premiers surveillants
et les préposés du moment que les apôtres disparaissaient.
Cela ne signifie pas que l'apostolat primitif soit devenu
l'épiscopat, ni que l'épiscopat soit l'apostolat primitif, mais seulement
que, les personnes des apôtres ayant disparu, la présidence
des Eglises est échue, par le fait même de leur disparition,
aux surveillants ou évêques. Evêques et prêtres étaient
identiques dans le même sacerdoce. L'épiscopat plural a été
remplacé peu à peu par l'épiscopat monarchique, dès que le collège
des prêtres-évêques a jugé à propos de se décharger de la
surveillance sur l'un d'eux, ou d'attribuer à ce dernier une
part et une responsabilité plus grandes dans la surveillance.
C'est ainsi que l'évêque supérieur (ou proprement l'évêque) a
pris peu à peu, par la force des choses, dans les diverses
Eglises, notamment dans celle de Rome, une prépondérance
marquée. C'est lui qui présidait d'office, et qui, par conséquent,
exerçait le rôle principal dans les ordinations et les consécrations;

d'où St. Jérôme dira plus tard que la différence entre les
prêtres et les évêques consiste en ce que ceux-ci consacrent
et non ceux-là. C'est ainsi qu'on a oublié peu à peu que
primitivement la consécration était faite, ainsi que la ségrégation,
par l'Eglise ou la communauté, la hiérarchie ayant son activité
propre, et les fidèles aussi la leur1). On a trop oublié égale-

:) Le Rev. W. H. Frère, liturgiste anglican, montre, dans ses Principles of
Religious ceremonial (1906), que la participation de la communauté aux rites a varié;



— 436 —

ment que, d'après le Christ même, c'est l'Eglise qui est la der
nière instance, donc l'autorité suprême; et que celui qui ne
l'écoute pas, doit être traité comme un payen. Et pourquoi
est-ce l'Eglise qui est l'autorité suprême? Parce que c'est au
milieu d'elle que J.-C. vit ').

Bref, c'est Dieu seul qui appelle quelqu'un au sacerdoce.
Les hommes ne peuvent pas, d'eux-mêmes, destiner une âme
à une telle vocation. Vocation divine, donc appel divin.

C'est donc Dieu seul aussi qui peut former au sacerdoce
celui qu'il y appelle. C'est lui seul qui peut l'en rendre digne,
et lui donner la grâce nécessaire. C'est donc lui seul qui confère
le sacerdoce.

Mais comme ce sacerdoce doit s'exercer dans l'Eglise,
c'est-à-dire dans la société des fidèles et pour le bien spirituel
des âmes, il est clair que cette communication du sacerdoce,
cette consécration, cette ordination, doit se faire dans l'Eglise.
Le sacerdoce est ainsi un ministère ecclésiastique, conféré dans
l'Eglise, non que Dieu ait besoin d'être contrôlé par des hommes
et que les dons de Dieu n'aient de valeur qu'autant que l'Eglise
les approuve. Ce n'est ni un contrôle ni une approbation. De
même que l'autorité en soi est divine et que cependant elle
n'est légale qu'autant que la société en approuve l'exercice
selon des lois sociales positives, ainsi le sacerdoce, ministère
divin, ne peut s'exercer dans l'Eglise que selon des lois
ecclésiastiques.

C'est l'Eglise qui fait ces lois, qui règle cette discipline ;

car ce sont des lois ecclésiastiques et c'est une discipline
ecclésiastique.

Et comme cette participation ou ce concours de l'Eglise a
lieu dans une cérémonie religieuse de l'Eglise, elle doit être
présidée par les présidents de l'Eglise, soit le collège ecclésiastique
(évêque et prêtres). La communauté sans ses préposés n'est

que les fidèles, auxquels furent graduellement retirées certaines parties de l'office, se

rabattirent sur d'autres; que c'est, par exemple, la multiplication des messes basses

qui a réduit leur rôle à une assistance muette. Cf. Revue d'hist. et de litt, religieuses,

juillet 1906, p. 369. — Cette importante question est étudiée dans le Traité de

tOrdre, au chapitre de la participation de la communauté aux rites ; et aussi dans

le Traité de l'Eglise, au chapitre des droits des simples fidèles.
J) Quod si non audierit, die Ecclesiœ; si autem Ecclesiam non audierit, sit tibi

sicut ethnicus (Matth. XVIII, 16). ¦. .Ubi enim sunt duo vel très congregati in nomine

meo, ibi sum in medio eorum (20).



— 437 —

pas complète ; or c'est l'Eglise complète qui doit accomplir cet
acte de l'Eglise. Donc c'est l'évêque en premier lieu, assisté
de tout le clergé présent, qui préside la cérémonie; lui seul
n'est pas le consécrateur, il n'est que l'évêque consécrateur.

La preuve qu'il n'agit pas seul dans cet acte ecclésiastique

d'une importance capitale, c'est qu'il s'adresse à la
communauté, qu'il l'interroge pour savoir si elle accepte les
candidats, qu'il l'invite à prier, et que, lorsqu'il a imposé les mains
aux candidats agréés ou élus, il dit à tous les fidèles : Prions.
Et tous prient (oremus, obsecramus) ; tous prient Dieu de
conférer sa grâce aux élus ou candidats; et après l'oraison, il
récite avec les fidèles une prière dialoguée, dans laquelle ceux-
ci lui répondent; et les chants de tous suivent et accompagnent.
C'est donc bien le concours actif des fidèles, l'acte de toute
l'Eglise.

Mais comme les fidèles ne sont pas toujours nombreux, ni
toujours présents, comme il pourrait y avoir des cérémonies
subreptices, l'Eglise a statué prudemment que l'ordination
sacerdotale ne pourrait jamais se faire sans l'évêque légitime du
diocèse ou de l'Eglise; de plus, comme l'évêque est l'homme
de confiance par excellence de l'Eglise, celle-ci a statué que
tout évoque devrait être consacré par trois évoques et non par
un seul. Sans doute ce n'est pas une obligation absolue et
sine qua non, mais c'est une mesure de prudence et de sagesse.

Que ces conditions ecclésiastiques relatives à la
transmission ou succession, ne fassent pas toutefois oublier que
c'est Dieu seul qui appelle, Dieu seul qui donne et transmet
le divin ; que la transmission ecclésiastique, faite dans l'Eglise
et par l'Eglise, spécialement par le clergé et plus spécialement
encore par l'évêque, n'est pas la communication divine d'un
pouvoir divin, mais seulement la condition de légalité
ecclésiastique, condition indispensable, mais toutefois qui ne fait pas
de l'évêque le dépositaire unique d'un don divin, don qui serait
exclusivement entre ses mains et dont il pourrait disposer à

son gré avec ou sans le clergé, avec ou sans les fidèles. Cette
dernière notion, trop répandue, qui tient encore de la magie
payenne, est absolument erronée; elle règne encore en plein
dans l'Eglise romaine, où la consécration et l'ordination semblent
n'être plus guère, de la part de l'évêque, qu'un acte de «passe »

magique.
Revue intern, de Théologie. Heft 59. 1907. 29



— 438 —

On voit ainsi en quoi consiste la succession dite apostolique,
c'est-à-dire la consécration des élus ecclésiastiques, des élus des

Eglises, consécration faite notamment par l'évêque légitime, les
évêques étant les successeurs des apôtres. La notion d'un don
ou pouvoir magique qui n'appartiendrait qu'à la hiérarchie et
serait transmis par la seule hiérarchie, au moyen d'un
attouchement corporel appelé imposition des mains et d'un contact
avec les instruments cultuels (calice, patène), est fausse. Il faut
remonter aux vrais principes de la consécration, principes qui
sont simplement les définitions exactes de l'Eglise, de la
hiérarchie et des fidèles, de leurs droits et de leurs devoirs
réciproques, du dépôt confié par le Christ à toute son Eglise,
des sacrements en général, du sacrement de l'ordre en
particulier, du sacerdoce, ainsi que des conséquences logiques qui
découlent de ces notions trop oubliées aujourd'hui.

La doctrine que nous avons exposée d'après ces définitions
et d'après les textes évangéliques et patristiques, n'est nullement
la négation de la hiérarchie telle que le Christ l'a établie et
telle que l'Eglise primitive l'a comprise ; elle affirme et maintient
cette hiérarchie. Ce qu'elle rejette, c'est l'abus commis, dans
certaines Eglises, par la hiérarchie qui s'est substituée à l'Eglise,
qui a dépouillé les fidèles de leurs droits, et qui a fait du culte
ecclésiastique la chose du clergé, comme si le clergé était toute
l'Eglise et comme si l'Eglise n'était que le clergé. Dans l'Eglise
de Rome notamment, cette confusion est portée à l'extrême :

car le pape y est tout («L'Eglise c'est moi«, disait Pie IX);
les évêques n'y sont que les créatures et les délégués du pape,
et non les représentants des Eglises choisis par les Eglises ;

les fidèles n'y exercent plus que le droit d'obéir et de payer,
bourses très ouvertes, esprits très fermés généralement.

C'est le point de vue papiste qui a contribué à transformer
le clergé en caste sacerdotale et episcopale, à séparer les simples
fidèles et la hiérarchie par un vide que je n'appellerai pas un
abîme, mais qui n'en est pas moins néfaste aux uns et aux
autres. C'est cet état de choses qui a créé le cléricalisme, en
faisant du clergé une sorte d'armée, toujours disposée à

batailler sous les ordres de chefs cassants, étroits et fanatiques.
De là cette Ecclesia militans moderne, qui réalise toutes les

tendances agressives et dominatrices de l'ancien esprit romain.
La Rome ecclésiastique d'aujourd'hui n'est que la Rome payenne,



— 439 —

militaire et ambitieuse d'autrefois. C'est son esprit essentiellement

clérical qui a faussé l'esprit humble et modeste de la
hiérarchie toute primitive. Comparez le langage impérieux du
pape actuel et le langage vraiment chrétien de St. Pierre, et
voyez l'espace franchi par Rome dans le sens payen : Si quis
ministrat, disait St. Pierre, tanquam ex virtute quam administrât
Deus Consenior et testis Christi passionum Providentes
non coacte, sed spontanee secundum Deum, neque turpis lucri
gratia, sed voluntarie. Neque ut dominantes in cleris, sed forma
facti gregis ex animo

C'est le cléricalisme romain qui aujourd'hui aliène tant
d'esprits, et des meilleurs, contre le vrai christianisme catholique,

ou, si l'on veut, contre le vrai catholicisme chrétien.
Telle est la cause principale de l'hostilité qui s'accentue de

plus en plus entre la science libre et l'esprit religieux: c'est
la papauté qui est la grande coupable. Pour couper le mal à

sa racine, il faut repousser le sectarisme qui fait le fond de la
hiérarchie romaine ; il faut rapprocher les simples fidèles et les
pasteurs, en faisant de ceux-ci de vrais pasteurs; il faut
montrer l'identité de substance qui existe entre le sacerdoce
universel que tout chrétien reçoit à son baptême en étant
incorporé au Christ Pontife, et le sacerdoce spécial que tout
prêtre reçoit dans l'imposition des mains de l'évêque et des

prêtres avec les prières de la communauté. C'est ici l'un des

points les plus importants et les plus urgents de la réforme
catholique.

Nous ne saurions être de l'avis des théologiens romanistes
qui déclarent irrégulières toutes les ordinations sacerdotales et
toutes les consécrations épiscopales qui contredisent les règles
posées par Rome. Rome n'est pas plus la loi qu'elle n'est
l'Eglise. *

Nous n'acceptons que les lois de l'Eglise et dans l'esprit
même qui les a inspirées, et non dans un esprit contraire. Et
lorsque ces lois sont de simples lois disciplinaires ou liturgiques,
nous nions qu'elles puissent être transformées en dogmes; nous
soutenons qu'elles n'obligent que relativement, comme tout ce

qui n'est que discipline, selon le besoin spirituel des Eglises
et l'édification des consciences. Nous soutenons notamment
qu'il ne saurait y avoir prescription contre les textes évangéliques,

ni contre la pratique des apôtres, qui sont la base même
du vrai droit ecclésiastique.



— 440 —

VI. Pour compléter cette étude et dissiper les obscurités qui
régnent dans beaucoup d'esprits, il faudrait peut-être, d'abord,
mettre au clair la question des Novatiens et des ordinations
faites par les évêques traditeurs, puis la question du Donatisme,
faire l'histoire de ce schisme, discuter les raisons qui déterminaient

les uns à tenir pour nulles les ordinations donatistes,
les autres à les tenir pour valides, montrer que, dans ce chassé-
croisé d'opinions contradictoires, il n'y a jamais eu unanimité
de doctrine, et qu'il est impossible d'y apercevoir la trace de

dogmes autres que ceux que nous avons constatés précédemment.

Il faudrait peut-être, ensuite, mettre au clair aussi la
question du caractère sacramentel, auquel les théologiens
romanistes attachent une importance démesurée, l'existence de

ce caractère ayant été inconnue pendant les trois premiers
siècles, même encore au quatrième siècle à Optât de Milève,
et St. Augustin ayant été le premier à en ébaucher la théorie.
La conclusion de cette analyse serait que la solution des
difficultés relatives à la succession apostolique est indépendante
de la question du caractère sacramentel. Enfin, il faudrait peut-
être encore passer en revue, je ne dis pas toutes les ordinations

dites irrégulières (car ce serait impossible), mais quelques-
unes, les principales, comme celles du pape Constantin au
VIIIe siècle, du pape Formose au IXe, des évêques simoniaques,
des simples évêques in partibus, etc. Mais cette revue, qui a

déjà été faite en partie, ne ferait que confirmer nos thèses.
Celles-ci étant déjà démontrées, nous avons peut-être mieux à
faire que de nous livrer à cet examen de détail. Quelques
théologiens orientaux doutent encore de la validité des
consécrations faites par l'évêque Varlet. Qu'ils veuillent bien
examiner de près les derniers éclaircissements publiés, dans cette
Revue même, sur cette question, et nous espérons qu"à l'exemple
de Rome, qui ne met plus en doute la validité des ordres
hollandais, ils renonceront à des objections réellement futiles et
d'ailleurs solidement réfutées.

Quant à l'Eglise romaine, si l'on jugeait de la validité de ses
ordres d'après ses propres principes et par la façon dont ses
évêques se sont succédé, on ne pourrait que nier cette validité :

car, s'il est un fait évident, c'est que nombre de papes ont été
élus et consacrés très irrégulièrement, au mépris de tous les
canons, simoniaquement, violemment, scandaleusement. Une



— 441 -
telle succession, qui compte quelquefois des intervalles de
plusieurs années, n'a certainement rien d'apostolique.

Sur les ordres anglicans, voir le «Traité de l'Eglise
anglicane», et sur les consécrations protestantes, voir le «Traité
des Eglises protestantes».

En un mot et pour conclure, il faut bien distinguer le
point de vue payen et le point de vue chrétien. Le point de

vue payen est celui d'un sacerdoce comme pouvoir miraculeux
et magique, qui communique le St. Esprit et qui se transmet
de main à main comme on transmet un secret, un mystère,
une amulette. C'était le point de vue de Simon le magicien,
lorsqu'il disait aux apôtres, en leur offrant de l'argent : Date
et mihi hanc potestatem ut cuicumque imposuero manus
accipiat Spiritum sanctum (Act. VIII, 19). C'était aussi le point
de vue de tous ces payens gnostiques qui, en entrant dans

l'Eglise, y apportèrent leurs idées payennes, grossières,
matérialistes, et qui matérialisèrent les uns la doctrine de- l'incarnation,

d'autres celle de la Sagesse divine, d'autres, comme
Marc le gnostique, celle de l'eucharistie, en empirant encore
le point de vue capharnaïque. On sait comment Simon le
magicien fut repoussé. Malheureusement son point de vue ne
disparut pas avec sa personne. Il subsiste encore dans tous
les simoniaques et les jongleurs qui s'imaginent qu'il leur suffit,
pour devenir évêques, de trouver, à prix d'argent ou par
intrigue et amitié, un évêque qui leur impose les mains n'importe
où et n'importe comment, sauf à l'attester sur papier timbré,
avec sceau, etc. C'est trop commode pour ne pas réussir dans
certains milieux.

Mais tel n'était pas et tel n'est pas le point de vue chrétien.

Le sacerdoce chrétien était une chose de l'Eglise, qui
était communiquée par le Christ même, dans l'Eglise, avec la
prière de tous et avec l'imposition des mains du président de
l'assemblée ou de l'évêque. Même la rémission des péchés se
faisait ainsi dans l'ancienne Eglise. Tertullien, dans son De
Poenitentia, signale nettement cette intervention de l'Eglise:
l'Eglise ne se contentait pas de proposer le pardon, elle le
conférait; cette intervention ne consistait pas en un acte
d'absolution de l'évêque, mais en une prière faite par les
fidèles pour obtenir de Dieu le pardon du pécheur. Cette prière
était tenue pour efficace, parce que les fidèles étaient en union



— 442 —

avec J.-C, qui priait en eux et avec eux. M. Pourrat, dans sa
Théologie sacramentaire (p. 103), le reconnaît nettement et ajoute :

« Il est impossible de ne pas reconnaître à cette prière de

l'Eglise une réelle efficacité pour obtenir de Dieu le pardon
des péchés. » L'imposition des mains, pour la consécration des

ministres, était aussi accompagnée d'une prière; et c'était la
prière qui était efficace, et non l'imposition des mains, qui
n'était qu'un signe. Aujourd'hui les dévots matérialistes ne
voient que l'imposition des mains de l'évêque, et ils oublient
le Christ et l'Eglise. A leurs yeux, tout est exclusivement
episcopal, tandis que dans l'ancienne Eglise tout était
ecclésiastique. Telle est encore et telle sera toujours la doctrine
catholique.

En sorte que, pour qu'il y ait consécration episcopale
valide ou succession apostolique, il faut: 1° que le candidat
soit l'élu régulier *) d'une Eglise régulière, ou d'un groupe
de communautés chrétiennes régulièrement constituées ; 2° qu'il
soit consacré soit dans l'Eglise qui l'a élu, soit dans celle
de l'évêque ou des évêques consécrateurs, avec toutefois,
dans ce dernier cas, le consentement de l'Eglise élec-
trice pour laquelle il est consacré; 3° que cette consécration
se fasse dans l'assemblée par l'imposition des mains d'un évêque
validement consacré, et avec le concours de prières des fidèles.
La violation d'un de ces trois points invalide ipso facto la
consécration, qui alors n'est plus qu'un acte subreptice et non
un acte de véritable transmission ecclésiastique.

On ne saurait assez insister sur ces notions élémentaires.

Non, la consécration d'un prêtre ou d'un évêque n'est pas
un acte de magie sacerdotale ou episcopale, opéré par un
évêque prétendu possesseur d'un don ou d'un pouvoir magique.
Non, un évêque, même dûment consacré, ne peut pas faire
prêtres ou évêques les premiers venus, ramassés dans la rue
ou ailleurs, en se bornant à les consacrer d'après le rite
romain ou autre, même avec l'intention positive de les consacrer
et de les envoyer comme évêques missionnaires in partibus
infidelium ou ailleurs. Pourquoi? parce qu'une telle consécration

n'est qu'individuelle, et non ecclésiastique.

') Rappelons que, d'après la règle, l'élu qui devait être consacré devait être

muni des «bons témoignages» de la communauté et des prophètes.



— 443 —

C'est, en effet, l'Eglise qui a reçu les pouvoirs de J.-C. et
c'est elle seule qui peut les transmettre. Or, un évêque qui
agit en son seul nom et de son seul chef, et qui en cela ne
représente pas une Eglise légitimement constituée ou n'agit pas
avec le concours d'une Eglise légitimement constituée, n'agit
pas ecclésiastiquement. La prétendue consécration faite par lui
est donc nulle.

De même, un prêtre qui ne serait élu évêque par aucune
Eglise légitimement constituée, aurait beau recevoir la
consécration d'un évêque agissant en son nom privé, il ne serait
pas évêque : car un surveillant qui n'a pas d'Eglise à surveiller,
n'est pas un surveillant, donc n'est pas un évêque. Le titre
de surveillant d'une Eglise ne peut être conféré que par une
Eglise légitime, et non par un évêque dénué de toute
juridiction légitime relativement à l'Eglise en question. Ni l'évêque
consécrateur ni l'évêque consacré ne sauraient agir validement
sans le concours des deux Eglises intéressées, par la raison
que les évêques ne sont que des particuliers sans mandat
lorsqu'ils ne représentent pas officiellement et validement leurs
Eglises. Il faut sans cesse répéter (puisqu'on l'oublie sans
cesse) qu'aucun évêque n'est l'Eglise; que l'évêque, quel qu'il
soit, n'est que l'organe de son Eglise ; qu'il ne peut agir comme
tel qu'avec le concours de son Eglise ; et que par conséquent
il ne peut conférer une consécration valide qu'avec l'autorisation

et la participation soit de son Eglise, soit de l'Eglise du
candidat.

Les consécrations individuelles, subreptices, ont été très
pratiquées, notamment au moyen âge, parce qu'elles étaient
très commodes pour les simoniaques, qui pouvaient ainsi se
constituer des bénéfices considérables. Tel évoque colportait et
vendait sa consécration comme une marchandise; tel laïque
pouvait ainsi, à prix d'argent, devenir prêtre et même évêque;
la cérémonie était privée, l'acte prétendu magique était
perpétré. C'était fait!

La papauté a accepté ce point de vue, souvent même en
combattant la simonie, mais avec d'autres visées : elle visait
à rendre universelle et absolue la puissance du pape, qui
devenait ainsi l'évêque de toute l'Eglise, le consécrateur médiat
ou immédiat de tous les autres évêques, et cela sans qu'il fût
astreint à consulter l'Eglise du consacré, ni même son Eglise



— 444 —

à lui. De son chef, il choisissait qui bon lui semblait, le
consacrait prêtre et évêque, l'envoyait sans autre condition dans
tel diocèse, et l'imposait comme ordinaire à ce diocèse, même
contre la volonté de ce diocèse! L'opposition de ce diocèse
était alors déclarée schismatique, et non la conduite du pape!
Le pape annihilait ainsi les droits ecclésiatiques des diocèses,
et remplaçait la consécration ecclésiastique par la mission
papale. Aujourd'hui, dans l'Eglise romaine, c'est la mission
donnée par le pape qui est tout ; la consécration de l'évêque
dans le diocèse et avec le concours ecclésiastique du diocèse
n'est plus rien. C'est le renversement de la constitution catholique

de l'Eglise.
Il importe donc souverainement, en cette matière comme

en toute autre, de revenir à la vie ecclésiastique, soit qu'il
s'agisse du diocèse, soit qu'il s'agisse de la simple paroisse,
laquelle implique et sauvegarde les droits et la participation des

simples fidèles. Là est la vraie catholicité ou universalité de

l'Eglise. La papauté le sait, et c'est pourquoi le pape la combat
si énergiquement, ne réclamant, en France et ailleurs, qu'en
faveur de la hiérarchie, c'est-à-dire en faveur de ses pouvoirs
à lui et des pouvoirs de ses évêques à lui (choisis par lui seul
et consacrés par lui). Suspectant les simples fidèles, il les
élimine. C'est la preuve évidente que sa notion de l'Eglise est
fausse : car il n'y a pas d'Eglise sans fidèles. E. Michaud.


	La succession apostolique

