
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 386

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Jean Baruzi: Leibniz et l'organisation religieuse de la
terre; d'après des documents inédits. Paris, Alcan, in-8°,
1907, fr. 10.

Ce titre sensationnel et quelque peu emphatique est cependant

exact. Le génie est quelquefois si grandiose qu'il peut
nous paraître affecté et même naïf. Dépasserais-je la mesure
en disant qu'il y a eu, dans le génie si complexe et toujours
si sincère de Leibniz, une puissance de vision et de mysticité
qui implique une certaine naïveté? Quoi qu'il en soit, c'est
bien la Weltanschauung de Leibniz que l'auteur a voulu
étudier et préciser, non seulement d'après les documents imprimés

et connus, mais d'après de nombreuses notes manuscrites
qu'il a eu la bonne fortune de pouvoir consulter.

Ceux qui connaissent déjà Leibniz ou croient le connaître,
pourront encore apprendre ici quelque chose sur son éducation

religieuse et sur la genèse de son système théologique
(p. 188-245), sur sa politique générale et en particulier sur
son désir d'une conquête de l'Egypte (p. 5-45), sur le rôle
qu'il aurait voulu voir jouer par Louis XIV, sur la grandeur
future de la Russie d'après l'impression que lui faisait Pierre
le Grand (p. 106-178), sur le projet d'un concile œcuménique
en Russie (p. 148-149), sur les Chinois (p. 80-102), sur l'importance

qu'il attribuait aux jésuites notamment comme missionnaires

et comme force d'expansion, sur le projet d'union des

Eglises au XVII0 siècle (p. 184 et suiv.), etc.
Les lecteurs de cette « Revue » connaissent les études

qu'elle a publiées sur la tentative d'union entre les catholiques

et les protestants d'après les négociations de Leibniz et
de Bossuetx). Ils trouveront des détails nouveaux sur le milieu
hanovrien et les circonstances historiques du premier projet

') Janvier et avril 1903, p. 112-157, 242-282. Voir aussi l'étude sur Leibniz
et l'eucharistie, octobre 1902, p. 693-712.



— 387 —

de 1676 à 1679 (p. 246-266), ainsi que sur la recherche de la
vraie Eglise et sur l'obstacle à l'union (p. 267-425).

Quoique la question de l'union soit aujourd'hui posée
autrement et que les conditions, les milieux, les esprits, soient
tout autres, cependant il y a toujours à glaner dans le passé.
Je voudrais signaler aussi, dans ce riche volume, des
observations intéressantes sur le probabilisme (p. 69-76), sur Arnauld
{p. 73-74, 86-87, 216-220), sur Pascal (p. 220-230), sur la ques.
tion d'Orient en 1670 (p. 12-13, 22-23). Les « Réflexions sur la
sécurité publique» de 1670, ne contiennent-elles pas des vues
neuves encore aujourd'hui et vraies? Les questions de l'Arbitrage

suprême, du Bien général et de la Paix générale (p. 43-

45), ne sont-elles pas encore actuelles?
Le volume se ferme tristement. «Toutes les sectes, dit

l'auteur, attirèrent à soi cet homme, puis s'étonnèrent qu'il
leur fût étranger. Finalement, Leibniz fut détesté à la fois par
les pasteurs et par les prêtres romains. » Etrange destinée
Ceux qui ont le plus rêvé au bonheur de l'humanité et à la
paix, sont ceux qui sont le plus dédaignés de leur vivant.
N'étant ni de droite ni de gauche, ils n'ont d'abord que des
ennemis soit à droite, soit à gauche. «Pendant les deux
dernières années de sa vie, appelé à la cour de Georges
d'Angleterre et à celle de Louis XIV, Leibniz resta abandonné à

Hanovre. Il ne fut suivi, lors de ses funérailles, que de son
seul secrétaire, et fut enterré, selon le mot de son ami Ker
de Kersland, comme un voleur de grand chemin. Mort, il fut
de même abandonné. Tandis qu'un Kant et un Hegel vivent
dans la conscience allemande, Leibniz y demeure indistinct.
Sa pensée religieuse, plus que toute autre, fut inconnue et
mutilée. En même temps ses projets politiques, que l'on
s'acharnait à séparer de la source mystique d'où sans cesse
ils avaient jailli, devinrent des efforts dispersés, naïvement
irréalisables... Quelquefois même, possédé par le dédain,
Leibniz négligea de s'expliquer: «Le principe de continuité
est hors de doute chez moi et pourrait servir à établir
plusieurs vérités importantes dans la véritable philosophie. Je me
flatte d'en avoir quelques idées; mais ce siècle n'est point fait
pour les recevoir » (p. 509).

Rappelons quel fut son plan. «Il a saisi deux Europes:
une Europe du Nord, une Europe du Midi. Vrai ou faux, cet



— 388 —

antagonisme est fondamental en sa pensée : Europe du Nordr
protestante, régénératrice du christianisme; Europe du Midi,
romanisée, en possession d'une autorité qu'il importe de reforger.

Entre ces deux Europes, un pays mi-protestant, mi-catholique,

transition réalisée par la nature : la France. A l'autre
extrémité de l'Europe, la Russie indivise encore, nordique
assurément, et cependant distincte de la République du Nord
qu'il s'agit d'unifier. Vivante transition, elle aussi, elle menace
et accable la nation protestante de qui le protestantisme avait
espéré son salut. Telle est la décisive et constante intuition. »

(p. 422; voir aussi p. 106 et 107.) — Cette intuition, Leibniz
la transfigure et la précise suivant les événements. « Il sait
l'Empire presque mort; pourtant ne pouvait-il, grâce à la collide

Vienne, atteindre Rome? Des négociations très complexes
et très obscures le montrent en rapports constants avec la
cour de Vienne, et impatient d'y faire quelque voyage secret.
Mais les efforts d'union avec l'Eglise romaine peuvent échouer.
Ne convient-il pas alors de fortifier et d'unifier les Eglises
protestantes? L'abus le plus criant étant l'anathème mutuel,
il faut travailler à rapprocher d'abord les sectes les plus
voisines. Voici les Réformés et les Evangéliques: après qu'ils se

furent, au temps de Calvin et de Luther, anathematises les
uns les autres, on vit les animosités décroître, au moins entre
les esprits éclairés. De plus, les cours de Berlin et de Hanovre

ont intérêt à se rapprocher. L'Angleterre et les Provinces-
Unies sont soumises à un même roi protestant. Un héros
protestant dirige la Suède. Vaincra-t-elle Comment s'étonner que
se mêle à l'effort irénique de Leibniz un nombre sans cesse
croissant de mobiles diplomatiques?... Guillaume d'Orange,
Charles XII, Frédéric Ier sauront-ils être les souverains
protestants? Tout l'avenir est fondé sur leur destin. Ils ne surent
pas être ces souverains. Leibniz se plaignait un jour à la
princesse de Galles de la légèreté politique du roi de Prusse,
qui eût voulu voir l'affaire immédiatement conclue. En Charles XII
il crut à peine quelques années. 11 pressentait la supériorité
de Pierre le Grand, et le voulait dès lors associer à l'œuvre
nouvelle. Des textes indéniables nous montrent un projet
d'union des Eglises que dirige en Russie le prince Kourakine
et auquel Leibniz est mêlé, probablement depuis 1707...
Plus que jamais le protestantisme doit être fortifié; plus que



389 —

jamais aussi, il doit être uni. Fusion des Evangéliques et des
Réformés dans l'unité nouvelle de l'Eglise anglicane, elle-même
de plus en plus adaptable à une Eglise romaine transfigurée. »

Telle était l'Eglise universelle que Leibniz voulait édifier
sur la loi d'amour. Le XVIIe siècle n'y réussit pas parce que
les convictions et les passions s'y refusèrent, et parce qu'on
ne songea pas à préciser les termes d'individualisme, de
tradition et d'autorité qu'on se reprochait de part et d'autre.
Ces trois choses sont loin d'être inconciliables, mais à la
condition qu'elles seront exactement définies. Or elles ne le sont
pas encore au XXe siècle. L'idée de Leibniz est à reprendre
en ce sens qu'il faut montrer ce qu'il y a de catholique dans
le protestantisme, et de protestant dans le catholicisme; et
ces éléments, une fois dégagés de leurs enveloppes
extérieures et périssables, s'associeront de nouveau dans une unité
chrétienne vraiment vivante, où l'individualisme, la tradition
et l'autorité, loin de se combattre, se fortifieront. E. M.

Henri Brémond: Gerbet; Paris, Bloud, in-16, fr. 3.50, 1907.

Lamennais, Gerbet, Lacordaire furent des romantiques.
Nous savons quelles furent les qualités et quels furent les
défauts du romantisme en littérature. En théologie, il
développa tous les défauts de l'imagination et du sentiment lorsque
l'imagination et le sentiment s'émancipent de la raison, de la
science et de l'histoire. Lamennais, heureusement, s'aperçut de
l'abîme et essaya de rebrousser chemin vers la vérité. Lacordaire

courba la tête en gémissant, mais en se déclarant du
moins libéral impénitent. Quant à Gerbet, il tourna casaque
avec un lyrisme qui lui valut l'évêché de Perpignan en 1854,
jeta la pierre à Lamennais qui l'avait comblé d'amitié, osa
prononcer le mot de « scandale » (mot qu'il oublia de s'appliquer

à lui-même), reprocha à Lamennais des « folies * (p. 96),
et avec quelle légèreté de pensée (p. 91-100), et tout cela^
pour glorifier celui qu'il appela alors «le vicaire de Dieu»
(p. 91) et «la règle de la foi» (p. 96). Lorsqu'il écrivait que
«l'Eglise était au-dessus de tout dans son cœur» (p. 189), il
s'agissait, bien entendu, non de J.-C. ni de l'Evangile, mais du
pape. Eglise et pape, à ses yeux, c'était tout un.



— 390 —

C'est de cette théologie romantique que date, chez les

théologiens français, l'oubli de la notion d'objectivité, notion
remplacée chez eux par l'image, image quelquefois mystique,
toujours capricieuse et fantastique, toujours mobile et
changeante. De là leur besoin de changement et d'évolution, non
de l'évolution scientifique qui maintient les substances et les
idées, mais d'une évolution maladive et mensongère, qui altère
la vérité, qui fait d'un non un oui, d'une erreur un dogme,
d'un homme un Vice-Dieu. Le pape applaudit naturellement,
ainsi que ceux de ses adhérents qui trouvent plus commode
de le proclamer infaillible que de chercher eux-mêmes
consciencieusement et laborieusement la vérité, et pour qui
l'évolution dans la superstition est à peu près toute la religion.

C'est dans ces funestes résultats du romantisme théologique

que l'Eglise de France se débat aujourd'hui. Gerbet fut
un des meneurs les plus néfastes : car c'est à lui surtout qu'on
doit le Syllabus, ce recueil de quiproquos insidieux qui attira
sur l'Eglise la colère de tant de penseurs et qui scandalisa
tant de chrétiens. Il suffit de lire son Instruction pastorale
«sur Diverses Erreurs du temps présent» (1860) pour voir
qui fut l'inspirateur de Pie IX.

En somme, Gerbet fut toute sa vie un rêveur, comme ce

papillon de nuit qu'il a décrit, si poétiquement d'ailleurs, dans
une lettre à sa « pauvre enfant * : « Moi, qui dans ce moment
ne pensais qu'à vous, je me suis dit que, s'il parvenait à voler
comme de coutume, il viendrait à brûler ses ailes à la lumière
et mourir, et qu'il valait bien mieux le mettre dehors, en
liberté, sous les étoiles. Je l'ai poursuivi avec un cornet de

papier, pour le prendre; je l'ai pris et je l'ai mis en liberté.
Pauvre papillon! nous sommes comme toi; blessés par la
douleur, nous nous agitons terre à terre», etc. (p. 144-145). Gerbet
a été un poète qui voulait faire du dogme, un mystique qui
voulait faire de l'histoire, et qui, incapable d'être précis, même
quand il s'appliquait à la philosophie, se perdait dans les
images, qui le dispensaient de raisonner exactement. Son
nouveau panégyriste, M. Brémond, qui s'efforce d'en faire un
grand personnage, est cependant obligé de convenir que sa

concision, dans son Précis, est une concision « élégante et
fleurie » : « Il a beau faire, il reste littérateur. Il ne parle que
par images» (p. 175). Après avoir mentionné l'Instruction pré-



— 391 —

citée de 1860, M. Br. ajoute (p. 153): «Je crains bien qu'on ne
soit un peu déçu à la lecture des autres lettres, discours et
mandements, qu'un zèle peut-être imprudent a cru devoir
recueillir.» Oh! combien imprudent en effet!

Gerbet y exagère toutes les questions qu'il traite, et ses
autres œuvres théologiques (théologiques par le sujet, mais
non par le fond) sont gâtées du même défaut. Ecoutons encore
M. Brémond: «Esprit éminemment synthétique, saisissant la
vérité par les côtés où elle touche à l'infini, celui qui est le
moins accessible aux intelligences naissantes; manquant
d'ailleurs d'une certaine clarté d'exposition, il n'aurait pas pu se

plier aux exigences d'un enseignement scolaire (p. 68)... A
force de tout surnaturaliser, les mennaisiens risquaient
d'obscurcir et même de détruire l'idée de surnaturel (p. 198)... Il
manquait aussi à Lamennais et à Gerbet une connaissance
plus exacte de la psychologie de la raison et de la foi. Ils
semblent parfois confondre la raison raisonnante avec la raison,
et par là encore, en condamnant absolument cette dernière,
ils ouvrent la voie au fidéisme » (p. 199). Je pense que je ne
fausse pas la pensée de M. Br. en priant le lecteur de lire
entre des lignes aussi suggestives. Lui-même rappelle ailleurs
(p. 174) que les ouvrages de ce «théologien poète» n'ont pas
toujours été pris au sérieux, et que le Dictionnaire des sciences

ecclésiastiques dit des disciples de Lamennais: «Aucun d'eux
n'avait une connaissance suffisante des vrais principes de la
théologie. » Certes telle n'est pas la pensée de M. Br., ni celle
de son précédent historien, Mgr de Ladoue, évêque de Nevers,
qui n'a pas craint d'étouffer son héros dans une atmosphère
d'encens qui remplit trois volumes.

Ce que Gerbet a écrit de mieux, c'est son dialogue entre
Platon et Fénelon sur la confession comme institution civilisatrice.

Fénelon explique à Platon que le Christ a précisément
établi un «tribunal des âmes» pour détruire la sauvagerie
qu'on remarque dans la plupart des hommes (p. 130-141).
L'idée est certes très poétique en elle-même; mais qu'il y a
loin de cette idée à la pratique romaine, à l'interrogatoire si
souvent scandaleux des casuistes! Gerbet voit un idéal, non
la chose réelle telle qu'elle est; et admirant cet idéal, créé
par son imagination, il s'écrie: Que Rome est belle! C'est
aussi l'esprit et le procédé qu'il a employés dans son « Esquisse



- 392 —

de Rome chrétienne > (p. 154-155). Dans le «Dogme générateur

de la piété chrétienne», il est certes aussi pieux que
poétique, mais il esquive toutes les difficultés de la dogmatique

romaine sur la transsubstantiation, comme il a esquivé
toutes les difficultés relatives au fameux tribunal du prêtre
romain, ne se demandant même pas si les paroles du Christ
sur ta vertu de pénitence et sur la rémission des péchés
justifiaient ce tribunal. Véritable escamotage. Gerbet n'a pas
remarqué non plus que la piété chrétienne est engendrée par
la grâce divine, par la foi, par la charité, et cela, d'abord au
baptême, qui est le premier des sacrements et qui nous
engendre à la vie surnaturelle. Bref, son mysticisme, loin de

reposer sur des principes solides, erre à l'aventure, au gré de

son imagination sentimentale. Que d'erreurs ne devrait-on pas
relever, si l'on voulait le suivre d'un peu près à travers toutes
ses évolutions contradictoires! E. M.

Dom Cabrol : Introduction aux Etudes liturgiques ; Paris,,
Bloud, 1907, in-16, fr. 3.

Ce petit livre n'est qu'une introduction élémentaire; il n'y
faut chercher que le début de la science liturgique. La
première partie n'est guère qu'un catalogue des sources à

étudier. La seconde indique la méthode. On y lit avec intérêt
les aveux suivants : « Ce qui frappera tous ceux qui abordent
l'étude de cette science, c'est l'incertitude de In plupart des

résultats, l'obscurité de tant de questions vitales.» Questions
de chronologie, d'authenticité, sont encore indécises, parce
qu'on a étudié souvent sans beaucoup de méthode ni de

discernement (p. 129). «Presque tous les textes édités jusqu'ici
seront à reprendre en sous-œuvre, parce que trop souvent les
éditeurs anciens ont suivi des méthodes trop fantaisistes, ou
plutôt ont travaillé sans méthode (p. 131;.. Les sacrements,
qui sont les rites essentiels de la liturgie, ont été étudiés
d'une manière insuffisante, sauf peut-être la messe et le
baptême, au sujet desquels cependant il existe encore tant de

points obscurs. Ici encore la méthode historique a été trop
négligée (p. 137)... Le malheur est qu'en ceci, comme dans
beaucoup d'études historiques, ce qui manque le plus c'est la



— 393 —

discipline ou l'esprit de méthode. Faute de connaître suffisamment

l'état de la science ou d'être initiés aux vrais méthodes,
bien des hommes laborieux et de bonne volonté perdent leur
temps dans des travaux inutiles qui ne feront pas avancer la
science d'un pas (p. 145). » — Très vrai.

A. Debidour: L'Eglise catholique et l'Etat sous la IIP
République, 1870-1906: T. Ier, 1870-1889. Paris, Alcan, in-8°,
468 p., 1906; fr. 7.

Cet ouvrage est la suite de celui que l'auteur a publié en
1898 sous le titre d'Histoire des rapports de l'Eglise et de

l'Etat en France de 1789 à 1870, et dont nous avons fait
ressortir la très grande valeurJ). Le présent volume mérite
les mêmes éloges.

D'abord, l'auteur veut incontestablement être exact et
impartial. «Je me suis fait un devoir, dit-il avec une noble
fierté, d'affirmer virilement et nettement ce que je crois vrai,
sans souci du qu'en dira-t-on? et sans hypocrite affectation
de respect pour ce qui ne me paraît pas respectable. Je ne
me dissimule pas que la liberté de mes jugements peut m'at-
tirer de redoutables inimitiés ou m'aliéner des bienveillances
auxquelles j'attache le plus grand prix. Mais cette considération

ne m'a pas arrêté quand j'étais jeune; au déclin de la
vie elle ne me fera pas reculer. La plus noble satisfaction
pour un homme de cœur, et la plus désirable à mon sens,
est de dire sa pensée sans ambages, quand il le juge utile,
au risque de déplaire à ceux qui l'entendent. C'est du reste
honorer mes lecteurs que de ne les vouloir ni flatter ni tromper;

et j'aime mieux éprouver leur défaveur que leur mésestime»

(p. XI). A la bonne heure! Si, de 1870 à 1897, la
France avait compté plus de publicistes et d'historiens aussi
sincères et aussi perspicaces, elle serait aujourd'hui plus
éclairée sur sa propre situation et ne courrait pas d'aussi
graves périls. Mais la vérité est toujours bienfaisante, et le
présent volume aidera tous les lecteurs réfléchis à mieux
comprendre l'enchaînement des événements politico-ecclésiastiques

') Voir la Revue de 1898, n. 23, p. 651-654.



— 394 —

des trente dernières années et les précieuses leçons qui y
sont renfermées.

Ils y verront l'intéressant et douloureux contraste entre
la nation et le clergé : plus celle-là luttait politiquement pour
se refaire et se fortifier, plus celui-ci se mettait en travers et
travaillait à l'affaiblir. Ils y verront avec quelle débonnaireté
la nation, rattachée par l'atavisme des mœurs et des
habitudes à la catholicité, a toléré les empiétements de la papauté
romaine, qu'elle a trop facilement prise pour l'Eglise catholique

elle-même. Il est de mode de dire que la France est
révolutionnaire. Rien de plus inexact: les faits racontés dans
ce volume constatent combien elle a été patiente et même
faible. Prière de lire en particulier la Préface (p. VI-IX), qui
résume très nettement les preuves de cette extrême
condescendance.

L'auteur, avec une modestie qui l'honore, reconnaît que
son livre est imparfait, et il «ne demande qu'à le rendre
meilleur». Qu'il me permette donc deux courtes observations.

La première porte sur les sources qui sont indiquées en
tête de chaque chapitre. Leur abondance fait honneur a la
sincérité et à l'érudition de l'auteur; mais plusieurs, qui sont
de très minime valeur et ne devraient même figurer que dans
des catalogues de librairie, sont répétées à plusieurs pages;
et d'autres, qui devraient être mentionnées, ne le sont pas.
Au lieu de ces listes où la superfétation est manifeste, n'eût-
il pas été plus utile de se borner à indiquer aux lecteurs
capables de les contrôler les ouvrages les plus solides et les
plus marquants? C'est le cas de dire que les arbres empêchent

de voir la forêt et que l'histoire sérieuse est noyée dans
des publications plus que secondaires.

Autre grief. L'auteur répète plusieurs fois qu'après le
concile du Vatican, les évêques de l'opposition s'étant soumis
à Rome, le gallicanisme a été «tout à fait mort», et que,
malgré les préférences intimes de « quelques-uns » de ses membres,

le clergé français «-en entier était, à tous égards,
ultramontain, sans conditions et sans réserve * (p. 5). Si l'auteur
n'a voulu parler que du mutisme extérieur dans lequel le

plus grand nombre des gallicans (on disait alors «libéraux»)
s'est renfermé par timidité, par crainte de la lutte et des
foudres de Rome (on les craignait alors plus qu'aujourd'hui), il a



— 395 —

raison. Mais son affirmation va plus loin, elle est plus absolue.

Qu'il me permette de lui dire qu'elle est erronée. Il n'a
pas connu, en effet, la quantité de fidèles et de prêtres qui
ont continué à rejeter les nouveaux dogmes, à gémir des
erreurs romaines, à défendre sous des pseudonymes leurs
convictions antiultramontaines et même à secouer le joug des
administrations diocésaines. Plusieurs ont émigré à l'étranger
dans des Eglises hospitalières. Beaucoup, effrayés par les
injures dont on accablait le P. Hyacinthe, par les poursuites
intentées aux Guettée, aux Junca, etc., sont restés solitaires
dans les modestes postes où on les tolérait ; mais leur silence
devant le public était loin d'être de 1' «ultramontanisme sans
conditions et sans réserve». La vérité est que nombre
d'adversaires du concile ont tenu bon, ont continué leurs travaux
d'opposition contre Rome; travaux que Rome a cherché à

étouffer, mais qui n'en ont pas moins exercé une influence
sur maints esprits, et qui, en forçant les ecclésiastiques sérieux
à creuser de leur côté les mêmes questions, ont provoqué
ainsi la belle floraison théologique et scientifique que nous
admirons. Cette floraison fait le désespoir de Rome, mais elle
lui résiste, tout en lui paraissant soumise. «Je plie et ne
romps pas. »

Il n'en est pas de la vérité religieuse comme de la
politique. La politique n'a de chances de triompher qu'en luttant
extérieurement, quelquefois même avec violence; tandis que la
vérité religieuse, qui s'adresse aux esprits et aux consciences,
se propage quelquefois mieux par les publications modestes

que par les livres lancés à grand tapage et à coups de
réclames. Peut-être, dans les événements qui se préparent,
M. Debidour pourra-t-il mieux découvrir les semeurs d'idées
religieuses et libérales dont je parle, et qui, je l'espère pour
la France, deviendront de plus en plus nombreux. E. M.

Marcel Hébert: Le Divin; expériences et hypothèses t

Paris, Alcan, in-80, 1907, fr. 5.

L'auteur étudie d'abord le mysticisme de Ruysbrœck,
puis le mysticisme moral de Tolstoï, et il émet sur la piété
« émotive » des considérations intéressantes. Ensuite, il s'étend



— 396 —

assez longuement sur Darwin, qui, loin d'être un mystique,
a cependant eu les «yeux fermés», en ce sens qu'il n'a pas
aperçu le divin, qu'il n'a été qu'un agnostique, non hostilement,

mais par simple impossibilité de démontrer scientifiquement

son existence. Ce chapitre sur Darwin est toujours bon
à faire, mais était-ce bien la place ici? La partie qui traite
des preuves traditionnelles de l'existence de Dieu est plus ad

rem, mais n'apporte rien de neuf dans la discussion ; les pages
relatives à la personnalité de Dieu et à la prétendue supériorité

de l'inconscience sur la conscience, me paraissent même
très faibles. Mais il faut savoir gré à l'auteur d'avoir contredit

M. Le Dantec, et d'avoir soutenu la cause de la réalité
souveraine de l'idéal (p. 103-105), contre ceux qui tendent à

ne voir en lui qu'une de nos subjectivités illusoires. Bien
insuffisantes aussi les considérations sur la grâce, la liberté-
choix et la liberté-libération. L'auteur déteste — et il a bien
raison —• les jeux de mots et les tricheries sur leur sens
(p. 279), que commettent trop souvent les théologiens; mais
qu'il me permette de lui reprocher un langage qui est
quelquefois plus conventionnel et plus scolastique que clair,
scolastique non à la façon du moyen âge, mais à la façon de

quelques modernes, comme MM. W. James, Leuba, Flournoy,
dont il est souvent l'écho; il y a une multiplication stérile
des subdivisions et des termes techniques imprécis qui éloigne

plutôt de la solution des problèmes qu'elle n'en rapproche.
L'auteur me semble avoir résumé le fond de sa pensée

dans la conclusion suivante, qu'il emprunte, si je ne me
trompe, à l'étude de M. E. Vandervelde sur « le Socialisme et
la Religion», conclusion qui appellerait beaucoup de réflexions
et dont les lecteurs sérieux apprécieront la valeur (p. 288-289) :

« Ce n'est pas un anticléricalisme injurieux et grossier
qui avancera les choses, mais l'instruction et l'éducation
intégrales enfin données aux classes populaires. Elles échapperont

ainsi à l'esclavage des religions d'autorité, dont la
critique historique et philosophique démolit de jour en jour les
exorbitantes prétentions. Mais la ruine de ces formes autoritaires,

despotiques, n'entraîne nullement la ruine du sentiment
religieux, ni de toutes les formes religieuses. C'est bien
certain, si l'on conçoit la religion comme un mouvement vers
l'idéal ; en ce cas même, le socialisme, dit-il, envisagé sous un



-- 397 —

certain angle, devient une religion. Mais c'est exact aussi en
ce sens qu'aucune transformation sociale et qu'aucune science
(si loin soit-elle poussée) n'empêchera l'homme de l'avenir de

se demander ce que c'est que la mort, ce que c'est que la
vie. Et dans la vie spirituelle comme dans l'existence
quotidienne, l'homme prendra l'habitude d'agir d'après des
hypothèses et des probabilités, sans l'enfantin besoin de formules
absolues. Aussi longtemps qu'il y aura des hommes, c'est-à-
dire des êtres réduits, par la constitution même de leur esprit,
à ne connaître (par les sciences) que l'aspect phénoménal des

choses, ces questions resteront posées. Et des groupements
religieux pourront subsister et se fonder librement, entre ceux
qui auront le même idéal, la même conception de la vie et
du monde. Mais il n'y aura plus une Eglise et une religion,
considérée comme la seule base possible de la morale et de la
société. »

Loin de moi, certes, la pensée de chercher à préciser les
diverses formes religieuses de l'avenir. Mais, d'une part, l'auteur

reconnaît qu'elles auront toujours une raison d'être (p. 282)
et qu' « une association sera normalement la condition la plus
favorable au développement des phénomènes religieux » (p. 284);
d'autre part, n'est-il pas logique de penser que la forme
chrétienne — non le christianisme trop souvent incomplet et même
dénaturé qui domine dans certaines Eglises, mais le vrai
christianisme — est assez profonde, assez sublime, à la fois assez
humaine et assez divine, pour effacer finalement les formes
inférieures et pour réaliser à la longue, peu à peu, cette
unité de fraternité religieuse dont l'humanité semble avoir
besoin Je le crois et je l'espère. E. M.

Henri des Houx : Guerre au papisme, la France aux
Français; Paris, Juven, in-12, 160 p., 1907, 95 cts.

Si je parle de ce pamphlet dans cette Revue, c'est qu'il
est un signe des temps. Qui eût cru que le panégyriste de
Léon XIII écrirait jamais de telles pages? C'est à peine si
l'on en croit ses yeux. Le fait est cependant palpable. M. des
Houx rappelle que c'est la papauté qui est sa débitrice, car il
lui a rendu autrefois des services, et Léon XIII lui-même n'a

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 1907. 26



— 398 -
jamais acquitté envers lui la dette «de stricte justice» qu'il
avait contractée. Il revendique aujourd'hui son droit à la
liberté: car il estime que les papes ont partout, surtout en
France, substitué la politique du protectorat à celle de la
domination directe qu'ils revendiquaient autrefois. Or M. des H.
ne veut pas que la France soit une simple Tunisie sous la
dépendance d'une camarilla qu'il connaît trop bien. «Je

démontre, dit-il, la nécessité, pour les bons Français et les bons

catholiques, de sortir de la servitude, et, sans rien abandonner
de leurs croyances et de leurs traditions, de rompre avec un
pouvoir étranger, usurpateur, malfaisant, toujours hostile.
Plus de papisme !>

tPlus de papisme!» Le mot est écrit. M. des H. ne se
retranchera pas, j'espère, dans la distinction du papisme
politique et du papisme ecclésiastique, pour se borner à combattre
le premier et à soutenir le second. Il doit savoir qu'ils sont
trop liés l'un à l'autre et que, d'ailleurs, les assises princi-
pielles de l'un et de l'autre ne sont que des sophismes. L' «

idolâtrie vaticane» (c'est encore un des mots de M. des H.)
n'implique pas seulement un pouvoir temporel usurpé, mais aussi
un pouvoir spirituel antichrétien et malfaisant. M. des H.
affirme et démontre que la politique des jésuites ruinera la
religion; qu'on abuse du nom du Christ; que le pape est notre
ennemi intérieur; que, loin de craindre le schisme et
l'excommunication, il faut considérer que «Dieu protège les nations
schismatiques»; que, pour s'en convaincre, il faut comprendre
exactement le vrai sens du Tu es Petrus; qu'en un mot il faut
maintenir le catholicisme, mais sans le pape. On remarquera
que M. des H. s'élève énergiquement contre la conception
d'une France «colonie romaine». De fait, les nouveaux
évoques nommés par le pape, sacrés par le pape et institués en
France par le pape, ne sont ni de vrais évêques catholiques,
ni de vrais évêques français; et contre eux, M. des H. s'écrie
avec raison: «La France aux Français.»

Toute cette thèse est la thèse même des anciens-catholiques.

L'auteur la soutient non à coups d'in-folios et d'érudition,

mais à coups d'articles, en journaliste habile. Son livre
n'est pas intitulé: Feu! Feu! Mais c'est tout comme. C'est
avec ces coups de fusil qu'on éteint les chandelles romaines.
C'est avec ces pétarades qu'on montre aux masses que les



— 399 —

vessies que la papauté leur a fait prendre pour des lanternes,
ne sont effectivement que des vessies. C'est ainsi que les
masses, qui s'obstinent à ne pas voir, sont forcées de regarder

et de constater qu'en effet leur clergé les a mystifiées.
Puisse donc ce petit livre très franc, rempli de vérités
nécessaires, être lu de tous les Français, de tous les Allemands,
de tous les Anglais (car dans la véritable Eglise il n'y a plus
ni juifs ni gentils)! Puisse tout chauvinisme disparaître (les
meilleurs journalistes en conservent généralement quelque
grain), dans une question aussi grave! Puisse toute irrégularité

malsaine être évitée dans la grande œuvre entreprise par
M. des Houx, car les choses religieuses doivent être traitées
avec scrupule et prudence C'est dans de telles matières qu'une
faute peut devenir un crime. E. M.

Ernst Kalb : Kirchen und Sekten der Gegenwart. 2. Auflage.
Stuttgart, Verlag der Buchhandlung der Evangelischen
Gesellschaft, 1907. xv u. 655 S. Preis Mk. 5. —, geb. Mk. 6. —.

Das Bedürfnis des Seelsorgers, gegenüber dem verwirrenden
Treiben von Sektierern sich leicht, zuverlässig und umfassend
über die gegenwärtigen religiösen Bewegungen stets unterrichten
zu können — der Wunsch manches Gebildeten, einmal einen
klaren Überblick über das überraschend reich sich gliedernde
religiöse Gemeinschaftsleben unserer Tage zu gewinnen — ja
selbst das gleich gerichtete Verlangen jedes Arztes, Richters
und Staatsmannes, jedes Mitgliedes eines Berufes, der Verständnis

für Massenpsychologie voraussetzt, haben alle ein Werk
wie das angekündigte notwendig gemacht. Zwar ursprünglich
nur bestimmt, eine Reihe von Vorträgen zusammenzufassen, die
das apologetische Bedürfnis der württembergischen evangelischen

Landeskirche in Stuttgart veranstalten liess, ist das
Werk dem Herausgeber schon in der ersten, noch viel mehr
aber in der wesentlich erweiterten zweiten Auflage unter den
Händen weit über den ursprünglichen Rahmen hinausgewachsen.
Allerdings sind auch jetzt noch die Hauptteile umgeben und
durchzogen von Erörterungen über den Kirchenbegriff und
seine verschiedenen Ausgestaltungen, immer durchdrungen von
dem Bestreben, das evangelische, besonders das lutherische



— 400 —

Kirchentum als das verhältnismässig richtigste zu erweisen,
aber die Fülle des sonst zusammengebrachten Stoffes lässt das
nicht zu beherrschender Wirkung kommen. Es sind
nacheinander behandelt die morgenländischen Kirchen, der
abendländische Katholizismus, der Protestantismus, und zwar auf dem
Festland und in englisch-amerikanischer Gestalt, endlich
religiöse Gesellschaften ohne spezifisch christlichen Charakter, hier
hauptsächlich der Spiritismus.

Die Bearbeitung der einzelnen Abschnitte, die Darstellung
der verschiedenen Gemeinschaften ist nicht überall gleichartig;
teils war darauf Rücksicht zu nehmen, dass diese oder jene
Kirche in Deutschland allgemein in ihren Einrichtungen
gekannt wird, teils macht sich die persönliche Eigenart der
einzelnen Mitarbeiter — es werden ausser dem Herausgeber zwölf
genannt — geltend. Es sind wohl auch hier und da noch
Ungenauigkeiten stehen geblieben, aber sie verschwinden in
dem allgemeinen, unverkennbaren Streben, nur durchaus
Zuverlässiges zu bieten: klare, sachliche Darstellung, Zurückgehen

auf erste Quellen und ausreichender Nachweis weiterer
Literatur sind durchweg anzuerkennen. Das Buch ist eine
überaus reiche Gabe, und der Herausgeber verdient dafür den
lebhaftesten Dank und weiter die umfassendste Unterstützung
seitens aller Theologen bei der Beobachtung dieses umfassendsten
und zugleich verworrensten Gebietes der Kirchengeschichte.
Es wäre zu bedauern, wenn auch nur ein Leser unserer
Zeitschrift sich die Kenntnis dieses Buches entgehen Hesse; andererseits

ist gewiss, dass es infolge seiner Gediegenheit seinen Weg
machen wird und dass, wie die zweite der ersten Auflage nach
weniger als zwei Jahren hat folgen können, es an der
Notwendigkeit weiterer Auflagen nicht fehlen wird.

Bemerkungen, die zu einzelnen Stellen des Buches zu
machen wären, ziehen wir vor, dem Herausgeber unmittelbar
zukommen zu lassen. Hier ist nur zu erwähnen, was bei der
Darstellung des „Altkatholizismus" zu erinnern bleibt, nachdem
einige Irrtümer der ersten Auffage berichtigt sind, wie z. B.
die Behauptung, dass unsere Geistliche nur einmal heiraten
dürften, kein Verheirateter Bischof werden könne u. s. w., eine

Darstellung, die zur Zeit der letzten Bischofswahl in Deutschland

in einen Leitartikel der Berliner „Vossischen Zeitung"
überging und in unsern Kreisen nicht wenig Kopfschütteln



— 401 —

erregte. Der jetzigen Darstellung gegenüber ist wesentlich noch
folgendes zu bemerken : Es ist nicht ganz richtig, dass Döllinger
der neuen religiösen Bewegung den Namen des Altkatholizismus
gegeben habe (S. 99), denn diesen Namen prägte vor ihm die
nationale Bewegung unter den Katholiken Badens seit 1865;
zweitens findet sich in der gesamten amtlichen Liturgie der
altkatholischen Kirche nicht eine einzige Anrufung der Heiligen
um ihre Fürbitte (zu S. 102); drittens gibt es keine „altkatholische

Kirche" von Wiskonsin, die mit dem europäischen
Altkatholizismus nur das geringste zu tun hat (zu S. 105); viertens
zählt die Kirche von Utrecht nur zwei Diözesen, und ist ihr Seminar

in Amersfoort viele Jahrzehnte alt (zu S. 107). Im übrigen
geschieht die Darstellung des Altkatholizismus zwar mit dem

Vorbehalt, den das konfessionelle Luthertum machen muss, aber
durchaus mit unverkennbarer Sympathie. Nochmals sei das

Werk nachdrücklichst allen Lesern, zumal auch in England
und Amerika, empfohlen. E. K. Zelenka.

Fr. Picavet: Esquisse d'une Histoire générale et
comparée des Philosophies médiévales ; 2e édit. Paris, Alcan,
in-8°, 1907, fr. 7.50.

Ce très sérieux et très savant volume est le résultat d'un
énorme travail, conduit du commencement à la fin avec une
parfaite bonne foi. Les lecteurs qui connaissent déjà avec
exactitude et clarté les éléments de ce sujet très vaste et très
compliqué, trouveront, dans les rapprochements, les synthèses
et les considérations dont ce livre abonde, des lumières
complémentaires précieuses. Ce n'est toutefois qu'une Esquisse, et
l'infatigable auteur annonce une Histoire générale et comparée,
que je m'empresse de saluer à l'avance.

Je ne saurais ici faire ressortir tous les mérites de cette
Esqttisse. Notons, en passant, pour en indiquer l'esprit, que
l'auteur ne craint pas, malgré sa grande estime pour le moyen
âge, d'avouer l'ignorance profonde du XII* siècle, par exemple
(p. 175), et, au contraire, de relever la valeur de Scot
Erigène, à qui il donne, malgré tant de théologiens romains, «la
première place parmi les penseurs antérieurs au XIIIe siècle »

(p. 170); etc.



— 402 —

Peut-être serait-il plus utile, puisque l'auteur reviendra
sur ces matières, de lui signaler quelques points discutables,
voire même défectueux, que je lui soumets en toute humilité.

D'abord, des longueurs, des diffusions, des hors d'oeuvre
seraient à supprimer et la marche du volume en serait très
allégée. L'auteur n'a pas assez hâte d'entrer dans son sujet;
il semble affectionner les antichambres et les corridors des

questions. S'agit-il, par exemple, «des écoles et des rapports
de la philosophie et de la théologie au moyen âge» (c'est le
sujet de son IVe chapitre), il parle de l'Université actuelle, de
son organisation, de MM. Liard, Lavisse, etc. (p. 65-68). Au
lieu d'exposer purement et simplement les faits, il trace à
l'historien un long programme des questions auxquelles il doit
répondre (p. 70-72, 82-84). Au lieu de se concentrer sur les

philosophies médiévales, il remonte jusqu'à S. Paul, sous
prétexte que c'est à S. Paul que commence la philosophie
chrétienne (p. 52). Certaines parties sont de véritables inondations.
Le chapitre Ier (p. 1-23) n'est qu'une introduction, nullement
nécessaire ici, sur la manière de bien étudier la philosophie
et les philosophes. Au ch. III, où il s'agit de « l'histoire
comparée des philosophies médiévales», l'auteur fait un résumé
des philosophies du Ier siècle au concile de Nicée, et en somme

peu de place est consacrée à celles du moyen âge proprement

dit. L'immense ch. IX (p. 216-288) sur la restauration
thomiste au XIX* siècle, n'est, au fond, qu'un appendice sur
la question, et dans cet appendice, que n'entre-t-il pas! Le
lecteur est promené de Kant (p. 219-224) à M. de Mun (p. 225),
à Chateaubriand et à Mme de Staël, voire même au Radeau
de la Méduse (p. 229) ; etc. En outre, au lieu de dire nettement
ce qu'il a à dire sur un philosophe, par exemple sur Abélard,
l'auteur coupe sa pensée en cinq ou six parties, qu'il faut
chercher à travers le volume. Ce décousu fatigue et nuit à

l'unité.
Au milieu de cette surabondance de détails superflus, on

remarque toutefois des lacunes. Par exemple au ch. X (l'histoire

enseignée et écrite des philosophies médiévales), M. P. a
bien raison de citer les quatre historiens qu'il mentionne,
mais comment n'a-t-il fait aucune place à M. Rousselot, auteur
de 3 volumes d'Etudes sur la philosophie dans le moyen âge?
Ce qu'il dit d'une grosse question discutée au IX" siècle et



— 403 —

plus tard (la présence réelle), et en particulier de Paschase
Ratbert, n'est-il pas trop superficiel (p. 167 et 172)? Les
travaux publiés dans la Revue internationale de théologie ne
paraissent pas lui être connus, non plus que les études qu'elle
contient sur maintes questions scolastiques. Pour prouver que
le XIIIe siècle a été un grand siècle dans l'histoire de la
civilisation chrétienne, quatre vers de Musset (p. 180) constituent-
ils un argument dans un ouvrage d'érudition comme celui-ci?
M. P. prétend que la Somme de Thomas d'Aquin a toujours
été considérée comme «la systématisation des croyances de

l'Eglise romaine » (p. V). Cependant beaucoup de théologiens
romanistes en ont attaqué les doctrines. La théologie de la
Somme n'est-elle pas en très grande partie fondée sur une
fausse philosophie et sur de prétendues sciences naturelles
que les naturalistes d'aujourd'hui répudient? Si les croyances
de l'Eglise romaine sont celles de la Somme, elles sont donc
singulièrement en péril, et dès lors comment l'auteur peut-il
dire que cette théologie « demeure vivante et respectée »

Comment peut-on prétendre que le moyen âge a fait une
grande place à la raison et aux sciences (p. 179), quand la
plupart des théologiens du moyen âge, au lieu de suivre la
vraie raison, se laissaient entraîner par leur imagination?
Qui ose aujourd'hui donner le nom de «sciences» aux
élucubrations d'Alexandre de Halès, d'Albert et de Thomas? N'est-
ce pas à Bacon que commence vraiment le courant scientifique

digne de ce nom M. P. prétend que c'est au XIIIe siècle
que la théologie et la philosophie des «catholiques» se sont
constituées «sous une forme à peu près définitive en ses
grandes lignes» (p. 179). Nous pensons, tout en nous croyant
très catholiques, que la forme et les grandes lignes de la
théologie du XIIIe siècle, ne sont plus prises en considération
dans le monde qui pense.

Une des particularités de ce volume est la place faite
par l'auteur à Plotin, qu'il considère comme «le facteur le
plus important des doctrines médiévales». A l'en croire, ce
serait l'influence spirituelle et religieuse de Plotin qui dominerait

l'influence logique et formelle d'Aristote. M. P. a la
franchise d'avouer que cette opinion a rencontré beaucoup
d'adversaires (p. 110-113). Je ne discuterai pas cette question, mais
je ne saurais taire que rattacher, par exemple, la métaphy-



— 404 —

sique de Descartes à Plotin (p. IX) me paraît inexact. Sans
doute il y a beaucoup de néoplatonisme dans certaines parties

de la scolastique, mais le néoplatonisme n'est pas
nécessairement le plotinisme. De plus, on peut rattacher à Phiion
et non à Plotin la recherche du sens spirituel des Ecritures,
qui a caractérisé l'école d'Alexandrie. Les aveux que M. P.
"fait sur le culte dont Aristote a été l'objet dans l'Ecole (p. 85),
ne combattent-ils pas sa thèse

Une des conclusions de l'auteur est ainsi formulée (p. 316):
« Pour les physiciens, les naturalistes et les historiens, surtout
pour les sociologues, les moralistes et les métaphysiciens,,
pour les psychologues et les logiciens, l'histoire des philosophies

médiévales fournit des connaissances qui, ramenées sur
le terrain positif, sont des acquisitions définitives, des indications

précieuses pour la compréhension de la nature et de
l'homme, pour l'organisation d'une vie individuelle et sociale
où il y ait moins de misère et d'imperfection, plus de justice,
de solidarité et d'union.» Or, il me semble, au contraire, que,
ramenées sur le terrain positif, les connaissances en question
s'évanouissent comme des fantaisies; que ce n'est pas dans
ces fantaisies qu'il faut chercher une exacte compréhension
de la nature et de l'homme; et que ce «bon vieux temps»
est trop rempli de misères et d'injustices pour être proposé
à notre admiration. Vouloir retourner à la philosophie et à la
théologie du moyen âge, me semble le contraire de la saine
philosophie et de la saine théologie. Ce n'est pas du catholicisme,

mais de l'ultramontanisme, et du plus funeste.
Ces restrictions faites, je répète qu'il y a beaucoup à

prendre et à apprendre dans ce riche et trop touffu volume-
E. M.

Le P. Pinel, de l'Oratoire : De la Primauté du pape.
Londres, 1769. Réimpression en janvier 1907, à Voiron (Isère),
chez Micoud et Cie, gr. in-8», 119 p., fr. 3. 50.

Le P. Pinel s'est exprimé ainsi dans sa préface : « On a
beaucoup écrit sur les affaires présentes de l'Eglise. On a mis
dans le plus grand jour les vices de la Bulle Unigenitus, et
l'importance des vérités qu'elle condamne. Malgré cela, ce
funeste décret s'est accrédité de plus en plus. Ceux qui ne



-- 405 —

l'avaient d'abord accepté que par politique, le révèrent aujourd'hui

comme une loi de l'Eglise ou même comme une règle
de foi. Ceux qui lui avaient déclaré une guerre éternelle, la
tolèrent et se contentent de s'en taire. Les ennemis de la vérité
blasphèment ouvertement, pendant que ses amis se réduisent
à un honteux silence; et les choses en sont venues à un tel
point de confusion et de désordre que les fidèles s'estiment
heureux, lorsque les prévaricateurs veulent bien communiquer
avec eux et leur accorder les sacrements. »

Cet état de choses en 1769, n'est-il pas exactement le
même que celui où nous sommes en 1907? Même audace des
prévaricateurs, même lâcheté (disons le mot) des fidèles. On
laisse le mensonge s'affirmer, et, au lieu de se révolter et de
répliquer, on se tait honteusement. C'est ainsi que Rome a

triomphé à toutes les époques, et c'est ainsi qu'elle croit pouvoir

triompher encore de nos jours.
Cependant il est un terme à tout, et l'Ecriture nous avertit

que l'iniquité se ment aussi à elle-même, donc qu'elle se
leurre et que la vérité finit par triompher. Nous commençons
à le voir, et nous rions plus encore des faux dogmes du
Vatican que des erreurs de la bulle Unigenitus. Heureusement,
nous n'en sommes plus à solliciter les sacrements des

prévaricateurs; nous nous en passons et nous puisons à d'autres
citernes; car la vigne du Seigneur n'est pas réduite à n'avoir
d'autre eau que celle des citernes empoisonnées. Enfin les
amis de la vérité commencent à faire eux-mêmes leurs propres
affaires. Qu'ils continuent, et les ennemis de la vérité finiront
par disparaître.

L'auteur nous dit nettement d'où vient le mal. «Si l'on
examine d'où peut venir un renversement si déplorable, on en
trouvera plusieurs causes. Mais la principale à mon avis, est
la fausse idée qu'on s'est faite de l'autorité de l'évêque de Rome.
On le révère comme le chef et le fondement de l'Eglise par
l'institution de J.-C. On s'attache à lui comme au centre de
l'unité catholique. On lui accorde un pouvoir presque sans
bornes, et une juridiction divine sur les autres évêques... Il
est donc visible que l'idée qu'on a conçue dans ces derniers
temps de l'autorité papale, a dû amener les choses au point
déplorable où nous les voyons, et que, pour éviter une ruine
entière, il faut nécessairement rabattre de cette idée. C'est à



- 406

quoi tendra cet écrit, où je me propose de montrer que la
primauté de l'évêque de Rome n'est qu'une primauté de rang,
qu'elle n'est point d'institution divine, et qu'elle ne lui donne

aucun droit de commander à ses collègues.»
Donc, voilà le mal et voilà le remède. Le savant et saint

oratorien a raison. On a faussé la constitution de l'Eglise, on
a mis une idole humaine à la place du Christ, on a fait du
culte de Dieu le culte d'un pauvre mortel, dont l'ignorance et
le reste éclatent aux yeux de qui veut voir. La religion, pour
une quantité de politiciens qui ne poursuivent que des intérêts

de caste et de domination sociale, n'est plus qu'une vile
soumission à une indigne camarilla. Des Français, des catholiques

en sont là! Un Religieux courageux leur démontre leur
erreur; à la lumière de l'Ecriture sainte, des Pères, de la
tradition catholique, des conciles, de l'histoire, il la leur fait
toucher du doigt. Tout ce volume est l'évidence même. Il n'a
pas été réfuté et il ne le sera pas; on insultera, ou plutôt on
se taira, et l'on se croira vainqueur. Que les catholiques qui
se souviennent de la foi de leurs ancêtres, que les membres
des autres Eglises qui savent d'avance que cet ouvrage est
vrai, aient donc le zèle de sa diffusion. C'est par milliers
d'exemplaires qu'il faudrait le répandre dans les villes et dans
les campagnes. C'est cette démonstration éclatante et irréfutable

que tous les ennemis du cléricalisme romain devraient
faire connaître par toute la presse sérieuse, véridique, honnête

et libérale. Ils auront bien mérité de la France, de

l'Eglise et de la Vérité. En attendant, remercions vivement le
modeste et vaillant croyant, qui a eu la générosité de rééditer
cet ouvrage à ses frais et qui mérite de n'être pas seul à les

supporter. E. Michaud.

Louis Saltet : Les Réordinations, étude sur le sacrement
de l'ordre; Paris, Lecoffre, in-8°, 419 p., 1907, fr. 6.

De nos jours où la hiérarchie joue un si grand rôle dans
l'Eglise romaine, et où le pape Pie X ne craint pas de sacrifier

les biens ecclésiastiques en France sous prétexte de sauver
les droits de la hiérarchie, il serait bon d'examiner à fond
les titres de cette hiérarchie: si vraiment les prétentions de

îa papauté sont justifiables d'après l'exégèse exacte et la saine



— 407 —

théologie, comment cette hiérarchie s'est établie, d'où viennent

son pouvoir d'ordre et son pouvoir de juridiction,
comment surtout ces pouvoirs ont été transmis, par quelles
ordinations et par quelles réordinations, etc. Le volume de M. Saltet
ne répond pas à toutes ces questions: car l'auteur, professeur
d'histoire ecclésiastique, se tient le plus possible sur le
terrain de l'histoire et s'aventure peu sur celui de la doctrine;
or ces questions relèvent aussi de la doctrine. Toutefois ce
volume fournit des éléments sinon de solution, du moins
d'elucidation.

Notons d'abord quelques aveux précieux. En premier lieu,
la question est d'ordre théologique. «Le développement de la
théologie, dit l'auteur (p. 385), s'est fait par des stades successifs,

et ensuite, chaque période a voulu, dans la mesure du
possible, rattacher son enseignement à celui de la période
précédente. Ce retour continuel de la pensée théologique au
passé, pour s'y vivifier, a le grand avantage d'assurer la
continuité de l'enseignement, mais, dans la pratique, il peut
présenter de réels dangers, aux époques où la littérature théologique

est insuffisamment connue et comprise.» Je pense que
M. Saltet admet la distinction de la théologie et du dogme, de

la théologie qui change comme toute science, et du dogme
qui ne change pas. D'où nous pouvons conclure que la question

des réordinations n'est pas d'ordre dogmatique.
L'auteur avoue même que, sur la question «de la

transmission du pouvoir d'ordre», la théologie catholique n'a pas
eu de décision et de clarté parfaites; que ce n'est que depuis
le XIIIe siècle seulement que «l'accord s'est fait universel et
définitif» (p. 3). Certes, il serait facile de montrer à l'auteur,
d'après son livre même, que, même après le XIIIe siècle, il y
a eu encore de nombreux désaccords; car lui-même combat
encore certaines opinions du P. Morin, d'Hergenrœther, de
B. Jungmann, de B. Gigalski, du P. Michael (p. 373-382), etc.
Mais transeat. Il résulte de son aveu que, au moins jusqu'à
l'époque qu'il lui plaît de citer, il n'y a pas eu de dogme sur
cette question, si l'on doit admettre, avec l'Eglise catholique,
que cela seulement est catholique qui a été «cru partout,
toujours et par toutes les Eglises».

Ce n'est pas tout. L'auteur ajoute: «On n'a pas de peine
¦à reconnaître les développements et les régressions partiels,



— 408 —

dont l'ensemble constitue l'histoire de la tradition » (p. 386V
Donc il y a eu des «régressions». L'auteur aurait pu dire
«contradictions», car les uns disaient oui et les autres non.
J'y reviendrai tout à l'heure. Mais qu'il me permette de lui
faire remarquer auparavant que là n'est pas l'histoire de la
tradition. Car la vraie tradition, ou transmission des enseignements

du Christ, est tout autre chose que la série des
contradictions théologiques soulevées au sujet de ces enseignements.
L'ensemble de ces régressions et de ces contradictions constitue

donc l'histoire non de la tradition catholique, mais de la
non-tradition. Malgré cette méprise, l'auteur avoue deux
excellentes vérités, à savoir: «Le théologien ne prendra pas une
régression ou une déformation momentanées pour l'expression
authentique de la doctrine» (p. 386). Et encore: «Un théologien
qui n'a de la tradition qu'une connaissance fragmentaire et
acquise au petit bonheur (sic), suivant la chance de ses
lectures, sera exposé aux pires désagréments. Puisant à l'aveugle

dans le dépôt de la tradition... et n'ayant pas la connaissance

de l'ensemble il pourra ériger en règles des
déformations doctrinales ou des abus de pouvoir. » Combien juste
cette observation! Toute la dogmatique romaine est remplie
de ces déformations doctrinales et de ces abus de pouvoir
érigés en règles et en dogmes. Il est précieux que des
théologiens romanistes reconnaissent encore les principes théologiques

qui sapent la dogmatique romaine.
Enfin, un aveu plus précieux encore est celui où l'auteur

dit (p. 370): «Le pape Etienne IV reçoit du concile romain (de
769), la faculté de réordonner les diacres, les prêtres et les
évêques ordonnés par Constantin. Etienne IV usa de cette
faculté pour les seuls évêques consacrés par son prédécesseur. »

Ce texte du Liber Pontificalis a beaucoup embarrassé Baro-
nius, qui a préféré « le corriger d'après une idée a priori » et
sans avoir examiné la question. M. Saltet lui en fait nettement

le reproche. Concluons de ce fait que le pouvoir
d'ordonner et de réordonner est premièrement dans l'Eglise, et
non dans la papauté, et que le pape lui-même le reçoit de

l'Eglise. Qu'en pense aujourd'hui le bon Pie X?
Ces quelques aveux constatés, on peut se demander

quelle est l'opinion de l'auteur et à quelles conclusions
doctrinales son étude historique et pleine d'érudition l'a conduit.



— 409 —

Je dois avouer que ses conclusions sont loin de paraître
claires. De la p. 387 à la p. 391, il fait un résumé historique
où il constate, dès les origines chrétiennes, « deux traditions
différentes», et de plus des contradictions dans les doctrines
et les pratiques de Rome. Je regrette de ne pouvoir citer
ici les propres paroles de l'auteur, et je prie les lecteurs de

s'y reporter. Après ce résumé, il cite un texte de dom Chardon

(p. 391-392), qui paraît aussi obscur et aussi embarrassé
que M. Saltet. Enfin, M. Saltet formule les deux points suivants
(p. 392-393) : « On a toujours admis qu'une ordination validement

conférée ne pouvait pas être réitérée. Les réordinations
ne supposent pas la négation du caractère inamissible de

l'ordre: elles supposent toujours une ordination antérieure
considérée comme nulle. Qu'on se trompât sur la nullité de la
première ordination, c'est incontestable; mais cette erreur de

fait laissait entière la doctrine d'après laquelle l'ordination ne
peut pas être réitérée.» Très bien. Mais toujours est-il que
c'est là de l'abstraction, et que les papes, tout en professant
cette abstraction, disons même ce principe, ont erré de fait,
lorsqu'ils se sont trompés sur la prétendue nullité de la
première ordination: erreur qu'ils n'auraient pas commise, s'ils
avaient connu de fait et exactement les conditions mêmes de
la transmission de l'ordre. Ensuite, M. Saltet ajoute: «D'autre
part, il est sûr que les réordinations supposent une notion du
pouvoir d'ordre qui n'est pas celle d'aujourd'hui. » — Donc,
il faut avouer que Rome a changé sur la notion même du
pouvoir d'ordre. Ceci est fort grave. — De plus, continue
M. Saltet, «d'après la théologie, le sacrement de l'ordre confère

un caractère ou pouvoir qui ne peut jamais être lié au
point de devenir pratiquement nul. » — Cette assertion est-elle
exacte M. Saltet est obligé d'ajouter : « En toute rigueur, cette
identification du caractère et du pouvoir de l'ordre peut être
discutée. Si on l'a fait ici, c'est pour exprimer dans une
formule rapide l'opposition de certaines théologies du moyen âge
«t de la nôtre.» En vérité! Il s'agit bien d'une formule rapide!
Une formule exacte vaudrait mieux. Que M. Saltet me permette
de le renvoyer à l'ouvrage de M. Pourrat sur la Théologie
sacramentaire : pp. 123, 198, 205, 210, 219, 222, etc. M. Saltet
termine son volume en essayant de sauvegarder l'infaillibilité
des papes dans ces questions, sous le prétexte qu'ils ne les



— 410 —

ont pas décidées ex cathedra. Ne nous payons pas de mots.
Les papes, officiellement, se sont contredits en matière
d'ordinations épiscopales et sacerdotales, ainsi qu'en matière de
réordinations. Pour faire les unes et les autres, ils se sont assis
in cathedra et sont descendus ex cathedra, au vu de l'Eglise
et pour l'Eglise; et chaque pape a imposé sa décision comme
la seule vraie. Que faut-il de plus?

Le lecteur a donc lieu d'être déçu, en voyant l'auteur
aboutir, à la suite d'un tel labeur, à des conclusions si médiocres

et même si erronées. D'autres erreurs doivent aussi être
signalées. L'auteur dit (p. 4): «Pourvu qu'une ordination soit
faite suivant la forme prescrite par l'Eglise et avec l'intention
de faire ce que fait l'Eglise, quelle que soit l'indignité du
ministre ou celle du clerc ordonné, elle confère toujours le caractère

sacramentel. » Par caractère sacramentel l'auteur veut
dire pouvoir d'ordre; j'ai déjà signalé cette confusion. De
l'assertion de l'auteur, il résulte que, si le consécrateur n'a pas
Yintention de faire ce que fait (sic) l'Eglise, l'ordination est
nulle. Or qui peut constater que le consécrateur ait cette
intention? Personne. Dès lors, en quelle insécurité cette doctrine
ne jette-t-elle pas les âmes, quand on songe que c'est sur
cet aléa (que de sceptiques et de misérables dans la hiérarchie

episcopale!) que repose la validité romaine des
sacrements! De plus, l'auteur suppose qu'il y a une forme d'ordination

prescrite par l'Eglise. Où est elle? L'Eglise romaine a
sa forme de nomination des candidats, sa forme cérémonielle ;

mais l'Eglise romaine n'est pas l'Eglise. Chaque Eglise
particulière a sa liturgie, son rituel, sa discipline. La validité d'une
ordination episcopale dépend certainement encore d'autres
choses.

L'auteur raisonne ainsi (p. 4) : L'effet du sacrement de
l'ordre est produit ex opere operato; donc il est indépendant
soit des.dispositions du sujet, soit de la dignité ou de l'indignité

du ministre (schismatique, hérétique ou excommunié).
En sorte que toute l'argumentation repose sur la fameuse
formule ex opere operato, qui est précisément en question. Cercle
vicieux et tautologie: car c'est justement la validité de
l'ordination qui est à prouver. Oui, certes, l'efficacité des sacrements

est objective, mais leur objectivité et leur efficacité leur
viennent du Christ même, et non de l'acte matériel opéré



— 411 —

mécaniquement par le ministre-homme (voir le Traité des
Sacrements en général).

L'auteur prétend que la validité du baptême administré
en dehors de l'Eglise est une vérité de foi, mais que celle de
l'ordre conféré dans les mêmes conditions n'est qu'une vérité
proxima fidei, et cela, parce que le concile de Trente n'a pas
défini celle-ci et n'a pas voulu «mettre la doctrine de
nombreux auteurs en opposition avec une vérité de foi » (p. 8).
Etranges notions de la foi catholique, du concile et du
dogme! Le dogme, vérité divine révélée par J.-C, à la merci
du concile de Trente!

A quelques lignes de distance (p. 5), l'auteur concède,,
d'une part, que les ordinations conférées en dehors de l'Eglise
sont valides et «ne doivent en aucun cas être réitérées», et il
exige, d'autre part, pour l'efficacité objective du sacrement,
«la subordination du ministre à l'Eglise». Comment concilier
ces deux assertions? Les ministres schismatiques, hérétiques,
excommuniés, sont-ils subordonnés à l'Eglise? Ceux qui
consacrent malgré le pape et contre le pape, sont-ils subordonnés
à l'Eglise, dans l'opinion de Pie X?

Peut-être l'auteur aurait-il bien fait, pour être à même de
juger exactement les faits qu'il a rapportés, d'établir d'abord
solidement en quoi consiste le sacrement de l'ordre et quelles
sont les conditions essentielles de sa transmission. Cette norme
établie, tous les faits, éclairés par elle, eussent apparu dans
leur véritable valeur. Pourquoi ne l'a-t-il pas fait? C'est
probablement parce que cette norme n'existe plus dans l'Eglise
romaine. Cette Eglise, en effet, n'a plus d'autre doctrine que
celle du concile de Trente, ou plutôt celle du pape, doctrine
qui contredit « ce qui a été cru par toutes les Eglise's
particulières», et qui, par conséquent, ne peut se concilier ni avec
la tradition universelle, ni avec les Pères, ni avec les Ecritures.

Ce volume ne résout donc pas les questions de doctrine
relatives au sacrement de l'ordre, mais il est une très utile
contribution à l'histoire des débats qu'elles ont provoqués.

E. M.



— 412 —

St. Vincent de Lérins: Le Commonitorium; trad, fr., avec
préface de F. Brunetière et introduction de P. de Labriolle.
Paris, Bloud, in-16, 1906, fr. 3. 50.

Les lecteurs savent déjà ce qu'ils doivent penser du
dilettantisme théologique de Brunetière, et particulièrement de la
préface qu'il a mise en tête de la traduction française du
Commonitorium. Ils savent aussi que j'ai reproché à M. de

Labriolle d'avoir traduit semper par anciennement et omnes

par un grand nombre*). M. de L. pourrait répliquer que Vincent

de Lérins a employé lui-même les mots «antiquité» et
«plus grand nombre». Sur quoi je ferai observer que, si
Vincent de Lérins a employé les mots en question lorsqu'il a
parlé en général et d'une manière imprécise, il les a précisés
maintes fois de manière à exclure absolument le sens que
leur prêtent les ultramontains actuels. Effectivement, les
ultramontains actuels enseignent que, pour qu'une opinion soit
transformée en dogme, il suffit qu'elle soit enseignée depuis
un certain temps, ce qui, selon eux, constitue une certaine
ancienneté correspondant au mot semper! Or, telle n'est pas
la doctrine de Vincent de Lérins.

Il dit expressément: «Si quelque contagion nouvelle
s'efforce d'empoisonner, non plus seulement une petite partie de

l'Eglise, mais l'Eglise tout entière à la fois8), alors le grand
souci du chrétien catholique sera de s'attacher à l'antiquité,
qui, évidemment, ne peut plus être séduite par aucune
nouveauté mensongère» (p. 9). Evidemment, Vincent prend ici le
mot « antiquité » dans le sens de tous les temps qui précèdent
l'innovation mensongère. — Plus loin (p. 34), il déclare
formellement que «les lois qui défendent de rien changer à la
foi s'imposent également à tous les âges ». « Il n'a donc
jamais été permis, ajoute-t-il, il n'est pas permis et il ne sera
jamais permis de prêcher aux chrétiens catholiques une
doctrine autre que celle qu'ils ont reçue; et jamais il n'a fallu,
jamais il ne faut, jamais il ne faudra omettre d'anathémiser
ceux qui annoncent autre chose que la doctrine une fois reçue. »

Et encore (p. 81): «Celui-là est catholique véritable et authentique

qui, méprisant l'autorité, l'affection, le génie, l'élo-

l) Revue, juillet 1906, p. 543-552.
*) Remarquons, en passant, que V. de L., par ce texte, rejette l'hypothèse de

l'infaillibilité absolue de l'Eglise»



— 413 —

quence, la philosophie d'un homme, quel qu'il soit1), est
fermement et inébranlablement attaché à la foi, résolu à

n'admettre et à ne croire que les vérités universellement admises

par l'Eglise catholique depuis les temps anciens. » Est-ce clair
Quant à la question du «grand nombre», par lequel on

prétend remplacer le quod ab omnibus, voici comment Vincent

l'entend. Il va de soi qu'on ne saurait exiger l'adhésion
de tous les individus, car il y a toujours des esprits d'opposition

quand même. Mais il s'agit de l'adhésion de toutes les
Eglises particulières jusque-là tenues pour orthodoxes, unanimité

qui implique l'adhésion du très grand nombre des
docteurs, de tous ceux qui marquent et qui comptent, en tout
cas de tous les Pères. En effet, là même où V. parle de
l'antiquité de tous (vel certe psene omnium sacerdotum et magis-
trorum), il parle de «la foi une et vraie quam tota per orbem
terrarum confitetur Ecclesia » (p. 8). Il veut qu'on « prouve que
non seulement la Grèce et l'Orient, mais aussi le monde
occidental et latin ont toujours pensé de même » (p. 128). Il réclame
«l'opinion unanime de tous les catholiques ou de la grande
majorité»; il veut qu'on suive «les opinions concordantes de

nombreux et éminents docteurs, en mettant la religion antique
au-dessus de la nouveauté profane » (p. 115). On voit donc
très clairement que l'unanimité individuelle ne saurait être
exigée, mais qu'il faut le très grand nombre des «éminents»
docteurs et, en tout cas, l'unanimité des saints Pères. « Remarquons,

dit-il (p. 116), que cette antique unanimité des saints
Pères doit être recherchée et suivie en matière de Règle de foi. »

Il rappelle le pape saint Xyste qui prononça «qu'il convient
de ne rien ajouter à l'antiquité» (p. 136). Il ajoute que le concile

d'Ephèse de 431 «décréta que la postérité ne devait rien
croire d'autre que ce que la sainte antiquité des saints Pères,
unanime dans le Christ, aurait embrassé* (p. 136).

La doctrine de Vincent est si claire qu'il faut savoir gré
aux théologiens romanistes de la rééditer. Aussi quelques-uns
de leurs collègues cherchent-ils à la ruiner, en prétendant que
V. n'a pas voulu parler d'une règle de la foi, mais seulement
combattre St. Augustin. Or V. parle expressément « de la règle

') Par ce texte, V. de L. exclut formellement l'hypothèse de l'infaillibilité
du pape.

Revue intera, de Théologie. Heft 58, 1907. 27



¦ ¦•

— 414 ¦—

de foi traditionnelle admise une fois pour toutes dès
l'antiquité» (p. 85).

La peinture qu'il fait des novateurs, des inventeurs de

dogmes nouveaux, s'applique à merveille à la papauté actuelle
et à ses théologiens. Voici leur ruse, leur «tactique perfide» :

«ils prennent bien garde de produire leurs hérésies sous leur
propre nom, mais au contraire ils s'ingénient à découvrir chez

quelque ancien un passage obscur ou douteux, dont l'obscurité
semble favoriser leur nouveau dogme, et se donnent ainsi
l'apparence de n'être ni les seuls, ni les premiers à penser ce
qu'ils avancent» (p. 25). Il faut lire tout ce chapitre VII, qui
est fait de main de maître et qui est bien d'un vrai disciple
de St. Paul. Ce n'est pas tout. Ils font valoir l'éminence des

personnages sur lesquels ils s'appuient (ch. X). Chez eux, c'est
une manie d'innover : « il leur faut chaque jour du nouveau et
encore du nouveau; ils sont toujours impatients d'ajouter
quelque chose à la religion, d'y changer, d'en retrancher...
Ils s'écrient: Apprenez la foi, que personne, sauf nous, ne
comprend. Elle est demeurée cachée pendant nombre de siècles,
et vient seulement d'être révélée et produite au jour. Mais
apprenez-la furtivement, elle vous charmera... Ne sont-ce pas
là les propos de cette courtisane qui, dans les Proverbes de

Salomon, appelle à soi les passants qui vont leur chemin»
(ch. XXI)? — En vérité, ne sont-ce pas là les procédés qu'ont
employés les ultramontains pour faire passer leurs dogmes de

l'immaculée-conception et de l'infaillibilité papale? Ils sont
pris sur le fait. Ce n'est pas tout. De même qu'ils ont, eux,
le monopole de la foi, ils ont aussi le monopole de la grâce
et de la sainteté. Ecoutez-les encore: «Dans leur Eglise on
trouve une grâce divine considérable, spéciale, tout à fait
personnelle Tous ceux qui sont des leurs reçoivent de Dieu
une telle assistance que, soutenus par la main des anges, ils
ne peuvent jamais heurter du pied contre une pierre, c'est-à-
dire être jamais victimes d'un scandale» (ch. XXVI)

Quant à nous, anciens-catholiques, nous ne pouvons
qu'applaudir à cette publication: car elle nous donne raison d'une
manière éclatante. Notre doctrine du «dépôt de la foi», qui
est celle de St. Paul, est admirablement décrite par Vincent
(ch. XXII). Il en est de même de notre doctrine du progrès
en théologie, qui est un progrès essentiellement subjectif en



— 415 —

connaissance, en science et en foi, et non en augmentation
quantitative des dogmes (ch. XXIII). De plus, comme nous,
Vincent s'élève contre « les calamités qu'apporte à sa suite
l'introduction d'un dogme nouveau» (p. 13). «De tous ces

maux, s'écrie-t-il (p. 14), quelle fut la cause, sinon qu'à la
place d'un dogme venu de Dieu, toutes les fois qu'on met des

superstitions purement humaines, on ruine par de criminelles
nouveautés une antiquité si bien assise; on viole l'enseignement

des âges antérieurs, on déchire les décisions des Pères,
on anéantit les définitions des ancêtres, et la curiosité
profane, passionnée de nouveautés, refuse de se contenir dans
les chastes limites d'une antiquité sainte et incorruptible. »

Tels sont quelques-uns des crimes les plus récents de la
papauté et de l'Eglise ultramontaine. Que disons-nous autre
chose? Les travaux que nous publions depuis les innovations
romaines de 1870, sont-ils autre chose que ce que recommande

V. de L., lorsqu'il dit (ch. III): «Le chrétien catholique
s'occupera de consulter, d'interroger, en les confrontant, les
opinions des ancêtres, de ceux d'entre eux notamment qui,
vivant en des temps et des lieux différents, sont demeurés
fermes dans la communion et dans la foi de la seule Eglise
catholique et y sont devenus des maîtres autorisés; et tout ce
qu'ils auront soutenu, écrit, enseigné, non pas individuellement
ou à deux, mais tous ensemble, d'un seul et même accord,
ouvertement, fréquemment, constamment, un catholique se rendra

compte qu'il doit lui-même y adhérer sans hésitation » (cf.
ch. XXVII).

Les lecteurs impartiaux nous rendront cette justice que
l'Eglise ancienne catholique, en rejetant non pas les progrès
des sciences et de la vraie théologie scientifique, mais les
nouvelles superstitions romaines, les nouveaux dogmes romains,
et en faisant appel à la foi de l'antiquité, est restée fidèle au
critérium catholique et au véritable catholicisme. Ce volume
est notre meilleure justification, comme il est en même temps
la meilleure condamnation du «Développement» newmanien
et de toute la nouvelle Dogmatique de Rome. E. Michaud.



— 416 —

Petites Notices.
* F. W. Bussell : Christian Theology and Social Progress.

The Bampton Lectures for 1905. London, Methuen, 10 s. 6 d.

1907. — «It is my aim to show how general welfare is bound
up with the faiths and hopes of Christian belief; and again,
how the general welfare can only rightly be secured by
justice to the particular, by respecting the units which make up
the whole : a heap composed of valueless atoms is itself
without value... As it must seem, it is the Gospel alone,
which in the face of scientific facts and intellectualist theory,
still clings to the belief in the eternal value of the simple and
humble soul ; and, while allowing that every venture of moral
action or religious aspiration is and must be an act of faith,
still encourages those for whom to-day we have no hope, no
consolation, and no use, to believe in God's goodness and
their own imperishable worth. » F. W. B.

* Lucien Choupin: Valeur des décisions doctrinales et

disciplinaires du Saint-Siège : Syllabus, Index, St. Office, Galilée.
Paris, Beauchesne, 1907. fr. 4. —- Ce volume ne saurait avoir
de valeur que pour ceux qui prennent au sérieux les prétendues

« décisions » doctrinales et disciplinaires du St. Siège.
Quant aux catholiques qui connaissent l'état misérable de la
théologie romaine (lire sur ce point les aveux des catholiques-
romains eux-mêmes), et qui savent que le fameux saint-siège
ne repose que sur des textes d'Ecriture détournés de leur
vrai sens, sur une tradition falsifiée, sur des faits historiques
faussement interprétés, ils n'ont pas à s'attarder dans des
subtilités et des discussions puériles. Puériles en effet, les
discussions sur les conditions de Yex cathedra, sur la valeur de

l'index, du Syllabus et de la condamnation de Galilée. Les
Dœllinger, les Reusch, les Langen, les Reinkens, les Friedrich,

les Weber, les Michelis, les Huber, etc., ont réfuté à

satiété les assertions fantaisistes de la théologie ultramontaine ;

M. Choupin « ignore » ces réfutations. Ce n'est plus de la science.

* D. Draghicesco: Le problème de la conscience, étude
psychosociologique. Paris, Alcan, in-8°, fr. 3. 75. — Peut-être
l'auteur exagère-t-il le rôle du milieu physique pour expliquer
l'organisme humain, ainsi que le rôle du milieu social pour



— 417 —

expliquer la conscience humaine. Ni le milieu physique, ni le
milieu social ne suffisent. Mais la force vitale physique et la
force consciente morale une fois données, il est évident d'abord
que ces forces concourent à former les deux milieux en question,

ensuite que ces milieux, à leur tour, contribuent
puissamment au développement, soit en bien, soit en mal, de ces
mêmes forces. On lira avec intérêt le chapitre intitulé: «Foi
et science», où l'auteur s'appuie sur les théories de Weismann

et de Le Dantec, c'est-à-dire sur la possibilité d'une vie
physique éternelle pour conclure à l'immortalité de l'âme
{p. 223).

* Prof. R. Knopf : Die Zukunftshoffnungen des Urchristentums.

Tübingen, Mohr, 50 Pfg., 1907. — Dieses vorliegende
religionsgeschichtliche Volksbuch schildert in fesselnder Weise
die Zukunftshoffnungen des Urchristentums im Zusammenhange
mit dem, was die antike Menschheit überhaupt von Leben
und Tod, von Welt und Weltuntergang hoffte und fürchtete;
dadurch gibt es seinen Lesern den Schlüssel in die Hand
für die dunkelsten Rätsel aus der Entstehungszeit des
Christentums. Und weil — trotz allem Wandel der Zeiten — das
hoffende Menschenherz schliesslich doch immer dasselbe ist,
lehrt gerade dies Volksbuch auch in dem Fremdesten und
Fernsten dennoch den Pulschlag unseres eigenen Herzens zu
fühlen, die Sehnsucht unserer eigenen Zukunfsthoffnungen
wieder zu erkennen. So löst es die höchste Aufgabe der
historischen Kunst, die Vergangenheit als ein Vergangenes und
doch zugleich Gegenwärtiges darzustellen.

* D.-Eb. Nestle : Novum Testamentum grœce et latine.
Utrumque textum cum apparatu critico ex editionibus et libris
manu scriptis collecto imprimendum curavit E. N. — N. T. latine.
Text. Vaticanus. — Stuttgart, Privileg, würtembergische
Bibelanstalt, 1906; in Leinwand gbd. Mk. 3 u. 2, in Chagrinleder
mit Rotschnitt, Mk. 4. 50 u. 3. 50. — Ces deux éditions sont
extrêmement soignées, sur papier très fin (ce qui les rend
très portatives), agréables à lire, accompagnées de notes sur
les variantes de textes, et aussi de cartes géographiques
commodes. Elles dénotent, de la part du savant et patient auteur,
un travail considérable, et elles se recommandent d'elles-mêmes.



— 418 —

* F. Prat, S. J. : Origene. Paris, Bloud, in-16, 221 p.f
fr. 3. 50, 1907. — Etude instructive, faite avec impartialité et
même avec une certaine bienveillance qui n'est que justice.
Origene a été calomnié et défiguré par le parti littéraliste et
matérialiste, qui n'a été que trop influent au IVe siècle et
surtout au VIe. Il importe que la vérité reprenne ses droits. Ce
volume contribuera à les lui rendre. Dans la question escha-

tologique, il y a encore beaucoup à faire, et le volume du
P. Prat laisse à désirer. Espérons qu'après avoir étudié le
théologien et l'exégète, l'auteur étudiera bientôt le philosophe>
le critique et l'apologiste, et qu'à cette occasion il perfectionnera

le présent volume. Ce qui est déjà certain, c'est que
l'origénisme hétérodoxe (s'il en est un) n'a pas Origene pour
auteur: Origene a émis des hypothèses philosophiques et
théologiques, il était dans son droit. Reste à savoir si quelques-
unes de ces hypothèses, que l'on peut tenir pour erronées,
atteignent le vrai dogme. C'est ce que l'on prétend d'ordinaire,

et c'est justement ce qui n'est pas démontré. Il faudrait
d'abord avant de le condamner comme hérétique, établir
solidement en quoi consiste le vrai dogme sur les points
incriminés; et c'est ce qu'on ne fait pas, et pour cause, notamment

dans la question eschatologique. La constatation dont je
parle ne saurait se faire attendre longtemps; l'inévitable
réforme de la théologie catholique, qui d'ailleurs, commence
déjà, la fera. E. M.

* C. Schaarschmidt : Die Religion, Einführung in ihre
Entwicklungsgeschichte. Leipzig, Dürr, 1907, 4 M. 40 Pfg. —
In vorliegender Schrift ist der Versuch gemacht, die
allgemeine Entwicklungsgeschichte der Religion, wie sie sich aus
nachweisbaren Tatsachen ergibt, kurz darzustellen. Die Religion

wird dabei als das Erzeugnis einer Vernunfttätigkeit
gedacht, welche unter höherer Leitung sich von der Äusserlich-
keit des Vorstellens aus ganz allmählich zu immer besserer
Einsicht erhoben hat, um endlich zum Verständnis des in sie
gesetzten idealen Inhalts zu gelangen. Ein in dieser Arbeit
aufgestellter Grundgedanke besagt, dass die das
Menschengeschlecht von jeher treibenden Schwierigkeiten und Kämpfe,
insbesondere die alten Fragen nach dem, was denn nun eigentlich

die Wahrheit und das Gute sei, ihre endliche Lösung im
Siege des als die Lehre Jesu recht zu verstehenden Christen-



_ 419 —

turns als des Gipfels der gesamten Religionsbewegung, also
durch die Religion finden werden.

* M. l'abbé A. Tanguy : L'ordre naturel et Dieu. Paris, Bloud,
in-8°, 1906, fr. 4.50. — L'auteur se propose de traiter les

questions les plus importantes de la philosophie: la matière,
la force, les lois de la nature, la génération primitive, la finalité,

l'âme, le libre arbitre, Dieu, etc. C'est superbe.
Malheureusement il ne procède pas scientifiquement, mais agressivement

et oratoirement. Au lieu de définir exactement les mots,
de préciser les questions, de n'employer que des arguments
die valeur scientifique et philosophique, de manière à réfuter
l'école matérialiste, il cite des autorités qui ne la touchent
pas, la Genèse et l'encyclique ^Eterni Patris ; il lance le mot
«absurde», qui ne peut que la blesser; il affirme a priori, ce

qui ne mène à rien; il semble en vouloir terriblement au
germanisme et à la science allemande, qui cependant ne paraissent

pas l'avoir fait beaucoup souffrir. Il croit faire de la
lumière en faisant du trait ; ses fins de chapitres ne sont guère
que des provocations inutiles: «Büchner, la force vitale, vous
ne l'aurez jamais dans vos creusets; elle est la chose exclusive

de Dieu; c'est de Dieu que vient la vie; dixit et facta
sunt! » (p. 168). C'est ainsi qu'on compromet les meilleures causes.

* Theologischer Jahresbericht (Krüger - Kœhler) ; Leipzig,
Heinsius. — Le 25e volume, 1905: 4e partie, Histoire
ecclésiastique, par Krüger, Clemen, Vogt, Köhler, Herz, Werner,
Raupp. — 5e partie, Théologie systématique, par Neumann,
Christlieb, Titius, Hoffmann. — Ces deux livraisons, l'une de
600 pages gr. in-8°, l'autre de 400, dénotent une incroyable
quantité de travail et de recherches; c'est un répertoire
inépuisable de renseignements, avec des appréciations forcément
incomplètes, mais presque toujours très justes. Prière à ceux
qui croient que la théologie est morte, de vouloir bien se

renseigner de visu. Toutefois (simple remarque à MM. les
Directeurs) les subdivisions ne sont-elles pas trop nombreuses,
et, au lieu de faciliter les recherches, ne les entravent-elles pas?



420

Ouvrages nouveaux.
P. Batiffol : Questions d'enseignement supérieur ecclésiastique.

Paris, Lecoffre, in-12, fr. 3. 50. (Sera étudié prochainement.)
V. Ermoni: Jésus et la prière dans l'Evangile. Paris, Bloud,

br. 1906, 60 cent, (sérieuse étude didactique).
K. Felner: Bibel und Bühne. Ein Programm. Weimar, Brückner,

br. 1907.

Jean Finot: La science du bonheur (dans la Revue, 1er mars
et suiv.).

Dr Julius Friedrich: Das politische Wahlrecht der Geistlichen.
Giessen, E. Roth, br. 30 S., —. 80.

J. Gabrielsson: Über die Quellen des Clemens Alexandrinus,
I. Teil. Leipzig, Harrassowitz, in-8°, 253 S., Mk. 6. — Über
Favorinus und seine navToSanyq Iocoqiu; Mk. 1. 50.

K.-G. Gœtz (Basel): Die Abendmahlsfrage in ihrer geschichtlichen

Entwicklung. Register. Leipzig, Hinrich, 50 Pfg.
Prof. H. Guthe: Jesaia. Tübingen, Mohr, 70 S., 50 Pfg.
Prof. A. Meyer : Was uns Jesus heute ist. Tübingen, Mohr,

56 S., 50 Pfg.
Librairie Emile Nourry (Paris, rue N.-D. de Lorette, 14) :

A. Dupin, Le dogme de la Trinité dans les trois premiers
siècles, 78 p., fr. L 25. — H. Loriaux, L'autorité des Evangiles,

154 p., fr. 1.25. — P. Saintyves, Le miracle et la
critique historique, 154 p., fr. L 25. — Ces trois ouvrages seront
étudiés dans la prochaine livraison.

G. de Pascal: Les indulgences, doctrine et histoire. Paris,
Bloud, br. 1907, 60 cent. (L'auteur prétend justifier l'injustifiable

pratique romaine actuelle, par celle de l'ancienne
Eglise qui était tout autre ; donc thèse fausse.)

Fr. Schwenker : Das Gebet, erläutert durch mehr als tausend
Beispiele. Leipzig, Krüger, 372 S., Mk. 3. 50.

W. Staerk: Sammlung Göschen — Neutestamentliche
Zeitgeschichte. II. Bd., je 80 Pfg. Leipzig, Göschen, 1907.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stämpfli & ClE.


	Bibliographie théologique

