Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 58

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 386 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Jean Barvzi: Leibniz et l'organisation religieuse de la
terre; d’aprés des documents inédits. Paris, Alcan, in-8°,
1907, fr. 10.

Ce titre sensationnel et quelque peu emphatique est cepen-
dant exact. Le génie est quelquefois si grandiose qu'il peut
nous paraitre affecté et méme naif. Dépasserais-je 1a mesure
en disant qu’'il y a eu, dans le génie si complexe et toujours
st sincére de Leibniz, une puissance de vision et de mysticité
qui implique une certaine naiveté? Quoi qu'il en soit, c'est
bien la Weltanschanung de Leibniz que l'auteur a voulu étu-
dier et préciser, non seulement d'aprés les documents impri-
més et connus, mais d'aprés de nombreuses notes manuscrites
quil a eu la bonne fortune de pouvoir consulter.

Ceux qui connaissent déja Leibniz ou croient le connaitre,
pourront encore apprendre ici quelque chose sur son éduca-
tion religieuse et sur la genése de son systéme théologique
(p. 188-245), sur sa politique générale et en particulier sur
son désir d'une conquéte de I'Egypte (p. 5-45), sur le role
qu'il aurait voulu voir jouer par Louis XIV, sur la grandeur
future de la Russie d’'aprés l'impression que lui faisait Pierre
le Grand (p. 106-178), sur le projet d'un concile cecuménique
en Russie (p. 148-149), sur les Chinois (p. 80-102), sur l'impor-
tance qu'il attribuait aux jésuites notamment comme mission-
naires et comme force d'expansion, sur le projet d'union des
Eglises au XVII® sieécle (p. 184 et suiv.), etc.

Les lecteurs de cette «Revue» connaissent les études
qu'elle a publiées sur la tentative d'union entre les catholi-
ques et les protestants d'aprés les négociations de Leibniz et
de Bossuet?). Ils trouveront des détails nouveaux sur le milieu
hanovrien et les circonstances historiques du premier projet

1) Janvier et avril 1903, p. 112-157, 242-282. Voir aussi P’étude sur Leibniz
et D'eucharistie, octobre 1902, p. 693-712.



— 387 —

de 1676 a 1679 (p. 246-266), ainsi que sur la recherche de la
vraie Eglise et sur 'obstacle a l'union (p. 267-425).

Quoique 1a question de l'union soit aujourd’hui posée
autrement et que les conditions, les milieux, les esprits, soient
tout autres, cependant il y a toujours a glaner dans le passé.
Je wvoudrais signaler aussi, dans ce riche volume, des obser-
yations intéressantes sur le probabilisme (p.69-76), sur Arnauld
{p. 73-74, 86-87, 216-220), sur Pascal (p. 220-230), sur la ques.
tion d'Orient en 1670 (p. 12-13, 22-23). Les « Réflexions sur la
sécurité publique» de 1670, ne contiennent-elles pas des vues
neuves encore aujourd’hui et vraies? Les questions de 1'Arbi-
trage supréme, du Bien général et de la Paix générale (p. 43-
43), ne sont-elles pas encore actuelles?

Le volume se ferme tristement. « Toutes les sectes, dit
Pauteur, attirérent 4 soi cet homme, puis s’étonnérent qu'il
leur fat étranger. Finalement, Leibniz fut détesté a la fois par
les pasteurs et par les prétres romains.» Etrange destinée!
Ceux qui ont le plus révé au bonheur de l'humanité et a la
paix, sont ceux qui sont le plus dédaignés de leur vivant.
N’étant ni de droite ni de gauche, ils n’ont d'abord que des
ennemis soit a droite, soit & gauche. «Pendant les deux der-
niéres années de sa vie, appelé a la cour de Georges d’An-
gleterre et a celle de Louis XIV, Leibniz resta abandonné a
Hanovre. Il ne fut suivi, lors de ses funérailles, que de son
seul secrétaire, et fut enterré, selon le mot de son ami Ker
de Kersland, comme un voleur de grand chemin. Mort, il fut
de méme abandonné. Tandis qu'un Kant et un Hegel vivent
dans la conscience allemande, Leibniz y demeure indistinct.
Sa pensée religieuse, plus que toute autre, fut inconnue et
mutilée. En méme temps ses projets politiques, que l'on
s’acharnait 4 séparer de la source mystique d'oli sans cesse
ils avaient jailli, devinrent des efforts dispersés, naivement
irréalisables... Quelquefois méme, possédé par le dédain,
Leibniz négligea de s’expliquer: «Le principe de continuité
est hors de doute chez moi et pourrait servir a établir plu-
sieurs vérités importantes dans la véritable philosophie. Je me
flatte d’en avoir quelques idées; mais ce siécle w’est point fait
Ppour les recevoir » (p. 509).

Rappelons quel fut son plan. «Il a saisi deux Europes:
une Europe du Nord, une Europe du Midi. Vrai ou faux, cet



— 388 —

antagonisme est fondamental en sa pensée: Europe du Nord,
protestante, régénératrice du christianisme; Europe du Midi,
romanisée, en possession d'une autorité qu'il importe de refor-
ger. Entre ces deux Europes, un pays mi-protestant, mi-catho-
lique, transition réalisée par la nature: la France. A l'autre
extrémité de V'Europe, la Russie ndivise encore, nordique
assurément, et cependant distincte de la République du Nord
qu’il s’agit d'unifier. Vivante transition, elle aussi, elle menace
et accable la nation protestante de qui le protestantisme avait
espéré son salut. Telle est la décisive et constante intuition.»
(p. 422; voir aussi p. 106 et 107.) — Cette intuition, Leibniz
la transfigure et la précise suivant les événements. «Il sait
I’Empire presque mort; pourtant ne pouvait-il, griace a la cour
de Vienne, atteindre Rome? Des négociations trés complexes
et trés obscures le montrent en rapports constants avec la
cour de Vienne, et impatient d'y faire quelque voyage secret.
Mais les efforts d'union avec I'Eglise romaine peuvent échouer.
Ne convient-il pas alors de fortifier et d'unifier les Eglises
protestantes? I’abus le plus criant ¢étant l'anathéme mutuel,
il faut travailler & rapprocher d'abord les sectes les plus voi-
sines. Voici les Réformés et les Evangéliques: aprés qu'ils se
furent, au temps de Calvin et de Luther, anathématisés les
uns les autres, on vit les animosités décroitre, au moins entre
les esprits éclairés. De plus, les cours de Berlin et de Hano-
vre ont intérét a se rapprocher. L’Angleterre et les Provinces-
Unies sont soumises & un méme roi protestant. Un héros pro-
testant dirige la Suede. Vaincra-t-elle? Comment s'étonner que
se méle & l'effort irénique de Leibniz un nombre sans cesse
croissant de mobiles diplomatiques?... Guillaume d'Orange,
Charles XII, Frédéric I¢** sauront-ils étre les souverains pro-
testants? Tout 'avenir est fondé sur leur destin. Ils ne surent
pas étre ces souverains. Leibniz se plaignait un jour a la
princesse de Galles de la légereté politique du roi de Prusse,
qui etit voulu voir I'affaire immédiatement conclue. En Charles X1I
il crut & peine quelques années. 11 pressentait la supériorité
de Pierre le Grand, et le voulait des lors associer a l'ceuvre
nouvelle. Des textes indéniables nous montrent un projet
d'union des Eglises que dirige en Russie le prince Kourakine
et auquel Leibniz est meélé, probablement depuis 1707 ...
Plus que jamais le protestantisme doit étre fortifié¢; plus que



389 -

jamais aussi, il doit étre uni. Fusion des Evangéliques et des
Réformés dans l'unité nouvelle de I'Eglise anglicane, elle-méme
de plus en plus adaptable & une Eglise romaine transfigurée. »
Telle était 'Eglise universelle que Leibniz voulait édifier
sur la loi d’amour. Le XVII® sigcle n'y réussit pas parce que
les convictions et les passions s'y refuserent, et parce qu'on
ne songea pas a préciser les termes d'individualisme, de tra-
dition et d’autorité qu'on se reprochait de part et d'autre.
Ces trois choses sont loin d’étre inconciliables, mais a la con-
dition qu’elles seront exactement définies. Or elles ne le sont
pas encore au XX¢ sieécle. L'idée de Leibniz est a reprendre
en ce sens qu'il faut montrer ce qu’il y a de catholique dans
le protestantisme, et de protestant dans le catholicisme; et
ces éléments, une fois dégagés de leurs enveloppes exté-
rieures et périssables, s’associeront de nouveau dans une unité
chrétienne vraiment vivante, ot l'individualisme, la tradition
et 'autorité, loin de se combattre, se fortifieront. E. M.

Henri Brémonp: Gerbet; Paris, Bloud, in-16, fr. 3.50, 1907.

Lamennais, Gerbet, Lacordaire furent des romantiques.
Nous savons quelles furent les qualités et quels furent les
défauts du romantisme en littérature. En théologie, il déve-
loppa tous les défauts de 'imagination et du sentiment lorsque
I'imagination et le sentiment s’émancipent de la raison, de la
science et de 'histoire. Lamennais, heureusement, s’'apercut de
I'abime et essaya de rebrousser chemin vers la vérité. Lacor-
daire courba la téte en gémissant, mais en se déclarant du
moins libéral impénitent. Quant a Gerbet, il tourna casaque
avec un lyrisme qui lui valut 'évéché de Perpignan en 1854,
jeta la pierre & Lamennais qui l'avait comblé d’amitié, osa
prononcer le mot de «scandale» (mot qu’il oublia de s'appli-
quer a lui-méme), reprocha a Lamennais des «folies» (p. 96),
et avec quelle légereté de pensée (p. 91-100), et tout cela,
pour glorifier celui qu'il appela alors «le vicaire de Dieu»
(p. 91) et «la regle de la foi» (p.96). Lorsqu’il écrivait que
«’Eglise était au-dessus de tout dans son cceur» (p. 189), il
s’agissait, bien entendu, non de J.-C. ni de 'Evangile, mais du
pape. Eglise et pape, a ses yeux, c'était tout un.



— 390 —

Cest de cette théologie romantique que date, chez les
théologiens francais, 'oubli de la notion d'objectivité, notion
remplacée chez eux par l'image, image quelquefois mystique,
toujours capricieuse et fantastique, toujours mobile et chan-
geante. De 1a leur besoin de changement et d’évolution, non
de I'évolution scientifique qui maintient les substances et les
idées, mais d'une évolution maladive et mensongeére, qui altére
la vérité, qui fait d'un non un oui, d'une erreur un dogme,
d'un homme un Vice-Dieu. Le pape applaudit naturellement,
ainsi que ceux de ses adhérents qui trouvent plus commode
de le proclamer infaillible que de chercher eux-mémes con-
sciencieusement et laborieusement la vérité, et pour qui I'évo-
lution dans la superstition est a peu prés toute la religion.

C'est dans ces funestes résultats du romantisme théolo-
gique que I'Eglise de France se débat aujourd’hui. Gerbet fut
un des meneurs les plus néfastes: car c'est & lui surtout qu'on
doit le Syllabus, ce recueil de quiproquos insidieux qui attira
sur I'Eglise la colére de tant de penseurs et qui scandalisa
tant de chrétiens. Il suffit de lire son Instruction pastorale
«sur Diverses Erreurs du temps présent» (1860) pour voir
qui fut l'inspirateur de Pie IX.

En somme, Gerbet fut toute sa vie un réveur, comme ce
papillon de nuit qu'il a décrit, si poétiquement d'ailleurs, dans
une lettre & sa «pauvre enfant»: «Moi, qui dans ce moment
ne pensais qu'a vous, je me suis dit que, s'il parvenait a voler
comme de coutume, il viendrait & briler ses ailes a la lumiere
et mourir, et qu'il valait bien mieux le mettre dehors, en
liberté, sous les étoiles. Je 1'ai poursuivi avec un cornet de
papier, pour le prendre; je 'ai pris et je I'ai mis en liberté.
Pauvre papillon! nous sommes comme toi; blessés par la dou-
leur, nous nous agitons terre a terre», etc. (p. 144-145). Gerbet
a été un poete qui voulait faire du dogme, un mystique qui
voulait faire de I'histoire, et qui, incapable d’étre précis, méme
quand il s'appliquait a la philosophie, se perdait dans les
images, qui le dispensaient de raisonner exactement. Son
nouveau panégyriste, M. Brémond, qui s’efforce d’en faire un
grand personnage, est cependant obligé de convenir que sa
concision, dans son Précis, est une concision «élégante et
fleurie »: «I1 a beau faire, il reste littérateur. Il ne parle que
par images» (p. 175). Aprés avoir mentionné I'Instruction pré-



— 391 —

citée de 1860, M. Br. ajoute (p. 153): «Je crains bien qu’on ne
soit un peu décu 4 la lecture des autres lettres, discours et
mandements, qu'un zeéle peut-étre imprudent a cru devoir re-
cueillir.» Oh! combien imprudent en effet!

Gerbet y exagere toutes les questions qu'il traite, et ses
autres ceuvres théologiques (théologiques par le sujet, mais
non par le fond) sont gatées du méme défaut. Ecoutons encore
M. Brémond: «Esprit éminemment synthétique, saisissant la
vérité par les codtés ou elle touche a l'infini, celui qui est le
moins accessible aux intelligences naissantes; manquant d’ail-
leurs d’'une certaine clarté d’exposition, il n’aurait pas pu se

plier aux exigences d'un enseignement scolaire (p. 68)... A
force de tout surnaturaliser, les mennaisiens risquaient d’'obs-
curcir et méme de détruire I'idée de surnaturel (p. 198)... Il

manquait aussi & Lamennais et & Gerbet une connaissance
plus exacte de la psychologie de la raison et de la foi. Ils
semblent parfois confondre la raison raisonnante avec la raison,
et par la encore, en condamnant absolument cette derniére,
ils ouvrent la voie au fidéisme» (p. 199). Je pense que je ne
fausse pas la pensée de M. Br. en priant le lecteur de lire
entre des lignes aussi suggestives. Lui-méme rappelle ailleurs
(p. 174) que les ouvrages de ce «théologien poéte» n'ont pas
toujours été pris au sérieux, et que le Dictionnaire des sciences
ecclésiastiques dit des disciples de Lamennais: «Awucun d’eux
n'avait une connaissance suffisante des vrais principes de la
théologie.» Certes telle n’est pas la pensée de M. Br,, ni celle
de son précédent historien, Mgr de Ladoue, évéque de Nevers,
qui n'a pas craint d'étouffer son héros dans une atmospheére
d’encens qui remplit trois volumes.

Ce que Gerbet a écrit de mieux, c'est son dialogue entre
Platon et Fénelon sur la confession comme institution civilisa-
trice. Fénelon expligue a Platon que le Christ a précisément
€tabli un «tribunal des ames» pour détruire la sauvagerie
qu'on remarque dans la plupart des hommes (p.130-141).
L’idée est certes trés poétique en elle-méme; mais qu'il y a
loin de cette idée a la pratique romaine, & linterrogatoire si
souvent scandaleux des casuistes! Gerbet voit un idéal, non
la chose réelle telle qu'elle est; et admirant cet idéal, créé
par son imagination, il s'écrie: Que Rome est belle! Clest
aussi l'esprit et le procédé qu'il a employés dans son « Esquisse



392

de Rome chrétienne» (p. 154-155). Dans le «Dogme généra-
teur de la piété chrétienne», il est certes aussi pieux que
poétique, mais il esquive toutes les difficultés de la dogma-
tique romaine sur la transsubstantiation, comme il a esquivé
toutes les difficultés relatives au fameux tribunal du prétre
romain, ne se demandant méme pas si les paroles du Christ
sur la vertu de pénitence et sur la rémission des péchés jus-
tifiaient ce tribunal. Véritable escamotage. Gerbet n’a pas re-
marqué non plus que la piété chrétienne est engendrée par
la grace divine, par la foi, par la charité, et cela, d’abord au
baptéme, qui est le premier des sacrements et qui nous en-
gendre a la vie surnaturelle. Bref, son mysticisme, loin de
reposer sur des principes solides, erre a 'aventure, au gré de
son imagination sentimentale., Que d’erreurs ne devrait-on pas
relever, si 'on voulait le suivre d'un peu prés a travers toutes
ses évolutions contradictoires! E. M.

Dom CasroL: Introduction aux Etudes liturgiques; Paris,
Bloud, 1907, in-16, fr. 3.

Ce petit livre n'’est qu'une introduction élémentaire; il n'y
faut chercher que le début de la science liturgique. La pre-
miére partie n'est gueére qu'un catalogue des sources a étu-
dier. La seconde indique la méthode. On y lit avec intérét
les aveux suivants: «Ce qui frappera tous ceux qui abordent
I'étude de cette science, c’est lincertitude de la plupart des
résultats, 'obscurité de tant de questions vitales.» Questions
de chronologie, d’authenticité, sont encore indécises, parce
qu'on a étudié souvent sans beaucoup de méthode ni de dis-
cernement (p. 129). «Presque tous les textes édités jusqu'ici
seront A reprendre en sous-ceuvre, parce que trop souvent les
éditeurs anciens ont suivi des méthodes #rop fantaisistes, ou
plutot ont travaillé samns méthode (p. 131)... Les sacrements,
qui sont les rites essentiels de la liturgie, ont été étudiés
d'une maniere insuffisante, sauf peut-étre la messe et le bap-
téme, au sujet desquels cependant i/ existe encore tant de
points obscurs. Ici encore la méthode historique a été frop
négligée (p. 137)... Le malheur est qu'en ceci, comme dans
beaucoup d'études historiques, ce qui manque le plus c'est la



we 508 ~—

discipline ou l'esprit de méthode. Faute de connaitre suffisam-
ment 1'état de la science ou d’étre initiés aux vrais méthodes,
bien des hommes laborieux et de bonne volonté perdent leur
temps dans des travaunx inutiles qui ne feront pas avancer la
science d'un pas (p. 145).» — Tres vrai.

A. Desibour: L’Eglise catholique et I'Etat sous la III®* Ré-
publique, 1870-1906: T. I°*, 1870-1889. Paris, Alcan, in-8°
468 p., 1906; fr. 7.

Cet ouvrage est la suite de celui que l'auteur a publié en
1898 sous le titre d'Histoire des rvapports de I'Eglise el de
UEtat em France de 1789 a 1870, et dont nous avons fait
ressortir la trés grande valeur!). Le présent volume mérite
les mémes éloges.

D’abord, l'auteur veut incontestablement étre exact et
impartial. «Je me suis fait un devoir, dit-il avec une noble
fierté¢, d’affirmer virilement et nettement ce que je crois vrai,
sans souci du gu'en dira-t-on? et sans hypocrite affectation
de respect pour ce qui ne me parait pas respectable. Je ne
me dissimule pas que la liberté de mes jugements peut m’at-
tirer de redoutables inimitiés ou m’aliéner des bienveillances
auxquelles j'attache le plus grand prix. Mais cette considéra-
tion ne m’a pas arrété quand j'étais jeune; au déclin de la
vie elle ne me fera pas reculer. La plus noble satisfaction
pour un homme de cceur, et la plus désirable 4 mon sens,
est de dire sa pensée sans ambages, quand il le juge utile,
au risque de déplaire a ceux qui I'entendent. C’est du reste
honorer mes lecteurs que de ne les vouloir ni flatter ni trom-
per; et j'aime mieux éprouver leur défaveur que leur méses-
time» (p. XI). A la bonne heure! Si, de 1870 a 1897, la
France avait compté plus de publicistes et d’historiens aussi
sincéres et aussi perspicaces, elle serait aujourd’hui plus
€clairée sur sa propre situation et ne courrait pas d'aussi
graves périls. Mais la vérité est toujours bienfaisante, et le
présent volume aidera tous les lecteurs réfléchis & mieux com-
prendre l'enchainement des événements politico-ecclésiastiques

) Voir la Revue de 1898, n. 23, p. 651-654.



— 394 —

des trente derniéres années et les précieuses legcons qui y
sont renfermées.

Ils y verront l'intéressant et douloureux contraste entre
la nation et le clergé: plus celle-1a luttait politiquement pour
se refaire et se fortifier, plus celui-ci se mettait en travers et
travaillait & l'affaiblir. IlIs y verront avec quelle débonnaireté
la nation, rattachée par l'atavisme des moceurs et des habi-
tudes a la catholicité, a toléré les empiétements de la papauté
romaine, qu'clle a trop facilement prise pour I'Eglise catho-
lique elle-méme., Il est de mode de dire que la France est
révolutionnaire. Rien de plus inexact: les faits racontés dans
ce volume constatent combien elle a été patiente et méme
faible. Priere de lire en particulier la Préface (p. VI-IX), qui
résume trés nettement les preuves de cette extréme condes-
cendance.

L’auteur, avec une modestie qui 'honore, reconnait que
son livre est imparfait, et il «ne demande qu’a le rendre
meilleur ». Qu'il me permette donc deux courtes observations.

La premiére porte sur les sources qui sont indiquées en
téte de chaque chapitre. Leur abondance fait honneur a la
sincérité et a l'érudition de l'auteur; mais plusieurs, qui sont
de trés minime valeur et ne devraient méme figurer que dans
des catalogues de librairie, sont répétées a plusieurs pages,
et d'autres, qui devraient étre mentionnées, ne le sont pas.
Au lieu de ces listes olt la superfétation est manifeste, n’efit-
il pas été plus utile de se borner a indiquer aux lecteurs
capables de les contrdler les ouvrages les plus solides et les
plus marquants? C’est le cas de dire que les arbres empé-
chent de voir la forét et que l'histoire sérieuse est noyée dans
des publications plus que secondaires.

Autre grief. L'auteur répéte plusieurs fois qu'aprés le
concile du Vatican, les évéques de l'opposition s’étant soumis
a Rome, le gallicanisme a été «tout a- fait mort», et que,
malgré les préférences intimes de «quelques-uns» de ses mem-
bres, le clergé francais «em enfier était, @ tous égards, ultra-
montain, sans conditions el sans réserve» (p.5). Si l'auteur
n'a voulu parler que du mutisme extérieur dans lequel le
plus grand nombre des gallicans (on disait alors «libéraux»)
s'est renfermé par timidité, par crainte de la lutte et des fou-
dres de Rome (on les craignait alors plus qu’aujourd’hui), il a



— 395 —

raison. Mais son affirmation va plus loin, elle est plus abso-
lue. Qu'il me permette de lui dire qu’elle est erronée. Il n’a
pas connu, en effet, la quantité de fideles et de prétres qui
ont continué A rejeter les nouveaux dogmes, & gémir des er-
reurs romaines, a défendre sous des pseudonymes leurs con-
victions antiultramontaines et méme a secouer le joug des
administrations diocésaines. Plusieurs ont émigré a l'étranger
dans des Eglises hospitalieres. Beaucoup, effrayés par les in-
jures dont on accablait le P. Hyacinthe, par les poursuites
intentées aux Guettée, aux Junca, etc., sont restés solitaires
dans les modestes postes oll on les tolérait; mais leur silence
devant le public était loin d’étre de I’ «ultramontanisme sans
conditions et sans réserve». La vérité est que nombre d’ad-
versaires du concile ont tenu bon, ont continué leurs travaux |
d'opposition contre Rome; travaux que Rome a cherché &
étouffer, mais qui n'en ont pas moins exercé une influence
sur maints esprits, et qui, en forgcant les ecclésiastiques sérieux
a creuser de leur coté les mémes questions, ont provoqué
ainsi la belle floraison théologique et scientifique que nous
admirons. Cette floraison fait le désespoir de Rome, mais elle
lui résiste, tout en lui paraissant soumise. «Je plie et ne
romps pas.»

Il n'en est pas de la vérité religieuse comme de la poli-
tique. La politique n’a de chances de triompher qu’en luttant
extérieurement, quelquefois méme avec violence; tandis que la
vérité religieuse, qui s’adresse aux esprits et aux consciences,
se propage quelquefois mieux par les publications modestes
que par les livres lancés a grand tapage et a coups de ré-
clames. Peut-étre, dans les événements qui se préparent,
M. Debidour pourra-t-il mieux découvrir les semeurs d’idées
- religieuses et libérales dont je parle, et qui, je l'espere pour
la France, deviendront de plus en plus nombreux. E. M.

Marcel Hieerr: Le Divin; expériences et hypothéses;
Paris, Alcan, in-8°, 1907, fr. 5.

L’auteur étudie d’abord le mysticisme de Ruysbroeck,
puis le mysticisme moral de Tolstoi, et il émet sur la piété
«émotive » des considérations intéressantes. Ensuite, il s’étend



— 396 —

assez longuement sur Darwin, qui, loin d'étre un mystique,
a cependant eu les «yeux fermés», en ce sens qu'il n'a pas
apercu le divin, qu'il n’'a été qu'un agnostique, non hostile-
ment, mais par simple impossibilit¢ de démontrer scientifique-
ment son existence. Ce chapitre sur Darwin est toujours bon.
a faire, mais était-ce bien la place ici? La partie qui traite
des preuves traditionnelles de l'existence de Dieu est plus ad
remt, mais n'apporte rien de neuf dans la discussion; les pages
relatives a la personnalité de Dieu et & la prétendue supério-
rité de l'inconscience sur la conscience, me paraissent méme
trés faibles. Mais il faut savoir gré a l'auteur d’avoir contre-
dit M. Le Dantec, et d'avoir soutenu la cause de la réalité
souveraine de l'idéal (p. 103-105), contre ceux qui tendent a
ne voir en lui qu'une de nos subjectivités illusoires. Bien
insuffisantes aussi les considérations sur la grace, la liberté-
choix et la liberté-libération. L’auteur déteste — et il a bien
raison — les jeux de mots et les tricheries sur leur sens
(p. 279), que commettent trop souvent les théologiens; mais
qu’il me permette de lui reprocher un langage qui est quel-
quefois plus conventionnel et plus scolastique que clair, sco-
lastique non a la fagon du moyen Aage, mais a la fagon de
quelques modernes, comme MM. W. James, Leuba, Flournoy,
dont il est souvent 1'écho; il y a une multiplication stérile
des subdivisions et des termes techniques imprécis qui €éloi-
gne plutot de la solution des probléemes qu’elle n'en rapproche.

L’auteur me semble avoir résumé le fond de sa pensée
dans la conclusion suivante, qu'il emprunte, si je ne me
trompe, a l'étude de M. E. Vandervelde sur «le Socialisme et
la Religion», conclusion qui appellerait beaucoup de réflexions
et dont les lecteurs sérieux apprécieront la valeur (p. 288-239):

«Ce n'est pas un anticléricalisme injurieux et grossier
qui avancera les choses, mais instruction el I'éducation inté-
grales enfin données aux classes populaires. Elles échappe-
ront ainsi a l'esclavage des religions d’awutorité, dont la cri-
tique historique et philosophique démolit de jour en jour les
exorbitantes prétentions. Mais la ruine de ces formes autori-
taires, despotiques, #'entraine nullement la ruine du sentiment
religienx, ni de toutes les formes religieuses. C'est bien cer-
tain, si 'on congoit la religion comme wun mouvement vers
I'idéal ; en ce cas méme, le socialisme, dit-il, envisagé sous un



certain angle, devient une religion. Mais c’est exact aussi en
ce sens qu'aucune transformation sociale et qu'aucune science
(si loin soit-elle poussée) n‘empéchera I'homme de l'avenir de
se demander ce que c'est que la mort, ce que c'est que la
vie. Et dans la vie spirituelle comme dans l'existence quoti-
dienne, '’homme prendra l'habitude d'agir d’aprés des hypo-
théses et des probabilités, sans l'enfantin besoin de formules
absolues. Aussi longtemps qu'il y aura des hommes, c'est-a-
dire des étres réduits, par la constitution méme de leur esprit,
a4 ne connaitre (par les sciemces) que 'aspect phénoménal des
choses, ces questions resteront posées. Et des groupements
religieux pourront subsister et se fonder librement, entre ceux
qui auront le méme idéal, la méme conception de la vie et
du monde. Mais il n’y aura plus une Eglise et une religion,
considérée comme la seule base possible de la movale et de la
Société. »

Loin de moi, certes, la pensée de chercher a préciser les
diverses formes religieuses de l'avenir. Mais, d'une part, I'au-
teur reconnait qu’elles auront toujours une raison d'étre (p.282)
et qu’ «une association sera normalement la condition la plus
favorable au développement des phénomenes religieux » (p. 284);
d’autre part, n'est-il pas logique de penser que la forme chré-

tienne — non le christianisme trop souvent incomplet et méme
dénaturé qui domine dans certaines Eglises, mais le vrai chris-
tianisme —- est assez profonde, assez sublime, & la fois assez

humaine et assez divine, pour effacer finalement les formes
inférieures et pour réaliser a la longue, peu a peu, cette
unité de fraternité religieuse dont l'humanité semble avoir
besoin? Je le crois et je l'espeére. E. M.

Henri pes Houx: Guerre au papisme, la France aux
Frangais; Paris, Juven, in-12, 160 p., 1907, 95 cts.

Si je parle de ce pamphlet dans cette Revue, c'est qu'il
est un signe des temps. Qui efit cru que le panégyriste de
Léon XIII écrirait jamais de telles pages? C’est a4 peine si
Pon en croit ses yeux. Le fait est cependant palpable. M. des
Houx rappelle que c'est 1a papauté qui est sa débitrice, car il
lui a rendu autrefois des services, et Léon XIII lui-méme n’a

Revue intern. de Théologie. Heft 58, 1907. 26



< B9 -

jamais acquitté envers lui la dette «de stricte justice» qu'il
avait contractée. Il revendique aujourd’hui son droit a la li-
berté: car il estime que les papes ont partout, surtout en
France, substitué la politique du protectorat & celle de la do-
mination directe qu'ils revendiquaient autrefois. Or M. des H.
“ne veut pas que la France soit une simple Tunisie sous la
dépendance d'une camarilla qu'il connait trop bien. «Je dé-
montre, dit-il, la nécessité, pour les bons Frangais et les bons
catholiques, de sortir de la servitude, et, sans rien abandonner
de leurs croyances et de leurs traditions, de rompre avec un
pouvoir étranger, wusuypateur, malfaisant, tomjours hostile.
Plus de papisme!»

<« Plus de papisme!» Le mot est écrit. M. des H. ne se
retranchera pas, j'espére, dans la distinction du papisme poli-
tique et du papisme ecclésiastique, pour se borner a combattre
le premier et a soutenir le second. Il doit savoir qu'ils sont
trop liés l'un a l'autre et que, d’ailleurs, les assises princi-
pielles de I'un et de l'autre ne sont que des sophismes. L’ «ido-
latrie vaticane» (c’est encore un des mots de M. des H.) n’im-
plique pas seulement un pouvoir temporel usurpé, mais aussi
un pouvoir spirituel antichrétien et malfaisant. M. des H. af-
firme et démontre que la politique des jésuites ruinera la reli-
gion, qu'on abuse du nom du Christ; que le pape est notre
ennemi intérieur; que, loin de craindre le schisme et I'excom-
munication, il faut considérer que «Dieu protége les nations
schismatiques»; que, pour s’en convaincre, il faut comprendre
exactement le vrai sens du 7u e¢s Petrus,; qu'en un mot il faut
maintenir le catholicisme, mais sans le pape. On remarquera
que M. des H. s’éleve énergiquement contre la conception
d’une France «colonie romaine». De fait, les nouveaux éveé-
ques nommés par le pape, sacrés par le pape et institués en
France par le pape, ne sont ni de vrais évéques catholiques,
ni de vrais évéques francais; et contre eux, M. des H. s’écrie
avec raison: «La France aux Francais.»

Toute cette thése est la thése méme des anciens-catholi-
ques. L'auteur la soutient non a coups d’in-folios et d'érudi-
tion, mais a coups d’articles, en journaliste habile. Son livre
n'est pas intitulé: Feu!/ Feu! Mais c'est tout comme. Clest
avec ces coups de fusil qu’'on éteint les chandelles romaines.
C’est avec ces pétarades qu’'on montre aux masses que les



- 399 —

vessies que la papauté leur a fait prendre pour des lanternes,
ne sont effectivement que des vessies. C'est ainsi que les
masses, qui s'obstinent & ne pas voir, sont forcées de regar-
der et de constater qu'en effet leur clergé les a mystifiées.
Puisse donc ce petit livre trés franc, rempli de vérités néces-
saires, étre lu de tous les Francais, de tous les Allemands,
de tous les Anglais (car dans la véritable Eglise il n'y a plus
ni juifs ni gentils)! Puisse tout chauvinisme disparaitre (les
meilleurs journalistes en conservent généralement quelque
grain), dans une question aussi grave! Puisse toute irrégula-
rit€é malsaine &tre évitée dans la grande ceuvre entreprise par
M. des Houx, car les choses religieuses doivent étre traitées
avec scrupule et prudence! C’est dans de telles matiéres qu’'une
faute peut devenir un crime, E. M.

Ernst KALB: Kirchen und Sekten der Gegenwart. 2. Auflage.
Stuttgart, Verlag der Buchhandlung der Evangelischen Ge-
sellschaft, 1907. xv u. 6565 S. Preis Mk. 5. —, geb. Mk. 6. —.

Das Bediirfnis des Seelsorgers, gegeniliber dem verwirrenden
Treiben von Sektierern sich leicht, zuverlidssig und umfassend
liber die gegenwiirtigen religiosen Bewegungen stets unterrichten
zu kénnen — der Wunsch manches Gebildeten, einmal einen
klaren Uberblick iiber das iiberraschend reich sich gliedernde
religiose Gemeinschaftsleben unserer Tage zu gewinnen — ja
selbst das gleich gerichtete Verlangen jedes Arztes, Richters
und Staatsmannes, jedes Mitgliedes eines Berufes, der Verstind-
nis fiir Massenpsychologie voraussetzt, haben alle ein Werk
wie das angekiindigte notwendig gemacht. Zwar urspriinglich
nur bestimmt, eine Reihe von Vortrigen zusammenzufassen, die
das apologetische Bediirfnis der wiirttembergischen evange-
lischen Landeskirche in Stuttgart veranstalten liess, ist das
Werk dem Herausgeber schon in der ersten, noch viel mehr
aber in der wesentlich erweiterten zweiten Auflage unter den
Héinden weit iiber den urspriinglichen Rahmen hinausgewachsen.
Allerdings sind auch jetzt noch die Hauptteile umgeben und
durchzogen von Erérterungen tiber den Kirchenbegriff und
seine verschiedenen Ausgestaltungen, immer durchdrungen von
dem Bestreben, das evangelische, besonders das lutherische



— 400 —

Kirchentum als das verhéltnisméssig richtigste zu erweisen,
aber die Fiille des sonst zusammengebrachten Stoffes lisst das
nicht zu beherrschender Wirkung kommen. Es sind nach-
einander behandelt die morgenliandischen Kirchen, der abend-
lindische Katholizismus, der Protestantismus, und zwar auf dem
Festland und in englisch-amerikanischer Gestalt, endlich reli-
givse Gesellschaften ohne spezifisch christlichen Charakter, hier
hauptsichlich der Spiritismus,

Die Bearbeitung der einzelnen Abschnitte, die Darstellung
der verschiedenen Gemeinschaften ist nicht iiberall gleichartig;
teils war darauf Ricksicht zu nehmen, dass diese oder jene
Kirche in Deutschland allgemein in ihren Einrichtungen ge-
kannt wird, teils macht sich die personliche Eigenart der ein-
zelnen Mitarbeiter — es werden ausser dem Herausgeber zwolf
genannt — geltend. Es sind wohl auch hier und da noch
Ungenauigkeiten stehen geblieben, aber sie verschwinden in
dem allgemeinen, unverkennbaren Streben, nur durchaus Zu-
verlidssiges zu bieten: klare, sachliche Darstellung, Zuriick-
gehen auf erste Quellen und ausreichender Nachweis weiterer
Literatur sind durchweg anzuerkennen. Das Buch ist eine
tiberaus reiche Gabe, und der Herausgeber verdient dafiir den
lebhaftesten Dank und weiter die umfassendste Unterstiitzung
seitens aller Theologen bei der Beobachtung dieses umfassendsten
und zugleich verworrensten Gebietes der Kirchengeschichte,
Es wéare zu bedauern, wenn auch nur ein Leser unserer Zeit-
schrift sich die Kenntnis dieses Buches entgehen liesse; anderer-
seits ist gewiss, dass es infolge seiner Gediegenheit seinen Weg
machen wird und dass, wie die zweite der ersten Auflage nach
weniger als zwei Jahren hat folgen konnen, es an der Not-
wendigkeit weiterer Auflagen nicht fehlen wird.

Bemerkungen, die zu einzelnen Stellen des Buches zu
machen wéren, ziehen wir vor, dem Herausgeber unmittelbar
zukommen zu lassen. Hier ist nur zu erwidhnen, was bei der
Darstellung des ,Altkatholizismus“ zu erinnern bleibt, nachdem
einige Irrtimer der ersten Auflage berichtigt sind, wie z. B.
die Behauptung, dass unsere Geistliche nur einmal heiraten
diirften, kein Verheirateter Bischof werden kénne u.s. w., eine
Darstellung, die zur Zeit der letzten Bischofswahl in Deutsch-
land in einen Leitartikel der Berliner ,Vossischen Zeitung*
iiberging und in unsern Kreisen nicht wenig Kopfschiitteln



e Al ==

erregte. Der jetzigen Darstellung gegeniiber ist wesentlich noch
folgendes zu bemerken: Es ist nicht ganz richtig, dass Déllinger
der neuen religivsen Bewegung den Namen des Altkatholizismus
gegeben habe (S. 99), denn diesen Namen préigte vor ihm die
nationale Bewegung unter den Katholiken Badens seit 1865;
zweitens findet sich in der gesamten amtlichen Liturgie der
altkatholischen Kirche nicht eine einzige Anrufung der Heiligen
um ihre Firbitte (zu S. 102); drittens gibt es keine ,altkatho-
lische Kirche“ von Wiskonsin, die mit dem europiischen Alt-
katholizismus nur das geringste zu tun hat (zu S. 105); viertens
zahlt die Kirche von Utrecht nur zwei Diézesen, und ist ihr Semi-
nar in Amersfoort viele Jahrzehnte alt (zu S. 107). Im tbrigen
geschieht die Darstellung des Altkatholizismus zwar mit dem
Vorbehalt, den das konfessionelle Luthertum machen muss, aber
durchaus mit unverkennbarer Sympathie. Nochmals sei das
Werk nachdriicklichst allen Lesern, zumal auch in England
und Amerika, empfohlen. E. K. ZELENKA.

Fr. Picaver: Esquisse d'une Histoire générale et com-
parée des Philosophies médiévales; 2° édit. Paris, Alcan,
in-8°, 1907, fr. 7. 50.

Ce tres sérieux et tres savant volume est le résultat d'un
énorme travail, conduit du commencement a4 la fin avec une
parfaite bonne foi. Les lecteurs qui connaissent déja avec
exactitude et clarté les éléments de ce sujet trés vaste et trés
compliqué, trouveront, dans les rapprochements, les synthéses
et les considérations dont ce livre abonde, des lumiéres com-
Plémentaires précieuses. Ce n'est toutefois qu'une Esqguisse, et
l'infatigable auteur annonce une Histoire générale et comparée,
que je m'empresse de saluer a 'avance.

Je ne saurais ici faire ressortir tous les mérites de cette
Esquisse. Notons, en passant, pour en indiquer lesprit, que
l'auteur ne craint pas, malgré sa grande estime pour le moyen
age, d'avouer lignorance profonde du XII® si¢cle, par exemple
(p. 175), et, au contraire, de relever la valeur de Scot Eri-
geéne, a qui il donne, malgré tant de théologiens romains, «la
Premiere place parmi les penseurs antérieurs au XIII® siecle »
(p. 170); etc.



— 402 —

Peut-étre serait-il plus utile, puisque l'auteur reviendra
sur ces matieres, de lui signaler quelques points discutables,
voire méme défectueux, que je lui soumets en toute humilité.

D’abord, des longueurs, des diffusions, des hors d'ceuvre
seraient 4 supprimer et la marche du volume en serait trés
allégée. L’auteur n’a pas assez hate d’entrer dans son sujet;
il semble affectionner les antichambres et les corridors des
questions. S'agit-il, par exemple, «des écoles et des rapports
de la philosophie et de la théologie au moyen age» (c'est le
sujet de son IV® chapitre), il parle de 'Université actuelle, de
son organisation, de MM. Liard, Lavisse, etc. (p. 65-68). Au
lieu d'exposer purement et simplement les faits, il trace a
I’historien un long programme des questions auxquelles il doit
répondre (p. 70-72, 82-84). Au lieu de se concentrer sur les
philosophies médiévales, il remonte jusqu’a S.Paul, sous pré-
texte que c'est a4 S. Paul que commence la philosophie chré-
tienne (p. 52). Certaines parties sont de véritables inondations.
Le chapitre I°* (p. 1-23) n’est qu'une introduction, nullement
nécessaire ici, sur la maniére de bien étudier la philosophie
et les philosophes. Au ch. III, ol il s'agit de «I'histoire com-
parée des philosophies médiévales», l'auteur fait un résumé
des philosophies du I** siecle au concile de Nicée, et en somme
peu de place est consacrée a celles du moyen Aage propre-
ment dit. L'immense ch. IX (p.216-288) sur la restauration
thomiste au XIX° siecle, n’est, au fond, qu'un appendice sur
la question, et dans cet appendice, que n'entre-t-il pas! Le
lecteur est promené de Kant (p. 219-224) a M. de Mun (p. 225),
a Chateaubriand et a Mm* de Sta&l, voire méme au Radeau
de la Méduse (p. 229); etc. En outre, au lieu de dire nettement
ce qu'il a & dire sur un philosophe, par exemple sur Abélard,
I'auteur coupe sa pensée en cing ou six parties, qu’il faut
chercher a4 travers le volume. Ce décousu fatigue et nuit a
I'unité.

Au milieu de cette surabondance de détails superflus, on
remarque toutefois des lacunes. Par exemple au ch. X (I'his-
toire enseignée et écrite des philosophies médiévales), M. P. a
bien raison de citer les quatre historiens qu'il mentionne,
mais comment n'a-t-il fait aucune place a M. Rousselot, auteur
de 3 volumes d’Etudes sur la philosophie dans le moyen age?
Ce qu'il dit d'une grosse question discutée au IX® siécle et



SR

plus tard (la présence réelle), et en particulier de Paschase
Ratbert, n’est-il pas trop superficiel (p. 167 et 172)? Les tra-
vaux publiés dans la Revue internationale de théologie ne pa-
raissent pas lui étre connus, non plus que les études qu'elle
contient sur maintes questions scolastiques. Pour prouver que
le XIII® siecle a été un grand siecle dans I'histoire de la civi-
lisation chrétienne, quatre vers de Musset (p. 180) constituent-
ils un argument dans un ouvrage d'érudition comme celui-ci?
M. P. prétend que la Somme de Thomas d’Aquin a toujours
été considérée comme <«la systématisation des croyances de
I'Eglise romaine» (p. V). Cependant beaucoup de théologiens
romanistes en ont attaqué les doctrines. La théologie de la
Somme n'est-elle pas en trés grande partie fondée sur une
fausse philosophie et sur de prétendues sciences naturelles
que les naturalistes d’aujourd’hui répudient? Si les croyances
de I'Eglise romaine sont celles de la Somme, elles sont donc
singulierement en péril, et dés lors comment l'auteur peut-il
dire que cette théologie «demeure vivante et respectée»?
Comment peut-on prétendre que le moyen Aage a fait une
grande place a la raison et aux sciences (p. 179), quand la
plupart des théologiens du moyen age, au lieu de suivre la
vraie raison, se laissaient entrainer par leur imagination?
Qui ose aujourd’hui donner le nom de «sciences» aux €élucu-
brations d’Alexandre de Hales, d’Albert et de Thomas? N’est-
ce pas a Bacon que commence vraiment le courant scienti-
fique digne de ce nom? M. P. prétend que c’est au XIII® siecle
que la théologie et la philosophie des «catholiques» se sont
constituées «sous une forme a peu prés définitive en ses
grandes lignes» (p. 179). Nous pensons, tout en nous croyant
trés catholiques, que la forme et les grandes lignes de la
théologie du XIII® siecle, ne sont plus prises en considération
dans le monde qui pense.

Une des particularités de ce volume est la place faite
par lauteur a Plotin, qu'il considere comme «le facteur le
plus important des doctrines médiévales». A l'en croire, ce
scrait Pinfluence spirituelle et religieuse de Plotin qui domine-
rait l'influence logique et formelle d’Aristote. M. P, a la fran-
chise d’avouer que cette opinion a rencontré beaucoup d’ad-
versaires (p. 110-113). Je ne discuterai pas cette question, mais
je ne saurais taire que rattacher, par exemple, la métaphy-



404 —

sique de Descartes a Plotin (p. [X) me parait inexact. Sans
doute il y a beaucoup de néoplatonisme dans certaines par-
ties de la scolastique, mais le néoplatonisme n’est pas néces-
sairement le plotinisme. De plus, on peut rattacher a Philon
et non A Plotin la recherche du sens spirituel des Ecritures,
qui a caractérisé 1'école d'Alexandrie. Les aveux que M. P.
‘fait sur le culte dont Aristote a été 'objet dans 'Ecole (p. 85),
ne combattent-ils pas sa theése?

Une des conclusions de 'auteur est ainsi formulée (p. 316):
« Pour les physiciens, les naturalistes et les historiens, surtout
pour les sociologues, les -moralistes et les métaphysiciens,
pour les psychologues et les logiciens, 'histoire des philoso-
phies médiévales fournit des connaissances qui, ramendes sur
le tervain positif, sont des acquisitions définitives, des indica-
tions précieuses pour la compréhension de la nature et de
I'homme, pour l'organisation d'une vie individuelle et sociale
ot il y ait moins de misére et d'imperfection, plus de justice,
de solidarité et d'union.» Or, il me semble, au contraire, que,
ramenées sur le terrain positif, les connaissances en question
s'évanouissent comme des fantaisies; que ce n'’est pas dans
ces fantaisies qu’il faut chercher une exacte compréhension
de la nature et de 'homme; et que ce «bon vieux temps»
est trop rempli de miseéres et d'injustices pour étre proposé
a notre admiration. Vouloir retourner a la philosophie et a la
théologie du moyen 4ge, me semble le contraire de la saine
philosophie et de la saine théologie. Ce n’est pas du catholi-
cisme, mais de l'ultramontanisme, et du plus funeste.

Ces restrictions faites, je répete qu’il y a beaucoup a
prendre et 4 apprendre dans ce riche et trop touffu volume.

E. M.

Le P. PineL, de 1'Oratoire: De la Primauté du pape. Lon-
dres, 1769. Réimpression en janvier 1907, a Voiron (Isere),
chez Micoud et C*, gr. in-8°, 119 p., fr. 3. 50.

Le P. Pinel s’est exprimé ainsi dans sa préface: «On a
beaucoup écrit sur les affaires présentes de 'Eglise. On a mis
dans le plus grand jour les vices de la Bulle Unigenitus, et
I'importance des vérités qu'elle condamne. Malgré cela, ce
funeste décret s'est accrédité de plus en plus. Ceux qui ne



— 405 —

l'avaient d'abord accepté que par politique, le réverent aujour-
d’hui comme une loi de I'Eglise ou méme comme une régle
de foi. Ceux qui lui avaient déclaré une guerre éternelle, la
tolerent et se contentent de s’en taire. Les ennemis de la vérité
blasphément ouvertement, pendant que ses amis se réduisent
a2 un honteux silence; et les choses en sont venues a un tel
point de confusion et de désordre que les fideles s’estiment
heureux, lorsque les prévaricateurs veulent bien communiquer
avec eux et leur accorder les sacrements. »

Cet état de choses en 1769, n'est-il pas exactement le
méme que celui ol nous sommes en 1907? Mé&me audace des
prévaricateurs, méme .lacheté (disons le mot) des fideles. On |,
laisse le mensonge s’affirmer, et, au lieu de se révolter et de
répliquer, on se tait honteusement. C’est ainsi que Rome a
triomphé a toutes les époques, et c'est ainsi qu'elle croit pou-
voir triompher encore de nos jours. :

Cependant il est un terme a tout, et 'Ecriture nous aver-
tit que l'iniquité se ment aussi a elleeméme, donc qu’'elle se
leurre et que la vérité finit par triompher. Nous commengons
a le voir, et nous rions plus encore des faux dogmes du Va-
tican que des erreurs de la bulle Uwigeniins. Heureusement,
nous n'en sommes plus a solliciter les sacrements des préva-
ricateurs; nous nous en passons et nous puisons a d'autres
citernes; car la vigne du Seigneur n'est pas réduite a4 n’avoir
d’autre eau que celle des citernes empoisonnées. Enfin les
amis de la vérité commencent a faire eux-mémes leurs propres
affaires. Qu'ils continuent, et les ennemis de la vérité finiront
par disparaitre.

L’auteur nous dit nettement d’ou vient le mal. «Si l'on
examine d’'oti peut venir un renversement si déplorable, on en
trouvera plusieurs causes. Mais la principale & mon avis, est
la fausse idée quon s’est faite de I’autorité de I'évéque de Rome.
On le révere comme le chef et le fondement de I'Eglise par
linstitution de J.-C. On s’attache a lui comme au centre de
l'unité catholique. On 1lui accorde un pouvoir presque sans
bornes, et une juridiction divine sur les autres évéques... Il
est donc visible que l'idée qu’'on a conc¢ue dans ces derniers
‘temps de l'autorité papale, a dii amener les choses au point
déplorable ol nous les voyons, et que, pour éviter une ruine
entiere, 7/ faut nécessairement rvabattre de celte idée. Cest a



— 406 —

quoi tendra cet écrit, ot je me propose de montrer que la
primauté de 'évéque de Rome n’est qu'une primauté de rang,
qu’elle n'est point d'institution divine, et qu’'elle ne lui donne
aucun droit de commander & ses collégues.»

Donc, voild le mal et voila le remeéde. Le savant et saint
oratorien a raison. On a faussé la constitution de I'Eglise, on
a mis une idole humaine a la place du Christ, on a fait du
culte de Dieu le culte d’'un pauvre mortel, dont l'ignorance et
le reste éclatent aux yeux de qui veut voir. La religion, pour
une quantité de politiciens qui ne poursuivent que des inté-
réts de caste et de domination sociale, n'est plus qu’une vile
soumission a une indigne camarilla. Des Francais, des catho-
liques en sont 12! Un Religieux courageux leur démontre leur
erreur; 4 la lumiére de I'Ecriture sainte, des Peres, de la tra-
dition catholique, des conciles, de l'histoire, il la leur fait tou-
cher du doigt. Tout ce volume est 1'évidence méme. Il n'a
pas été réfuté et il ne le sera pas; on insultera, ou plutdt on
se taira, et l'on se croira vainqueur. Que les catholiques qui
se souviennent de la foi de leurs ancétres, que les membres
des autres Eglises qui savent d'avance que cet ouvrage est
vrai, aient donc le zéle de sa diffusion. C'est par milliers
d'exemplaires qu'il faudrait le répandre dans les villes et dans
les campagnes. C'est cette démonstration éclatante et irréfu-
table que tous les ennemis du cléricalisme romain devraient
faire connaitre par toute la presse sérieuse, véridique, hon-
néte et libérale. Ils auront bien mérité de la France, de
I’Eglise et de la Vérité. En attendant, remercions vivement le
modeste et vaillant croyant, qui a eu la générosité de rééditer
cet ouvrage a ses frais et qui mérite de n’étre pas seul a les
supporter. E. Micaaup.

Louis SALTET: Les Réordinations, étude sur le sacrement
de Tordre; Paris, Lecoffre, in-8°, 419 p., 1907, fr. 6.

De nos jours ou la hiérarchie joue un si grand role dans
I'Eglise romaine, et ou le pape Pie X ne craint pas de sacri-
fier les biens ecclésiastiques en France sous prétexte de sauver
les droits de la hiérarchie, il serait bon d'examiner a fond
les titres de cette hiérarchie: si vraiment les prétentions de
la papauté sont justifiables d'aprés l'exégese exacte et la saine



— 407 —

théologie, comment cette hiérarchie s’est établie, d’ou vien-
nent son pouvoir d'ordre et son pouvoir de juridiction, com-
ment surtout ces pouvoirs ont été transmis, par quelles ordi-
nations et par quelles réordinations, etc. Le volume de M. Saltet
ne répond pas a toutes ces questions: car I'auteur, professeur
d'Zistoire ecclésiastique, se tient le plus possible sur le ter-
rain de l’histoire et s’aventure peu sur celui de la doctrine;
or ces questions relévent aussi de la doctrine. Toutefois ce
volume fournit des éléments sinon de solution, du moins d’'élu-
cidation.

Notons d'abord quelques avexx précieux. En premier lieu,
la question est d'ordre théologique. «Le développement de la
théologie, dit 'auteur (p. 385), s'est fait par des stades succes-
sifs, et ensuite, chaque période a voulu, dans la mesure du
possible, rattacher son enseignement a celui de la période
précédente. Ce retour continuel de la pensée théologique au
passé, pour s'y vivifier, a le grand avantage d’assurer la con-
tinuité de l'enseignement, mais, dans la pratique, il peut pré-
senter de réels dangers, aux époques ou la littérature #héolo-
gique est insuffisamment connue et comprise.» Je pense que
M. Saltet admet la distinction de la théologie et du dogme, de
la théologie qui change comme toute science, et du dogme

- qui ne change pas. D'olt nous pouvons conclure que la ques-

tion des réordinations n’est pas d'ordre dogmatique.

L’auteur avoue méme que, sur la question «de la trans-
mission du pouvoir d'ordre», la théologie catholique n’a pas
eu de décision et de clarté parfaites; que ce n’est que depuis
le XIII®° siecle seulement que «l'accord s'est fait universel et
définitif» (p. 3). Certes, il serait facile de montrer a l'auteur,
d’apres son livre méme, que, méme apres le XIII® siecle, il y
a eu encore de nombreux désaccords; car lui-méme combat
encore certaines opinions du P. Morin, d'Hergenrcether, de
B. Jungmann, de B. Gigalski, du P. Michael (p. 373-382), etc.
Mais transeat. 11 résulte de son aveu que, au moins jusqu'a
I'époque qu'il lui plait de citer, il n'y a pas eu de dogme sur
Cette question, si I'on doit admettre, avec I'Eglise catholique,
que cela seulement est catholique qui a été «cru partout,
toujours et par toutes les Eglises».

Ce n’est pas tout. L’auteur ajoute: «On n'a pas de peine
4 reconnaitre les développements et les régressions partiels,



— A0 —

dont l'ensemble constitue l'histoire de la tradition» (p.386).
Donc il y a eu des «régressions». L’auteur aurait pu dire
« contradictions», car les uns disaient oui et les autres non.
J'y reviendrai tout a l'heure. Mais qu'il me permette de lui
faire remarquer auparavant que 1a n'est pas l'histoire de la
tradition. Car la vraie tradition, ou transmission des enseigne-
ments du Christ, est tout autre chose que la série des contra-
dictions théologiques soulevées au sujet de ces enseignements.
L’ensemble de ces régressions et de ces contradictions cons-
titue donc l'histoire non de la tradition catholique, mais de la
non-tradition. Malgré cette méprise, 'auteur avoue deux excel-
lentes vérités, a savoir: «Le théologien ne prendra pas une
régression ou une déformation momentanées pour l'expression
authentique de la doctrine» (p. 386). Et encore: « Un théologien
qui n’a de la tradition qu'une connaissance fragmentaire et
acquise au petit bonheur (sic), suivant la chance de ses lec-
tures, sera exposé aux pires désagréments. Puisant a l'aveu-
gle dans le dépot de la tradition... et n'ayant pas la connais-
sance de l'ensemble... il pourra ériger en reégles des défor-
mations doctrinales ou des abus de pouvoir.» Combien juste
cette observation! Toute la dogmatique romaine est remplie
de ces déformations doctrinales et de ces abus de pouvoir
érigés en reégles et en dogmes. Il est précieux que des théo-
logiens romanistes reconnaissent encore les principes théolo-
giques qui sapent la dogmatique romaine.

Enfin, un aveu plus précieux encore est celui ou l'auteur
dit (p. 370): «Le pape Etienne IV recoit du concile romain (de
769), la faculté de réovdonmer les diacves, les prétres et les
évéques ordonnés par Constantin. Etienne IV wusa de cette fu-
culté pour les seuls évéques consacrés par son prédécesseur.»
Ce texte du Liber Pontificalis a beaucoup embarrassé Baro-
nius, qui a préféré «le corriger d'aprés une idée a priori» et
sans avoir examiné la question. M. Saltet lui en fait nette-
ment le reproche. Concluons de ce fait que le pouvoir d'or-
donner et de réordonner est premierement dans I'Eglise, ct
non dans la papauté, et que le pape lui-méme le recoit de
I’Eglise. Qu'en pense aujourd’hui le bon Pie X?

Ces quelques aveux constatés, on peut se demander
quelle est l'opinion de l'auteur et a quelles conclusions doc-
trinales son étude historique et pleine d’érudition I'a conduit.



409 —

Je dois avouer que ses conclusions sont loin de paraitre
claires. De la p. 387 a la p. 391, il fait un résumé historique
ol il constate, deés les origines chrétiennes, «deux traditions
différentes», et de plus des contradictions dans les doctrines
et les pratiques de Rome. Je regrette de ne pouvoir citer
ici les propres paroles de l'auteur, et je prie les lecteurs de
s'y reporter. Aprés ce résumé, il cite un texte de dom Char-
don (p. 391-392), qui parait aussi obscur et aussi embarrassé
que M. Saltet. Enfin, M. Saltet formule les deux points suivants
(p. 392-393): «On a toujours admis qu'une ordination valide-
ment conférée ne pouvait pas étre réitérée. Les réordinations
ne supposent pas la négation du caractére inamissible de
Pordre: elles supposent toujours une ordination antérieure
considérée comme nulle. Qu'on se trompat sur la nullité de la
premieére ordination, c'est incontestable; mais cette erreur de
fait laissait entiére la doctrine d’apreés laquelle 'ordination ne
peut pas é&tre réitérée.» Trés bien. Mais toujours est-il que
C’est 12 de l'abstraction, et que les papes, tout en professant
cette abstraction, disons méme ce principe, ont ervé de-fait,
lorsqu’ils se sont trompés sur la prétendue nullité de la pre-
miere ordination: erreur qu'ils n’auraient pas commise, s'ils
avaient connu de fait et exactement les conditions mémes de
la transmission de I'ordre. Ensuite, M. Saltet ajoute: «D’autre
part, il est sr que les réordinations supposent u#ue notion du

pouvoir dordre qui n'est pas celle d’aujourd’hui.» — Donc,
il faut avouer que Rome a changé sur la notion méme du
pouvoir d'ordre. Ceci est fort grave. — De plus, continue

M. Saltet, «d’aprés la théologie, le sacrement de lordre con-
fere un caractére ou powvoir qui ne peut jamais étre lié au
point de devenir pratiquement nul.» — Cette assertion est-elle
exacte? M. Saltet est obligé d'ajouter: «En toute rigueur, cette
identification du caractere et du pouvoir de lordre peut étre
discutée. Si on I'a fait ici, c’est pour exprimer dans une for-
mule rapide 'opposition de certaines théologies du moyen age
et de la notre.» En vérité! Il s'agit bien d'une formule rapide!
Une formule exacte vaudrait mieux. Que M. Saltet me permette
de le renvoyer a louvrage de M. Pourrat sur la Z7héologie
Sacramentaive. pp. 123, 198, 205, 210, 219, 222, etc. M. Saltet
termine son volume en essayant de sauvegarder linfaillibilité
des papes dans ces questions, sous le prétexte qu'ils ne les



e B e

ont pas décidées ex cathedra. Ne nous payons pas de mots.
Les papes, officiellement, se sont contredits en matiere d’ordi-
nations épiscopales et sacerdotales, ainsi qu'en matiere de ré-
ordinations. Pour faire les unes et les autres, ils se sont assis
tn cathedra et sont descendus ex cathedra, au vu de 1'Eglise
et pour I'Eglise; et chaque pape a imposé sa décision comme
la seule vraie. Que faut-il de plus?

Le lecteur a donc lieu d'étre décu, en voyant l'auteur
aboutir, & la suite d’'un tel labeur, & des conclusions si médio-
cres et méme si erronées. D'autres erreurs doivent aussi étre
signalées. L’auteur dit (p. 4): «Pourvu qu'une ordination soit
faite suivant la forme prescrite par I'Eglise et avec I'intention
de faire ce que fait I’Eglise, quelle que soit l'indignité du mi-
nistre ou celle du clerc ordonné, elle confere toujours le carac-
tére sacramentel.» Par caractére sacramentel l'auteur veut
dire pouvoir d'ordre; j’ai déja signalé cette confusion. De I'as-
sertion de l'auteur, il résulte que, si le consécrateur n'a pas
V'intention de faire ce que fait (sic) I'Eglise, 'ordination est
nulle. Or qui peut constater que le consécrateur ait cette in-
tention? Personne. Dés lors, en quelle insécurité cette doctrine
ne jette-t-elle pas les ames, quand on songe que c'est sur
cet aléa (que de sceptiques et de misérables dans la hiérar-
chie épiscopale!) que repose la validité romaine des sacre-
ments! De plus, 'auteur suppose qu'il y a une forme d’ordi-
nation prescrite par I'Eglise. Ou est elle? L’Eglise romaine a
sa forme de nomination des candidats, sa forme cérémonielle;
mais 'Eglise romaine n’est pas I’Eglise. Chaque Eglise parti-
culiere a sa liturgie, son rituel, sa discipline. La validité d'une
ordination épiscopale dépend certainement encore d’autres
choses.

L’auteur raisonne ainsi (p. 4): L’effet du sacrement de
l'ordre est produit ex opere operato, donc il est indépendant
soit des dispositions du sujet, soit de la dignité ou de l'indi-
gnité du ministre (schismatique, hérétique ou excommunié).
En sorte que toute l'argumentation repose sur la fameuse for-
mule ex opere operato, qui est précisément en question. Cercle
vicieux et tautologie: car c’est justement la validité de 1'ordi-
nation qui est a prouver. Oui, certes, l'efficacité des sacre-
ments est objective, mais leur objectivité et leur efficacité leur
viennent du Christ méme, et non de l'acte matériel opéré



| -

mécaniquement par le ministre-homme (voir le 7raité des Sa-
cvements en général).

L’auteur prétend que la validité du baptéme administré
en dehors de I'Eglise est une vérité de foi, mais que celle de
I'ordre conféré dans les mémes conditions n’est qu’une vérité
proxima fidei, et cela, parce que le concile de Trente n'a pas
défini celle-ci et n'a pas voulu «mettre la doctrine de nom-
breux auteurs en opposition avec une vérité de foi» (p. 8).
Etranges notions de la foi catholique, du concile et du
dogme! Le dogme, verité divine révélée par J.-C., a la merci
du concile de Trente!

A quelques lignes de distance (p. 5), l'auteur conceéde,
d'une part, que les ordinations conférées en dehors de 'Eglise
sont valides et «ne doivent en aucun cas étre réitérées», et il
exige, d'autre part, pour lefficacité objective du sacrement,
«la subordination du ministre a I'Eglise>. Comment concilier
ces deux. assertions? Les ministres schismatiques, hérétiques,
excommuniés, sont-ils subordonnés a 1'Eglise? Ceux qui con-
sacrent malgré le pape et contre le pape, sont-ils subordonnés
a I'Eglise, dans l'opinion de Pie X?

Peut-étre l'auteur aurait-il bien fait, pour étre a2 méme de
juger exactement les faits qu’il a rapportés, d'établir d’abord
solidement en quoi consiste le sacrement de l'ordre et quelles
sont les conditions essentielles de sa transmission. Cette norme
€tablie, tous les faits, éclairés par elle, eussent apparu dans
leur véritable valeur. Pourquoi ne l'a-t-il pas fait? C'est pro-
bablement parce que cette norme n'existe plus dans 'Eglise
romaine. Cette Eglise, en effet, n’a plus d’autre doctrine que
celle du concile de Trente, ou plutdt celle du pape, doctrine
qui contredit «ce qui a été cru par toutes les Eglises parti-
culieres », et qui, par conséquent, ne peut se concilier ni avec
la tradition universelle, ni avec les Peres, ni avec les Ecritures.

Ce volume ne résout donc pas les questions de doctrine
relatives au sacrement de l'ordre, mais il est une trés utile
contribution a I'histoire des débats qu'elles ont provoqués.

E. M.



— 412 —

St. VINcENT DE LEriNs: Le Commonitorium; trad. fr., avec
préface de F. Brunetiére et introduction de P. de Labriolle.
Paris, Bloud, in-16, 1906, fr. 3. 50.

Les lecteurs savent déja ce qu'ils doivent penser du dilet-
tantisme théologique de Brunetiére, et particulierement de la
préface qu’'il a mise en téte de la traduction francaise du
Commonitorium. Ils savent aussi que j'ai reproché & M. de
Labriolle d'avoir traduit semper par anciennement et ommes
par un grand nombre?). M, de L. pourrait répliquer que Vin-
cent de Lérins a employé lui-méme les mots «antiquité» et
«plus grand nombre». Sur quoi je ferai observer que, si Vin-
cent de Lérins a employé les mots en question lorsqu’il a
parlé en général et d'une maniére imprécise, il les a précisés
maintes fois de maniére a exclure absolument le sens que
leur prétent les ultramontains actuels. Effectivement, les ultra-
montains actuels enseignent que, pour qu'une opinion soit
transformée en dogme, il suffit qu'elle soit enseignée depuis
un certain temps, ce qui, selon eux, constitue une certaine
ancienneté correspondant au mot semper!/ Or, telle n'est pas
la doctrine de Vincent de Lérins.

Il dit expressément: «Si quelque contagion nouvelle s'ef-
force d'empoisonner, non plus seulement une petite partie de
I’Eglise, mais I'Eglise tout entiere a la fois?), alors le grand
souci du chrétien catholique sera de s’atlacher a I'antiquité,
qui, évidemment, ne peut plus étre séduite par aucune nou-
veauté mensongeére» (p. 9). Evidemment, Vincent prend ici le
mot «antiquité» dans le sens de tous les temps qui précédent
I'innovation mensongére. — Plus loin (p. 34), il déclare for-
mellement que «les lois qui défendent de rien changer a la
foi s'imposent également a tous les dges». «I1 n'a donc
Jamais été permis, ajoute-t-il, il n'est pas permis et il ne sera
Jjamais permis de précher aux chrétiens catholiques une doc-
trine autre que celle qu'ils ont recue; et jamais il n’a fallu,
jamais il ne faut, jamais il ne faudra omettre d’anathémiser
ceux qui annoncent autre chose que la doctrine #ne fois recue.»
Et encore (p. 81): «Celui-la est catholique véritable et authen-
tique ... qui, méprisant l'autorité, l'affection, le génie, 1'élo-

") Revue, juillet 1906, p. 543-552.
7) Remarquons, en passant, que V. de L., par ce texte, rejette I’hypothése de
linfaillibilité edso/ue de I'Eglise.



= B =

quence, la philosophie d'un homme, guel qu’il soit?), est fer-
mement et inébranlablement attaché a la foi, résolu a n'ad-
mettre et & ne croire que les vérités universellement admises
par 'Eglise catholique depuis les temps anciens.» Est-ce clair?

Quant & la question du «grand nombre», par lequel on
prétend remplacer le guod ab ommnibus, voici comment Vin-
cent 'entend. Il va de soi qu'on ne saurait exiger l'adhésion
de tous les individus, car il y a toujours des esprits d’opposi-
tion quand méme. Mais il s’agit de l'adhésion de toutes les
Eglises particulieres jusque-la tenues pour orthodoxes, unani-
mité qui implique 'adhésion du trés grand nombre des doc-
teurs, de tous ceux qui marquent et qui comptent, en tout
cas de tous les Peéres. En effet, 1a méme ou V. parle de I'an-
tiquité de tous (vel certe paene omnium sacerdotum et magis-
trorum), il parle de «la foi une et vraie quam fofa per orbem
terrarum confitetur Ecclesia» (p. 8). Il veut qu'on «prouve que
non seulement la Gréce et 1'Orient, mais aussi le monde occi-
dental et latin ont toujours pensé de méme» (p. 128). Il réclame
«'opinion unanime de tous les catholiques ou de la grande
majorité»; il veut qu'on suive «les opinions concordantes de
nombreux et éminents docteurs, en mettant la religion antique
au-dessus de la nouveauté profane» (p.115). On wvoit donc
trés clairement que l'unanimité individuelle ne saurait étre
exigée, mais qu’il faut le trés grand nombre des «éminents»
docteurs et, en tout cas, I'unanimité des saints Péres. « Remar-
quons, dit-il (p. 116), que cefte antique unanimité des saints
Péres dott étre recherchée et suivie en matidre de Régle de foi.»
11 rappelle le pape saint Xyste qui prononc¢a «qu'il convient
de ne rien ajouter & lantiquité» (p. 136). 11 ajoute que le con-
cile ’Ephese de 431 «décréta que la postérité ne devait rien
croire d’autrve que ce que la sainte antiquité des saints Peres,
unanime dans le Christ, aurait embrassé» (p. 136).

La doctrine de Vincent est si claire qu'il faut savoir gré
aux théologiens romanistes de la rééditer. Aussi quelques-uns
de leurs collegues cherchent-ils 4 la ruiner, en prétendant que
V. n’a pas voulu parler d'une regle de la foi, mais seulement
combattre St. Augustin. Or V. parle expressément < de la régle

') Par ce texte, V. de L. exclut formellement Phypothése de Iinfaillibilité
du pape.

Revueintern. de Théologie. Heft 58, 1907. 27



A4

de foi traditionnelle admise une fois pour toutes deés Ianti-
quité» (p. 85).

La peinture qu'il fait des novateurs, des inventeurs de
dogmes nouveaux, s'applique & merveille & la papauté actuelle
et & ses théologiens. Voici leur ruse, leur «tactique perfide» :
«ils prennent bien garde de produire leurs hérésies sous leur
propre nom, mais au contraire ils s’ingénient & découvrir chez
quelque ancien un passage obscur ou douteux, dont 'obscurité
semble favoriser leur nouveau dogme, et se donnent ainsi
Uapparence de n'étre ni les seuls, ni les premiers a penser ce
qu'ils avancent» (p. 25). Il faut lire tout ce chapitre VII, qui
est fait de main de maitre et qui est bien d'un vrai disciple
de St. Paul. Ce n'’est pas tout. Ils font valoir I'éminence des
personnages sur lesquels ils s’appuient (ch. X). Chez eux, c’est
une manie d’'innover: «il leur faut chaque jour du nouveau et
encore du nouveau; ils sont toujours impatients d’'ajouter
quelque chose a la religion, d'y changer, d’en retrancher...
Ils s'écrient: Apprenez la foi, que personne, sauf nous, ne
comprend. Elle est demeurée cackhée pendant nombre de siécles,
et vient seulement d'étre révélée et produite au jour. Mais
apprenez-la furtivement, elle vous charmera... Ne sont-ce pas
14 les propos de cette courtisane qui, dans les Proverbes de
Salomon, appelle & soi les passants qui vont leur chemin»
(ch. XXI)? — En vérité, ne sont-ce pas la les procédés qu'ont
employés les ultramontains pour faire passer leurs dogmes de
I'immaculée-conception et de [linfaillibilité papale? Ils sont
pris sur le fait. Ce n’est pas tout. De méme qu'ils ont, eux,
le monopole de la foi, ils ont aussi le monopole de la grace
et de la sainteté. Ecoutez-les encore: «Dans leur Eglise on
trouve une grace divine considérable, spéciale, tout a fait per-
sonnelle... Tous ceux qui sont des leurs recoivent de Dieu
une telle assistance que, soutenus par la main des anges, ils
ne peuvent jamais heurter du pied contre une pierre, c’est-a-
dire étre jamais victimes d'un scandale» (ch. XXVI)!

Quant & nous, anciens-catholiques, nous ne pouvons qu'ap-
plaudir a cette publication: car elle nous donne raison d'une
maniére éclatante. Notre doctrine du «dépot de la foi», qui
est celle de St. Paul, est admirablement décrite par Vincent
(ch. XXII). Il en est de méme de notre doctrine du progreés
en théologie, qui est un progres essenticllement subjectif en



— 415 —

connaissance, en science et en foi, ef non en augmentation
quantitative des dogmes (ch, XXIII). De plus, comme nous,
Vincent s'éleve contre «les calamités qu'apporte a sa suite
Pintroduction d’'un dogme nouveau» (p. 13). «De tous ces
maux, s’écrie-t-il (p. 14), quelle fut la cause, sinon qu'e Ia
place d’'un dogme venu de Dien, toutes les fois qu'on met des
superstitions purement humaines, on ruine par de criminelles
nouveautés une antiquité si bien assise; on viole 'enseigne-
ment des Ages antérieurs, on déchire les décisions des Peres,
on anéantit les définitions des ancétres, et la curiosité pro-
fane, passionnée de nouveautés, refuse de se contenir dans
les chastes limites d'une antiquité sainte et incorruptible. »
Tels sont quelques-uns des crimes les plus récents de la pa-
pauté et de I'Eglise ultramontaine. Que disons-nous autre
chose? Les travaux que nous publions depuis les innovations
romaines de 1870, sont-ils autre chose que ce que recom-
mande V. de L., lorsqu’il dit (ch. III): «Le chrétien catholique
s'occupera de consulter, d’interroger, en les confrontant, les
opinions des ancétres, de ceux d’'entre eux notamment qui,
vivant en des temps et des lieux différents, sont demeurés
fermes dans la communion et dans la foi de la seule Eglise
catholique et y sont devenus des maitres autorisés; et tout ce
qu'ils auront soutenu, écrit, enseigné, non pas individuellement
ou a deux, mais tous ensemble, d’'un seul et méme accord,
ouvertement, fréquemment, constamment, un catholique se ren-
dra compte qu'sl dost lui-méme y adhérer sans hésitation» (cf.
ch, XXVII). .

Les lecteurs impartiaux nous rendront cette justice que
I'Eglise ancienne-catholique, en rejetant non pas les progrés
des sciences et de la vraie théologie scientifique, mais les nou-
velles superstitions romaines, les nouveaux dogmes romains,
et en faisant appel & la foi de Uantiquité, est restée fidele au
critérium catholique et au véritable catholicisme. Ce volume
est notre meilleure justification, comme il est en méme temps
la meilleure condamnation du <«Développement» newmanien
et de toute la nouvelle Dogmatique de Rome. E. MicBAUD.



416 —

Petites Notices.

* F. W. BusseLL: Christian Theology and Social Progress.
The Bampton Lectures for 1905. LLondon, Methuen, 10 s. 6 d.
1907. — «It is my aim to show how general welfare is bound
up with the faiths and hopes of Christian belief; and again,
how the general welfare can only rightly be secured by jus-
tice to the particular, by respecting the units which make up
the whole: a heap composed of valueless atoms is itself
without value... As it must seem, it is the Gospel alone,
which in the face of scientific facts and intellectualist theory,
still clings to the belief in the eternal value of the simple and
humble soul; and, while allowing that every venture of moral
action or religious aspiration is and must be an act of faith,
still encourages those for whom to-day we have no hope, no
consolation, and no use, to believe in God's goodness and
their own imperishable worth.» F, W. B.

* Lucien CHouprIN: Valeur des décisions doctrinales el dis-
ciplinaires du Saint-Siege: Svilabus, Index, St. Office, Galilée.
Paris, Beauchesne, 1907. fr. 4. — Ce volume ne saurait avoir
de valeur que pour ceux qui prennent au sérieux les préten-
dues «décisions» doctrinales et disciplinaires du St. Siége.
Quant aux catholiques qui connaissent 1'état misérable de la
théologie romaine (lire sur ce point les aveux des catholiques-
romains eux-mémes), et qui savent que le fameux saint-sieége
- ne repose que sur des textes d'Ecriture détournés de leur
vrai sens, sur une tradition falsifiée, sur des faits historiques
faussement interprétés, ils n'ont pas & s’attarder dans des
subtilités et des discussions puériles. Puériles en effet, les dis-
cussions sur les conditions de 'ex cathedra, sur la valeur de
I'index, du Syllabus et de la condamnation de Galilée. Les
Decellinger, les Reusch, les Langen, les Reinkens, les Fried-
rich, les Weber, les Michelis, les Huber, etc., ont réfuté a
satiété les assertions fantaisistes de la théologie ultramontaine;
M. Choupin «ignore » ces réfutations. Ce n’est plus de la science.

* D. DrRaGHICEscO: Le probléeme de la conscience, étude
psychosociologique. Paris, Alcan, in-8°, fr. 3.75. — Peut-étre
I'auteur exagere-t-il le role du milieu physique pour expliquer
l'organisme humain, ainsi que le réle du milieu social pour



M7

expliquer la conscience humaine. Ni le milieu physique, ni le
milieu social ne suffisent. Mais la force vitale physique et la
force consciente morale une fois données, il est évident d’abord
que ces forces concourent a former les deux milieux en ques-
tion, ensuite que ces milieux, a4 leur tour, contribuent puis-
samment au développement, soit en bien, soit en mal, de ces
mémes forces. On lira avec intérét le chapitre intitulé: «Foi
et science», ol l'auteur s’appuie sur les théories de Weis-
mann et de Le Dantec, c’est-a-dire sur la possibilité d'une vie
physique éternelle pour conclure a I'immortalité de 1'ame
(p. 223).

* Prof. R. KNnopr: Die Zukunfishoffnungen des Urchristen-
tums. Tiibingen, Mohr, 50 Pfg., 1907. — Dieses vorliegende
religionsgeschichtliche Volksbuch schildert in fesselnder Weise
die Zukunftshoffnungen des Urchristentums im Zusammenhange
mit dem, was die antike Menschheit iiberhaupt von Leben
und Tod, von Welt und Weltuntergang hoffte und fiirchtete;
dadurch gibt es seinen Lesern den Schliissel in die Hand
fiir die dunkelsten Ritsel aus der Entstehungszeit des Chri-
stentums. Und weil — trotz allem Wandel der Zeiten —— das
hoffende Menschenherz schliesslich doch immer dasselbe ist,
lehrt gerade dies Volksbuch auch in dem Fremdesten und
Fernsten dennoch den Pulschlag unseres eigenen Herzens zu
fiihlen, die Sehnsucht unserer eigenen Zukunfsthoffnungen
wieder zu erkennen. So lost es die hoéchste Aufgabe der hi-
storischen Kunst, die Vergangenheit als ein Vergangenes und
doch zugleich Gegenwirtiges darzustellen.

* D.-Eb. NEsSTLE : Novum Testamentum grece et latine.
Utrumque textum cum apparatu critico ex editionibus et libris
manu scriptis collecto imprimendum curavit E. N. — N. 7. latine.

Text. Vaticanus. — Stuttgart, Privileg. wiirtembergische Bibel-
anstalt, 1906; in Leinwand gbd. Mk. 3 u. 2, in Chagrinleder
mit Rotschnitt, Mk. 4. 50 u. 3. 50. — Ces deux éditions sont

€Xtrémement soignées, sur papier trés fin (ce qui les rend
Irés portatives), agréables a lire, accompagnées de notes sur
les variantes de textes, et aussi de cartes géographiques com-
modes. Elles dénotent, de la part du savant et patient auteur,
un travail considérable, et elles se recommandent d’elles-mémes.



o MG

* F. PraT, S. J.: Origéne. Paris, Bloud, in-16, 221 p,,
fr. 3.50, 1907. — Etude instructive, faite avec impartialité et
méme avec une certaine bienveillance qui n’est que justice.
Origéne a été calomnié et défiguré par le parti littéraliste et
matérialiste, qui n’a -été que trop influent au IV® siecle et sur-
tout au VIe. Il importe que la vérité reprenne ses droits. Ce
volume contribuera a les lui rendre, Dans la question escha-
tologique, il y a encore beaucoup a faire, et le volume du
P. Prat laisse & désirer. Espérons qu'aprés avoir étudié le
théologien et I'exégete, 'auteur étudiera bientdt le philosophe,
le critique et l'apologiste, et qu'a cette occasion il perfection-
nera le présent volume. Ce qui est déja certain, c'est que
I'origénisme hétérodoxe (s'il en est un) n'a pas Origéne pour
auteur: Origéne a émis des hypothéses philosophiques et théo-
logiques, il était dans son droit. Reste a savoir si quelques-
unes de ces hypothéses, que l'on peut tenir pour erronées,
atteignent le vrai dogme. C’est ce que l'on prétend d'ordi-
naire, et c'est justement ce qui n'est pas démontré. Il faudrait
d’abord avant de le condamner comme hérétique, établir soli-
dement en quoi consiste le vrai dogme sur les points incri-
minés; et c’est ce qu'on ne fait pas, et pour cause, notam-
ment dans la question eschatologique. La constatation dont je
parle ne saurait se faire attendre longtemps; l'inévitable ré-
forme de la théologie catholique, qui d’ailleurs, commence
déja, la fera. E. M.

* C. ScuaarscHMIDT: Die Religion, Einfiihrung in ihre
Entwicklungsgeschichte. leipzig, Diirr, 1907, 4 M. 40 Pfg. —
In vorliegender Schrift ist der Versuch gemacht, die allge-
meine Entwicklungsgeschichte der Religion, wie sie sich aus
nachweisbaren Tatsachen ergibt, kurz darzustellen. Die Reli-
gion wird dabei als das Erzeugnis einer Vernunfttitigkeit ge-
dacht, welche unter hoherer Leitung sich von der Ausserlich-
keit des Vorstellens aus ganz allmihlich zu immer besserer
Einsicht erhoben hat, um endlich zum Verstindnis des in sie
gesetzten idealen Inhalts zu gelangen. Ein in dieser Arbeit
aufgestellter Grundgedanke besagt, dass die das Menschen-
geschlecht von jeher treibenden Schwierigkeiten und Kampfe,
insbesondere die alten Fragen nach dem, was denn nun eigent-
lich die Wahrheit und das Gute sei, ihre endliche L&sung im
Siege des als die Lehre Jesu recht zu verstehenden Christen-



419

tums als des Gipfels der gesamten Religionsbewegung, also
durch die Religion finden werden.

* M. l'abbé A. Tancuv: L’ordre naturel et Dieu. Paris, Bloud,
in-8°, 1906, fr. 4.50. — L’auteur se propose de traiter les
questions les plus importantes de la philosophie: la matiére,
la force, les lois de la nature, la génération primitive, la fina-

- lité, I’ame, le libre arbitre, Dieu, etc. C'est superbe. Malheu-

reusement il ne procéde pas scientifiquement, mais agressive-
ment et oratoirement. Au lieu de définir exactement les mots,
de préciser les questions, de n'employer que des arguments

de valeur scientifique et philosophique, de maniére a réfuter

P’école matérialiste, il cite des autorités qui ne la touchent
pas, la Gengse et 'encyclique Zterni Patris, il lance le mot
« absurde », qui ne peut que la blesser; il affirme a priori, ce
qui ne méne A rien; il semble en vouloir terriblement au ger-
manisme et A la science allemande, qui cependant ne parais-
sent pas l'avoir fait beaucoup souffrir. Il croit faire de la lu-
miere en faisant du trait; ses fins de chapitres ne sont guere
que des provocations inutiles: «Biichner, la force vitale, vous
ne 'aurez jamais dans vos creusets; elle est la chose exclu-
sive de Dieu; c'est de Dieu que vient la vie; dixit et facta
sunt!» (p. 168). C’est ainsi qu'on compromet les meilleures causes.

* Theologischer Jahrvesbericht (Kriiger-Kceehler); Leipzig,

Heinsius. — Le 25° volume, 1905: 4° partie, Histoire ecclé-
siastique, par Kriiger, Clemen, Vogt, Kohler, Herz, Werner,
Raupp. — 5° partie, Théologie systématique, par Neumann,
Christlieb, Titius, Hoffmann. — Ces deux livraisons, 'une de

600 pages gr. in-8°, l'autre de 400, dénotent une incroyable
quantité de travail et de recherches; c'est un répertoire iné-
puisable de renseignements, avec des appréciations forcément
incompléetes, mais presque toujours trés justes. Priere a ceux
qui croient que la théologie est morte, de vouloir bien se
renseigner de visu. Toutefois (simple remarque a MM. les
Directeurs) les subdivisions ne sont-elles pas trop nombreuses,
€t, au lieu de faciliter les recherches, ne les entravent-elles pas?



s AT e

Ouvrages nouveaux.

P. BaTirroL : Questions d'enseignement supérieur ecclésiastique.
Paris, Lecoffre, in-12, fr. 3. 50. (Sera étudié prochainement.)

V. ErMon1: Jésus et la priere dans I'Evangile. Paris, Bloud,
br. 1906, 60 cent. (séricuse étude didactique).

K. FeLNER: Bibel und Biihne. Ein Programm. Weimar, Briick-
ner, br. 1907.

Jean FiNot: La science du bonheur (dans la Revue, 1 mars
et suiv.).

Dr Julius FrieDricH: Das politische Wahlrecht der Geistlichen.
Giessen, E. Roth, br. 30 S., —. 80.

J. GABRIELSSON: Uber die Quellen des Clemens Alexandrinus,
L. Teil. Leipzig, Harrassowitz, in-8°, 253 S., Mk. 6. — Uber
Favorinus und seine HMavvodany Ioropie; Mk. 1. 50.

K.-G. GeETrz (Basel): Die Abendmahlsfrage in ihrer geschicht-
lichen Entwicklung. Register. Leipzig, Hinrich, 50 Pfg.

Prof. H. GuTsE: Jesaia. Tiibingen, Mohr, 70 S., 50 Pfg.

Prof. A. MEvER: Was uns Jesus heute ist. Tiibingen, Mohr,
56 S., 50 Pfg.

Librairie Emile Nouwrry (Paris, rue N.-D. de Lorette, 14):
A. Durin, Le dogme de la Trinité dans les trois premiers
siecles, 78 p., fr. 1. 25. — H. Loriaux, L'autorité des Evan-
giles, 154 p., fr. 1.25. — P. SAiNTvVvESs, Le miracle et la cri-
tique historique, 154 p., fr. 1. 25. — C¢s trois ouvrages seroni
étudiés dans la prochaine livraison.

G. pE PascaL: Les indulgences, doctrine et histoire. Paris,
Bloud, br. 1907, 60 cent. (L'auteur prétend justifier l'injusti-
fiable pratique romaine actuelle, par celle de ['ancienne
Eglise qui était tout autre; donc thése fawusse.)

Fr. ScuweNker: Das Gebet, erliautert durch mehr als tausend
Beispiele. Leipzig, Kriiger, 372 S., Mk. 3. 50.

W. Stagrk: Sammlung Goschen — Neutestamentliche Zeit-
geschichte. II. Bd., je 80 Pfg. Leipzig, Goschen, 1907.

Le Directeur-Geérant: Prof, Dr E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.



	Bibliographie théologique

