
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 350

VARIÉTÉS.

I. — Etat de l'Eglise en Prance en 1789 et en 1797.

1. — M. Desdevises du Dezert a publié, dans la «Revue des

cours» du 10 janvier dernier, une étude sur les Cahiers du
clergé en 1789, étude très substantielle dont nous détachons
les passages suivants, dans le but non seulement de mieux
faire connaître ce que fut l'Eglise de France en 1789, mais
encore de prouver en particulier que les catholiques français,
tout en étant situés par la force des choses dans le patriarcat
romain, ne partageaient aucunement pour cela les doctrines
romaines, pas plus qu'ils n'acceptaient tous les ordres de
Rome. Ce fait très grave que nous ne cessons de signaler à

ceux des théologiens russes qui accusent en bloc l'Eglise
d'occident d'être coupable des hérésies ultramontaines1), reçoit
ici une nouvelle confirmation, sur laquelle nous appelons
l'attention des lecteurs.

D'abord, c'est un fait que les curés étaient souvent en
antagonisme contre les évêques.

« L'antagonisme des évêques et des curés, dit le savant
professeur, apparaît très nettement dans certains cahiers qui
semblent respirer l'esprit de rébellion.

« Le cahier du Boulonnais énumère fièrement les prérogatives

épiscopales: «Les évêques sont les seuls juges de la
« foi, les administrateurs-nés dans leurs diocèses, les princi-
€ paux juges de leurs besoins, de ce qui peut leur être utile,
« des abus qui y régnent, des moyens d'y remédier. Eux
« seuls embrassent l'ensemble, et rien de ce qui peut concer-
« ner l'état de leurs diocèses, les titres, les biens, la discipline,
« ne leur est étranger. En eux réside la juridiction ecclésias-

l) Voir la Revue de janvier 1907, p. 45-53.



— 351 —

« tique et rien ne peut se faire sans leur influence. Si le corps
« des évêques n'est pas suffisamment représenté aux Etats
« généraux, les évêques pourront se refuser à toutes les opé-
« rations qui demanderont le concours de leur autorité et dont
« le plan aura été arrêté sans eux. » (Cf. Paris, Cahier du
Chapitre.)

«En face de l'évêque, qui prétend à l'omnipotence, le
curé n'a aucun droit et n'est pas même sûr de sa liberté
individuelle. Une déclaration royale du 15 décembre 1698

permet aux évêques de faire détenir pendant trois mois dans
leurs séminaires tout curé, vicaire ou autre, contre lequel il
y aurait des plaintes. Les curés s'élèvent, bien entendu, contre
cette « injuste et odieuse faculté » (curé de Beaudon) et s'ingénient

à trouver les moyens d'échapper à l'arbitraire episcopal.
« Le Concile de Trente avait décidé que les cures seraient

mises au concours et données aux plus dignes; les évêques
se montraient très peu jaloux de se conformer sur ce point
aux prescriptions du Concile; les curés, au contraire, en
réclament l'application dans tout le royaume (Artois).

« Beaucoup de cahiers demandent que les curés constituent
dans chaque diocèse un corps spécial, avec droit d'élire un
syndic pour la défense de ses droits (Armagnac, Basas).
L'évêque de Lectoure répond que cette proposition est « con-
« traire aux lois du royaume et aux décisions particulières du

«gouvernement»; mais cette fin de non-recevoir, basée
suides textes qu'il se garde bien de montrer, ne convainc
personne, et les curés tendent presque partout à secouer le joug,
bien moins dur cependant à cette époque qu'il ne l'est devenu
aujourd'hui...

« Même sous le régime aristocratique, qui était le sien en
1789, l'Eglise de France n'était pas ultramontaine. La plupart
des cahiers du clergé semblent ignorer le Pape et le Saint-
Siège. On dirait, à les lire, que l'Eglise de France constitue,
à elle seule, toute la catholicité et vit en pleine et souveraine
indépendance. Le clergé sent qu'il approche d'une crise. Les
uns la redoutent, les autres la désirent, tous la voient
imminente; on ne sait ce que deviendront dans l'orage qui monte
les ordres religieux, les biens ecclésiastiques, l'organisation
intérieure de l'Eglise, et pas un cahier ne songe à invoquer
d'avance l'autorité pontificale. Les évêques disent bien que



— 352 —

rien ne peut se faire sans eux, pas un ne s'avise de dire que
rien ne peut se faire sans le pape.

« Bien plus, si quelques cahiers s'occupent de Rome, c'est
dans un sens ultra gallican.

«Le Puy voudrait que la réforme de l'Eglise gallicane
fût l'œuvre d'un concile national. « Il trouve qu'il n'est rien
« de plus juste que de soumettre les bulles ou brefs émanant
« de la Cour romaine à une sorte d'examen, pour que l'auto-
« rite séculière s'unisse à l'autorité administrative, afin d'ar-
« rêter toute entreprise qui tendrait à détruire ou à compro-
« mettre les libertés de l'Eglise de France. »

« Montargis se demande si, « sans blesser le respect dû
« au souverain Pontife, auquel le clergé de France sera tou-
« jours sincèrement et fidèlement attaché », le concile national
ne pourrait pas fixer les degrés de parenté emportant nécessité

d'une dispense pour les mariages, diminuer ou supprimer
les frais de ces dispenses, restreindre le nombre des fêtes,
supprimer les communautés religieuses inutiles et statuer sur
l'emploi de leurs biens. Montargis demande, en somme, la
pleine autonomie de l'Eglise française.

Loudun « regarde comme nuisible à la nation le passage
« sans retour de notre numéraire chez l'étranger et surtout à

« Rome, d'où nous ne recevons en échange que des bulles,
« des brefs et des dispenses. Sans rompre le lien sacré qui
« nous unit au chef de l'Eglise universelle, ne pourrait-on
« trouver le moyen de lui rendre l'hommage de notre respect
«filial d'une manière moins préjudiciable à nos finances?»

« Poitiers, Sens, Soissons demandent l'abolition des pré-
A^entions en cour de Rome.

« Dôle, la suppression des annates.
« Toul, Bouzonville, Saumur, Pamiers, Villers-Cotterets

demandent le retour pur et simple à la Pragmatique sanction
de Charles VIL

« Qui peut dire ce que serait devenue l'Eglise de France,
réorganisée sur les bases démocratiques qu'elle indiquait elle-
même? N'y avait-il pas chez elle tous les éléments d'une
Eglise vraiment nationale, sachant concilier le respect dû à

l'autorité dogmatique du Saint-Siège avec le souci de sa
légitime indépendance? Etait-il impossible d'en favoriser la
formation



— 353 —

« L'Assemblée Constituante l'essaya et n'y put réussir ;

mais elle y procéda avec trop peu de ménagement et ne prit
pas le temps de s'attacher solidement la masse démocratique
du clergé paroissial. Elle l'effraya par ses témérités, et le haut
clergé, peu curieux de réformes et de progrès social, l'entraîna
avec lui à la défense de ses privilèges.

«Les principes de 1789 n'étaient cependant que des principes

chrétiens, comme le pape devait, quelques années plus
tard, le reconnaître lui-même. Le christianisme d'un grand
nombre de nos prêtres était tout prêt à s'en accommoder. Mais
ces principes étaient subversifs de l'ordre régnant, touchaient
aux intérêts de caste, aux opulents revenus de la haute
Eglise, à sa domination séculaire sur le bas clergé. La
religion conduisait d'elle-même les curés à la Révolution. La
hiérarchie les enchaînait à l'ancien régime. Dans ce duel funeste,
ce fut la hiérarchie qui finit par l'emporter, pour le malheur
de la France.

« C'est à l'esprit hiérarchique, à l'esprit de corps, tout à

fait distinct et éloigné de l'esprit religieux, que les cahiers du
clergé doivent toutes leurs dispositions réactionnaires, tout ce
qui nous permet de dire que le clergé de 1789 n'était déjà
plus de son pays ni de son temps. »

M. D. du D., après cette constatation, relève cet autre fait :

que le clergé de France, à cette époque, était très intolérant
vis-à-vis des autres Eglises; qu'il réclamait de l'Etat des
privilèges avec un orgueil vraiment tyrannique, et que de telles
prétentions ne pouvaient que lui aliéner l'esprit public (p. 396-

401). Toujours est-il que l'attitude rebelle des curés envers les
évêques, et celle des curés et des évêques envers la papauté,
était très antiultramontaine et inspirée par le sentiment même
de Yautonomie ecclésiastique.

2. — Dans la «Revue des cours» du 28 février, M. D.
du D. a publié un très intéressant résumé de l'histoire des
cultes révolutionnaires, et particulièrement du culte
théophilanthropique, qui commença le 15 janvier 1797 dans la petite
église S,e Catherine, laquelle fut bientôt trop petite, et qui
s'installa bientôt à St. Thomas-d'Aquin, à St. Etienne-du-Mont,
à Notre-Dame. A Notre-Dame, on pratiqua la co-jouissance ou
le simultaneum. « Les théophilanthropes, dit M. D. du D. (p. 757-

761), occupaient le chœur de l'église; les catholiques avaient



— 354 —

adossé leur autel au portail du transept nord; les administrateurs

des deux cultes s'entendaient pour les heures et se
partageaient les frais de l'entretien de l'édifice. Les rapports
entre les théophilanthropes et leurs frères catholiques n'étaient
pas toujours très faciles. Les catholiques se montraient défiants
et ombrageux ; leur foi intransigeante s'accommodait mal d'un
partage avec un culte hérétique et à peine chrétien. Il ne
faut pas s'en étonner; il faut bien plutôt admirer que des
hommes si différents aient pu, au lendemain de la Terreur,
s'entendre assez pour se supporter. Le fait prouve que la
tolérance se serait très vite établie, si les calculs d'un ambitieux

et froid politique n'étaient venus bientôt tout remettre
en question. Déjà, à Saint-Germain l'Auxerrois, théophilanthropes

et catholiques vivaient en paix et bon accord.
Pendant quelques mois,- le nouveau culte parut se

développer avec vigueur. Il attirait à lui beaucoup de catholiques
par la simplicité de son culte et la douceur de son dogme,
qui rejetait résolument la doctrine de l'Enfer. Les élections de

germinal an VI troublèrent cette prospérité naissante. Furieux
de voir les jacobins revenir en grand nombre dans les
Conseils, le Directoire accusa les théophilanthropes de faire de la
propagande jacobine et leur retira ses bonnes grâces.

Lors de l'inauguration du culte à Notre-Dame, le 10

floréal an VI (30 avril 1798), aucun personnage officiel n'y assistait.
La théophilanthropie avait cependant jeté d'assez profondes

racines pour survivre à la crise. Elle avait des représentants
dans un grand nombre de départements; elle débordait même
sur l'étranger et jusqu'en Amérique. Elle survécut deux ans
au 18 Brumaire; mais Bonaparte ne lui montra aucune
tendresse et la supprima sitôt qu'il le put, comme un foyer
d'idées révolutionnaires. A la prière du nonce du pape, Spina,
il chassa les théophilanthropes de tous les édifices nationaux,
le 12 vendémiaire an X (4 octobre 1801), et quand ils
voulurent se réunir ailleurs, la police refusa de recevoir leur
déclaration.

La théophilanthropie, qui, paraît-il, a encore des adeptes,
est une tentative beaucoup plus intéressante que les cultes de
la raison et de l'Etre suprême. On pourrait la définir un essai
d'organisation du déisme chrétien. Elle se rattache au
christianisme par l'idée qu'elle se fait de Dieu; elle répudie toute



— 355 —

relation avec le judaïsme; elle renonce au dieu «jaloux et
vengeur» de la Bible pour s'en tenir uniquement au Dieu
paternel et bienveillant de l'Evangile.

Tout son dogme tient dans cette croyance.
Toute sa morale, dans le principe de l'amour des hommes.
Le culte est une sorte de compromis entre l'austérité du

culte calviniste et la pompe du culte catholique.
Comme les protestants, les théophilanthropes bannissent

de leurs temples les images de la Divinité.
Ils les remplacent par des inscriptions morales:
L'autel n'existe que pour mémoire; c'est un cippe, sur

lequel on place une simple corbeille de fleurs, le plus souvent
fausses. Dans les grandes fêtes, l'autel est de gazon, paré de

fleurs véritables, et le pavé du temple est couvert de plaques
de gazon.

L'officiant, marié ou veuf, a un costume : tantôt c'est une
longue robe blanche, tantôt c'est une toge rattachée par une
ceinture de soie bleue brodée de fleurs au naturel.

La secte a publié des rituels, des missels, des recueils
d'odes et de prières1); elle tend visiblement à organiser un
culte régulier, très semblable à celui de l'Eglise anglicane.

L'office solennel du dimanche commence par le chant
d'introduction Adorateurs de l'Eternel, dont tous les assistants
répètent en chœur le refrain. Le célébrant récite ensuite une
invocation en prose à l'Etre suprême, «ce Dieu de bonté à

qui le théophilanthrope n'adresse point d'indiscrètes prières»,
car il sait que tout ce qui arrive devait arriver, et il s'y
conforme de bon cœur.

L'invocation est suivie du chant d'un hymne. Puis le
lecteur reprend la parole pour l'examen de conscience. Il
demande à ses frères s'ils ont rempli leurs devoirs envers eux-
mêmes, envers leur famille, envers la société.

Une nouvelle invocation et un nouvel hymne terminent
la première partie de la cérémonie.

La seconde partie comprend une homélie et des lectures
morales entremêlées de chants.

') Recueil de cantiques, hymnes et odes pour les fêtes religieuses et morales des

théophilanthropes, ou adorateurs de Dieu et amis des hommes, précédés des invocations
it formules qu'ils récitent dans lesdites fêtes. Paris, an VI, in-8°.



— 356 —

La troisième partie termine l'exercice par une invocation
à la patrie et une exhortation finale. Le lecteur demande à

Dieu «de protéger le sol natal contre l'invasion ennemie, de
« faire régner les vertus publiques, d'éloigner les guerres ci-
« viles, d'inspirer aux magistrats l'esprit de justice et de désin*
« téressement».

Malgré les efforts des ritualistes pour amener la secte à

l'unité, l'office théophilanthropique comporta de grandes
variétés, et finit, dans l'Yonne, par ressembler à une véritable
messe avec Intrdit, Gloria, Credo, Préface, Adoration, Pater
Agnus Dei et Alleluia.

Le Credo que l'on chantait sur l'air du Chant du départ
était rempli de souvenirs chrétiens:

Je crois en un seul Dieu, du ciel et de la terre
Créateur sage et tout-puissant,

Qui dans l'immensité répandit la lumière,
Mit un frein au vaste Océan.

Nous croyons que Jésus fut envoyé sur terre
Pour nous instruire et nous guider,

Pour réformer la loi, cette loi salutaire,
Mais non, dit-il, pour la changer.
Je jure de rester fidèle
A son Evangile sacré.
Où trouver doctrine plus belle
De Dieu même il fut inspiré.
Le méchant, paré d'un faux zèle,
Profane un titre glorieux.
Le vrai chrétien, le vrai fidèle,
C'est l'homme juste et vertueux.

La théophilanthropie avait encore des offices pour les
baptêmes, les mariages et les enterrements.

Le baptême était une initiation à la vie et non une
purification. La théophilanthropie rejetait l'idée du péché originel :

Abaisse un regard paternel,
Sublime auteur de la nature,
Sur l'innocente créature
Que l'on présente à ton autel.
Dieu bon! d'un crime imaginaire
Pourrais-tu punir un enfant?
Aux vœux d'un peuple suppliant
Protège l'enfant et sa mèrel

Le mariage était assez mal vu, à la fin du dix-huitième
siècle; les hommes de cette époque, très sceptiques et très
voluptueux, n'y voyaient qu'une chaîne maussade, et le di-



_: 357 —

vorce, voté le 20 septembre 1792, avait eu à Paris un succès
effrayant.

Les théophilanthropes essayèrent de le remettre en
honneur et de donner à la cérémonie du mariage le caractère
de gravité qui lui faisait alors totalement défaut. Les époux
étaient enlacés de rubans et de guirlandes de fleurs dont les
extrémités étaient tenues par de jeunes enfants; l'époux passait

l'anneau nuptial au doigt de l'épouse, et le célébrant leur
disait: «Jeunes époux, soyez toujours unis aussi étroitement
que le sont entre elles les deux parties de cette alliance.»
Il prononçait un discours de circonstance, et la cérémonie
s'achevait par le chant d'un hymne:

Pour enchaîner nouveaux époux
Formons des guirlandes légères,
Symbole des noeuds les plus doux.
Tendres amants, jeunes époux,
Goûtez des jours longs et prospères
Et chantez, chantez avec nous :

Vivre pour ce qu'on aime,
Rendre heureux qui nous aime,

C'est le premier devoir, c'est le bonheur suprême.

Et, pour faire honte aux célibataires, une strophe vengeresse

ajoutait:
Vous qui fuyez le nœud charmant
Que l'hymen offre à la jeunesse,
Ah quel est votre égarement
Dans le plus triste isolement,
Un jour, l'ennui de la vieillesse
Deviendra votre châtiment.

Les funérailles comportaient un sage éloge du mort, s'il
avait bien vécu; un silence charitable, s'il n'avait pas été
vertueux.

L'assemblée se séparait sur un hymne funèbre de facture
parfois assez médiocre:

Mourir est une loi commune
Imposée à tous les états :

Jeunesse, grandeur et fortune,
Rien ne peut soustraire au trépas.
Mais que peut craindre en l'autre vie
L'homme juste et bon citoyen,
Celui qui chérit son prochain
Et qui servit bien sa patrie?

Oui, l'âme est immortelle, ô consolant espoir!
Amis, au sein de Dieu, nous pourrons nous revoir.



— 358 —

Certes, en 1907, nous sommes loin de l'état des esprits en
1797. Cependant, nous aurions tort de ne pas voir certaines
ressemblances: 1° Nombre de Français libéraux et patriotes
aspirent aussi à secouer le joug du pape comme chef spirituel
et étranger; 2° nombre de Français, au nom de leur bon

sens, aspirent plus que jamais à mettre leur culte et leurs
sentiments chrétiens en harmonie avec leur répulsion pour
toute superstition et pour toute doctrine inavouable. En cet
état de choses, est-ce trop présumer de l'inconstance
française qu'à la longue l'expérience du passé finira cependant
par assagir les esprits et par leur montrer les voies d'un
catholicisme rationnel, libéral et consciencieux Quelque vives
que soient les passions irreligieuses et ultramontaines, on

peut espérer, je crois, que la raison finira par avoir raison.
E. M.

II. — La Politique ecclésiastique de M. Briand.
J'en ai déjà parlé dans les livraisons précédentes, à

mesure qu'elle se déroulait en discours, en projets de lois et en
circulaires. Elle m'a paru, avant tout, diplomatique, faite de

réticences, avec des concessions à Rome dans le but d'éviter
une guerre confessionnelle. L'intention était excellente, car
une guerre confessionnelle est presque toujours regrettable.
Mais restait à savoir si M. B. n'outrepassait pas les concessions

permises : car l'histoire de la papauté montre que plus
on lui fait de concessions, plus on la rend audacieuse. De
fait, Pie X a payé d'audace et a manifesté des prétentions
exorbitantes, qui ont failli allumer la guerre que M. B. voulait
justement éviter. Le fait est que, si Pie X avait été plus
habile et moins emballé, M. B. aurait été pris dans les filets
de sa très maladroite diplomatie et notamment de son déplorable

article IV1). Ce qui a sauvé M. B., c'est l'inintelligence

') Rappelons cette appréciation de M. l'abbé Hutin: «L'Article IV et la these

ultramontaine. En définitive, d'après la thèse ultramontaine, c'est le pape qui est le
maître absolu et incontesté non seulement des consciences des Français catholiques,
mais encore de leurs biens. Avec cette théorie, ou l'avouera aisément, la séparation
n'est pas une séparation, mais, de la part du pape, une mainmise absolue et sans

contrôle possible, du Saint-Siège sur les évêques français, de ceux-ci sur les prêtres,
de ces derniers sur les fidèles, et de la part de l'Etat français un abandon lamentable

des droits de la Société civile et de la liberté de conscience et du culte. En



- 359 —

de Pie X. C'est en effet grâce à l'intransigeance cassante de

ce pape que M. B. doit ses succès : si Pie X eût accepté la loi
de 1905 et les autres propositions de M. B., le clergé aurait
encore ses églises, ses évêchés, ses presbytères, ses
séminaires, etc. L'orgueil de l'ineffable Pie X a tout perdu et ruiné
matériellement l'Eglise de France.

M. Briand triomphe donc aujourd'hui à bon compte, et il
a cette bonne fortune que plus ses discours à la Chambre
sont imprécis (tout en ayant l'air très francs et pleins), plus
ils sont applaudis. Il semble que cette éloquence de barreau
qui laisse planer une foule de procès en perspective, soit celle

que les députés français apprécient de préférence aujourd'hui.
C'est celle qui, sous l'Empire, a perdu les Billault, les Rou-
her, les Ollivier; et je crains fort que, finalement, elle ne
tourne mal aussi contre M. B. Pour le moment, et laissant de

côté les fautes commises soit par M. B., soit par le parti
romain, il peut être utile de chercher à préciser la situation
telle que l'ont faite les déclarations officielles du 19 février
dernier.

Avant tout, on paraît unanime à glorifier la politique de
M. B. comme étant une politique d'apaisement, de liberté pour
tous et de laïcité indifférente de l'Etat. Est-ce bien exact?
D'abord, est-ce une politique d''apaisement? Est-ce apaiser les
esprits que de les tenir perplexes dans de graves indécisions?
Je ne le crois pas. M. B. gagne du temps, rien de plus; mais
il renvoie les vraies solutions à ses successeurs. Ensuite, cette
politique assure-t-elle la liberté pour tous? Nullement. L'Etat
assure la liberté des cultes catholique, protestant, israélite et
musulman, rien de plus. Pourquoi ces quatre privilégiés?
Dira-t-on que c'est parce qu'il n'y en a pas d'autres en France
Ce serait une grosse erreur : car le mot « catholique » implique
plusieurs catholicismes, le mot « protestant » plusieurs
protestantismes, et peut-être en est-il de même des deux autres. Si
l'Etat voulait être vraiment laïque et indifférent, il devrait
faire moins ou plus: moins, car un indifférent ne doit favoriser

personne; plus, car les quatre cultes en question sont
privilégiés. M. B. a beau vouloir se défendre de ne pas favo-

résumé, l'article IV interprété à la manière ultramontaine constituerait un Etat dans

l'Etat, à tel point que nul ne pourrait penser, parler et agir qu'après avoir obtenu
le placet pontifical par l'intermédiaire de ses représentants en France, évêques et curés.»



— 360 —

riser le papisme, il le favorise; car lorsqu'il parle des églises
qui doivent être laissées aux catholiques, il paraît ne parler
que des catholiques-romains. Je dis « il paraît » ; car, s'il donne
cela à penser, il peut se faire qu'il veuille, au fond, que le
mot «catholique» soit pris dans toute son étendue, donc aussi
dans un sens antiultramontain. M. B. ne brille pas par la clarté.

Quoi qu'il en soit, les points suivants peuvent, je crois,
être considérés comme certains:

1° Les maires, les conseils communaux et les préfets,
sont libres soit de faire un contrat, soit de n'en pas faire; et
s'ils en font un, ils sont libres de suivre la formule qui leur
paraîtra la meilleure, sauf, pour les préfets, à en référer au
gouvernement. Déjà sur ce premier point, il est manifeste que
le pape et les évêques, avec leurs formules de contrats, n'ont
pas eu et n'auront pas gain de cause. Point très important.

M. Marcel Sembat, dans YHumanité du 20 février, a précisé

ainsi cette situation : « Constatons les résultats de la
journée. Les maires seront avertis solennellement qu'ils sont
libres de ne rien signer, et les conseils municipaux aussi. Ce
n'est pas négligeable, car les électeurs par là même sont
avertis que l'an prochain ils auront à demander compte à

leurs représentants municipaux de toute aliénation du
patrimoine communal. Tous ceux qui sont des administrateurs
consciencieux se refuseront à subir un contrat léonin. Les
plus cléricaux y inscriront sans doute l'obligation formelle de

grosses réparations. Je suis assez porté, comme Jaurès, à me
fier aux maires de campagne pour discuter un contrat. L'horreur

paysanne d'être roulés dans un marché les inspirera.
Quant à compter beaucoup que les curés feront face aux
grosses réparations, non Ils se faisaient déjà tirer l'oreille
sous le régime concordataire. Ils ne payaient que quand ils ne
pouvaient pas faire autrement. A plus forte raison maintenant.
Mais quoi S'ils n'exécutent pas le contrat, ils seront par là
même déchus et les dix-huit ans en pratique s'abrégeront
singulièrement C'est justement parce que le curé, même obligé
par le bail, ne fera pas les réparations que je ne vois
vraiment pas la nécessité de nous tant hâter de conclure ces
baux. Il est tout naturel que les évêques soient pressés de

sortir du provisoire. Le régime de liberté sans contrat, aussi
éloigné de la persécution puisque l'église reste grande
ouverte, que de la soumission, ne nous déplaisait pas.»



— 361 —

2° Les églises resteront ouvertes au culte jusqu'à leur
désaffection. Mais encore ici, peuvent être posés plusieurs
points d'interrogation, soit sur les conditions qui toutes ne
sont pas précises, soit sur l'époque.

3° Tant que cette désaffection n'aura pas eu lieu, les

églises catholiques resteront affectées au culte catholique,
comme les chapelles protestantes au culte protestant, etc.
NB. L'Etat n'entre pas en explication sur le mot «catholique».
Est ce une tactique de M. B., pour faire croire aux catholiques-
romains qu'il ne s'agit que d'eux, et pour les apaiser par
cette insinuation? Ou bien, M. B. veut-il dire que l'Etat, qui
n'est pas théologien, n'a pas à se prononcer entre les catho-
liqaes-romains et les catholiques-«ow romains; qu'il s'en tient
au titre de catholiques tout court, et que, par conséquent, il
laissera les maires et les préfets contracter avec tous les

curés qui prouveront leur titre de catholiques? Et comment
ceux-ci le prouveront-ils? En montrant, par un papier officiel,
qu'ils sont approuvés par un évêque catholique. Très bien.
Mais, si dans un diocèse il y a un évêque catholique-rowaz«
et un évêque catholique indépendant de Rome, M. B., ou plutôt
le gouvernement, prendra-t-il fait et cause pour celui qui
relève du pape? Ceci me semble de toute impossibilité: parce
que toute l'histoire de France prendrait le gouvernement à la
gorge, et lui montrerait qu'il viole les plus solides traditions
françaises, les plus nationales, les plus libérales. Non. Le
gouvernement de la République n'a pas à se faire gallican, et
nul ne le lui demande; mais, sans prendre parti pour les seuls
gallicans, il est obligé, par convenance patriotique et par
libéralisme, de ne pas les dépouiller de leur titre de catholiques,
auquel ils tiennent comme à leur vie et qui fait partie de
leur patrimoine religieux et national. Non, aucun gouvernement

français, vraiment français, républicain ou non, n'osera
déclarer officiellement que, pour lui, il n'y a pas d'autre
catholicisme que celui qui est revêtu de l'estampille du pape infaillible.

Les hommes d'Etat de l'ancienne France se lèveraient
de leur tombe contre lui.

Donc le fameux schisme, qui jusqu'ici a paru faire si peur
à M. B., est inévitable par la force même des choses et des
idées. Plus le libéralisme croîtra dans le clergé et chez les
fidèles, plus on se libérera du joug de Rome. Los von Rom!



— 362 —

C'est le cri universel partout où il y a une conscience libre.
Mais que M. B. ne s'effraie pas. Rien de plus simple : le
système de la cojouissance tranchera la question en France
comme ailleurs. Dès que Rome verra qu'elle est obligée de

passer par là, elle y passera; elle l'a déjà fait en maintes
circonstances.

4° Il faut porter à l'actif de M. B. que, dans ses dernières
déclarations, il n'a prononcé ni le mot «pape», ni les mots
«catholique-romain». Ce silence, à la rigueur, nous suffit, à
nous qui réclamons la liberté contre la papauté ultramontaine.
De même, il semble certain que, lorsqu'il y aura changement
de curé, le maire et le conseil communal, ainsi que le préfet,
auront les mêmes droits pour le renouvellement ou le non-
renouvellement du contrat que ceux dont ils ont joui pour le
premier contrat. M. Briand a même déclaré expressément que
le gouvernement ne permettrait pas à un moine étranger, ou
à un congréganiste expulsé de France, d'y rentrer et d'y être
agréé comme curé. Donc ni les évêques romains, ni le pape
n'auront plein pouvoir pour imposer aux maires et aux préfets

les prêtres que ceux-ci ne voudront pas agréer. Ceci aussi

paraît acquis.
5° Certaines paroles ont été prononcées à la Chambre et

ailleurs pour rappeler à M. B. qu'il avait à ne pas laisser
Rome transformer la loi de la Séparation en loi antilibérale
et antifrançaise. M. B. ne les a pas réfutées. Il importe de les
rappeler pour bien mettre au clair l'esprit et la portée du
vote du 19 février.

M. Guyesse a dit à la Chambre : « Il ne faut pas, par des
circulaires répétées, remettre la France sous le joug de Rome,
en louant aux seuls curés désignés par les évêques les églises
qui appartiennent en propre aux municipalités. L'Eglise
romaine ne peut vivre heureuse que dominante et privilégiée.
Nous assumerions une responsabilité considérable devant les
esprits libres du monde entier si nous aidions à confirmer
cette domination. Si nos maires avaient accepté les projets de

contrats présentés par les évêques, c'eût été la mainmise du

clergé romain sur tout le pays. Le seul résultat tangible de
la loi de Séparation eût été que le gouvernement n'eût plus,
comme autrefois, participé à la nomination des évêques. Par
conséquent, recul et non progrès. Heureusement les maires



-- 363 —

ont en grande majorité compris le danger: ils en ont assez;
ils veulent la liberté. Il est plus important de briser l'esprit
de domination de l'Eglise que de prendre ses biens. Laissons
les prêtres, quels qu'ils soient, officier librement. C'est aux
populations à choisir celui qui leur plaira, romain ou
schismatique *). »

M. le député Lafferre a écrit {L'Action du 23 février) :

«... De tout ce beau régime, éclos du cerveau de Briand,
l'Eglise a fait fi avec insolence. Elle n'a voulu ni des laïques
associés pour contrôler le curé, ni de l'Etat intervenant pour
contrôler les associations elles-mêmes. Elle veut rester
omnipotente et broyer dans les rouages de sa hiérarchie toutes
les velléités d'indépendance et toutes les tentatives de
démocratisation. Successivement, elle a repoussé l'association de
droit commun et la liberté de réunion. Elle voulait vivre en

marge de la loi et en révolte permanente contre elle. C'était
sa manière de faire la séparation que de rester un Etat dans
l'Etat. On pouvait riposter en reprenant la thèse d'Allard et
en ignorant totalement qui voulait nous ignorer. L'Eglise
a-t-elle senti le péril et s'est-elle vue isolée au milieu d'ennemis

exaspérés et d'une opinion publique indifférente? Déjà
démunie par sa faute des ressources des fabriques, chassée de
ses palais épiscopaux et de ses presbytères, elle n'a pas pu
rompre le dernier lien qui la rattachait à ses églises, et, sur
le ton le plus insolent, qui trahissait peut-être la plus terrible
angoisse, elle a réclamé à la République la faculté de garder
ses églises au culte public. Que fallait-il répondre? L'heure
était critique et la réponse décisive

« Un bon contrat me paraît préférable, en dépit des

apparences, à cet état de fait. Qu'on donne l'église au curé, et
même pour longtemps, et qu'il n'ait plus à réclamer au maire
ni les soins d'entretien ni les réparations. Est-il insolvable?

') Voir aussi dans L'Action du 4 mars l'article de M. Guyesse intitulé: M. Briand
et les «Cultuelles*. Il y est dit: «Lorsque fut discutée la loi de 1907, M. le ministre
des cultes me promit et ensuite affirma à la Commission de la Chambre que les droits
des Cultuelles étaient réservés et que la dévolution des biens leur serait faite.» M.
Guyesse reproche à M. B. de paraître plutôt le délégué inconscient du pape qu'un
vrai ministre de la république. Les ultramontains privilégiés dans l'Etat asservi, cela
fait horreur aux Français d'aujourd'hui, qui, « un instant trompés par Briand, se

reprennent et ne veulent plus le suivre dans son essai de reconstitution des privilèges
papalins». C'est très juste.



_ 364 —

Manque-t-il à ses engagements comme locataire? C'est le contrat

résolu de plein droit. Mais, de grâce, qu'on nous préserve
du contact permanent de la mairie et du presbytère Chacun
chez soi, et pour longtemps »

M. Ch. Dumont, député du Jura, a écrit dans YAction du
28 février: «L'église n'est pas susceptible de jouissance
privative et exclusive ; elle ne peut être mise à la disposition d'un
individu pour son usage personnel et exclusif... Le maire a

le droit de prendre un arrêté imposant à la jouissance d'un
édifice communal des conditions. Dans l'état actuel, le prêtre
est un occupant sans titre. C'est un passant sans droit, mais
aussi sans responsabilité Les maires sauront résoudre la
question de la Séparation par des arrêtés judicieux, adaptés à

l'état moral et aux ressources materielles de leurs concitoyens.»

La Déclaration municipale suivante peut être considérée
comme une Déclaration modèle : Le conseil municipal de Rioz,
chef-lieu de canton de la Haute-Saône, réuni sous la
présidence de M. Jules Jeanneney, maire, député de Vesoul, président

du conseil général, a pris la délibération suivante
relativement à la jouissance gratuite de l'église de cette commune:

Considérant que le conseil se déclare prêt unanimement à

consentir à M. Ballot, curé, la jouissance gratuite qu'il sollicite, à

condition que les intérêts de la commune étant sauvegardés, il
soit satisfait aux prescriptions de la loi;

Considérant qu'à ce dernier point de vue, le projet présenté

par M. Ballot est manifestement inacceptable;
Que d'une part, en effet, il demeure absolument muet sur

l'obligation aux réparations de toute nature, frais d'assurance et
autres charges, que le concessionnaire est dans l'obligation
d'assumer d'après l'article 5, paragraphe 2, de la loi du 2 janvier 1907;

Que de même on ne peut admettre la clause de l'acte
présenté, qui en subordonnant sa valeur à la ratification de l'évêque
donnerait à celui-ci un droit d'homologation qui n'appartient qu'aux
dépositaires de l'autorité publique; qu'une telle clause doit donc
disparaître ;

Que de même encore s'il n'y a aucun obstacle à ce que la
situation ecclésiastique du ministre du culte destiné à jouir de

l'église et les pouvoirs qu'il tient de ses chefs hiérarchiques soient
constatés dans l'acte; s'il n'y a pas non plus d'inconvénient à y
préciser que les édifices resteront affectés au culte auquel ils
étaient consacrés avant la séparation, il serait contraire à la loi



— 365 —

qu'une délégation définitive à tous les successeurs de M. Ballot fût
dès à présent consentie sans formalité ; que l'article 5 de la loi du
2 janvier 1907 n'admet en effet la concession de jouissance qu'au
profit des ministres du culte dont le nom a fait l'objet d'une
déclaration préalable;

Considérant que, sans qu'il y ait lieu de développer d'autres
griefs et en tenant ceux qui précèdent pour certainement fondés,
il n'y a pas lieu d'accueillir quant à présent la demande de
M. Ballot.

Affirme sa volonté ferme d'assurer sur le territoire de la
commune l'égale liberté de toutes les croyances et le libre exercice des

cultes;
Se déclare prêt à accorder à M. Ballot, curé, la jouissance

gratuite de l'église aux conditions prévues par les lois et conformes
à l'intcrêt de la commune.

On ne saurait mieux préciser les devoirs et les droits
d'une municipalité et la délibération du Conseil municipal de

Rioz mérite d'être citée en exemple.

Bref, l'appréciation que j'émets ici des déclarations
gouvernementales est dans le sens de l'approbation qui leur a
été donnée par tous les libéraux de la Chambre, notamment
par les deux interpellateurs à la séance du 19, MM. Meunier
et Guyesse, qui ont protesté contre la livraison du pays à la
Puissance romaine et qui ont réclamé formellement la liberté
des catholiques indépendants et le maintien de leurs droits
comme catholiques indépendants. Telle a été aussi la déclaration,

maintes fois réitérée, de M. Clemenceau, aArant sa
présidence au ministère, déclaration qu'il n'a certes jamais rétractée.

S'il a applaudi M. Briand le 19 février, c'est que, dans la
politique diplomatique et dans les réticences de M. B., disons
si l'on veut, dans ses phrases larges et amples, il y avait place
pour y introduire sa politique anticléricale bien connue.

Il va de soi que les fanatiques de l'ultramontanisme, évê
ques, prêtres ou laïques, crieront toujours à la persécution,
déclareront toujours inacceptables, blessantes, injurieuses contre
l'Eglise, les décisions de l'Etat républicain. Ces récriminations
font partie du programme et de l'amour-propre romain, et les
journaux du parti les répéteront sans cesse. Mais l'Etat ne
saurait en être surpris. Sans cesse averti par les cris des
émeutiers ultramontains, il devra toujours être à la hauteur

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 1907. 24



— 366 —

de sa tâche libératrice. L'égalité de tous les catholiques français,

même des catholiques indépendants, devant la loi
française, doit être un dogme et un fait.

C'est donc le cas de répéter le mot de Sieyès : « Quand
on veut être libre, il faut savoir être juste. » Si M. B. veut
libérer la France par l'établissement de la liberté de conscience,
s'il veut empêcher les « catholiques » d'être écrasés par Rome,
il faut qu'il soit juste. Or, il ne l'a pas toujours été, ou du
moins il n'a pas toujours paru l'être assez : car son fameux et
triste article IV était une grosse injustice contre les catholiques
indépendants, tous pourtant citoyens français, plus peut-être
que ceux qui obéissent, même en politique, à un chef étranger!

Espérons donc que l'avenir corrigera le passé, et que,
les passions cléricales s'apaisant, il y aura plus de sagesse,
plus de justice et plus de vraie liberté, même dans les sphères
gouvernementales. E. Michaud.

III. — Un nouveau livre de M. Albert Houtin.
M. Houtin construit lentement son édifice, mais avec quelle

sûreté de main et quelle qualité de matériaux Son nouveau
volume est intitulé: La crise du clergé1). Si on l'ajoute aux
précédents et à ceux qui suivront encore (espérons-le),
l'ensemble pourra être intitulé: «Documents pour servir à l'histoire

de l'Eglise et de la théologie biblique, en France, aux
XIXe et XX» siècles». Ce sera et c'est déjà imposant, en tout
cas très instructif.

Le clergé français actuel, M. Houtin le connaît à fond, et
l'on sent, dans la modération et les réserves de sa plume,
qu'il ne dit qu'une faible partie de ce qu'il sait. Il faut lire
son portrait en pied du cardinal Perraud, ses bustes des Gui-
bert de Paris, Régnier de Cambrai, Meignan et Renou de

Tours, Bourret, Freppel, Ginoulhiac, etc.; ses silhouettes de

Mgr Duchesne, de l'abbé Loisy, de Fouard, de Meissas, de

Brugerette, de Le Morin, etc. L'institution des séminaires et
l'instruction qui s'y donne sont décrites avec une précision
qui burine et stigmatise. « Des contes qui font rire un enfant

') Paris, E. Nourry, 14, rue N.-D.-de-Lorette, 1907.



— 367 —

moderne, un enfant dont le bon sens n'a pas été faussé par
une éducation spéciale, sont encore acceptés par des prêtres
intelligents» (p. 15). On y étudie non pour connaître la vérité,
mais pour tâcher de démontrer la prétendue vérité du système
adopté à l'avance (p. 17-18). D'autres travaillent surtout «pour
percer»: «désireux avant tout de faire carrière, ils n'aiment
point la science pour elle-même. S'ils ont tâché de l'acquérir
aussi considérable que possible, ils se sont promis de la
vulgariser seulement dans la mesure et de la manière qui
pourraient leur être utiles Au commencement de mars 1904, un
vieil ecclésiastique qui est arrivé aux honneurs par d'autres
sentiers que les études théologiques, racontait sa fortune dans
une conversation sur les conceptions dogmatiques: J'ai fait un
ballot de tout cela, narrait-il gaillardement, et je me suis dit:
Si j'y regarde, c'est un effondrement, je perds la foi; n'y
pensons donc jamais et marchons comme devant » (p. 45). Tout ce

portrait du prêtre ambitieux est aussi navrant qu'exact (p. 43-49).
Ce qui fait la force de M. Houtin, c'est non seulement

qu'il est bien renseigné, mais encore qu'il est extrêmement
modéré. «Je n'attaque aucun dogme, dit-il, je ne prêche
aucune apostasie. Dans une situation très confuse, je tâche
simplement de renseigner un certain nombre de mes coreligionnaires

et de mes concitoyens qui souffrent profondément en
eux-mêmes et qui se disputent sans bien savoir ce dont il
s'agit. Loin de vouloir entretenir des équivoques, tous mes
livres ont pour but de les dissiper. Peuvent s'en plaindre ou

essayer de donner le change, les seuls individus ou les seules
institutions qui pèchent en eau trouble » (p. 7-8). Aux adversaires

qui le maltraitent, il répond avec une douceur toute
chrétienne: «Bien que je n'aie pas quitté l'Eglise, depuis que
j'ai montré clairement que je préfère la vérité à son
enseignement officiel, un «service de presse» m'est assuré. Les
apologistes aiment particulièrement à m'appeler ex-bénédictin
et interdit. J'ai failli être l'un et l'autre, mais je ne l'ai jamais
été, comme pourraient sans doute facilement le savoir ceux
qui veulent être mes adversaires» (p.97).

Loin de prendre plaisir à dire le mal qui est, il fait valoir
avec une joie sentie les qualités, par exemple, de l'école
actuelle de Lyon, représentée par Demain (p. 253 et suiv.). Sa

sympathie est évidente pour les publications sensées et sin-



— 368 —

cères, comme les «Leçons de la défaite ou la fin d'un
catholicisme » de l'abbé Jehan de Bonnefoy. C'est avec regret et

par devoir qu'il mentionne les reproches adressés aux Revues
relativement libérales où écrivent les quelques prêtres instruits
dont les noms sont connus, Revues qui contiennent souvent
d'excellents aveux, mais qui, au premier regard du maître,
tremblent et se soumettent. «Vos organes, même les meilleurs,
ne donnent nullement l'impression d'un parti organisé. Certes,
on y découvre souvent de fort bonnes idées, des intentions
excellentes, voire des velléités courageuses, mais tout cela est
noyé, immobilisé sous une irrésolution, une passivité qu'aucune

bonne volonté ne parvient à secouer définitivement. On
élabore de prestigieux programmes, et cela ne montre que
mieux l'impuissance où l'on se trouve de les réaliser. Ces

pionniers de l'Eglise militante piétinent sur place au lieu
d'avancer et ils manquent de pensée, directrice pour orienter
leurs efforts* (p. 262). Hélas! rien de plus vrai.

Cependant, malgré sa modération, ce livre est un terrible
réquisitoire contre les mensonges qui ont cours dans certains
milieux dévots, contre les superstitions qui s'étalent dans
certaines églises, contre «l'avarice cléricale», ou plutôt contre
l'exploitation des choses religieuses par les évêques (p. 276-

286). La place me manque pour citer, mais j'indiquerai quelques

pages: mensonges sur de fausses conversions, p. 102-104;
horribles détails sur quelques prêtres «qui restent» bien qu'ils
ne croient pas, p. 61-83; superstitions lyonnaises, p. 263-267.

Souvent l'auteur se borne à un simple fait, mais plein de

conséquences, que par discrétion il ne tire pas. Par exemple,
à propos des prêtres cochers de fiacres: «La capitale a
toujours compté un plus grand nombre de prêtres sur le pavé
que de prêtres en fonctions (p. 84).. Les défroqués riches
d'argent ou de talent ont toujours été considérés. Le plus
fortuné d'entre eux, le prince de Talleyrand, fut choyé, adulé

par les corps d'un Etat monarchique, les académies, le
faubourg St-Germain (p. 85).. Qu'est-ce qu'un évêque, disent
ceux qui «s'en vont», sinon un simple sous-préfet du pape?
Un curé de ville, sinon, ordinairement, un homme de finances
(p. 88)... L'Eglise se console en pensant que les apostats qui
l'ont quittée ont tous été frappés de stérilité intellectuelle.
Peut-être quelques-uns de ceux qui l'ont quittée n'ont-ils pas



— 369 —

cependant été aussi dénués d'influence qu'il lui plaît de le
croire. Peut-être est-il un peu tôt pour parler de leur échec
(p. 89).. Les échines de son clergé (de Mgr Caverot, de

Lyon) sont plus souples que jamais, les têtes aussi moins
pensantes que jamais (p. 241)... En décernant à Mgr Perraud
un chapeau rouge et en lui procurant un fauteuil académique,
deux des plus illustres hochets qu'ait inventés la vanité
humaine, ils ont satisfait ce saint homme. Avec toutes ses dignités

et tous ses titres, il est la plus haute personnification et
le plus illustre symbole d'une triple banqueroute: celle de

l'épiscopat français du XIXe siècle; celle d'une congrégation
aux velléités scientifiques; et, chose plus triste encore pour
ceux qui avaient espéré la régénération de l'Eglise, celle de

la séduisante hérésie qui s'appelle le catholicisme libéral» (p. 208).

Quoi qu'en dise Rome, le catholicisme libéral n'est pas en
soi une hérésie, et il est loin d'avoir fait banqueroute en
dehors des cercles pseudo-libéraux et pseudo-catholiques du
romanisme actuel. Ce n'est que dans l'Eglise romaine que le
catholicisme et le libéralisme sont étouffés. M. Houtin, dans
sa Conclusion, semble plein d'espoir. Il pense que le clergé
français, en redevenant pauvre et en apprenant les vrais
besoins religieux des contemporains, diminuera l'impopularité
de l'Eglise. « On dit même que les prêtres quitteront ces
églises où tout est Dieu, excepté lui. Fiat! Fiat! Quand nous
y rentrerons, nous les trouverons débarrassées des saints
apocryphes, et nous aurons désappris les dévotionnettes fétichistes.

«Est-il possible qu'après avoir abandonné les pratiques
abusives dont il vivait, le Clergé conserve les enseignements
surannés qui paralysent son action et stérilisent son influence?
N'ayant bientôt plus aucune raison de croire à leur valeur
absolue, ne s'en détachera-t-il pas peu à peu? Ne sera-t-il pas
amené à reconnaître que tout ce qui disparaît maintenant
n'était qu'une forme passagère et particulière de l'éternel
sentiment religieux? Ne lui cherchera-t-il pas, ne lui trouvera-t-il
pas une expression adaptée à l'âme moderne?

« D'autre part, dans le débordement actuel du matérialisme,

la vieille Eglise, qui à beaucoup semble inhabitable et
ruinée, n'apparaîtra-t-elle pas comme l'unique asile et le rempart

inexpugnable des idées morales et des croyances
spiritualistes? Nombre de ses contempteurs d'aujourd'hui viendront



-- 370 —¦

s'y attacher aux trois vrais mystères: Dieu, le libre arbitre et
l'immortalité de l'âme.

« Et n'est-ce point ainsi qu'en dépit des démolisseurs
radicaux et des dogmatistes pétrifiés, le Clergé de France aura
trouvé la solution de sa crise présente et le dénouement d'une
situation qui semblait naguère sans issue?»

Que Dieu réalise ces espoirs E. Michaud.

IV. — Quelques aveux.
* Le P. Gratry et l'Infaillibilité. — Le P. Ingold a publié,

dans Demain du 22 février 1907, une lettre du P. Gratry à

M. Legouvé, son confrère à l'Académie. Dans cette lettre,
datée de Montreux le 28 novembre 1871, il est dit: que Gratry

a été heureux d'être approuvé par Legouvé dans sa lutte
contre l'infaillibilité; qu'après la «décision» du concile, il s'est
«soumis»; qu'il ne se sent pas humilié d' «effacer» une erreur;
que, d'ailleurs, le concile n'a pas décrété l'infaillibilité qu'il
redoutait. Il redoutait l'infaillibilité inspirée, or le concile l'a
aussi repoussée. Il redoutait l'infaillibilité personnelle, or le
concile n'a décrété que Y officielle, et a posé la « limite » de

Yex cathedra. Il craignait presque l'infaillibilité scientifique,
politique et gouvernementale ; or le concile s'est borné à la
doctrinale, en matière de foi et de mœurs. Gratry ajoute qu'il
n'a pas voulu «se séparer de l'Eglise».

Sur ces déclarations parfaitement respectables, d'autant
plus respectables qu'elles étaient d'un mourant, déprimé palla

maladie et par les conseils d'amis débilitants, on peut
remarquer: 1° qu'il a pris indifféremment les mots «décision»
et «décret», et qu'il n'a prononcé ni le mot «définition», ni
le mot «dogme»; ce n'est donc, à ses yeux, qu'une décision
de décret; — 2° que le mot «effacer», employé à dessein

pour caractériser sa «soumission» au décret, n'est nullement
synonyme de rétracter, encore moins de réfuter; — 3° qu'il
insiste sur ce que l'infaillibilité «doctrinale en matière de foi
et de mœurs», n'est ni scientifique, ni politique, ni gouvernementale,

ni inspirée, ni personnelle, mais simplement officielle
et limitée par Yex cathedra ; et il se garde bien d'indiquer les
conditions de Yex cathedra ; — 4° que son unique intention a



m'
— 371 —

été de ne pas « se séparer de l'Eglise » ; il ne dit pas du pape,
ni de la papauté, ni même de l'Eglise romaine, mais seulement
de l'Eglise. Gratry confondait-il l'Eglise tout court avec le

pape et avec la papauté? Certainement non. Avec l'Eglise
romaine? Peut-être. Peut-être n'avait-il pas encore, comme
c'était encore le cas ordinaire en France en 1871, étudié à

fond les causes de cette distinction. En tout cas, la confusion,
en soi, est grave, et aujourd'hui elle n'est plus de mise. Il
est évident que l'Eglise romaine n'est qu'une Eglise particulière,

qu'elle n'est même pas l'Eglise catholique d'Occident,
donc qu'elle n'est pas l'Eglise catholique. En outre, les Lettres
de Gratry contre l'infaillibilité, si pleines de faits, de textes,
d'arguments et qui faisaient l'admiration de Montalembert
(Montalembert les qualifiait de « nouvelles Provinciales »),
restent debout et irréfutées. Rome cherche à les faire oublier et
même à les détruire. Prière à ceux qui les possèdent de les

conserver précieusement, en attendant une réédition.

* Aveux d'un théologien romaniste sur la pseudo-soumission

de Fénelon à Rome, et sur les droits qu'on a de l'imiter.
— On sait déjà que, si Fénelon a adhéré à la condamnation
du sens obvie et grammatical des 27 formules extraites de son
livre (Explication des maximes des Saints), il a toujours maintenu

que tel n'était pas le sens spirituel et mystique qu'il avait
donné aux formules susdites. On sait donc que, s'il a confessé
qu'on avait pu se tromper sur sa pensée, il n'a pas admis que
sa pensée se fût trompée. M. Lanson a très bien montré que
Fénelon, au fond, ne s'est pas soumis du tout.

A ce propos, « un professeur de théologie » s'est exprimé
ainsi dans «Demain» du 1er mars 1907, p. 11: «On nous
dispensera d'apprécier cette insincérité quelque peu gasconne de
Fénelon ; mais, du moins, pourquoi n'en ressortirait-il pas une
leçon de tolérance, tout au moins de loyale correction à l'égard
d'hommes éminents que des solutions archaïques à des problèmes
nouveaux ne satisfont plus Est-il donc impossible que, malgré
une mise à l'Index ou même un blâme du St. Office (ce qui est
beaucoup plus grave), un esprit loyal se trouve encore impressionné

par les mêmes impérieuses raisons qui d'abord avaien
établi sa conviction? On ne change pas son esprit comme on
change de veston, surtout quand l'autorité qui a parlé, de



— 372 —

l'aveu de tous les théologiens, reste faillible, et, faut-il l'ajouter,
asses généralement en dehors du mouvement scientifique. L'abbé
Jaugey, dans Le Procès de Galilée et la théologie, allait même
jusqu'à écrire (p. 120) qu'en cas de certitude opposée toujours
possible, ce serait un péché de se soumettre intérieurement au
St. Office; le silence respectueux suffit. Le P. Guisar, S. J.,
remarque, au sujet de Galilée, que les coperniciens convaincus
conservèrent le droit de garder leur théorie, malgré les décrets
officiels. Et l'«Ami du clergé» lui-même (19 mai 1904, p. 447
à 448) soutient qu'«il ne répugne pas de voir, en des cas
d'ailleurs fort rares, l'esprit dispensé (de la soumission
intérieure au St. Office) par une certitude objective opposée».

En bon français, les catholiques-romains tiennent pour
nulles en conscience les décisions du St. Office et même du pape,
lorsqu'ils ont la certitude que le St. Office et le pape se trompent.
C'est ce que nous avons toujours prétendu. En vérité, était-ce
bien la peine de nous traiter d'apostats en 1872, lorsqu'en 1907

on doit confesser à peu près nos doctrines Et ce n'est pas fini.
Encore un peu de temps, et nous verrons ce que les romanistes
libéraux seront contraints d'avouer sur le prétendu droit divin
de la papauté et sur toutes les conséquences dogmatiques du
fameux système! C'est alors que triomphera le vrai catholicisme
sans le pape et contre le pape.

* Aveux de M. Turmel contre Iinfaillibilité du pape. —
Que le pape Libère ait rejeté le « consubstantiel » du concile
œcuménique de Nicée; qu'il ait adhéré à la doctrine hérétique

de Sirmium et au parti des homéousiens; qu'il ait été
condamné et anathematise comme hérétique par plusieurs
conciles œcuméniques; que, par conséquent, ces conciles aient
professé la doctrine de la faillibilité du pape, nous le savions
depuis longtemps. M. Turmel n'ose pas le nier, mais il
s'efforce d'adoucir et d'amoindrir le plus possible la défaillance
de Libère. Dans une récente étude sur ce pape *), il concède

que «Libère, une ou deux fois dans sa vie, a manqué
d'héroïsme*, et que ce serait commettre un «anachronisme* que
de «chercher dans la défaillance d'un pape en exil une arme
contre l'infaillibilité pontificale». Il n'élèvera donc pas «un

*) Revue catholique des Eglises, décembre 1906.



— 373 -
simple incident à la hauteur d'un problème théologique » *) l
Cette bonhomie de M. Turmel est délicieuse, et qui n'en
sentirait la dévote malice? Le savant et diplomate aumônier
trouve même que « Libère a plus de droit que Pie VII à

notre indulgence et à notre sympathie » Puis, après ces
plaisanteries, il soutient contre Héfélé l'authenticité des trois
lettres de Libère2); il avoue même que Libère «reconnaît à

César le pouvoir de convoquer à sa guise les conciles», mais
qu'il lui interdit seulement « de s'ériger en juge de la foi » ;

que Libère a laissé porter «quelque atteinte à l'intégrité du
dogme», mais qu'alors il s'est «rétracté» et a déclaré «que
sa faiblesse ne saurait prescrire contre le droit»3); qu'à cette
époque il n'était pas question d'une croyance à l'infaillibilité
du pape; que, par exemple, lorsque les homéousiens lui ont
demandé sa communion, ce n'était pas par un sentiment des

prérogatives de la papauté, mais « pour obtenir, par
l'intermédiaire de l'empereur Valentinien d'être protégés contre la
fureur de Valens»; et que, «spectacle encore plus surprenant»,

Athanase, voulant résoudre « diverses questions dogmatiques

qui intéressaient l'Occident», a réuni le concile d'Alexandrie

sans se préoccuper aucunement du pape de Rome, et
qu'il a «réglé de lui-même la situation des prélats tombés»,
se comportant «comme s'il avait la sollicitude de toutes les
Eglises, et prenant, notamment en Occident, la place de Rome
qu'il semble laisser ci l'écart »4). — C'est ainsi qu'on traitait
le pape de Rome dans ce temps-là, et Athanase, loin d'être
taxé d'hérésie, passait pour saint! On voit comment la Rome
d'aujourd'hui est en contradiction avec la Rome d'autrefois.

* Aveux de M. Turmel sur la non existence de la confession

romaine actuelle au temps de St. Jean Chrysostome. —
Dans la « Revue du clergé français » du l*r janvier 1907
(p. 305-308), M. Turmel s'exprime ainsi: «Les observations qui
précèdent nous invitent à conclure que l'on ne trouve dans
saint Jean Chrysostome aucune attestation de la confession
auriculaire. Jusqu'aux dernières années du XIXe siècle, les
théologiens catholiques rejetèrent unanimement cette conclusion.

Aujourd'hui il n'en est plus ainsi. Dans les Jahrbücher

') p. 613. *) p. 607-608. ») p. 615. 4) p. 614.



— 374 —

der christlichen Kirche qui parurent en 1897, le docteur
Rauschen (540-544) crut pouvoir affirmer que l'existence de la
confession auriculaire n'a d'appui ni dans les textes du De sacerdotio,

ni dans celui du De statuis, ni dans quelques autres
beaucoup moins spécieux sur lesquels il serait inutile
d'insister. Il formula son jugement en ces termes (p. 544): «Il est
certainement possible que Chrysostome ait connu la confession

privée faite au prêtre, mais il est bien singulier que ses
nombreux discours et écrits n'en fassent jamais mention. »

Cinq ans plus tard (1902) le docteur Kirsch adopta la conclusion

de Rauschen dans sa brochure Zur Geschichte der
katholischen Beichte, p. 76. La trouée est faite; on peut donc passer
si on le juge à propos, c'est-à-dire si l'on juge les réponses
des théologiens insuffisantes. Et il n'est pas impossible que
quelques lecteurs soient tentés de voir dans ces réponses des

arguties plutôt que des arguments. En tout cas, si l'on veut
absolument que saint Jean Chrysostome a parfois mentionné
la confession auriculaire, on devra au moins reconnaître qu'il
n'exigeait pas cette confession pour la communion et qu'il
autorisait les pécheurs coupables de fautes graves à recevoir
l'Eucharistie après avoir demandé à Dieu pardon de leurs
fautes. Cette opinion n'est pas nouvelle, car on la trouve déjà
dans Collet (n. 159) qui, sans la prendre ouvertement à son
compte, la présente comme une conjecture plausible. Elle s'appuie

sur les textes décisifs de l'homélie De baptismo Christi
4 (^Migne. xnx, 370), et surtout de l'homélie De beato Philo-
gonlo, 3 (Migne, xlviii, 754) où l'orateur, en même temps qu'il
conjure les chrétiens de ne pas recevoir l'Eucharistie avec
une conscience souillée, leur explique que pour se purifier, ils
doivent faire des actes contraires aux péchés qu'ils ont commis...

«Résumons notre étude: 1. saint Jean Chrysostome ne
mentionne jamais la confession auriculaire; 2. il s'est efforcé
de maintenir en vigueur la discipline de la pénitence publique
à laquelle étaient soumis les grands pécheurs et qui comportait

des œuvres de pénitence jointes à la pratique des vertus
chrétiennes, l'exclusion de la table sainte, la sortie de l'église
après la première partie de la messe; 3. en moraliste sévère

qu'il était, il a astreint (ou en tout cas menacé d'astreindre)
à cette discipline des gens, comme les jureurs, qui jusque-là
avaient été exempts; 4. surtout il a refusé l'eucharistie à tous



— 375 —

les pécheurs qui, sans avoir rien fait pour prouver leur
conversion, se présentaient à la table sainte; 5. il a donc reconnu
au prêtre le pouvoir d'excommunier le pécheur et de le réconcilier

avec l'Eglise; 6. il a demandé au prêtre de travailler
par de saintes industries à éveiller dans l'âme du pécheur le
sentiment du repentir et il a expliqué dans le De sacerdotio

que le prêtre remet ainsi les péchés commis après le
baptême; 7. sur tous les points que nous venons d'énumérer, il
est le témoin de l'usage d'Antioche et ne doit rien à Nectaire. »

* Aveux de l'abbé Gustave Morel sur l'union des Eglises.
— Dans une lettre très intéressante adressée le 29 janvier
1905 à Son Ex. le général Kirieff et reproduite dans la «Revue
catholique des Eglises» de février 1907, il est dit que l'union
doctrinale (lire dogmatique) des chrétiens ne pourra se
réaliser qu'en modifiant les états d'esprit différents et en les
faisant tendre vers un état d'esprit commun. « Cette mentalité
commune ne sera ni celle du Français, ni celle de l'Allemand,
ni celle du Russe, ni celle de l'Occidental, ni celle de l'Oriental...
C'est seulement en se dégageant des habitudes d'esprit de

son pays et de son temps que l'on s'humanise vraiment et que
chacun développe en soi ce qu'il a de véritablement humain...
Dans la civilisation de l'avenir, chaque peuple aura la part
qu'il saura se faire 11 faudra alors que ceux qui présenteront
la religion au monde lui représentent non pas une chose
française ou allemande, ni une chose latine ou grecque, mais une
chose humaine. Ce n'est qu'en étant véritablement humaine,
en s'adaptant à tous les hommes de tous les pays, que la
religion se montre divine» (p. 104-105).

Certes, ce sont là d'excellentes vérités, mais trop générales

et trop vagues pour être pratiques. Car qui jugera si la
religion est bien humaine Les Allemands, les Français, les
Russes, les Grecs, ont-ils la même notion sur le caractère
humain de la religion? Tous se croient parfaitement hommes,
même sans l'être parfaitement. Je dirais, pour être pratique,
que tous doivent simplement, s'ils veulent s'unir religieusement,

chercher avant tout quel a été et quel est le vrai
christianisme, en d'autres termes, quels sont les réels enseignements

de J.-C. C'est là seulement ce qui peut faire loi pour
tous, et c'est là une question de témoignage historique, qui



— 376 —

ne relève des caprices de personne. La mentalité qui doit être
commune à tous, doit consister à ne chercher que la vérité et
à ne la constater que par les règles de la vraie critique
historique; donc ne plus discuter pour assurer son propre triomphe
que l'on a soin de maintenir à l'avance, mais citer les
documents historiques tels qu'ils sont et n'en tirer que des
conséquences logiques. Tel est l'esprit qui doit partout dominer
aujourd'hui. Aussi M. Morel est-il plus précis lorsqu'il dit:

«Aux 16e, 17e et 18e siècles, les catholiques et les protestants

*) étudiaient les Pères de l'Eglise en vue de leurs
polémiques. On cherchait beaucoup moins à savoir exactement ce
qu'avaient enseigné les Pères, qu'à prouver que les Pères
cohdamnaient l'adversaire. On ne songeait pas à s'instruire,
mais à batailler: chacun était si persuadé que sa manière à

lui d'entendre la religion était la seule vraie qu'il ne songeait
plus à s'instruire, mais seulement à imposer sa propre
conception aux autres. Tout cela est changé maintenant. On
n'étudie plus les Pères pour prouver que l'on a raison contre
tout le monde: on les étudie pour les connaître» (p. 105).
Toute cette page est excellente.

L'auteur ajoute : « En somme, je vois deux manières de

rapprocher la date de l'union des chrétiens : l'étude de l'antiquité

chrétienne faite et commencée avec le désir de recueilfir
respectueusement l'héritage de nos Pères; puis des relations
mutuelles entre les diverses catégories de chrétiens. Moins
l'on fera de polémique et mieux cela vaudra. » Dans cette
dernière phrase est le piège ultramontain. Lorsque les
ultramontains se sentent en mauvaise posture, ils proposent en
effet d'écarter la discussion: ils n'aiment pas être pris en

flagrant délit d'erreur. Ils savent cependant que, pour les réfuter,

il faut bien faire de la polémique. Ce que nous leur
concédons, c'est qu'il ne faut pas polémiquer pour polémiquer,
mais seulement pour réfuter les objections erronées et pour
maintenir à une exposition exacte de la vérité chrétienne son
caractère d'exposition exacte, lequel déplaira toujours à Rome

parce que Rome ne cherche que sa propre domination. Peut-

') Ajoutons aussi les Orientaux, par exemple au synode de Bethléem de 1672,
où il s'agissait plutôt de triompher de Cyrille Lucar d'après les visées de Dosithée
et de M. de Nointel que de constater exactement la doctrine des Pères sur
l'eucharistie.



— 377 -
être viendra-t-il un temps où, manifestement abattue et humiliée,

la papauté devra convenir qu'elle s'est trompée et se

rendre à la démonstration de la vérité. Alors nous lui
tendrons la main, parce que les habiletés de sa diplomatie
actuelle ne seront plus de mise.

A propos de la question de l'union ecclésiastique entre
l'Orient et l'Occident, qu'on me permette de publier la lettre
suivante. Un théologien orthodoxe m'écrit le 27 février 1907:
« Une opinion très répandue dans notre Eglise au sujet du

clergé, c'est qu'il n'est pas nécessaire qu'il soit savant. Il doit
être pieux, et cela suffit : car s'il est pieux, tout ira bien dans

sa paroisse. L'évêque est un moine, et comme tel il doit être
très pieux, plus pieux que les simples prêtres. Nous ne voulons

pas autre chose. Avec la piété on garde fidèlement la
foi, et c'est ainsi que notre Eglise d'Orient, qui a reçu
directement la révélation du Christ, l'a conservée pieusement et
fidèlement, et qu'elle est restée la seule Eglise fidèle : car le
protestantisme n'est plus une Eglise, et par conséquent n'est
plus non plus une théologie, vu que, pour avoir une théologie,
il faut avoir une Eglise ou être une Eglise ...»

J'avoue que cette lettre m'a profondément affligé, et que
je ne m'en console qu'à la pensée que ce point de vue est
rejeté par tout ce qu'il y a d'intelligent, soit dans le clergé
orthodoxe, soit parmi les fidèles de l'orthodoxie. Sans doute,
un prêtre modeste, destiné à vivre parmi des paysans arriérés

et ignorants, peut n'être pas savant, et je comprends que
la piété lui soit plus utile que la science. Mais dans les villes,
dans les gros villages, partout où l'esprit humain se développe
en bien comme en mal, le clergé doit être pieux et instruit.
Oui, l'instruction est désormais une chose nécessaire dans le
clergé, si l'on veut que le clergé puisse exercer une influence
salutaire dans la société. Oui, un prêtre est moralement annihilé

et perdu, là où de simples laïques peuvent à bon droit
se moquer de son ignorance. Et plus on monte dans la
hiérarchie, plus on doit monter dans la science. Un évêque qui
n'est que moine, qui ne connaît ni la société, ni les besoins
sociaux, ni le mouvement scientifique et littéraire, est
manifestement au-dessous de sa tâche et incapable d'être un
«surveillant» zélé et intelligent de son diocèse. En outre, il est
faux que la piété suffise à conserver intacte la doctrine; nous



— 378 —

voyons, au contraire, de grosses hérésies naître parmi les
moines; rappelons Eutychès. Il est élémentaire que la foi ne
peut être intégralement gardée que là où elle est intégralement

connue; donc nécessité de la science théologique. Certes,
nous sommes les premiers à rendre justice à l'Eglise d'Orient;
mais n'est-il pas évident que beaucoup de ses prêtres, souvent
naïfs et ignorants, ont été maintes fois envahis, séduits, trompés

par les moines et autres envoyés de la cour de Rome?
N'est-il pas évident que beaucoup de théologiens orientaux,
par exemple, pour réfuter le protestantisme, notamment à

l'époque de Cyrille Lucar, ont accepté naïvement et les yeux
fermés les arguments ultramontains? Oui, tout en rejetant la
suprématie du pape, ils ont fait flèche de la dogmatique
ultramontaine et jésuitique pour mieux vaincre la théologie
protestante allemande, qui, à leurs yeux, était surtout une théologie

antinationale. C'est ainsi qu'ils ont accueilli, comme des
enfants crédules, tous les préjugés qu'il a plu à la diplomatie
romaine de leur inoculer à leur insu. De là les monstruosités
qu'ils étalent au grand jour contre la non-existence des Eglises
protestantes et de la théologie protestante, et en faveur de

leur propre théologie à eux, laquelle, à les croire, est la seule

théologie vraie Disons, une fois pour toutes, aux partisans
de ces préjugés enfantins, que, si ces préjugés ne disparaissaient

pas promptement de la mentalité du clergé qui les
accueille, jamais l'Eglise orthodoxe ne pourrait reprendre,
parmi les nations civilisées et parmi les autres Eglises
pensantes et vivantes, l'influence bienfaisante qu'elle a exercée
autrefois et que malheureusement elle a trop perdue depuis
de longues années. Telle est certainement l'opinion de l'Occident.

Nous faisons les vœux les plus sincères pour qu'elle
reconquière sa position théologique d'autrefois; mais qui veut la
fin, veut les moyens. C'est une lampe allumée qu'il lui faut, et
non un encensoir à brûler des parfums.

* Aveux de M. Jugie sur le mot « transsubstantiation » ches
les Grecs avant 1629. — Très intéressante étude publiée par
M. Jugie dans les «Echos d'Orient» (janvier 1907, p. 5-12), et
de laquelle il résulte: 1° que le mot «transsubstantiation» est
d'invention latine, fin du onzième siècle ou commencement du
douzième ; — 2° que les Grecs l'ont traduit par /.lerovattamç, et



— 379 —

accepté peu à peu, tels le repoussant (par exemple, le patriarche
Jérémie II, qui, dans ses trois réponses aux théologiens de

Tubingue et de Wittenberg, ne l'a pas employé une seule fois),,
tels autres l'adoptant (par exemple, le métropolite Gabriel Sé-

véros, qui fut le premier à l'employer, puis Mélèce Pigas (f 1603),
Dosithée, le patriarche Callinique de Constantinople) ; — 3° que
Dosithée et Callinique, ne voulant pas avoir l'air d'adopter une
invention latine, ont simulé et prétendu que ce mot, quoique
nouveau, était la doctrine et l'invention de la grande Eglise,
et non des Latins. Sur quoi, M. Jugie les raille malicieusement :

«Ce ton protecteur est charmant, dit-il, dans la bouche d'un
Grec.. D'après Callinique, le mot [.istovgìwoic est né dans la
Grande Eglise. Ce n'est point un bâtard venu d'Occident. Pour
prouver sa thèse, il cite les noms de plusieurs théologiens grecs
qui ont employé ce terme ; mais il oublie de démontrer que ces
théologiens ont trouvé le mot tout seuls, et qu'ils ne l'ont pas
calqué sur la transsubstantiation des scolastiques. Par ailleurs,
pourquoi avoir recours à l'expression emphatique: tiqò xqvvwv
nolvaQid-jxriTwv, alors que le plus ancien auteur nommé est
Gennade, le premier patriarche qui occupa la siège de Constantinople

après 1453?» — Il va de soi que M. Jugie félicite les
Grecs de ne s'en être pas tenus à la dogmatique des sept
conciles et d'avoir accepté le mot des scolastiques, qui, à ses yeux,
est le mot parfait. Mais toujours est-il qu'il insiste, non sans
ironie, sur le fait, bien constaté, que « l'Eglise grecque a, pour
une fois, surmonté son horreur des mots nouveaux et s'est
approprié une kainotomie latine: car la fierovaimoig est bien la
fille tout à fait ressemblante de notre transsubstantiatio » (p. 5).

— Dans une seconde étude (mars 1907, p. 65-77), le même
auteur revient sur cette question: il exalte les Orientaux qui,
comme les Contari, les Syrigos, les Dosithée, les Callinique,
ont accepté la ixerovaiwaiç latine, et il traite d'hypocrites et de
Calvinistes ceux qui sont restés fidèles à la présence spirituelle
(dynamique) de l'ancienne Eglise. Prière au lecteur de se reporter

aux nombreuses études que nous avons publiées sur cette
matière, sur les infiltrations de l'ultramontanisme en Orient, et
sur le spiritualisme eucharistique des Pères.

E. Michaud.



— 380 —

V. — Anglicana.
* Un membre des Communes, M. Everett, a présenté une

proposition aux termes de laquelle, « dans l'intérêt de la
religion comme de la nation, il est désirable de séparer l'Eglise
d'Angleterre de l'Etat, tant en Angleterre que dans le pays
de Galles ». La Chambre des Communes a adopté la motion par
198 voix contre 90. Ce vote ne veut pas dire qu'il va être
immédiatement procédé au disestablishment. Avant d'en arriver
là, il faudrait obtenir l'assentiment des lords. Présentement, on
n'y saurait compter, étant donnés les désaccords fondamentaux
entre les deux assemblées législatives. M. Birrell, premier
secrétaire pour l'Irlande, a répondu qu'à son avis l'Eglise
retrouverait, dans le pays entier, une autorité spirituelle que
ses rapports avec l'Etat ont compromise, si ces rapports
venaient à être rompus. Les journaux libéraux de Londres
voient, dans le vote de la Chambre des Communes, la preuve
que le peuple anglais accueillerait une semblable réforme avec
satisfaction. Les partisans de cette réforme se recrutent
surtout parmi les chrétiens qui voient dans le système des évêques-
lords des abus désastreux pour l'Eglise ; qui jugent la hiérarchie

anglicane actuelle fort au-dessous de sa tâche théologique
et ecclésiastique ; et qui espèrent que, cette hiérarchie une fois
réformée d'après la notion exacte du véritable épiscopat chrétien,

les autres réformes nécessaires se réaliseront facilement.
* Reunion with the Eastern Church. — We read in the

« Church Times » (Jan. 25, 1907): "Sir,—In view of the
correspondence in your columns upon this subject,—notably with
reference to the Filioque difficulty,—allow me to quote from
my inaugural address to our Conference at Petersburg in 1902?

"In 1862 another attempt, far more important, and in better
ecclesiastical order, was made to bring the Russian Orthodox
and Anglican Churches together. It emanated from the Convocation

of Canterbury and the General Convention of the
Episcopal Church in America. Committees by both Churches were
appointed to look into ' such ecclesiastical intercommunion with
the Orthodox East as should enable the laity and clergy of
either Church to join in Sacraments and Offices of the other,
without forfeiting the Communion of their own Church'.

"Correspondence, information, visits, conferences ensued,
and as their result the Orthodox Church authorities concerned



— 381 —

arrived at the conclusion that the Anglican Church by retaining
Episcopacy and respect forCatholic antiquity, 'attached her barque
by a strong cable to the ship of the Catholic Church, while the
other Protestants, having cut their cable, drifted out to sea'.

" They found fault with Article XIX. upon the erring of the
Churches of Jerusalem, Alexandria, and Antioch—which Article
certainly seems to assume that ours is the only infallible Church;
they doubted (on the ground of Parker's consecration, and the
second marriage of Anglican Bishops and priests) the validity
of Anglican orders ; they demurred to Anglican Baptism, though
they themselves, it should be noticed, deem sprinkling sufficient
in cases of extreme sickness ; they required the rejection of the
Filioque, the recognition of the seven Ecumenical Councils, the
invocation of the Holy Virgin and Saints, the veneration of
ikons, prayer for the dead, the seven sacraments, the [mtovokSoiç
(but not in the Roman sense) of the Eucharistie elements, and
the Eucharistie Sacrifice for the living and the dead.

" But all that, remember, was forty years ago, and we have
moved our boundary posts considerably since that date. That all,
or any of these points would still be absolutely insisted upon
before such a measure of union as intercommunion could be
reached is little likely. It has been frankly asserted by learned
ecclesiastics on both sides that Procession from the Father by
the Son would be accepted in place of the long-vexing Filioque.
The Orthodox Church knows far more about us now than she
did in 1862, and feels very differently towards us. Our non-
proselytizing attitude has greatly drawn her towards the Anglican
Communion. She feels and knows that we are honest, and that
she can trust us. Mutual prayer for unity has prevailed much to
break down old barriers of prejudice, misapprehension, and
distrust. We know more of one another historically and doc-
trinally; we feel very differently towards one another in
consequence of the many friendly official and unofficial mutual
visits, the many tokens of brotherly regard and genuine S3rm-
pathy that have been increasingly manifested and multiplied
between the two Churches." T. E. WILKINSON,

Anglican Bishop N. and C. Europe."
In the "Ch. T." (Feb. 15): Sir,—I venture to express my

profound regret at the unfortunate letter of Bishop Wilkinson
concerning reunion with the Eastern Church.

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 1907. 25



— 382 —

His lordship's language seems to me to be little less than
profane. He says : " We should need another Pentecost to work
the miracle of corporate reunion; we should need to put the
dial of time back again to the age of the first Four Councils ;
and that no miracle is likely to achieve, because we do not need it."

The English of the above sentence is not very clear, and
the letter bears other marks of haste. This gives me reason
for hoping that the Bishop did not deliberately mean exactly
what he says.

To suppose that reunion would require us to put back the
dial of time to the age of the first Four Councils would be to
entertain a complete disbelief in the living voice and authority
of the Church. Our Twentieth Article most truly says, unlike
Bishop Wilkinson, that the Church "hath authority in
controversies of faith," not that the Church only had authority in
the time of the first Four Councils. The reason also why the
Catholic Church is not visibly united is, not because we need
"another Pentecost", but because we do not use aright the

grace which God gives us. If we worked for reunion, reunion
would come. And lastly, and this is the saddest part of the
letter, the Bishop's words seem to suggest that reunion is not
necessary ; and that because it is not necessary, God will not
give it to us. Our blessed Lord prayed for the unity of the
Church. And no unity of human beings can be complete unless
it is corporate unity. It is for a corporate reunion in truth and
love, allowing each nation to worship God in its own best
fashion, that many of us are working and praying. An increasing

number of both Anglicans and Orientals, including men of
exalted office in the Church, believe that corporate reunion is
both possible and desirable. His lordship is quite right in saying
that our tongues and instincts are different. But the truth " as
it is in Jesus" must be the same for Englishmen, Greeks, and
Russians. We who believe that there is one Lord cannot throw
off the responsibility of labouring for one faith ; and we who
believe in one visible Baptism cannot excuse ourselves from
praying for one visible Church. LEIGHTON PULLAN.

S'John's College, Oxford, Feb. 8.

Sir,—The last letter of Bishop Wilkinson raises an important

point. What are we exactly aiming at when we desire
corporate reunion with the Orthodox Church Certainly neither



— 383 —

the Orientalising of the Anglican, nor the Anglification of the
Eastern Church. "Union with the Orthodox Church," wrote
the late Theophilus, Bishop of Athens, to the Rev. C. R. Hale
in 1872, "is not a fusion, or a taking away of the natural and
ethnical diversity inwrought by God; it is not a slavish
subjection of some to others; it is not a despotic raising up, or
a tyrannical levelling down, of national peculiarities and differences

; but a certain brotherly, harmonious binding together of
spirit, .manifested through a common creed voluntarily accepted
of the fundamentals of the Faith, which the Divine Scriptures,
the Apostolic tradition, and the Ecumenical Councils of the
undivided Church have defined for us " (the italics are my own).
If we accept this definition of corporate reunion by a Greek
Orthodox Bishop, I am unable to follow his Anglican brother's
remarks about the necessity of another Pentecost to bring it
about—that is, in the sense of a miraculous outpouring of the
Holy Spirit as distinguished from His ordinary operation on
the souls of men. Is there not corporate reunion between
French and English speaking Roman Catholics, because the
latter have a church of their own in Paris Nay, has not
corporate reunion been actually established between East and
West by the submission of the so-called Untat Churches to the
Papal See, while still retaining their Oriental rites and even
a married clergy.... CG. HARRISON.

Leyton, Feb. 11.

In the "Ch. T." (Jan. 25): Sir,—As there has been some
correspondence lately in The Church Times regarding the
Eastern Church, it may interest you to know how I, a layman,
not very much interested in abstruse dogmas beyond the
comprehension of the human mind, have solved for myself individually

the difficulty arising from the want of intercommunion
between the Anglican and the Eastern Churches.

Î came to Sophia in January, 1904. There is no Anglican
Church in Bulgaria. Believing as I do in the necessity for
Apostolic Succession, I was not able to avail myself of the
ministrations of the Protestant bodies established here by
American Nonconformists. I therefore applied to the Bulgarian
Orthodox Church to admit me to the Holy Communion. They
replied that they could only admit to the Holy Communion
members of the Orthodox Church. I then stated that I was a



— 384 —

baptized Christian, and a member of a Church with full Apostolic

Succession, and asked to be informed on what terms they
would formally receive me into the Orthodox Church, so that
I might communicate in that Church whilst residing here. They
replied, that if I would repeat the Nicene Creed in its original
form, and consent to be anointed with the Holy Chrism, they
would receive me into the Orthodox Church. They regard the
anointing as an essential part of Confirmation, and I could see

no possible reason for objecting to it. As regards the Nicene
Creed, I had no difficulty, because the difference in doctrine
involved in the insertion or omission of the Filioque clause, if
there is any, is utterly beyond my comprehension. I am, therefore,

now a member of the Anglican and the Orthodox
Churches, and a communicant in both.

Throughout the East of Europe there are many Nonconformist

American missionaries, and it is their interest to represent

the Anglican Church in the light of a Protestant sect, and
as such it is regarded by the vast majority of the Eastern Christians.

In all that Anglicans hold to be essential, the Eastern
Churches hold the full Catholic Faith, and there are no declared
dogmas of recent origin such as Transubstantiation, Immaculate

Conception, or Papal Infallibility. The validity of their orders
is acknowledged even by Rome. It appears to me that for
practical purposes, what is required is not Union, but
Intercommunion, and I think I have shown from a practical point
of view how little stands between the Churches on that question.

The weak side of the Eastern Churches is their practical
work. That can only be remedied by the education of the priests.
Candidates for the priesthood are not ordained until they are
twenty-six, they leave the seminaries, as a rule, when they are
about twenty-two. The four years have to be filled up by
teaching or other work. How much might be done to increase
the friendship of the Churches, if some of our Anglican Theological

Colleges would give free places to a few selected students
on quitting the seminaries. Friendly assistance might also be

given to the Orthodox Christians in Macedonia. There is a very
great need for an orphanage there, owing to the massacres.
If one were established there by Anglicans, the children would
have the benefit of an orphanage under British protection, but
would be free from the evils of proselytism. Such an orphanage



— 385 —

would be a striking example of the oneness of Faith of the
two Churches ; and that in a land where the infidel still rules
and persecutes, ft is incomprehensible to me how little practical

interest Anglicans take in the Eastern Church.
PIERCE O'MAHONY.

S' Patrick's Orphanage, Sophia, Bulgaria, Jan. 14.

In the "Ch. T. " (Feb. 1): Sir,—As a member of the clergy
of the Greek Church, Î am a partisan of the union... Mr O'Ma-
hony has solved for himself individually the difficulty arising
from the want of intercommunion between the Greek and Anglican
Churches, and would like this solution, as it seems, to be adopted
by others. Such a solution, I think, is not praiseworthy, and I
do not know how the Anglican Church views this action.

Everyone, without doubt, is free to please himself, and, in
accordance with his own principles, may become a member
of one Church to-day and of another to-morrow, by so far
professing to conform to their general requirements as to be
accepted by each in turn.

Although, as eminent members both of Anglican and
Orthodox Churches have conclusively shown, there are bases of
agreement between the two, no one, with however liberal a view
he may approach this subject, can deny that there are some
differences, which separate the Churches. Since this is so, no
one can belong at the same time to both Churches.

It is a fundamental principle in the Holy Eastern Orthodox
Church, that intercommunion manifested through the Holy
Eucharist cannot existe where there is no unity in doctrine.

The true solution can only be made after a frank and
thorough investigation of disputed points on both sides, and
those who are not "interested in abstruse dogmas" must await
the decision of the proper ecclesiastical authorities.

I hope that my meaning will not be mistaken in pointing
out these facts, since I too earnestly desire all the intervening
barriers to be removed, and to see the day come, when the
only difference between the Anglican and the Greek Churches
will be one of names. C. KNETES.

1, Cripley-road, Oxford.


	Variétés

