Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Artikel: Notes d'ecclésiologie

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 289 —

NOTES D’ECCLESIOLOGIE".

V.

De la vraie notion de l'infaillibilité de I'Eglise. — Cer-
" tains théologiens poussent si loin la notion de l'infaillibilité de
I'Eglise qu'ils proclament cette Eglise divine, divine du moins
dans ses enseignements. Or, qui ne voit qu'une société d’hommes
ne peut pas étre divine, et que la déclarer divine, c’est singu-
lierement compromettre la notion de la Divinité? Dans des
questions de cette gravité, il importe, plus que partout ail-
leurs, de modérer ses expressions et de rester dans les strictes
limites de l’exactitude. -

Il est clair que I'Eglise, sans ses membres, n’est qu'une
abstraction; que tous les membres de l'Eglise, quels qu'ils
soient, sont imparfaits; que !'Eglise est donc imparfaite, et
donc qu’elle ne peut pas étre divine.

Il est clair que, si I'Eglise était divine, elle serait sans
tache; or elle a des taches; aveugle celui qui ne les voit pas.
Donc elle n'est pas divine. «L'apologiste le plus osé doit
admettre une différence entre l'idéal et la réalité, une imper-
fection dans ce qui est, comparé avec ce qui devrait étre?). »
Cest en vain qu'on en appelle au plan divin: «chaque fois
que le plan divin a été confié a T'exécution de T'homme,
chaque fois que la coopération de I'homme a été réclamée
comme facteur dans 1'établissement de ’harmonie, alors il y a
eu manque de perfection... L’infidélité de la part de 'élément
humain fit grand tort au témoignage que I'Eglise portait en
elle-méme. La croissance fut loin d'étre un progrés ininter-
rompu suivant les lignes d’'un plan providentiel. Elle eut, elle

1} Voir la Revue de janvier 1907, p. 33-53.
%) R. P. Sorley, dnnales de phil. chrétienne, octobre 1904, p. 52.



— 290 —

aussi, sa trahison et sa passion, et dans son agonie elle recut,
comme son Maitre, tant d’opprobres, elle fut si affreusement
défigurée, qu'il n'y a que l'eeil percant de la foi qui la puisse
reconnaitre 1).»

Donc non seulement 1'Eglise n’est pas divine, mais elle
est imparfaite. Et cependant nous la disons infaillible, en ce
sens que, lorsqu’elle est avec le Christ ou que le Christ parle
en elle, lorsqu’elle enseigne ce que le Christ lui a enseigné,
lorsqu’elle répéte sur les toits ce que le Christ a enseigné
dans le secret & ses disciples, lorsqu’elle transmet exactement
le dépot doctrinal que J.-C. lui a confié et lui a dit de trans-
mettre au monde, alors elle est infaillible, sa parole étant la
parole méme du Christ, et le Christ comme Verbe incarné
étant infaillible. Il faut donc distinguer ce que le Christ a
enseigné a ses disciples et le reste. Ce qu'il a enseigné est,
pour tout disciple fidele, sacré et divin: voila le dogme, le
seul dogme et tout le dogme; il n'y en a pas d’autre. Nous
pouvons le connaitre certainement et infailliblement, par le
témoignage universel, constant et unanime de I'Eglise, lors-
gu'elle témoigne ainsi ce qu'elle a recu du Christ méme, son
unique Docteur. Ce témoignage, avec ses trois propriétés
essentielles, releve de l'histoire et appartient & l'histoire. Donc
I’Eglise est de fait infaillible, lorsqu’elle est 1'écho fidele des
enseignements du Christ, enseignements consignés dans 'Ecri-
ture et dans la tradition universelle, constante et unanime.
Quant a ce que le Christ a jugé a propos de ne pas ensei-
oner au monde, cela ne saurait étre imposé en son nom; cela
ne peut étre enseigné que par les hommes parlant en leur
nom personnel et par conséquent n’étant pas infaillibles, Donc
tout ce qui ne fait pas partie du dépot de la révélation du
Christ, révélation faite par lui une fois pour toutes, est doc-
trine purement humaine, par conséquent non infaillible, par
conséquent libre, par conséquent discutable. Oui, tout ce qui
n’est pas enseigné par le Christ méme, tout ce qui n’a pas
été cru comme venant de lui, tout ce qui n'est pas attesté
comme tel par I'Eglise de tous les temps et de tous les pays
ou elle est établie, doit étre laissé aux recherches de la science
et a la liberté des consciences.

Yy Zbid., p. 53, 56.



— 291 —

Telle est, en deux mots, la notion de [linfaillibilité de
I'Eglise. En insistant comme nous le faisons sur les ewmser-
gnements du Christ, nous avons conscience d'étre tout a fait
d’accord avec les apdtres et les premiers chrétiens, qui ont
montré tant de zeéle A recueillir les Logia du Christ. L'Evan-
gile primitif n'a été qu'un recueil de ses discours; plus tard,
Papias en a encore recherché, pour ticher d’en compléter les
recueils, si possible. On n’a ajouté aux Discours les faits que
pour mettre en relief les Discours et les mieux faire com-
prendre. Peut-étre n'a-t-on pas attaché tout d’abord assez d’im-
portance aux actes; la théorie actuelle du vécu et de I'expé-
rimenlé n'existait pas; on cherchait davantage les discours,
les enseignements, les préceptes, l'idéal, la lecon qui montre
la voie, la vérité et la vie. Donc nous sommes bien dans la
tradition toute premiére de 1'Eglise.

La était Pélément divin et infaillible, et il n’était que la.
Donc T'Eglise ne peut étre infaillible que lorsqu’elle s’en tient
a cet élément divin et infaillible. Le reste, elle n’a mission ni
de l'enseigner, ni de le transmettre, ni de le définir. «En effet,
dit Guettée, quant aux doctrines qui #'appartiennent pas au
Adépot de la révélation et qui n'ont pas été définies, la lutte
est permise et la liberté de l'esprit humain doit étre respectée;
quant a I'hérésie, S.Paul nous dit qu'elle est ndcessaive, afin
que la foi des croyants soit solide et éclairée?). »

On objecte: Cette infaillibilité de I'Eglise telle qu'elle vient
d’étre expliquée, est sans doute absolue ex parte Christi, en
tant qu’'elle porte sur les paroles du Christ; mais, en ce qui
concerne !'Eglise, elle n’est que relative ou conditionnelle,
puisqu’elle exige que I'Eglise, pour étre infaillible, se borne
aux enseignements méme du Christ, tels qu'ils ont été enre-
gistrés par les écrivains du N.-T. et tels que la tradition uni-
verselle les a transmis dés le commencement & toutes les
Eglises apostoliques. Or cette infaillibilité conditionnelle amoin-
drit P'autorité de 1'Eglise et restreint la portée des textes des
Ecritures sur lesquels elle est fondée.

Nous répondons, au contraire, que linfaillibilité absolue
dont certains théologiens gratifient 'Eglise, exagere et fausse
la véritable mission de I'Eglise, lui attribue une autorité que

V) Papauté schismatique, p. 1.



— 292 —

le Christ ne lui a pas donnée, et que les textes des Ecritures
que l'on invoque ne contiennent aucunement l'infaillibilité ecclé-
siastique absolue dont il s’agit. Nous disons que les «absolu-
tistes» sur ce point traitent 1'Eglise comme si elle était
«divine », Dieu seul étant absolument infaillible; or, nous
'avons vu, I'Eglise n’est pas divine. L’assistance que le Christ
lui a promise ne la divinise pas; elle n'est qu'une assistance,
ce qui suppose que I'Eglise elleeméme a des devoirs a rem-
plir envers le Christ; le Christ 'assiste, mais elle doit de son
coteé se conformer aux enseignements du Christ et ne pas
exiger de lui une nouvelle révélation qu'il n’a jamais promise.
Ici comme ailleurs, le proverbe est vrai: Aide-toi, le ciel t'ai-
dera; le Christ sera avec toi, si tu es avec lui.

Les infaillibilistes absolutistes détaillent et précisent ainsi
leur objection précédente:

I** objection . J.-C. lui-méme a assuré ses disciples que le
St-Esprit leur enseignerait fouies choses, tlle vos docebit omnia
(Jean, XIV, 26); que cet Esprit de vérité leur enseignera
toule vérité, docebit vos ommem veritatem (XVI, 13). Donc tout
ce que définit 1'Eglise est vérité, donc elle est absolument
infaillible.

Réponse : Vous dénaturez a plaisir la parole de J.-C. Les
faits, avant tout, vous prouvent que l'Eglise ne connait pas
toutes choses; l'ignorance des théologiens et des patriarches
est en effet immense, et elle le sera toujours. Si votre inter-
prétation était exacte, les chrétiens devraient ne rien ignorer
et connaitre toutes les sciences, toutes les choses divines et
humaines; or il n'en est pas ainsi.

Veuillez considérer le contexte des fragments que vous
citez. Il est dit: «Il vous enseignera toutes choses et vous
suggérera tout ce que je vous aurai dit (et suggeret vobis
omnia quecumque dixero vobis).» Il ne s’agit donc que des
enseignements formels de J.-C., que I'Eglise doit toujours se
remémorer et que le St-Esprit saura lui suggérer. — Il est
dit dans le second texte: «L'Esprit de vérité ne parlera pas
de lui-méme, mais il dira tout ce qu'il aura entendu (qu@cun-
que audiet loquetur). Donc toute la vérité qu’il enseignera,
c’est la vérité qu’il aura entendue du Verbe, de J.-C. méme;
donc, ici encore, il ne s’agit que des enseignements de J.-C,,



— 295 —

que 1'Eglise doit transmettre au monde, mission qu’elle doit
accomplir avec l'assistance de I'Esprit de vérite.

D’autres paroles du Christ confirment ce sens. Dans le
méme Evangile de Jean, il dit: A me ipso facio nihil, sed
stcut docuit me Fater, hec loquor (VI 28). Donc le Christ
n'enseigne que ce que le Pére lui a enseigné. De méme,
I'Eglise ne doit enseigner que ce que le Christ lui a enseigné;
sa mission n'est pas scientifique, mais exclusivement religieuse;
et sur le terrain religieux, elle n'est point une révélatrice,
mais une transmetteuse, une gardienne de dépot; rien de plus.
Et d’ailleurs, que faut-il de plus pour le salut du monde, que
les enseignements mémes du Sauveur? qui pousserait le blas-
phéme jusqu'a dire qu’ils sont insuffisants?

Ce n’est pas tout. J.-C. a dit encore (Luc XII, 11-12):
«Devant les synagogues, les magistrats et les puissants, ne
soyez pas inquiets de ce que vous direz, car le St-Esprit vous
enseignera, & ce moment (Z# Ipsa hora), ce que vous devrez
dire.» Evidemment, ce n'est pas la une infaillibilité absolue,
mais seulement restreinte, donc conditionnelle,

Et les Acfes nous montrent que c’est aussi dans ce sens
qu'agissaient et parlaient les disciples. Méme lorsqu’ils étaient
puissants dans les Ecritures, ils n’enseignaient pas les sciences,
ni les subtilités de la métaphysique religieuse, mais seulement
la voie du Seigneur ef les choses qui sont de Jésus: Potens in
Scripturis, hic erat edoctus wviam Domini... et docebat dili-
genter ea que sunt Jesu (XVII, 25). Et S. Paul faisait de
méme. [l enseignait le royaume de Dieu et les choses du
Christ en toute confiance et sans prohibition: Exponebat tes-
tificans regnum Dei, suadensque eis de Jesu ex lege Moysi et
prophetis a mane usque ad vesperam ... Praedicans regnum
Dei et docens quee sunt de Domino Jesu Christo cum omni
fiducia, sine prohibitione (XXVIII, 23 et 31).

Donc ce que le St-Esprit enseignera au monde, c'est
toute vérité contenue dans la révélation du Christ; il fera
mieux voir toutes les vérités que le Christ a enseignées et
que les disciples n'avaient pas encore bien comprises; elles
sont d'une profondeur infinie, et toutes les générations, sous
Paction de 1'Esprit de vérité, peuvent et doivent toujours les
mieux comprendre. Voila le vrai progres, la vraie évolution.



R T —

2° objection: Le Christ a dit que les portes de l'enfer ne
prévaudraient pas contre I'Eglise. Donc aucune erreur ne
peut exister dans 1I'Eglise romaine, écrivait L.éon IX & Michel
Cérulaire 1).

Réponse: Le Christ a dit que les portes de Venfer ne
seraient pas plus fortes que la picrre, c’est-d-dire la divinité
du Fils de Dieu confessée par Pierre. Il n'est pas certain
gu'il faille appliquer cette parole a U'Eglise méme; rien ne
I'exige ni dans le texte, ni dans le contexte; au contraire.
Mais supposons qu'il s'agisse de 1'Eglise et non de la confes-
sion de la divinité du Fils de Dieu. Le sens manifeste serait
que I'Eglise ne sera jamais vaincue par l'enfer lorsqu’elle con-
fessera la divinité du Fils de Dieu; cette confession de la
divinité de J.-C. est trop essentielle dans ce texte pour qu'on
puisse en faire abstraction. Donc ici encore, l'infaillibilité n’est
que conditionnelle. Quant a 1'application de cette parole a
I'Eglise romaine ou & toute autre Eglise particulicre, elle est
manifestement contraire au véritable sens.

3® objection: J.-C. a dit (Luc X, 16): «Celui qui vous
écoute, m’écoute; celui qui vous méprise, me méprise.» Donc
I'Eglise est infaillible; car, si elle pouvait enseigner l'erreur,
on ne pourrait pas dire que celui qui 'écoute écoute J.-C.

Réponse: ]J.-C. suppose évidemment que ceux qui parlent
en son nom, enseignent réellement ce qu'il leur a enseigné;
il suppose évidemment qu'ils sont fideles a leur mission, qu’ils
ne la trahissent pas en dépassant leur mandat et en parlant
de leur propre fond; et c’est & cette seule condition que ceux
qui les écoutent, ¢écoutent J.-C. Cela est si simple qu’on s’étonne
qu'on puisse penser le contraire. Ne serait-il pas absurde que
J.-C. elit déclaré son Eglise infaillible en toute circonstance,
méme quand elle enseignerait des doctrines qu’il ne lui aurait
pas enseignées, par exemple: que le soleil tourne autour de
la terre, ou qu'une bénédiction peut détruire une substance
matérielle, ou qu'un homme peut étre infaillible, etc., etc.?

4° objection: Si le magistére de I'Eglise n'est pas infail-
lible, il ne peut pas trancher toutes les questions soulevées
par les fideles, et I'Eglise est alors en proie a toutes les divi-
sions les plus funestes. C'est la destruction de I'Eglise.

1) Voir Guettée, Fapauté schismatigue, p. 359-360.



Réponse: D'abord, il n'y a pas d'autre magistere dans
1TEglise que celui de J.-C., J.-C. étant le seul Maitre, le seul
Docteur. Cest lui-méme qui 'a formellement déclaré (Matth.
XXIII, 8 et 10). Quiconque admet dans 1'Hglise un autre
magistere, est infidele a J.-C. et a I'Eglise. — Ensuite, 'Eglise
n'a pas pour mission de trancher toutes les questions qui
peuvent passer par la téte des fideles. I.e Christ ne les a pas
résolues, et I'Eglise ne saurait étre plus tranchante que le
Christ. Le salut ne consiste pas a répondre a toutes les ques-
tions que la subtilité humaine se plait a discuter. Que les
hommes soient divisés dans ces matiéres, c’est inévitable et
utile. Ce qui importe, c'est qu'ils soient unis dans les ensei-
gnements mémes du Christ. Cela est parfaitement suffisant
pour le salut. Ne déplacons pas la mission de I'Eglise; c’est
le royaume de Dieu qui en patirait. L’histoire est 14 pour le
prouver }). Elle nous montre, en effet, comment I'Eglise romaine
a introduit, pour son malheur, dans le dépot des dogmes, une
quantité d’opinions qu’elle a prises pour d’excellentes expli-
cations, qui ont paru telles un certain temps, mais dont la
science a démontré ensuite la fausseté. Et alors, acculée dans
I'erreur, cette malheureuse Eglise n'a pas pu se donner le
démenti en matiere dogmatique. Ses dogmes aujourd’hui ap-
paraissent faux; le monde scientifique les rejette; quiconque a
quelque peu de raison, d'instruction et d'indépendance, en fait
des gorges chaudes. C'est le chatiment, bien mérité, de ses
ambitions de prétendue maitresse des Eglises. Des théologiens
imprudents, cassants, ayant besoin de régenter et de tran-
cher, 'ont flattée et 'ont poussée dans cette voie fatale. C'est
Bossuet qui lui a dit: « L'Eglise sait foujours toute vérité
dans le fond;» et dans sa vanité elle 'a cru! Elle aurait da
faire son examen de conscience et constater qu'elle ne con-
nait ni le pourquoi ni le comment des dogmes; que sa mission
est de les précher et de les transmettre, et d’en laisser I'éclair-
cissement au cours des siecles, a4 1évolution des esprits, au
progres des sciences. Elle a manqué de modestie. Autoritaire,
elle a voulu révéler au monde des mysteres que J.-C. lui-méme
n'avait pas jugé bon de révéler. Clest encore Bossuet qui,
dans son ardeur de tout imposer, pressait en ces termes le

) Voir la Revue internat. de théologie, octobre 1904, p. 621-627.



— 296 —

pape Innocent XII de condamner les opinions du cardinal
Sfondrate sur le sort des enfants morts sans baptéme. Bossuet
croyait tout connaitre, et, de plus, il voulait que chacun se
plidt a ses opinions. La maxime «#m dubiis libertas », lui
était inconnue. « Rejetez, tres saint Pere, écrivait-il au pape
susdit, rejetes de I'Eglise de Dien, dont vous étes le chef
integre, ces opimions indignes, énervantes, qui détruisent la
piété sous prétexte de la servir... Si vous ne les extirpez
pas de I'Eglise par un jugement net et clair, c'en est fait. On
va crier contre Rome; on va dire qu'elle passe tout a ses
partisans ... Et l'esprit de témérité va prendre un nouvel
essor!» Et aujourd’hui il est manifeste que la témérité était
du coté de Bossuet. Qui partage actuellement ses opinions
sur la plupart des points qu'il a voulu trancher? Et ce n’est
pas seulement 1'édifice théologique de Bossuet qui est «frappé
de la foudre», comme dit M. Turmel?), ce sont les édifices
d’a peu pres tous les autres théologiens. Oui, la théologie
change et elle doit changer, parce qu'elle est humaine, et
insensé est celui qui essaie de larréter. La Vérité divine
seule est immuable. Répétons-le sans cesse avec la vieille
Eglise: in certis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas.

Combien plus sage est M. Laberthonniere, lorsqu’il avertit
en ces termes ceux de ses coreligionnaires impatients qui exi-
gent de 1'Eglise enseignante une réponse a toutes leurs ques-
tions. « M. L, ditil, s'imagine évidemment que le rdle de
I'Eglise enseignante, & tout moment donné, c'est de fournir a
I'Eglise enseignée des réponses immédiates et directes aux
questions qu'elle pose: l'une n’aurait qu’'a parler, 'autre qu'a
€couter, et ainsi nous recevrions sans effort et sans peine la
vérité toute faite. Eh bien! non, les choses me se sont jamais
passées el ne se passevont jamais de la sorte. Et le demander,
et s’y attendre, c’est courir au devant d'une déception désas-
treuse. M. L. oublie qu'il a été dit: Cherchez et vous trou-
verez. 1l suppose que son role a lui c'est d'aller de ci de 13,
ramassant au hasard les difficultés qu’il rencontre, et apres
s'en étre chargé, pliant sous le fardeau, de s’arréter au bord
du chemin et d’attendre, inerte, qu'on vienne l'en délivrer. On
ne viendra pas. Et s'il souffre, et s'il pleure, ses souffrances

Y Revue du clergé frangais, 15 juillet 1906, p. 337.



— 297 —

et ses pleurs seront stériles. Ce qu'il faut ici, c'est du cou-
rage').» Quel courage? Le courage de réfléchir davantage
sur les enseignements du Christ, de les approfondir a la lu-
mieére de la raison et du cceur, de la science et de la con-
science. Ce courage sera toujours récompensé¢, en ce sens
qu'il nous montrera que ce que nous savons en fait de reli-
gion est toujours suffisant pour faire de nous des honnétes
gens, et méme des saints, et par conséquent pour nous faire
avancer toujours dans la voie du salut. N'est-ce pas la toute
la religion?

5° Objection: Si I'Eglise ¢était liée par le dépot qui lui a
¢té confié, lice au point de ne pouvoir y ajouter aucune des
explications qui lui paraissent utiles, les idées de dépdt et de
tradition équivaudraient aux idées d’arrét et de borne; aucun
progrés ne serait possible dans 'Eglise; ce serait la stagnation
et la mort. Lavisse a dit avec raison: «La tradition n’est
qu'une transmission continue du passé au présent, qui en prend
ce qu'il veut ou ce qu’il peut, corrige, retranche, ajoute. Une
tradition qui prétend s’arréter 4 un moment donné n’est plus
une tradition, c'est une borne ».

Réponse: La loi des choses Aumaines étant de progresser,
il est évident que la tradition qui prétendrait en arréter le
cours et le progres serait une fausse tradition. C'est ainsi que
nous proclamons la nécessité de 'évolution et du progrés dans
les choses théologiques, qui ne sont que des explications hu-
maines de la foi, et dans les choses disciplinaires et ecclésias-
{iques, qui ne sont que des applications humaines de la morale.
Mais il n’en est pas ainsi des choses divines. Les choses di-
vines sont éternelles en elles-mémes comme les inaltérables
axiomes de la raison; les enseignements du Christ ne sauraient
€tre modifiés par quiconque les tient pour divins. Ils peuvent
et doivent étre toujours mfenx conmus, A mesure que nos in-
telligences, mieux éclairées par les progreés des sciences, en
découvrent davantage la vérité, la sagesse, la beauté, la pro-
fondeur infinie. Tel est le progres, qu'aucune tradition hu-
maine ne saurait enrayer. La tradition-borne, signalée par
Lavisse, n’est donc pas la nétre; il ne parle que des traditions
humaines qui doivent toujours s’améliorer, et non pas des vé-

) Annales de phiiosophie chrétienne, janvier 1907, p. 426.



— 208 —

rités divines, qui doivent étre toujours maintenues dans leur
objectivité, mais dont la connaissance humaine et scientifique
doit toujours se perfectionner. La transmission d’'un dépdt est
chose sacrée, surtout quand ce dépot est tenu pour divin; ce
qui n’est pas sacré, ce qui est méme erroné, ce qui doit donc
étre repoussé, c'est le maintien d'une opinion erronée, méme
si ce maintien est fondé sur le respect du passé: le respect de
la vérité et de la science doit 'emporter sur le respect du
passe.

6¢ Objectionn.: 1l a toujours été admis que I'Eglise est in-
taillible - dans les conciles cecuméniques; que les définitions
gu’elle y a formulées sont définitives, irrévocables; donc, qu’a-
lors elle est infaillible absolument.

Réponse.: Tel n'est pas le sens de l'infaillibilité des con-
ciles cecuméniques. Aucun n'a été tenu pour infaillible dans
le sens absolu: car tous ont eu besoin de la ratification de
leurs décisions par I'Eglise universelle; tous n’ont été con-
sidérés comme organes fideles de U'Eglise qu’aprés le controle
et 'adhésion de I'Eglise méme. C'est du simple bon sens, tout
concile, méme dit cecuménique, ne pouvant étre par lui-méme
la représentation exacte de I'Eglise. Aussi les formules dog-
matiques rédigées par les conciles sont-elles tenues pour re-
latives et perfectibles dans leur rédaction; de fait, le concile
de Constantinople de 381, qui cependant n’était cecuménique
ni dans sa convocation, ni dans sa composition, a retouché
le symbole du concile de Nicée de 325. D’olt il est clair que
tout concile, méme cecuménique, peut étre perfectionné par un
autre, et que ce qu'un concile a fait, un autre peut le faire.
« Un concile cecuménique, dit Guettée, n’a-t-il pas autant de
droits qu'un autre concile de méme nature?»1) Le fait que
I’Eglise n'a pas song¢ a conserver les actes des conciles cecu-
méniques de 325 et de 381, actes qui sans doute n'ont jamais
été rédigés, prouve clairement que de tels documents, & ses
veux, n'étaient pas des documents d'infaillibilité, — Ce sont
chosesjugées, dit-on, donc terminées, irrévocablesetirrevisables.
Erreur! Aucun jugement humain n’est irrevisable et irrévo-
cable; Uhistoire est remplie de corrections infligées par 'opinion
mieux informée a des jugements qu’on croyait d'une certitude

Y Quwr. cité, p. 1g0.



— 299 —

absolue et qui étaient erronés. Clest la parole de Dieu qui
seule est éternelle et irréformable.

Que l'on veuille bien se reporter a la lettre de Petitpied
a I'évéque de Montpellier, du 8 septembre 1724; lettre dans
laquelle il enseigne cette méme doctrine, en rappelant qu'elle
était aussi celle de Fénelon, d’Alphonse de Castro, voire méme
de Bellarmin, de Baronius et de «bien d'autres», qui, malgré
la condamnation infligée au pape Honorius par plusieurs con-
ciles cecuméniques, ont prétendu avoir le droit de justifier les
lettres de ce pape. Ces théologiens ont professé que I'Eglise,
méme en concile cecuménique, n’est pas infaillible dans la
déclaration des faits non révélés, et que par conséquent «on
peut en slreté, fui0, ne point adhérer a ce qui aurait été
décidé par 'Eglise méme sur de simples faits, lorsqu’on a de
justes raisons d’en douter»?).

7¢ Objection.: Il a toujours été admis que I'Eglise est in-
faillible dans les choses de foi et de moeeurs, et cela absolu-
ment.

Réponse: Ne jouons pas sur les mots. Déja le mot « moeurs »
signifie choses relatives etchangeantes, doncchosesqui ne sau-
raient étre prises dans un sens absolu, ni étre jugées dans un
sens absolu. De fait, on a toujours, dans I'Eglise, demandé
la réforme des moeurs, lesquelles n'ont jamais été tenues pour
irréformables et infaillibles, Quant au mot «foi», on sait qu'a
la troisitme session du concile de Constance, le cardinal de
Florence dit que le concile ne se séparerait pas sans que
I'Eglise n’ait été réformée in fide et moribus?). Tabaraud ex-
plique cet aveu en ce sens que l'erreur ultramontaine sur la
trop grande puissance attribuée au pape devait étre corrigée,
et que le concile en effet la corrigea en soumettant le pape
au concile général?®). Bossuet a avoué, de son coOté, que,
«quoique la saine doctrine subsistat toujours dans I'Eglise, elle#’y
€lail pas bien expliquée par tous les prédicatenrs, plusieurs ne
préchant que les indulgences » #). Donc les doctrines des écoles
de théologie, méme de I'école de Rome, ont besoin d'étre ré-
formées; elles ne sont donc ni dogmatiques ni infaillibles. Donc,

') Voir la Revue, janvier 1906, p. 11 et 12 (XNI-XXIV).
*) Concile, Labbe, tome XII, col. 18.

%) Histoire critigue, p. 492.

Y Hist. des wariations, 1. V, § 1.



— 300 —

déja a ce point de vue, la fameuse formule de l'infaillibilité
de I'Eglise de¢ fide et moribus ne saurait étre admise dans le
sens absolu.

Mais reprenons les choses de plus haut, vu la gravité de
la question.

On sait, en effet, que Rome s’est adjugé l'infaillibilité dans
les choses concernant «la foi et les mceurs»; que le concile
du Vatican a ratifié et dogmatis¢ cette doctrine; et méme
gu'en cela Rome s’est donné des apparences de libéralisme,
ayant l'air de dire gqu'elle pourrait étre infaillible dans un do-
maine plus étendu, mais que, par sagesse, par modération,
par libéralisme, elle a consenti & restreindre ainsi le cercle de
sa juridiction et de ses privileges divins!

Le fait est que cette modération n'est qu’'un leurre: car
1° par foir Rome entend non ce que le Christ a enseigné et
décrété lui-méme, mais tout ce qu'il 1ui plait, a elle, d’enseigner
et de décréter au nom du Christ, en l'attribuant au Christ, le
pape ¢étant le vicaire du Christ et le Christ étant naturellement
toujours derriére son vicaire pour le soutenir en toute hypo-
theése; — 2° par maeurs, Rome entend toutes les choses de la
vie privée et publique, civile et politique, toutes les traditions
et tous les usages, toutes les lois et les prescriptions, etc. En
sorte que Rome est ainsi maitresse des individus, des familles,
des nations, des royaumes et des empires; et si elle n'exerce
pas de fait cette domination absolue, elle s’en reconnait du
moins le droit, et le droit fait partie de sa primauté et de son
dogme, dit-elle.

Or, les prétentions contenues dans cette formule sont dé-
nuées de tout fondement.

Premiérement, rien dans 1'Ecriture n’autorise 1'emploi de
cette formule, qui n’est qu'une formule d’'école et non de réve-
lation divine. Le Christ, en effet, ne I'a pas enseignée, et les
apotres pas davantage. Dans le 7vaité de I'Eglise chrétienne
en général, on précise soit ce qui concerne l'autorité de I'Eglise,
soit son infaillibilité; tous les textes qui relatent les paroles
du Christ sur ce point, y sont examinés dans leur sens obvie
et & la lumiere des explications des Peéres, et aucun n’établit
la formule en question. Ce qui ressort de tous, c'est que le
Christ lui-méme est la lumieére, la voie, la vérité, la vie; que
celui qui le suit ne marche pas dans les ténébres; donc, que



301

pour ne pas marcher dans les ténébres, il faut le suivre; que
PEglise est chargée de redire ou de transmettre au monde "~
tout ce que le Christ lui a enseigné, et cela seulement. Donc
les enseignements et les préceptes de J.-C., tel est le cercle
dans lequel 1'Eglise doit se renfermer: car elle n'est pas
chargée de faire une seconde révélation pour compléter les
lacunes ou les obscurités que le Christ lui-méme n'a pas voulu
franchir. Elle est une dépositaire, rien de plus, et elle doit
conserver ce dépodt intact (depositum custodi), sans en rien
retrancher, et sans y rien ajouter.

LLa croissance de I'Eglise (car l'arbre doit grandir) n’est
pas la croissance du dogme: car ni 'Eglise n'est le dogme,
ni le dogme n'est 'Eglise. Dire que 1'Eglise est infaillible lors-
qu’elle définit des choses touchant la foi, c'est se tenir dans
P'amphibologie: car cela peut signifier que, lorsque I'Eglise
répete ou transmet les décrets, les dogmes, les enseignements,
les préceptes que le Christ lui a révélés et imposés, elle ne

peut pas se tromper; et ceci, tout le monde l'admet, c’est la
- véritable infaillibilité de I'Eglise, infaillibilité relative et con-
ditionnelle, en ce sens que I'Eglise doit étre subordonnée a ce
que le Christ a enseigné et ordonné, et non réciproquemment;
— en outre, la phrase susdite peut signifier aussi que, dés que
T'Eglise enseignera une chose, cette chose sera un dogme,
ipso facto, quelle qu’elle soit, et que le Christ la ratifiera cer-
tainement. Une telle infaillibilité, absolue, inconditionnelle,
de omni re scibili, ou touchant de trés loin a la foi (comme les
faits dits dogmatiques), est inadmissible, soit parce que c'est
de la pure fantaisie, pas une parole de ].-C. ne la justifiant,
soit parce que la raison humaine ne saurait tenter Dieu a ce
point d'exiger qu'il intervint dans tout ce qu'il plairait aux
hommes de discuter en matiere de religion. Les théologiens ont
prouvé qu'ils discutent de tout, méme de ce que le Christ ne
leur a pas enseigné, méme de ce qu'ils ne savent pas; que
C'est précisément a ces sortes de questions qu'ils tiennent le
plus, beaucoup plus qu'a ce que le Christ a clairement 1évélé;
que ce sont leurs propres théories, leurs explications systé-
matiques, qu'ils veulent définir, dogmatiser, imposer comme
des dogmes; que c'est ainsi que I'Eglise romaine (ou plutdt la
papaute€) a procédé, dans les conciles qu’elle a tenus a Lyon,
a4 Vienne, au Latran, a Florence, au Vatican, etc.

Revue intern. de Théologie. Heft 58, 1907, 20



— B2 -

Secondemeni, on trouve dans les écrits des Péres des ex-
plications tout a fait conformes a celle qui vient d’étre donnée,
sur lautorité de U'Eglise, sur celle des conciles, sur les défini-
tions ecclésiastiques. Or, les Péres qui se sont exprimés dans
ce sens, ne sauraient étre traités d’hérétiques, ni mis hors la
loi. Donc les chrétiens d’aujourd’hui qui parlent comme eux,
ne sauraient étre taxés d’hétérodoxie.

Trotsiemement, 'histoire de 1'Eglise des huit premiers siecles
n'a jamais mentionné, que je sache, la formule en question.
Elle mentionne, au contraire, des faits ol I'on voit que méme
les mots employés dans les formules dogmatiques, mots que
I'on croyait évidemment les meilleurs au moment olt on les a
employés, ont paru ensuite imparfaits, et que des théologiens
non suspects se sont montrés disposés a les écarter, ou du
moins a4 ne pas les déclarer obligatoires. Tel est le concept
que l'on a eu de linfaillibilité de I'Eglise: infaillibilité mani-
festement relative, imparfaite, conditionnelle, et dont la solidité
consiste tout entiere dans la fidélité a J.-C. méme, qui seul est
la pierre fondamentale: pelra autem evai Christus. Rappelons
qu'interpréter ce texte: «Les portes de 'enfer ne prévaudront
pas contre elle», de maniére a en faire sortir la these de
l'infaillibilité absolue de 1'Eglise, c'est violer les régles les plus
¢lémentaires de la philologie et de l'histoire.

Quatriemement, la raison aussi démontre que l'infaillibilité
absolue touchant les maeurs est inacceptable, contraire a 'évi-
dence des faits, etc. Les «¢moeurs» ont toujours varié de pays
A pays, de nation a nation, de siécle & siécle. Dira-t-on que
I'Eglise est infaillible si elle varie comme les mceurs, si elle
enseigne aujourd’hui telle notion, demain telle autre, etc.? Non.
De fait, I’'Eglise a toujours reconnu que la discipline est chose
variable, et elle n’a jamais revendiqué le privilege de linfail-
libilité dans ses décrets disciplinaires. Des lors, il ne semble
pas facile de préciser ce que pourrait signifier une infaillibilité
de movibus.

Si l'on veut dire que 'Eglise, en préchant les préceptes que
J.-C. nous a donnés pour nous sanctifier, ne peut pas se
tromper, et qu'alors, en obéissant a ces préceptes, en prati-
quant consciencieusement ces moyens de salut, en recevant
dignement ces sacrements, nous nous sanctifions infailliblement,
rien de plus juste. Mais c’est parler de la sainfeté et non des



— G —

maurs. De fait, le Christ nous a instruits pour nous sanctifier,
il nous a indiqué les vices a ¢€viter, les vertus a pratiquer:
tel est le travail de sanctification qu'il nous a imposé. Mais
il n’a rien transmis a son Eglise sur les usages, sur les tra-
ditions, sur toutes les fagons d’agir qui varient de 1'Orient a
I'Occident, d’époque a époque; donc celle-ci n’a regu du Christ
aucune mission pour traiter de ces choses, pour diriger la
politique des nations, pour s'immiscer dans les choses séculiéres.
Nemo militans Deo implicat se negotiis szcularibus (S. Paul,
II Tim. 2, 4).. 1l faut rendre a Dieu ce qui est a Dieu, et &
César ce qui est a César. [.-C. a expressément distingué ces
deux ordres de choses.

Si donc on veut dire, en employant la formule susdite, que
I'Eglise peut s’aventurer sur le terrain des «maeurs», des actes
privés et sociaux, du droit public qui régle ces choses, du
gouvernement qui administre la justice d'apres les lois, etc.,
on se trompe. L.’Eglise n’a jamais recu de J.-C. ce pouvoir, et
elle ne saurait elle-méme se 'adjuger. Le pape, en s'attribuant
le privilege que ses flatteurs ont fait miroiter a ses yeux, a
été d'une crédulité qui ne prouve que sa propre faillibilité.

Que les partisans de la formule en question veuillent bien
considérer, comme je 1'ai déja insinué, que, si I'Eglise pouvait
donner comme infaillibles, c'est-a-dire comme dogmes, les déci-
sions de ses théologiens ou de sa hiérarchie sur les matiéres
qu'il leur plait de discuter, elle ajouterait évidemment quelque
chose d’autre au dépot de la révélation, elle enseignerait des
choses que le Christ n'a pas enseignées, elle ferait donc, par
ses explications nouvelles, inconnues jusque-la, souvent méme
changeantes, elle ferait, dis-je, une seconde révélation, mani-
festement distincte de celle de j.-C. Or, nous disons que telle
n'est pas sa mission; qu'elle n'a pas ce droit; qu'elle doit se
renfermer strictement dans le domaine que le Christ lui a
tracé en disant: docentes eos Servare omiia QUECUIMGUE WAN-
davi vobis (Matth. 28, 20)... Quod dico vobis in tenebris, dicite
in lumine; et guod in aure auditis, pradicate super tecta
(Matth, 10, 27). Rappelons que le texte: «Tout ce que vous
délierez sur la terre sera délié dans le ciel», ne signifie nulle-
ment: Toutes les questions qu'il vous plaira de résoudre sur
la terre, touchant la foi et les moeurs, elles seront résolues
dans le ciel absolument comme vous les aurez résolues sur la



L

terre. Une telle promesse efit paru de la folie. Le Christ a
dit simplement: Tout ce que vous délierez sur la terre en
préchant ce que je vous ai enseigné de la part de mon Peére
- qui m'a envoyé (tu es Christus filius Dei vivi), sera déli¢ dans
le ciel, c'est-a-dire, toutes les dmes que vous aurez délivrées
du mal en leur faisant connaitre ce que moi, Fils de Dieu,
je vous ai fait connaitre, seront réellement délivrées aux yeux
du Pere, qui leur fera une place a sa droite dans le ciel.

Telle est, en résumé, la doctrine qui a été enseignée dans
I'ancienne Eglise sur ce point. Si nous nous trompons, qu'on
veuille bien nous citer les textes et les faits prouvant que /I’ Eglise
(je ne dis pas telle Eglise particuliére, ni telle école théologique,
ni telle fraction de la hiérarchie, mais I’'Eglise, I'Eglise uni-
verselle) s’est attribué, soit a elle, soit au pape, linfaillibilité
absolue, donc inconditionnelle et constante, sur ce que nos
adversaires appellent /a foi, expression trés élastique et trés
obscure dans leur systéme théologique, et sur ce qu'ils appellent
les meeurs, expression plus élastique et plus obscure encore.
Nous attendons leurs preuves. En attendant, nous maintenons
les notres.

La formule ex cathedra est antéricure a la formule de fide
et moribus, Celle-1a est dans Bossuet (Defensio Declar. III. Pars,
L. 10, c. 37), mais non celle-ci en toutes lettres. Bossuet dit:
«Hazec dicunt evenire etiam in iis que ad fidem wmoresque
spectent.» Et cette infaillibilité appliquée au pape, il la rejette,
Il se demande ce qu'il faut penser de la formule ex cathedra:
« At si licet adversariis haec ex cerebro comminisci atque his
explicare, quid sit ex cathedra,; et nobis licebit ex cathedra
id dicere quod ex communi traditione el consensione sit pro-
ditum.» Donc Bossuet lui-méme rameéne la question de lin-
faillibilité a notre critérium: quod ex communi traditione et
consensione sit proditum. Voila bien 'accord unanime et uni-
versel. Il ne parle pas de la constance explicitement, sans
doute parce qu'elle est implicitement contenue dans les mots
communi tradilione et consensione. Bossuet n’aimait pas insister
sur le quod semper, parce qu'il connaissait les variations de
I’'Eglise romaine dans le cours des siécles. Leibniz les lui avait
fait remarquer et l'avait fort embarrassé. Quoi qu'il en soit,
méme encore selon Bossuet, l'infaillibilité de 'Eglise n’est réalisée
que dans l'application du quod ubigque, quod semper, quod ab



— 306 —

omnibus cveditum est. C'est tout ce que I'on veut dire lorsqu’on
parle de linfaillibilité relative ou conditionnelle de 1'Eglise.

Donc, 'ancienne Eglise ne s’est jamais considérée comme
un tribunal dogmatique, ayant le droit de faire des dogmes a
son gré et de rendre sur toutes choses des sentences infaillibles
et irrévocables. Elle s'est contentée d'user de son critérium
catholique, qui la mettait & méme de connaitre sfirement et
infailliblement les enseignements de J.-C. tels qu'’ils ont toujours
été crus universellement. Cela lui a suffi pour déjouer et écarter
les hérésies, et pour maintenir objectivement la vraie foi.

Cest la papauté romaine surtout qui a oublié et violé le
critérium catholique, et qui l'a remplacé par le prétendu tri-
bunal dogmatique, proclamé par elle infaillible, soit d'abord de
ses conciles romains, soit ensuite de son pape. Le magistere
romain, le tribunal romain a triomphé au concile de Trente et
surtout au concile du Vatican. De nombreux gallicans ont
renoncé a 'ancien gallicanisme et ont accepté les innovations
ultramontaines. De nombreux anglicans ont fait de méme et
se sont laissé ultramontaniser; on en voit aujourd'hui les con-
séquences dans le ritualisme. De méme, de nombreux Orien-
taux, sous des influences occidentales jésuitico-politiques, se
sont laissé entrainer a la théologie romaniste, les uns modéré-
ment selon le point de vue des Bossuet, des Dez, etc., d’autres
plus complétement, comme on I'a vu chez les adversaires grecs
et russes des anciens-catholiques.

Les anciens-catholiques se sont défendus en restant exacte-
ment sur le terrain dogmatique (je ne dis pas théologique) de
l'ancienne Eglise indivisée, en appliquant exactement le cri-
térium catholique et orthodoxe, et en constatant historiquement
le fait de la croyance ou de la non-croyance de I'Eglise uni-
verselle 4 telle ou telle doctrine. En ne reconnaissant d’autres
dogmes que les enseignements, historiquement constatés, de
J-C., ils ont le sentiment qu'ils sauvent la véritable infaillibilité
de I'Eglise, et la préservent soit des attaques de l'incrédulité
qui la nie, soit des attaques de l'ultramontanisme qui la fausse.
L'ancienne Eglise n'a été ni incrédule, ni ultramontaine. La
notion ultramontaine d'une infaillibilité ecclésiastique absolue
est fausse; jamais I'ancienne Eglise catholique ne I'a enseignée;
il n'y en a pas trace dans l'ecclésiologie des Tertullien, des
Irénée, des Cyprien, des Augustin, des Basile, des Grégoire de
Nazianze, des Chrysostome.



306 —

VI.
Quelques conclusions:

1o [’Eglise n’est pas la hiérarchie, mais la société des
fideles. Donc quand méme les cing patriarches failliraient,
I'Eglise ne faillirait pas pour cela.

2° Jamais Zoute 1'Eglise n'est dans la vérité, parce qu’il y
a toujours des membres de 'Eglise qui sont erronés. Jamais
toute 1'Eglise n’est dans la sainteté, parce qu’il y a toujours
des membres de 1'Eglise qui sont coupables.

3° De méme, jamais fowie 'Eglise n'est et ne peut étre
dans 1'hérésie et dans le crime, parce qu'il y a toujours et
qu'il y aura toujours des membres de 1'Eglise qui connaissent
la vérité et qui font le bien, suivant les ordres du Christ.
Donc nous ne dirons jamais que toute 'Eglise est faillible,
mais seulement qu'une partie l'est ou que telle Eglise parti-
culiere l'est. Donc les portes de l'enfer ne prévaudront pas
contre 1'Eglise, bien qu’elles puissent prévaloir contre une
partie; d’ailleurs ce texte (porie inferi, elc.) n'a pas cette
signification; son vrai sens est que l'enfer ne détruira jamais
cette vérité fondamentale, a savoir: que le Christ est le fils
du Dieu vivant. Rien de plus.

4¢ I1 est erroné de prétendre que, sans l'infaillibilité ab-
solue de U'Eglise, les chrétiens n’auraient plus & s’appuyer sur
elle, mais seulement sur leur raison individuelle et sur la Bible,
et que c’est la l'erreur protestante. D’abord, nous avons dé-
montré que l'infaillibilité conditionnelle suffit; qu'avec une exacte
application du critérium catholique on a la certitude de con-
naitre la vraie doctrine de J.-C., et, de plus, que toute I'Eglise
ne saurait faillir. Ensuite, le Christ étant toujours au milieu
des fideles, réunis en son nom, ceux-ci ne sont jamais aban-
donnés. Dans de telles conditions, 1'Eglise n’est nullement
en péril.

5° Prétendre que U'Eglise doit pouvoir enseigner la vérité
absolument, est une amphibologie. L’Eglise enseigne la vérité
absolument quand elle répete ce que le Christ lui a enseigné,;
sinon, non. La vérité enseignée par le Christ suffit & tous les
besoins religieux de I'humanité; sans quoi, il aurait dit davan-
tage. [L'Iglise n’a pour mission ni d'ajouter a la révélation du



— 307 —

Christ, ni de résoudre tous les problémes que nous soulevons,
ni d’enseigner ce qui lui plait. Quand les cinq patriarches se
réuniraient avec tous les évéques pour décider une question
que le Christ n’a pas enseignée, ils pourraient certainement
evrev, et leur prétendue décision ne serait nullement la vérité
absolue.

6° Dire qu'il y a des choses jugées sur lesquelles on ne
peut plus revenir, c'est avancer une opinion discutable : car
il n'y a rien d’absolu ni de définitif dans les jugements des
hommes. L’histoire ne nous montre-t-elle pas chaque jour des
jugements qui passaient pour absolus et qui étaient erronés?
Nous avons donc le droit et le devoir de fou? scruter, méme
les profondeurs de Dieu, de mieux voir et de ne retenir que
ce qui est bon: Spiritus omnia scrutatur, etiam profunda Dei
(I Cor. Il, 10).... Omnia probate; quod bonum est tenete
(I Thess. V, 21).

7° Donc l'union des Eglises chrétiennes ne peut se faire
que dans la vérité divine, c’est-a-dire dans la profession des
enseignements de J.-C., et dans la liberté de l'esprit, qui a le
droit de tout éprouver. Dans un tel état de choses, il faut
que les théologiens de toutes les Eglises élargissent leur in-
telligence et leur cceur: leur intelligence, en cessant de traiter
de sophismes les raisons qu'ils ne réfutent pas; en forcant
leur compas a s'ouvrir au-dela de 'angle trop restreint auquel
ils se sont accoutumés depuis trop de siécles; leur ceeur, en
développant la faculté de sympathie, de charité, d'union, qu'ils
ont laissée s’atrophier, dans les disputes souvent haineuses qui
les ont absorbés.

8° Les théologiens et les évéques qui renvoient a plus lard
I'union ecclésiastique dont les anciens-catholiques demandent
le rétablissement, n'ont qu'a relire les paroles suivantes de
S. Cyprien au pape Corneille: «Il ne faut pas confondre avec
les apostats qui sont retournés au monde et vivent en payens,
ou avec les hérétiques qui tournent contre 1'Eglise des armes
parricides; il ne faut pas confondre, dis-je, avec ces criminels
ceux qui n'ont pas quitté le seuil de I'Eglise, qui n'ont cessé
d’implorer avec larmes la clémence divine, et qui déclarent
maintenant étre préts au combat, préts A lutter courageuse-
ment pour le nom du Seigneur et pour leur salut... Obéissant



— 308 —

a l'inspiration du S. Esprit, il nous a plu de rassembler dans
le: camp les soldats du Christ & 'approche de 'ennemi. Nous
croyons que la pensée de la miséricorde paternelle de Dieu
vous conduira 4 la méme décision. Que si, parmi nos collegues,
il s'en trouve un qui, a l'approche du combat, estime ne pas
devoir donner la paix aux fréres et aux sceurs, ¢/ awura a@
rendre compte an Seigneur, le jour du jugement, de son ex-
communication inopportune ou de sa sévérité inhumaine. Quant
a4 nous, nous avons tenu le langage de la foi, de la charité,
de la sollicitude pastorale...»

9° Je n'ai point ici a analyser, encore moins a juger, la
situation théologique des diverses Eglises chrétiennes. Mais il
est permis 4 tous et a chacun de remarquer ce qui éclate
aux yeux de tous, et de tenir compte des éléments qui s'agi-
tent dans le sein de chacune. Dans toutes, des modifications
sont réclamées, et dans toutes, des modifications sont en train
de se réaliser. Dans aucune le stafu gquo anie n’est désormais
possible. Bon gré mal gré, une nouvelle théologie s'impose,
des points de vue nouveaux et plus exacts surgissent, des
considérations nouvelles et plus sérieuses appellent l'attention
des esprits réfléchis et se substituent forcément aux arguments
périmés. Les impasses dogmatiques ou des théologiens mala-
droits et routiniers avaient poussé et enfermé les questions,
apparaissent enfin ce qu’elles sont: des impasses sophistiques,
fondées sur une logomachie absolument discréditée. Il faut en
sortir, et déja 'on en sort, malgré la timidité bien compréhen-
sible de ceux qui ne veulent pas déménager. Rome, en parti-
culier, a boulevers¢, avec sa papauté, toute 'ecclésiologie ca-
tholique; a son tour, l'ecclésiologie catholique va bouleverser
la papauté et rendre a la petite ville de Rome sa modeste et
juste valeur, en supprimant ses prétentions mondiales incon-
nues a la véritable Eglise catholique d’autrefois: orbis major
urbe. Les autres Eglises particuliéres agiront en conséquence,
parce qu'aucune ne saurait se soustraire a ce qui affecte les
intéréts de toutes. Que Dieu accorde a chacune l'intelligence
et la force nécessaires!

E. MicHAuD.




	Notes d'ecclésiologie

