
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Artikel: Notes d'ecclésiologie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


289 —

NOTES D'ECCLÉSIOLOGIE'».

V.

De la vraie notion de l'infaillibilité de l'Eglise. —
Certains théologiens poussent si loin la notion de l'infaillibilité de

l'Eglise qu'ils proclament cette Eglise divine, divine du moins
dans ses enseignements. Or, qui ne voit qu'une société d'hommes
ne peut pas être divine, et que la déclarer divine, c'est
singulièrement compromettre la notion de la Divinité? Dans des

questions de cette gravité, il importe, plus que partout
ailleurs, de modérer ses expressions et de rester dans les strictes
limites de l'exactitude.

Il est clair que l'Eglise, sans ses membres, n'est qu'une
abstraction; que tous les membres de l'Eglise, quels qu'ils
soient, sont imparfaits; que l'Eglise est donc imparfaite, et
donc qu'elle ne peut pas être divine.

Il est clair que, si l'Eglise était divine, elle serait sans
tache; or elle a des taches; aveugle celui qui ne les voit pas.
Donc elle n'est pas divine. « L'apologiste le plus osé doit
admettre une différence entre l'idéal et la réalité, une
imperfection dans ce qui est, comparé avec ce qui devrait être2).»
C'est en vain qu'on en appelle au plan divin: «chaque fois
que le plan divin a été confié à l'exécution de l'homme,
chaque fois que la coopération de l'homme a été réclamée
comme facteur dans l'établissement de l'harmonie, alors il y a
eu manque de perfection... L'infidélité de la part de l'élément
humain fit grand tort au témoignage que l'Eglise portait en
elle-même. La croissance fut loin d'être un progrès ininterrompu

suivant les lignes d'un plan providentiel. Elle eut, elle

l) Voir la Revue de janvier I907, p. 33-53.
R. P. Sorley, Annales de phil. chrétienne, octobre 1904, p. 52.



— 290 —

aussi, sa trahison et sa passion, et clans son agonie elle reçut,
comme son Maître, tant d'opprobres, elle fut si affreusement
défigurée, qu'il n'y a que l'œil perçant de la foi qui la puisse
reconnaître '). »

Donc non seulement l'Eglise n'est pas divine, mais elle
est imparfaite. Et cependant nous la disons infaillible, en ce
sens que, lorsqu'elle est avec le Christ ou que le Christ parle
en elle, lorsqu'elle enseigne ce que le Christ lui a enseigné,
lorsqu'elle répète sur les toits ce que le Christ a enseigné
dans le secret à ses disciples, lorsqu'elle transmet exactement
le dépôt doctrinal que J.-C. lui a confié et lui a dit de
transmettre au monde, alors elle est infaillible, sa parole étant la
parole même du Christ, et le Christ comme Acerbe incarné
étant infaillible. Il faut donc distinguer ce que le Christ a

enseigné à ses disciples et le reste. Ce qu'il a enseigné est,
pour tout disciple fidèle, sacré et divin: voilà le dogme, le
seul dogme et tout le dogme; il n'y en a pas d'autre. Nous

pouvons le connaître certainement et infailliblement, par le

témoignage universel, constant et unanime de l'Eglise,
lorsqu'elle témoigne ainsi ce qu'elle a reçu du Christ même, son
unique Docteur. Ce témoignage, avec ses trois propriétés
essentielles, relève de l'histoire et appartient à l'histoire. Donc
l'Eglise est de fait infaillible, lorsqu'elle est l'écho fidèle des

enseignements du Christ, enseignements consignés dans l'Ecriture

et dans la tradition universelle, constante et unanime.
Quant à ce que le Christ a jugé à propos de ne pas enseigner

au monde, cela ne saurait être imposé en son nom; cela
ne peut être enseigné que par les hommes parlant en leur
nom personnel et par conséquent n'étant pas infaillibles. Donc
tout ce qui ne fait pas partie du dépôt de la révélation du
Christ, révélation faite par lui une fois pour toutes, est
doctrine purement humaine, par conséquent non infaillible, par
conséquent libre, par conséquent discutable. Oui, tout ce qui
n'est pas enseigné par le Christ même, tout ce qui n'a pas
été cru comme venant de lui, tout ce qui n'est pas attesté
comme tel par l'Eglise de tous les temps et de tous les pays
où elle est établie, doit être laissé aux recherches de la science
et à la liberté des consciences.

») Ibid., p. 53, 56.



— 291 —

Telle est, en deux mots, la notion de l'infaillibilité de

l'Eglise. En insistant comme nous le faisons sur les
enseignements du Christ, nous avons conscience d'être tout à fait
d'accord avec les apôtres et les premiers chrétiens, qui ont
montré tant de zèle à recueillir les Logia du Christ. L'Evangile

primitif n'a été qu'un recueil de ses discours; plus tard,
Papias en a encore recherché, pour tâcher d'en compléter les
•recueils, si possible. On n'a ajouté aux Discours les faits que
pour mettre en relief les Discours et les mieux faire
comprendre. Peut-être n'a-t-on pas attaché tout d'abord assez
d'importance aux actes; la théorie actuelle du vécu et de
Vexpérimenté n'existait pas; on cherchait davantage les discours,
les enseignements, les préceptes, l'idéal, la leçon qui montre
la voie, la vérité et la vie. Donc nous sommes bien dans la
tradition toute première de l'Eglise.

Là était l'élément divin et infaillible, et il n'était que là.
Donc l'Eglise ne peut être infaillible que lorsqu'elle s'en tient
à cet élément divin et infaillible. Le reste, elle n'a mission ni
de l'enseigner, ni de le transmettre, ni de le définir. «En effet,
dit Guettée, quant aux doctrines qui n'appartiennent pas au
dépôt de la révélation et qui n'ont pas été définies, la lutte
est permise et la liberté de l'esprit humain doit être respectée;
quant à l'hérésie, S. Paul nous dit qu'elle est nécessaire, afin
que la foi des croyants soit solide et éclairée *). »

On objecte : Cette infaillibilité de l'Eglise telle qu'elle vient
d'être expliquée, est sans doute absolue ex parte Christi, en
tant qu'elle porte sur les paroles du Christ; mais, en ce qui
-concerne l'Eglise, elle n'est que relative ou conditionnelle,
puisqu'elle exige que l'Eglise, pour être infaillible, se borne
aux enseignements même du Christ, tels qu'ils ont été
enregistrés par les écrivains du N.-T. et tels que la tradition
universelle les a transmis dès le commencement à toutes les
Eglises apostoliques. Or cette infaillibilité conditionnelle amoindrit

l'autorité de l'Eglise et restreint la portée des textes des
Ecritures sur lesquels elle est fondée.

Nous répondons, au contraire, que l'infaillibilité absolue
dont certains théologiens gratifient l'Eglise, exagère et fausse
la véritable mission de l'Eglise, lui attribue une autorité que

l) Papauté schismatique, p.



— 292 —

le Christ ne lui a pas donnée, et que les textes des Ecritures
que l'on invoque ne contiennent aucunement l'infaillibilité
ecclésiastique absolue dont il s'agit. Nous disons que les « absolutistes»

sur ce point traitent l'Eglise comme si elle était
«divine», Dieu seul étant absolument infaillible; or, nous
l'avons vu, l'Eglise n'est pas divine. L'assistance que le Christ
lui a promise ne la divinise pas; elle n'est qu'une assistance,
ce qui suppose que l'Eglise elle-même a des devoirs à remplir

envers le Christ; le Christ l'assiste, mais elle doit de son
côté se conformer aux enseignements du Christ et ne pas
exiger de lui une nouvelle révélation qu'il n'a jamais promise.
Ici comme ailleurs, le proverbe est vrai : Aide-toi, le ciel
t'aidera; le Christ sera avec toi, si tu es avec lui.

Les infaillibilistes absolutistes détaillent et précisent ainsi
leur objection précédente :

P* objection: J.-C. lui-même a assuré ses disciples que le
St-Esprit leur enseignerait toutes choses, ille vos docebit omnia
(Jean, XIV, 26); que cet Esprit de vérité leur enseignera
toute vérité, docebit vos omnem veritatem (XVI, 13). Donc tout
ce que définit l'Eglise est vérité, donc elle est absolument
infaillible.

Réponse : Vous dénaturez à plaisir la parole de J.-C. Les
faits, avant tout, vous prouvent que l'Eglise ne connaît pas
toutes choses; l'ignorance des théologiens et des patriarches
est en effet immense, et elle le sera toujours. Si votre
interprétation était exacte, les chrétiens devraient ne rien ignorer
et connaître toutes les sciences, toutes les choses divines et

humaines; or il n'en est pas ainsi.

Veuillez considérer le contexte des fragments que vous
citez. Il est dit: «Il vous enseignera toutes choses et vous
suggérera tout ce que je vous aurai dit (et suggeret vobis
omnia quœcumque dixero vobis). » Il ne s'agit donc que des

enseignements formels de J.-C, que l'Eglise doit toujours se
remémorer et que le St-Esprit saura lui suggérer. — Il est
dit dans le second texte: «L'Esprit de vérité ne parlera pas
de lui-même, mais il dira tout ce qu'il aura entendu (quœcumque

audiet loquetur). Donc toute la vérité qu'il enseignera,
c'est la vérité qu'il aura entendue du Verbe, de J.-C. même;
donc, ici encore, il ne s'agit que des enseignements de J.-C,



— 293 —

que l'Eglise doit transmettre au monde, mission qu'elle doit
accomplir avec l'assistance de l'Esprit de vérité.

D'autres paroles du Christ confirment ce sens. Dans le
même Evangile de Jean, il dit : A me ipso facio nihil, sed
sicut docutt me Pater, hœc loquor (VIII, 28). Donc le Christ
n'enseigne que ce que le Père lui a enseigné. De même,
l'Eglise ne doit enseigner que ce que le Christ lui a enseigné;
sa mission n'est pas scientifique, mais exclusivement religieuse;
et sur le terrain religieux, elle n'est point une révélatrice,
mais une transmetteuse, une gardienne de dépôt; rien de plus.
Et d'ailleurs, que faut-il de plus pour le salut du monde, que
les enseignements mêmes du Sauveur? qui pousserait le
blasphème jusqu'à dire qu'ils sont insuffisants

Ce n'est pas tout. J.-C. a dit encore (Luc XII, 11-12):
« Devant les synagogues, les magistrats et les puissants, ne
soyez pas inquiets de ce que vous direz, car le St-Esprit vous
enseignera, à ce moment (in ipsa hora), ce que vous devrez
dire. » Evidemment, ce n'est pas là une infaillibilité absolue,
mais seulement restreinte, donc conditionnelle.

Et les Actes nous montrent que c'est aussi dans ce sens
qu'agissaient et parlaient les disciples. Même lorsqu'ils étaient
puissants dans les Ecritures, ils n'enseignaient pas les sciences,
ni les subtilités de la métaphysique religieuse, mais seulement
la voie du Seigneur et les choses qui sont de Jésus: Potens in
Scripturis, hic erat edoctus viam Domini... et docebat dili-
genter ea quœ sunt Jesu (XVIII, 25). Et S. Paul faisait de

même. Il enseignait le royaume de Dieu et les choses du
Christ en toute confiance et sans prohibition : Exponebat tes-
tificans regnum Dei, suadensque eis de Jesu ex lege Moysi et
prophetis a mane usque ad vesperam Prasdicans regnum
Dei et docens quse sunt de Domino Jesu Christo cum omni
fiducia, sine prohibitione (XXVIII, 23 et 31).

Donc ce que le St-Esprit enseignera au monde, c'est
toute vérité contenue dans la révélation du Christ; il fera
mieux voir toutes les vérités que le Christ a enseignées et
que les disciples n'avaient pas encore bien comprises; elles
sont d'une profondeur infinie, et toutes les générations, sous
l'action de l'Esprit de vérité, peuvent et doivent toujours les
mieux comprendre. Voilà le vrai progrès, la vraie évolution.



— 294 —

2" objection: Le Christ a dit que les portes de l'enfer ne
prévaudraient pas contre l'Eglise. Donc aucune erreur ne
peut exister dans l'Eglise romaine, écrivait Léon IX à Michel
Cérulaire l).

Réponse : Le Christ a dit que les portes de l'enfer ne
seraient pas plus fortes que la pierre, c'est-à-dire la divinité
du Fils de Dieu confessée par Pierre. Il n'est pas certain
qu'il faille appliquer cette parole à l'Eglise même; rien ne
l'exige ni dans le texte, ni dans le contexte; au contraire.
Mais supposons qu'il s'agisse de l'Eglise et non de la confession

de la divinité du Fils de Dieu. Le sens manifeste serait
que l'Eglise ne sera jamais vaincue par l'enfer lorsqu'elle
confessera la divinité du Fils de Dieu; cette confession de la
divinité de J.-C. est trop essentielle clans ce texte pour qu'on
puisse en faire abstraction. Donc ici encore, l'infaillibilité n'est
que conditionnelle. Quant à l'application de cette parole à

l'Eglise romaine ou à toute autre Eglise particulière, elle est
manifestement contraire au véritable sens.

3e objection: J.-C. a dit (Luc X, 16): «Celui qui atous

écoute, m'écoute; celui qui vous méprise, me méprise.» Donc
l'Eglise est infaillible; car, si elle pouvait enseigner l'erreur,
on ne pourrait pas dire que celui qui l'écoute écoute J.-C.

Réponse: J.-C. suppose évidemment que ceux qui parient
en son nom, enseignent réellement ce qu'il leur a enseigné;
il suppose évidemment qu'ils sont fidèles à leur mission, qu'ils
ne la trahissent pas en dépassant leur mandat et en parlant
de leur propre fond ; et c'est à cette seule condition que ceux
qui les écoutent, écoutent J.-C. Cela est si simple qu'on s'étonne
qu'on puisse penser le contraire. Ne serait-il pas absurde que
J.-C. eût déclaré son Eglise infaillible en toute circonstance,
même quand elle enseignerait des doctrines qu'il ne lui aurait
pas enseignées, par exemple : que le soleil tourne autour de
la terre, ou qu'une bénédiction peut détruire une substance
matérielle, ou qu'un homme peut être infaillible, etc., etc.?

4e objection : Si le magistère de l'Eglise n'est pas infaillible,

il ne peut pas trancher toutes les questions soule\Tées

par les fidèles, et l'Eglise est alors en proie à toutes les
divisions les plus funestes. C'est la destruction de l'Eglise.

') Voir Guettée, Papauté schismatique, p. 359-360.



— 295 —

Réponse: D'abord, il n'y a pas d'autre magistère dans
l'Eglise que celui de J.-C, J.-C. étant le seul Maître, le seul
Docteur. C'est lui-même qui l'a formellement déclaré (Matth.
XXIII, 8 et 10). Quiconque admet dans l'Eglise un autre
magistère, est infidèle à J.-C. et à l'Eglise. — Ensuite, l'Eglise
n'a pas pour mission de trancher toutes les questions qui
peuvent passer par la tête des fidèles. Le Christ ne les a pas
résolues, et l'Eglise ne saurait être plus tranchante que le
Christ. Le salut ne consiste pas à répondre à toutes les questions

que la subtilité humaine se plaît à discuter. Que les
hommes soient divisés dans ces matières, c'est inévitable et
utile. Ce qui importe, c'est qu'ils soient unis dans les
enseignements mêmes du Christ. Cela est parfaitement suffisant

pour le salut. Ne déplaçons pas la mission de l'Eglise; c'est
le royaume de Dieu qui en pâtirait. L'histoire est là pour le

prouver l). Elle nous montre, en effet, comment l'Eglise romaine
a introduit, pour son malheur, dans le dépôt des dogmes, une
quantité d'opinions qu'elle a prises pour d'excellentes
explications, qui ont paru telles un certain temps, mais dont la
science a démontré ensuite la fausseté. Et alors, acculée dans
l'erreur, cette malheureuse Eglise n'a pas pu se donner le
démenti en matière dogmatique. Ses dogmes aujourd'hui
apparaissent faux; le monde scientifique les rejette; quiconque a
quelque peu de raison, d'instruction et d'indépendance, en fait
des gorges chaudes. C'est le châtiment, bien mérité, de ses
ambitions de prétendue maîtresse des Eglises. Des théologiens
imprudents, cassants, ayant besoin de régenter et de
trancher, l'ont flattée et l'ont poussée dans cette voie fatale. C'est
Bossuet qui lui a dit : « L'Eglise sait toujours toute vérité
dans le fond;» et dans sa vanité elle l'a cru! Elle aurait dû
faire son examen de conscience et constater qu'elle ne connaît

ni le pourquoi ni le comment des dogmes; que sa mission
est de les prêcher et de les transmettre, et d'en laisser
l'éclaircissement au cours des siècles, à l'évolution des esprits, au
progrès des sciences. Elle a manqué de modestie. Autoritaire,
elle a voulu révéler au monde des mystères que J.-C. lui-même
n'avait pas jugé bon de révéler. C'est encore Bossuet qui,
dans son ardeur de tout imposer, pressait en ces termes le

J) Voir la Revue internat, de théologie, octobre 1904, p. 621-627.



— 296 —

pape Innocent XII de condamner les opinions du cardinal
Sfondrate sur le sort des enfants morts sans baptême. Bossuet
croyait tout connaître, et, de plus, il voulait que chacun se
pliât à ses opinions. La maxime «in dubiis libertas», lui
était inconnue. « Rejetez, très saint Père, écrivait-il au pape
susdit, rejetes cle l'Eglise de Dieu, dont vous êtes le chef
intègre, ces opinions indignes, énervantes, qui détruisent la
piété sous prétexte de la servir... Si vous ne les extirpez
pas de l'Eglise par un jugement net et clair, c'en est fait. On
va crier contre Rome; on va dire qu'elle passe tout à ses

partisans... Et l'esprit de témérité va prendre un nouvel
essor » Et aujourd'hui il est manifeste que la témérité était
du côté de Bossuet. Qui partage actuellement ses opinions
sur la plupart des points qu'il a voulu trancher? Et ce n'est
pas seulement l'édifice théologique de Bossuet qui est « frappé
de la foudre», comme dit M. Turmel1), ce sont les édifices
d'à peu près tous les autres théologiens. Oui, la théologie
change et elle doit changer, parce qu'elle est humaine, et
insensé est celui qui essaie de l'arrêter. La Vérité divine
seule est immuable. Répétons-le sans cesse avec la vieille
Eglise: in certis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas.

Combien plus sage est M. Laberthonnière, lorsqu'il avertit
en ces termes ceux de ses coreligionnaires impatients qui
exigent de l'Eglise enseignante une réponse à toutes leurs
questions. « M. L, dit-il, s'imagine évidemment que le rôle de
l'Eglise enseignante, à tout moment donné, c'est de fournir à

l'Eglise enseignée des réponses immédiates et directes aux
questions qu'elle pose: l'une n'aurait qu'à parler, l'autre qu'à
écouter, et ainsi nous recevrions sans effort et sans peine la
vérité toute faite. Eh bien! non, les choses ne se sont jamais
passées et ne se passeront jamais de la sorte. Et le demander,
et s'y attendre, c'est courir au devant d'une déception
désastreuse. M. L. oublie qu'il a été dit: Cherchez et vous
trouverez. Il suppose que son rôle à lui c'est d'aller de ci de là,
ramassant au hasard les difficultés qu'il rencontre, et après
s'en être chargé, pliant sous le fardeau, de s'arrêter au bord
du chemin et d'attendre, inerte, qu'on vienne l'en déliA'rer. On

ne A'iendra pas. Et s'il souffre, et s'il pleure, ses souffrances

') Revue du clergé français, 15 juillet 1906, p. 337.



— 297 —

et ses pleurs seront stériles. Ce qu'il faut ici, c'est du
courage!). » Quel courage? Le courage de réfléchir davantage
sur les enseignements du Christ, de les approfondir à la
lumière de la raison et du cœur, de la science et de la
conscience. Ce courage sera toujours récompensé, en ce sens
qu'il nous montrera que ce que nous savons en fait de
religion est toujours suffisant pour faire de nous des honnêtes

gens, et même des saints, et par conséquent pour nous faire
avancer toujours dans la voie du salut. N'est-ce pas là toute
la religion?

5e Objection: Si l'Eglise était liée par le dépôt qui lui a

été confié, liée au point de ne pouvoir y ajouter aucune des

explications qui lui paraissent utiles, les idées de dépôt et de

tradition équivaudraient aux idées d'arrêt et de borne; aucun
progrès ne serait possible dans l'Eglise; ce serait la stagnation
et la mort. Lavisse a dit avec raison: «La tradition n'est
qu'une transmission continue du passé au présent, qui en prend
ce qu'il veut ou ce qu'il peut, corrige, retranche, ajoute. Une
tradition qui prétend s'arrêter à un moment donné n'est plus
une tradition, c'est une borne ».

Réponse: La loi des choses humaines étant de progresser,
il est évident que la tradition qui prétendrait en arrêter le

cours et le progrès serait une fausse tradition. C'est ainsi que
nous proclamons la nécessité de l'évolution et du progrès dans
les choses théologiques, qui ne sont que des explications
humaines de la foi, et dans les choses disciplinaires et ecclésiastiques,

qui ne sont que des applications humaines de la morale.
Mais il n'en est pas ainsi des choses divines. Les choses
divines sont éternelles en elles-mêmes comme les inaltérables
axiomes de la raison ; les enseignements du Christ ne sauraient
être modifiés par quiconque les tient pour divins. Ils peuvent
et doivent être toujours mieux connus, à mesure que nos
intelligences, mieux éclairées par les progrès des sciences, en
découvrent davantage la vérité, la sagesse, la beauté, la
profondeur infinie. Tel est le progrès, qu'aucune tradition
humaine ne saurait enrayer. La tradition-borne, signalée par
Lavisse, n'est donc pas la nôtre; il ne parle que des traditions
humaines qui doivent toujours s'améliorer, et non pas des vé-

') Annales de philosophie chrétienne, janvier 1907, p. 426.



— 298 —

rites divines, qui doivent être toujours maintenues dans leur
objectivité, mais dont la connaissance humaine et scientifique
doit toujours se perfectionner. La transmission d'un dépôt est
chose sacrée, surtout quand ce dépôt est tenu pour divin; ce

qui n'est pas sacré, ce qui est même erroné, ce qui doit donc
être repoussé, c'est le maintien d'une opinion erronée, même
si ce maintien est fondé sur le respect du passé : le respect de

la vérité et de la science doit l'emporter sur le respect du
passé.

6e Objection: Il a toujours été admis que l'Eglise est
infaillible dans les conciles œcuméniques; que les définitions
qu'elle y a formulées sont définitives, irrévocables; donc, qu'alors

elle est infaillible absolument.
Réponse: Tel n'est pas le sens de l'infaillibilité des

conciles œcuméniques. Aucun n'a été tenu pour infaillible dans
le sens absolu : car tous ont eu besoin de la ratification de

leurs décisions par l'Eglise universelle ; tous n'ont été
considérés comme organes fidèles de l'Eglise qu'après le contrôle
et l'adhésion de l'Eglise même. C'est du simple bon sens, tout
concile, même dit œcuménique, ne pouvant être par lui-même
la représentation exacte de l'Eglise. Aussi les formules
dogmatiques rédigées par les conciles sont-elles tenues pour
relatives et perfectibles dans leur rédaction ; de fait, le concile
de Constantinople de 381, qui cependant n'était œcuménique
ni dans sa convocation, ni dans sa composition, a retouché
le symbole du concile de Nicée de 325. D'où il est clair que
tout concile, même œcuménique, peut être perfectionné par un
autre, et que ce qu'un concile a fait, un autre peut le faire.
« Un concile œcuménique, dit Guettée, n'a-t-il pas autant de
droits qu'un autre concile de même nature?»1) Le fait que
l'Eglise n'a pas songé à conserver les actes des conciles
œcuméniques de 325 et de 381, actes qui sans doute n'ont jamais
été rédigés, prouve clairement que de tels documents, à ses

yeux, n'étaient pas des documents d'infaillibilité. —• Ce sont
choses jugées, dit-on, donc terminées, irrévocables et irrevisables.
Erreur! Aucun jugement humain n'est irrevisable et irrévocable;

l'histoire est remplie de corrections infligées par l'opinion
mieux informée à des jugements qu'on croyait d'une certitude

') Ouvr. cité, p. 190.



— 299 —

absolue et qui étaient erronés. C'est la parole de Dieu qui
seule est éternelle et irréformable.

Que l'on veuille bien se reporter à la lettre de Petitpied
à l'évêque de Montpellier, du 8 septembre 1724; lettre dans

laquelle il enseigne cette même doctrine, en rappelant qu'elle
était aussi celle de Fénelon, d'Alphonse de Castro, voire même
de Bellarmin, de Baronius et de «bien d'autres», qui, malgré
la condamnation infligée au pape Honorius par plusieurs
conciles œcuméniques, ont prétendu avoir le droit de justifier les
lettres de ce pape. Ces théologiens ont professé que l'Eglise,
même en concile œcuménique, n'est pas infaillible dans la
déclaration des faits non révélés, et que par conséquent « on

peut en sûreté, lutò, ne point adhérer à ce qui aurait été
décidé par l'Eglise même sur de simples faits, lorsqu'on a de

justes raisons d'en douter»1).
7e Objection: Il a toujours été admis que l'Eglise est

infaillible dans les choses de foi et de mœurs, et cela absolument.

Réponse : Ne jouons pas sur les mots. Déjà le mot « mœurs »

signifie choses relatives et changeantes, donc choses qui ne
sauraient être prises dans un sens absolu, ni être jugées dans un
sens absolu. De fait, on a toujours, dans l'Eglise, demandé
la réforme des mœurs, lesquelles n'ont jamais été tenues pour
irréformables et infaillibles. Quant au mot «foi», on sait qu'à
la troisième session du concile de Constance, le cardinal de
Florence dit que le concile ne se séparerait pas sans que
l'Eglise n'ait été réformée infide et moribus2). Tabaraud
explique cet aveu en ce sens que l'erreur ultramontaine sur la
trop grande puissance attribuée au pape devait être corrigée,
et que le concile en effet la corrigea en soumettant le pape
au concile général3). Bossuet a avoué, de son côté, que,
«quoique la saine doctrine subsistât toujours dans l'Eglise, elle n'y
était pas bien expliquée par tous les prédicateurs, plusieurs ne
prêchant que les indulgences » 4). Donc les doctrines des écoles
de théologie, même de l'école de Rome, ont besoin d'être
réformées; elles ne sont donc ni dogmatiques ni infaillibles. Donc,.

1) Voir la Revue, janvier 1906, p. 11 et 12 (XXII-XX1V).
2) Concile, Labbe, tome XII, col. 18.
3) Histoire critique, p. 492.
4) Hist, des variations, 1. V, § 1.



— 300 —

déjà à ce point de vue, la fameuse formule de l'infaillibilité
de l'Eglise de fide et moribus ne saurait être admise dans le
sens absolu.

Mais reprenons les choses de plus haut, vu la gravité de

la question.
On sait, en effet, que Rome s'est adjugé l'infaillibilité dans

les choses concernant « la foi et les mœurs » ; que le concile
du Vatican a ratifié et dogmatisé cette doctrine ; et même
qu'en cela Rome s'est donné des apparences de libéralisme,
ayant l'air de dire qu'elle pourrait être infaillible dans un
domaine plus étendu, mais que, par sagesse, par modération,
par libéralisme, elle a consenti à restreindre ainsi le cercle de

sa juridiction et de ses privilèges diAÙns

Le fait est que cette modération n'est qu'un leurre : car
1° par foi Rome entend non ce que le Christ a enseigné et
décrété lui-même, mais tout ce qu'il lui plaît, à elle, d'enseigner
et de décréter au nom du Christ, en l'attribuant au Christ, le

pape étant le vicaire du Christ et le Christ étant naturellement
toujours derrière son vicaire pour le soutenir en toute hypothèse

; —¦ 2° par mœurs, Rome entend toutes les choses de la
vie privée et publique, civile et politique, toutes les traditions
et tous les usages, toutes les lois et les prescriptions, etc. En
sorte que Rome est ainsi maîtresse des individus, des familles,
des nations, des royaumes et des empires; et si elle n'exerce
pas de fait cette domination absolue, elle s'en reconnaît du
moins le droit, et le droit fait partie de sa primauté et de son
dogme, dit-elle.

Or, les prétentions contenues dans cette formule sont
dénuées de tout fondement.

Premièrement, rien dans l'Ecriture n'autorise l'emploi de
cette formule, qui n'est qu'une formule d'école et non de
révélation divine. Le Christ, en effet, ne l'a pas enseignée, et les

apôtres pas daArantage. Dans le Traité de l'Eglise chrétienne
en général, on précise soit ce qui concerne l'autorité de l'Eglise,
soit son infaillibilité; tous les textes qui relatent les paroles
du Christ sur ce point, y sont examinés dans leur sens obvie
et à la lumière des explications des Pères, et aucun n'établit
la formule en question. Ce qui ressort de tous, c'est que le
Christ lui-même est la lumière, la voie, la vérité, la vie ; que
celui qui le suit ne marche pas dans les ténèbres; donc, que



— 301 —

pour ne pas marcher dans les ténèbres, il faut le suivre ; que
l'Eglise est chargée de redire ou de transmettre au monde "

tout ce que le Christ lui a enseigné, et cela seulement. Donc
les enseignements et les préceptes de J.-C, tel est le cercle
dans lequel l'Eglise doit se renfermer: car elle n'est pas
chargée de faire une seconde révélation pour compléter les
lacunes ou les obscurités que le Christ lui-même n'a pas voulu
franchir. Elle est une dépositaire, rien de plus, et elle doit
conserver ce dépôt intact (depositum custodi), sans en rien
retrancher, et sans y rien ajouter.

La croissance de l'Eglise (car l'arbre doit grandir) n'est
pas la croissance du dogme : car ni l'Eglise n'est le dogme,
ni le dogme n'est l'Eglise. Dire que l'Eglise est infaillible
lorsqu'elle définit des choses touchant la foi, c'est se tenir dans
l'amphibologie : car cela peut signifier que, lorsque l'Eglise
répète ou transmet les décrets, les dogmes, les enseignements,
les préceptes que le Christ lui a révélés et imposés, elle ne
peut pas se tromper; et ceci, tout le monde l'admet, c'est la
A^éritable infaillibilité de l'Eglise, infaillibilité relative et
conditionnelle, en ce sens que l'Eglise doit être subordonnée à ce

que le Christ a enseigné et ordonné, et non réciproquemment;
— en outre, la phrase susdite peut signifier aussi que, dès que
l'Eglise enseignera une chose, cette chose sera un dogme,
ipso facto, quelle qu'elle soit, et que le Christ la ratifiera
certainement. Une telle infaillibilité, absolue, inconditionnelle,
de omni re scibili, ou touchant de très loin à la foi (comme les
faits dits dogmatiques), est inadmissible, soit parce que c'est
de la pure fantaisie, pas une parole de J.-C. ne la justifiant,
soit parce que la raison humaine ne saurait tenter Dieu à ce
point d'exiger qu'il intervînt dans tout ce qu'il plairait aux
hommes de discuter en matière de religion. Les théologiens ont
prouvé qu'ils discutent de tout, même de ce que le Christ ne
leur a pas enseigné, même de ce qu'ils ne savent pas ; que
c'est précisément à ces sortes de questions qu'ils tiennent le
plus, beaucoup plus qu'à ce que le Christ a clairement révélé;
que ce sont leurs propres théories, leurs explications
systématiques, qu'ils veulent définir, dogmatiser, imposer comme
des dogmes ; que c'est ainsi que l'Eglise romaine (ou plutôt la
papauté) a procédé, dans les conciles qu'elle a tenus à Lyon,
¦à Vienne, au Latran, à Florence, au Vatican, etc.

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 11)07. 20



— 302 --

Secondement, on trouve dans les écrits des Pères des
explications tout à fait conformes à celle qui Aient d'être donnée,
sur l'autorité de l'Eglise, sur celle des conciles, sur les définitions

ecclésiastiques. Or, les Pères qui se sont exprimés dans
ce sens, ne sauraient être traités d'hérétiques, ni mis hors la
loi. Donc les chrétiens d'aujourd'hui qui parlent comme eux,
ne sauraient être taxés d'hétérodoxie.

Troisièmement, l'histoire de l'Eglise des huit premiers siècles
n'a jamais mentionné, que je sache, la formule en question.
Elle mentionne, au contraire, des faits où l'on voit que même
les mots employés dans les formules dogmatiques, mots que
l'on croyait évidemment les meilleurs au moment où on les a

employés, ont paru ensuite imparfaits, et que des théologiens
non suspects se sont montrés disposés à les écarter, ou du
moins à ne pas les déclarer obligatoires. Tel est le concept
que l'on a eu de l'infaillibilité de l'Eglise : infaillibilité
manifestement relative, imparfaite, conditionnelle, et dont la solidité
consiste tout entière dans la fidélité à J.-C. même, qui seul est
la pierre fondamentale: petra autem erat Christus. Rappelons
qu'interpréter ce texte: «Les portes de l'enfer ne prévaudront
pas contre elle », de manière à en faire sortir la thèse de

l'infaillibilité absolue de l'Eglise, c'est violer les règles les plus
élémentaires de la philologie et de l'histoire.

Quatrièmement, la raison aussi démontre que l'infaillibilité
absolue touchant les mœurs est inacceptable, contraire à
l'évidence des faits, etc. Les « mœurs » ont toujours varié de pays
à pays, de nation à nation, de siècle à siècle. Dira-t-on que
l'Eglise est infaillible si elle varie comme les mœurs, si elle
enseigne aujourd'hui telle notion, demain telle autre, etc.? Non.
De fait, l'Eglise a toujours reconnu que la discipline est chose

variable, et elle n'a jamais revendiqué le privilège de l'infaillibilité

dans ses décrets disciplinaires. Dès lors, il ne semble

pas facile de préciser ce que pourrait signifier une infaillibilité
de moribus.

Si l'on veut dire que l'Eglise, en prêchant les préceptes que
J.-C. nous a donnés pour nous sanctifier, ne peut pas se

tromper, et qu'alors, en obéissant à ces préceptes, en
pratiquant consciencieusement ces moyens de salut, en recevant
dignement ces sacrements, nous nous sanctifions infailliblement,
rien de plus juste. Mais c'est parler de la sainteté et non des



— 303 —

mœurs. De fait, le Christ nous a instruits pour nous sanctifier,
il nous a indiqué les vices à éviter, les vertus à pratiquer:
tel est le travail de sanctification qu'il nous a imposé. Mais
il n'a rien transmis à son Eglise sur les usages, sur les
traditions, sur toutes les façons d'agir qui varient de l'Orient à

l'Occident, d'époque à époque; donc celle-ci n'a reçu du Christ
aucune mission pour traiter de ces choses, pour diriger la
politique des nations, pour s'immiscer dans les choses séculières.
Nemo militans Deo implicat se negotiis ssecularibus (S. Paul,
II Tim. 2, 4) Il faut rendre à Dieu ce qui est à Dieu, et à

César ce qui est à César. J.-C. a expressément distingué ces
deux ordres de choses.

Si donc on veut dire, en employant la formule susdite, que
l'Eglise peut s'aventurer sur le terrain des «mœurs», des actes
privés et sociaux, du droit public qui règle ces choses, du

gouvernement qui administre la justice d'après les lois, etc.,
on se trompe. L'Eglise n'a jamais reçu de J.-C. ce pouvoir, et
elle ne saurait elle-même se l'adjuger. Le pape, en s'attribuant
le privilège que ses flatteurs ont fait miroiter à ses yeux, a
été d'une crédulité qui ne prouve que sa propre faillibilité.

Que les partisans de la formule en question veuillent bien
considérer, comme je l'ai déjà insinué, que, si l'Eglise pouvait
donner comme infaillibles, c'est-à-dire comme dogmes, les
décisions de ses théologiens ou de sa hiérarchie sur les matières
qu'il leur plaît de discuter, elle ajouterait évidemment quelque
chose d'autre au dépôt de la révélation, elle enseignerait des
choses que le Christ n'a pas enseignées, elle ferait donc, par
ses explications nouvelles, inconnues jusque-là, souvent même
changeantes, elle ferait, dis-je, une seconde révélation,
manifestement distincte de celle de J.-C Or, nous disons que telle
n'est pas sa mission; qu'elle n'a pas ce droit; qu'elle doit se
renfermer strictement dans le domaine que le Christ lui a
tracé en disant : docentes eos servare omnia quœcumque mandavi

vobis (Matth. 28, 20)... Quod dico vobis in tenebris, dicite
in lumine ; et quod in aure auditis, praticate super tecta
(Matth. 10, 27). Rappelons que le texte : « Tout ce que vous
délierez sur la terre sera délié dans le ciel», ne signifie nullement

: Toutes les questions qu'il vous plaira de résoudre sur
la terre, touchant la foi et les mœurs, elles seront résolues
dans le ciel absolument comme vous les aurez résolues sur la



— 304 —

terre. Une telle promesse eût paru de la folie. Le Christ a
dit simplement : Tout ce que vous délierez sur la terre en
prêchant ce que je vous ai enseigné de la part de mon Père
qui m'a envoyé (tu es Christus filius Dei vivi), sera délié dans
le ciel, c'est-à-dire, toutes les âmes que vous aurez délivrées
du mal en leur faisant connaître ce que moi, Fils de Dieu,
je vous ai fait connaître, seront réellement délivrées aux yeux
du Père, qui leur fera une place à sa droite dans le ciel.

Telle est, en résumé, la doctrine qui a été enseignée dans
l'ancienne Eglise sur ce point. Si nous nous trompons, qu'on
veuille bien nous citer les textes et les faits prouvant que l'Eglise
(je ne dis pas telle Eglise particulière, ni telle école théologique,
ni telle fraction de la hiérarchie, mais l'Eglise, l'Eglise
universelle) s'est attribué, soit à elle, soit au pape, l'infaillibilité
absolue, donc inconditionnelle et constante, sur ce que nos
adversaires appellent la foi, expression très élastique et très
obscure dans leur système théologique, et sur ce qu'ils appellent
les mœurs, expression plus élastique et plus obscure encore.
Nous attendons leurs preuves. En attendant, nous maintenons
les nôtres.

La formule ex cathedra est antérieure à la formule de fide
et moribus. Celle-là est dans Bossuet (Defensio Declar. III. Pars,
L. 10, c. 37), mais non celle-ci en toutes lettres. Bossuet dit :

«Hase dicunt evenire etiam in iis qua; ad fidem moresque
spectent. » Et cette infaillibilité appliquée au pape, il la rejette.
Il se demande ce qu'il faut penser de la formule ex cathedra :
« At si licet adversariis hsec ex cerebro comminisci atque his
explicare, quid sit ex cathedra ; et nobis licebit ex cathedra
id dicere quod ex communi traditione et consensione sit pro-
ditum. » Donc Bossuet lui-même ramène la question de
l'infaillibilité à notre critérium: quod ex communi traditione et
consensione sit proditum. Voilà bien l'accord unanime et
universel. Il ne parle pas de la constance explicitement, sans
doute parce qu'elle est implicitement contenue dans les mots
communi traditione et consensione. Bossuet n'aimait pas insister
sur le quod semper, parce qu'il connaissait les variations de

l'Eglise romaine dans le cours des siècles. Leibniz les lui avait
fait remarquer et l'avait fort embarrassé. Quoi qu'il en soit,
même encore selon Bossuet, l'infaillibilité de l'Eglise n'est réalisée

que dans l'application du quod ubique, quod semper, quod ab



— 305 —

omnibus creditum est. C'est tout ce que l'on veut dire lorsqu'on
parle de l'infaillibilité relative ou conditionnelle de l'Eglise.

Donc, l'ancienne Eglise ne s'est jamais considérée comme
un tribunal dogmatique, ayant le droit de faire des dogmes à
son gré et de rendre sur toutes choses des sentences infaillibles
et irrévocables. Elle s'est contentée d'user de son critérium
catholique, qui la mettait à même de connaître sûrement et
infailliblement les enseignements de J.-C. tels qu'ils ont toujours
été crus universellement. Cela lui a suffi pour déjouer et écarter
les hérésies, et pour maintenir objectivement la vraie foi.

C'est la papauté romaine surtout qui a oublié et violé le
critérium catholique, et qui l'a remplacé par le prétendu
tribunal dogmatique, proclamé par elle infaillible, soit d'abord de
ses conciles romains, soit ensuite de son pape. Le magistère
romain, le tribunal romain a triomphé au concile de Trente et
surtout au concile du Vatican. De nombreux gallicans ont
renoncé à l'ancien gallicanisme et ont accepté les innovations
ultramontaines. De nombreux anglicans ont fait de même et
se sont laissé ultramontaniser ; on en voit aujourd'hui les
conséquences dans le ritualisme. De même, de nombreux Orientaux,

sous des influences occidentales jésuitico-politiques, se
sont laissé entraîner à la théologie romaniste, les uns modérément

selon le point de vue des Bossuet, des Dez, etc., d'autres
plus complètement, comme on l'a vu chez les adversaires grecs
et russes des anciens-catholiques.

Les anciens-catholiques se sont défendus en restant exactement

sur le terrain dogmatique (je ne dis pas théologique) de
l'ancienne Eglise indivisée, en appliquant exactement le
critérium catholique et orthodoxe, et en constatant historiquement
le fait de la croyance ou de la non-croyance de l'Eglise
universelle à telle ou telle doctrine. En ne reconnaissant d'autres
dogmes que les enseignements, historiquement constatés, de

J--C, ils ont le sentiment qu'ils sauvent la véritable infaillibilité
de l'Eglise, et la préservent soit des attaques de l'incrédulité
qui la nie, soit des attaques de l'ultramontanisme qui la fausse.
L'ancienne Eglise n'a été ni incrédule, ni ultramontaine. La
notion ultramontaine d'une infaillibilité ecclésiastique absolue
est fausse; jamais l'ancienne Eglise catholique ne l'a enseignée;
il n'y en a pas trace dans l'ecclésiologie des Tertullien, des
Irénée, des Cyprien, des Augustin, des Basile, des Grégoire de
Nazianze, des Chrysostome.



306

VI.

Quelques conclusions :

1° L'Eglise n'est pas la hiérarchie, mais la société des
fidèles. Donc quand même les cinq patriarches failliraient,
l'Eglise ne faillirait pas pour cela.

2° Jamais toute l'Eglise n'est dans la vérité, parce qu'il y
a toujours des membres de l'Eglise qui sont erronés. Jamais
toute l'Eglise n'est dans la sainteté, parce qu'il y a toujours
des membres de l'Eglise qui sont coupables.

3° De même, jamais toute l'Eglise n'est et ne peut être
dans l'hérésie et dans le crime, parce qu'il y a toujours et
qu'il y aura toujours des membres de l'Eglise qui connaissent
la vérité et qui font le bien, suivant les ordres du Christ.
Donc nous ne dirons jamais que toute l'Eglise est faillible,
mais seulement qu'une partie l'est ou que telle Eglise
particulière l'est. Donc les portes de l'enfer ne prévaudront pas
contre l'Eglise, bien qu'elles puissent prévaloir contre une
partie; d'ailleurs ce texte (poriœ inferi, etc.) n'a pas cette
signification ; son vrai sens est que l'enfer ne détruira jamais
cette vérité fondamentale, à savoir : que le Christ est le fils
du Dieu vivant. Rien de plus.

4° Il est erroné de prétendre que, sans l'infaillibilité
absolue de l'Eglise, les chrétiens n'auraient plus à s'appuyer sur
elle, mais seulement sur leur raison individuelle et sur la Bible,
et que c'est là l'erreur protestante. D'abord, nous avons
démontré que l'infaillibilité conditionnelle suffit; qu'avec une exacte
application du critérium catholique on a la certitude de
connaître la vraie doctrine de J.-C, et, de plus, que toute l'Eglise
ne saurait faillir. Ensuite, le Christ étant toujours au milieu
des fidèles, réunis en son nom, ceux-ci ne sont jamais
abandonnés. Dans de telles conditions, l'Eglise n'est nullement
en péril.

5° Prétendre que l'Eglise doit pouvoir enseigner la vérité
absolument, est une amphibologie. L'Eglise enseigne la vérité
absolument quand elle répète ce que le Christ lui a enseigné ;

sinon, non. La vérité enseignée par le Christ suffit à tous les
besoins religieux de l'humanité ; sans quoi, il aurait dit davantage.

L'Eglise n'a pour mission ni d'ajouter à la révélation du



— 307 —

Christ, ni de résoudre tous les problèmes que nous soulevons,
ni d'enseigner ce qui lui plaît. Quand les cinq patriarches se

réuniraient avec tous les évêques pour décider une question
que le Christ n'a pas enseignée, ils pourraient certainement
errer, et leur prétendue décision ne serait nullement la vérité
absolue.

6° Dire qu'il y a des choses jugées sur lesquelles on ne
peut plus revenir, c'est avancer une opinion discutable : car
il n'y a rien d'absolu ni de définitif dans les jugements des

hommes. L'histoire ne nous montre-t-elle pas chaque jour des

jugements qui passaient pour absolus et qui étaient erronés?
Nous avons donc le droit et le devoir de tout scruter, même
les profondeurs de Dieu, de mieux voir et de ne retenir que
ce qui est bon : Spiritus omnia scrutatur, etiam profunda Dei
(I Cor. II, 10) Omnia probate ; quod bonum est tenete
(1 Thess. V, 21).

7° Donc l'union des Eglises chrétiennes ne peut se faire
que dans la vérité divine, c'est-à-dire dans la profession des

enseignements de J.-C, et dans la liberté de l'esprit, qui a le
droit de tout éprouver. Dans un tel état de choses, il faut
que les théologiens de toutes les Eglises élargissent leur
intelligence et leur cœur : leur intelligence, en cessant de traiter
de sophismes les raisons qu'ils ne réfutent pas ; en forçant
leur compas à s'ouvrir au-delà de l'angle trop restreint auquel
ils se sont accoutumés depuis trop de siècles; leur cœur, en
développant la faculté de sympathie, de charité, d'union, qu'ils
ont laissée s'atrophier, dans les disputes souvent haineuses qui
les ont absorbés.

8° Les théologiens et les évêques qui renvoient à plus lard
l'union ecclésiastique dont les anciens-catholiques demandent
le rétablissement, n'ont qu'à relire les paroles suivantes de
S. Cyprien au pape Corneille : «Il ne faut pas confondre avec
les apostats qui sont retournés au monde et vivent en payens,
ou avec les hérétiques qui tournent contre l'Eglise des armes
parricides; il ne faut pas confondre, dis-je, avec ces criminels
ceux qui n'ont pas quitté le seuil de l'Eglise, qui n'ont cessé

d'implorer avec larmes la clémence divine, et qui déclarent
maintenant être prêts au combat, prêts à lutter courageusement

pour le nom du Seigneur et pour leur salut... Obéissant



— 308 —

à l'inspiration du S. Esprit, il nous a plu de rassembler dans
le camp les soldats du Christ à l'approche de l'ennemi. Nous
croyons que la pensée de la miséricorde paternelle de Dieu
vous conduira à la même décision. Que si, parmi nos collègues,
il s'en trouve un qui, à l'approche du combat, estime ne pas
devoir donner la paix aux frères et aux sœurs, il aura à
rendre compte au Seigneur, le jour du jugement, de son
excommunication inopportune ou de sa sévérité inhumaine. Quant
à nous, nous avons tenu le langage de la foi, de la charité,
de la sollicitude pastorale...»

9° Je n'ai point ici à analyser, encore moins à juger, la
situation théologique des diverses Eglises chrétiennes. Mais il
est permis à tous et à chacun de remarquer ce qui éclate
aux yeux de tous, et de tenir compte des éléments qui s'agitent

dans le sein de chacune. Dans toutes, des modifications
sont réclamées, et dans toutes, des modifications sont en train
de se réaliser. Dans aucune le statu quo ante n'est désormais
possible. Bon gré mal gré, une nouvelle théologie s'impose,
des points de vue nouveaux et plus exacts surgissent, des
considérations nouvelles et plus sérieuses appellent l'attention
des esprits réfléchis et se substituent forcément aux arguments
périmés. Les impasses dogmatiques où des théologiens
maladroits et routiniers avaient poussé et enfermé les questions,
apparaissent enfin ce qu'elles sont : des impasses sophistiques,
fondées sur une logomachie absolument discréditée. Il faut en
sortir, et déjà l'on en sort, malgré la timidité bien compréhensible

de ceux qui ne veulent pas déménager. Rome, en
particulier, a bouleversé, avec sa papauté, toute l'ecclésiologie
catholique; à son tour, l'ecclésiologie catholique va bouleverser
la papauté et rendre à la petite ville de Rome sa modeste et
juste valeur, en supprimant ses prétentions mondiales inconnues

à la véritable Eglise catholique d'autrefois: orbis major
urbe. Les autres Eglises particulières agiront en conséquence,
parce qu'aucune ne saurait se soustraire à ce qui affecte les
intérêts de toutes. Que Dieu accorde à chacune l'intelligence
et la force nécessaires!

E. Michaud.


	Notes d'ecclésiologie

