
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Artikel: Fürst Hohenlohe und das vatikanische Konzil : nach den
"Denkwürdigkeiten des Fürsten Chlodwig zu Hohenlohe-Schillingsfürst"

Autor: Friedrich, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


260

FÜRST HOHENLOHE
UND DAS VATIKANISCHE KONZIL.

Nach den „Denkwürdigkeiten des Fürsten Chlodwig zu Hohenlohe-
Schillingsfürst".

Einen schweren Irrtum beginge, wer glaubte, die päpstliche

Unfehlbarkeit, welche das A7atikanische Konzil 1870 zum
Glaubenssatz erhoben sollte habe einen rein kirchlichen
Zweck verfolg-t und sich bloss auf den Glauben und die Moral

bezogen. Das Gegenteil war der Fall. Mit Schmerzen
hatten Kurie und Jesuiten beobachtet, dass auch die letzten
Reste des christlichen oder, richtiger gesagt, theokratischen
Staates, wie die Päpste des Mittelalters ihn geträumt und
zum Teil durchgeführt hatten, im SchAvinden seien, und dass
der moderne Staat jede Einmischung Roms in seine ihm
eigene Sphäre ausschliesse, wenn er auch der Kirche auf
Grund der Konkordate und anderer Verträge, von seinem
Arm unterstützt, noch eine reiche und umfassende Tätigkeit
liess. Doch nicht auf diese kam es den Jesuiten und der
Kurie an, sondern auf die Beherrschung des ganzen Staates
nach dem A'on den Päpsten einmal festgesetzten Schema. Und
nur weil die Staaten dies nicht mehr gestatteten, hiess es
nach der beliebten Identifizierung des Papstes mit Christus,
der päpstlichen Gedanken mit denen Christi: Christus solle
aus der Gesellschaft in die Sakristei verwiesen werden; die
Gesellschaft, schon im Schwanken begriffen, werde zu
Grunde gehen, wenn sie nicht zu den theokratischen Grundsätzen

zurückkehre; diese Rückkehr zu erzwingen, sei die
dringendste Aufgabe der Kirche. Das bedeutete aber den

Krieg gegen den modernen Staat.



— 261 —

Schon Gregor XVI. nannte 1832 in seiner Enzyklika
«Mirari Aros» die von den Verfassungen geAvährleistete
Gewissensfreiheit eine «absurde und irrige Meinung», einen «Wahnsinn»

und den «pestilenzialischesten Irrtum», was sein
Nachfolger Pius IX. 1864 in der Enzyklika «Quanta cura» wiederholte,

und die 80 Sätze des ihr beigegebenen Syllabus waren
fast ebenso viele Angriffe auf den modernen Staat. Diejenigen,

Avelche damals bereits im öffentlichen Leben standen,
Averden sich noch des Erstaunens nicht bloss der Welt,
sondern auch der Bischöfe und ihrer Geistlichkeit über die
Kühnheit dieses Angriffs, sowie ihrer Verlegenheit darüber
erinnern. Nach dem unermüdlichen und beredten Vorkämpfer
für die katholischen Interessen Montalembert war die
gebildete Welt in Frankreich in einem Grade bestürzt, wie er
das nur nach der Februar-Revolution gesehen hatte. Und
nicht anders Avar es in andern Ländern. Die einen versuchten

in Schriften voll «eloquenten Versteckenspielens» die
Schärfen des Syllabus abzuschleifen und ihn auf diese Weise
mundgerecht zu machen, die andern bestritten die Autorität
desselben, da der Papst nicht unfehlbar sei und daher auch
sein Syllabus diesen Charakter nicht beanspruchen könne —
eine klaffende Lücke im römischen System, die ausgefüllt
Averden musste, wenn man sein Ziel erreichen wollte. Denn
nur wenn der Papst für unfehlbar erklärt werde, heisst es
in Cardonis Gutachten über die päpstliche Unfehlbarkeit,
können die Gläubigen «gezwungen werden (cogantur), den
Aussprüchen des Papstes, wenn er die Irrtümer der Zeit
A'erdamme, mit ganzem Herzen anzuhangen». Und ebenso
sprach es Pius IX. in einem Breve vom 3. Januar 1870 aufs
bestimmteste aus, dass die Erklärung seiner Unfehlbarkeit
«in dieser Zeit als Heilmittel der so vielfachen Übel, welche
die menschliche Gesellschaft verwirren, und zum Heile der
Menschen» notwendig sei x). Das vermochte aber nur ein
Konzil.

Man griff in der Tat zu diesem Mittel, und 1868 schrieb
Pius IX. ein am 8. Dezember 1869 zu eröffnendes allgemeines
Konzil aus, als dessen Aufgabe in ganz harmloser Weise die
Heilung der Schäden und Übel in der Christenheit und in

') Friedrich, Geschichte des Vatik. Konzils II, 268; III, 5.



_ 262 - -

der menschlichen Gesellschaft angegeben war. AVas aber die
Berufungsbulle verschwieg, das verkündigte eine der von
dem Kardinal - Staatssekretär Antonelli amtlich durch die
Nuntiaturen eingeforderten, A^on den Jesuiten in der «Civiltà
cattolica» am 6. Februar 1869 veröffentlichten Korrespondenzen,

in der es hiess: man erwarte, dass das Konzil die Sätze
des Syllabus in positiven Sätzen gebe, also mit seiner Autorität

bekleide, und die Unfehlbarkeit des Papstes durch
Akklamation zu einem Glaubenssatz erhebe.

AVie bekannt, wurde diese Korrespondenz der «Civiltà»
der Anstoss zu den berühmten März-Artikeln Döllingers in
der «Augsburger Allgemeinen Zeitung», in denen er nicht nur
die Veränderung aufzeigte, Avefche dadurch die Kirche selbst
erfahren musste. sondern auch die Wirkungen, Avelche dieses
Vorgehen auf die ganze moderne Welt und die Staaten
ausüben musste, an der Hand der Geschichte und Literatur zur
Anschauung brachte. Sollte die vatikanische Synode das

Programm der «Civiltà» Avirklich ausführen, so würde es künftighin
heissen : « als Seitenstück zur ovvoâoç X^otquci) vom Jahre

449 habe man nun eine Gvvodoç xolaxevrixr- vom Jahre 1869:
eine Schmeichlersynode neben der alten Räubersynode».

Die Artikel machten einen tiefen Eindruck: die nicht-
ultramontanen Katholiken atmeten auf, die ultramontanen
entrüsteten sich, und die bischöflichen Kreise waren überdies
durch die «Schmeichlersynode» aufs unangenehmste berührt.
Der München er Nuntius Meglia aber berichtete am 5. April
nach Rom: AVenige Katholiken seien bei dem Abgrund der
Perfidie angelangt, die ganze Reihe der lügenhaften und
verleumderischen Enormi täten in den Artikeln zu billigen. Aber
nicht wenige Katholiken fänden darin etwas zu loben und
alle einen Anlass. Verdacht zu schöpfen. Verschiedene
Reichsräte hätten sich in der Reichsratskammer um den
Erzbischof Scherr ATon München, ihren Kollegen, gruppiert, um
zu erfahren, ob die Geschäfte des Konzils zu Rom wirklich
den von der «Allgemeinen Zeitung» beschriebenen Gang
nehmen. «Natürlich sei die Antwort des Erzbischofs (der yom
Konzil nur wie der Blinde Von der Farbe sprechen konnte)
ganz und gar Arerneinend gewesen, und habe er die ZAveifel
der Herren zu zerstreuen gesucht.» Und in einer Depesche
Tom 8. Mai erzählte er, dass der König A^on Bayern ihn



- 263 —

eines Tages gefragt habe, ob es «schon entschieden» sei,
dass das Konzil die Unfehlbarkeit des Papstes als Dogma
definieren werde, worauf er geantwortet habe, es sei noch
nichts entschieden und es könne überhaupt niemand wissen,
Avas entschieden Averden werde; in Deutschland werde gar
Adel Irrtümliches über das Konzil verbreitet l).

Da Avird es begreiflich, dass auch die bayerische
Regierung, an deren Spitze Fürst Hohenlohe, der spätere
Reichskanzler, stand, ihre Aufmerksamkeit dem Konzil
zuwenden musste. Es ist aber ebenso klar, dass ihre Stellung
zu dem in Rom geplanten Unternehmen keine besonders
freundliche sein konnte, da es einmal nach Roms eigenem
Geständnisse zwischen dem theokratischen und dem modernen

Staat, dessen Hüter der Minister sein musste, keine
Versöhnung geben kann — eine Anschauung, die auch zu dem
Beschluss der dirigierenden Kongregation, welche das Konzil

Arorzubereiten hatte, führte, dass die Fürsten zu dem Konzil

nicht eingeladen wurden. Denn «sollten» — so heisst es

in ihrem Protokoll — «solche jenen ehrwürdigen Beratungen
beiwohnen, welche dort in der Hauptsache nichts anderes
vertreten Avurden, als gerade die Prinzipien, welche die
Kirche, Avenn sie in ihren Hirten auf dem Konzil Arersammelt
erscheint, zu verurteilen und, soviel an ihr ist, zu beseitigen
berufen bleibt Welche Verlegenheiten könnten nicht bei
den Konziliarverhandlungen durch die Repräsentanten der
modernen Welt bereitet werden, wenn sie auch vielleicht
nicht, zur bittern Kränkung der katholischen Kirche, die
Einladung geringschätzig ausschlügen 2) »

Das Ergebnis seiner ErAvägungen und die Schritte, welche

Fürst Hohenlohe tat, sowie die Stellung, welche die übrigen

Regierungen dazu einnahmen, sind im allgemeinen längst
bekannt und konnten auch in seinen jüngst erschienenen
«Denkwürdigkeiten» nur eine Ergänzung finden, die jedoch
wichtig genug ist, um sie unseren Lesern zu unterbreiten.
Damit sie aber ein vollständiges Bild jener Vorgänge erhalten,

glauben wir auch die Zirkulardepesche vom 9. April
1869, deren Hauptteil bis zum Satze: «Ich habe bisher zu-

') A. a. 0. II, 29.
2) A. a. 0. I, 764.



— 264 -
gewartet .» Döllinger konzipiert hatte, wiederholen zu
sollen.

«Rundschreiben an die bayerischen Gesandtschaften vom
9. April 1869. Es lässt sich gegenwärtig mit Bestimmtheit
annehmen, dass das A^on Sr. Heiligkeit dem Papste Pius IX.
ausgeschriebene Allgemeine Konzilium, Avenn nicht
unvorhergesehene Ereignisse dazwischen treten, Avirklich im
Dezember stattfinden wird. Ohne ZAveifel Avird dasselbe von
einer sehr grossen Zahl A'on Bischöfen aus allen Weltteilen
besucht und zahlreicher Averden als irgend ein früheres und
Avird also auch in der öffentlichen Meinung der katholischen
Welt die hohe Bedeutung und das Ansehen. Avelches einem
ökumenischen Konzilium zukommt, entschieden für sich und
seine Beschlüsse in Anspruch nehmen.

«Dass das Konzilium sich mit reinen Glaubensfragen,,
mit Gegenständen der reinen Theologie beschäftigen werde,
ist nicht zu vermuten, denn derartige Fragen, welche eine
konziliarische Erledigung erheischten, liegen gegenAvärtig
nicht ATor. Die einzige dogmatische Materie, welche man.
wie ich aus sicherer Quelle erfahre, in Rom durch das
Konzilium entschieden sehen möchte und für Avelche gegenwärtig
die Jesuiten in Italien Avie in Deutschland und anderwärts
agitieren, ist die Frage von der Unfehlbarkeit des Papstes.
Diese aber reicht weit über das rein religiöse Gebiet hinaus
und ist hochpolitischer Natur, da hiermit auch die Gewalt
der Päpste über alle Fürsten und Arölker, auch die getrennten,

in Aveltlichen Dingen entschieden und zum Glaubenssatz
erhoben wäre.

«Ist nun schon diese höchst Avichtige und folgenreiche
Frage ganz geeignet, die Aufmerksamkeit aller Regierungen,
welche katholische Untertanen haben, auf das Konzil zu
lenken, so muss ihr Interesse, richtiger ihre Besorgnis, sich
noch steigern, wenn sie die bereits im Gange befindlichen
Vorarbeiten und die Gliederung der für diese in Rom gebildeten

Ausschüsse ins Auge fassen. Unter diesen Ausschüssen

ist nämlich einer, welcher sich bloss mit den staatskirchlichen

Materien zu befassen hat. Es ist also ohne Zweifel
die bestimmte Absicht des römischen Hofes, durch das
Konzilium wenigstens einige Beschlüsse über kirchlich-politische
Materien oder Fragen gemischter Natur feststellen zu lassen.



— 265 —

Hierzu kommt, dass die von den römischen Jesuiten
herausgegebene Zeitschrift, die ,Civiltà cattolica', welcher Papst
Pius in einem eigenen Breve die Bedeutung eines offiziösen
Organs der römischen Kurie zugesprochen hat, es erst kürzlich

als eine dem Konzilium zugedachte Aufgabe bezeichnet
hat, die Verdammungsurteile des päpstlichen Syllabus vom
8. Dezember 1864 in positiA~e Beschlüsse oder konziliarische
Dekrete zu verwandeln. Da diese Artikel des Syllabus gegen
mehrere wichtige Axiome des Staatslebens, wie es sich bei
allen Kulturvölkern gestaltet hat. gerichtet sind, so entsteht
für die Regierungen die ernste Frage: ob und in welcher
Form sie teils die ihnen untergebenen Bischöfe, teils später
das Konzil selbst hinzuweisen hätten auf die bedenklichen
Folgen, welche eine solche berechnete und prinzipielle
Zerrüttung der bisherigen Beziehungen von Staat und Kirche
herbeiführen musste. Es entsteht ferner die Frage, ob es

nicht zweckmässig erscheine, dass die Regierungen
gemeinschaftlich, etAva durch ihre in Rom befindlichen Vertreter,
eine Verwahrung oder Protestation gegen solche Beschlüsse
einlegten, Avelche einseitig, ohne Zuziehung der Vertreter der
Staatsgewalt, ohne jede vorhergehende Mitteilung über
staatskirchliche Fragen oder Gegenstände gemischter Natur von
dem Konzilium gefasst werden möchten. Es erscheint mir
unumgänglich nötig, dass die beteiligten Regierungen
gegenseitiges Eiirverständnis über diese ernste Angelegenheit zu
erzielen versuchen.

«Ich habe bisher geAvartet, ob nicht von einer oder der
andern Seite eine Anregung ausgehen werde; nachdem dies
aber nicht geschehen und die Zeit drängt, sehe ich mich
veranlasst, Eure zu beauftragjen, vorstehende Angelegenheit
bei der Regierung, bei Avelcher Sie beglaubigt sind, zur
Sprache zu bringen, um über deren Gesinnungen und
Anschauungen bezüglich dieser Avichtigen Sache Erkundigung
einzuziehen.

«Eure Avollen dabei der ErAVägung vorgedachter
Regierung die Frage unterstellen, ob nicht eine gemeinsame,
Avenn auch nicht kollektive Massnahme der europäischen
Staaten in einer mehr oder minder identischen Form zu
ergreifen wäre, um den römischen Hof über die dem Konzil
gegenüber von ihnen einzunehmende Haltung im A^oraus



- - 266 —

nicht im Ungewissen zu lassen und ob nicht etwa eine
Konferenz von Vertretern sämtlicher beteiligten Regierungen als
das geeignetste Mittel erachtet werden könnte, jene gemeinsame

Haltung einer eingehenden Beratung zu unterziehen.
«Eure wollen, wenn es gewünscht Avird, Abschrift

dieser Depesche in den Händen des Herrn zurücklassen
und über die Aufnahme, welche dieselbe gefunden hat,
baldigst berichten.» —

Diese an sich harmlose Depesche, welche die Regierungen
auf die römischen Pläne hinweisen und die Frage an

sie stellen sollte, ob und was sie dagegen zu tun gedächten,
konnte nicht einmal Rom überraschen, das es gar nicht liebt.
Avenn man sich mit ihm nicht beschäftigt. Man sieht das
auch deutlich an dem von Kardinal Antonelli seinem Schreiben

an die Nuntien vom 9. Dezember 1868 beigelegten
Schema, das die atoii ihm eingeforderten Korrespondenzen zu
beantworten hatten, und dessen erster Punkt heisst: «Haltung

der Regierungen in betreff des Konzils, d. h. es soll
gesagt averden, was die Kabinette tun oder zu tun beabsichtigen,

was man in den Kammern proponiert oder beschliesst;
Avas offiziell von den Regierungen publiziert Avird.» Man
erwartete also in Rom selbst, dass die Regierungen dem Konzil
gegenüber nicht untätig bleiben würden. Wenn aber die
Kurie ihnen ausser der Einberufungsbulle nichts Aveiteres

mitfeilte, so mussten sie sich notgedrungen an das halten,,
was offiziös durch die «Civiltà cattolica» der Jesuiten aus
Rom verlautete.

Die Zirkulardepesche fand indessen nur bei Preussen
eine günstige Aufnahme, während die meisten andern
deutschen Regierungen sie ablehnten. Damit war auch die
Aktion beendigt, Avie sie der norddeutsche Bundeskanzler
Bismark in seiner Depesche vom 26. Mai 1869 an v. Arnim, den

preussischen Gesandten am päpstlichen Hofe, formuliert
hatte: «Se. Majestät der König haben mich demgemäss
ermächtigt, mit der königlich bayerischen Regierung und eATen-

tuell mit den übrigen süddeutschen Regierungen in vertrauliche

Verhandlungen zu treten, und womöglich im Namen des

gesamten Deutschland, auf Avelches es uns zunächst hier
ankommen kann, gemeinsame Einwirkungen auf die Kurie zu
versuchen, welche ihr die Gewissheit geben würden, dass sie



— 267 —

bei etwa beabsichtigten Ausschreitungen einem entschiedenen
AATderstande der deutschen Regierungen begegnen werde l).»

Von den Antworten der nichtdeutschen Regierungen
scheinen den Fürsten Hohenlohe insbesondere die italienische
und österreichische interessiert zu haben. Man kann das
wenigstens aus dem Umstände schliessen, dass er sie auch
Döllinger zuschickte, der ihm darauf folgende «Bemerkungen»
zugehen liess:

«Der italienische Gesandte, Herr Artom, scheint die
Angelegenheit mehr weltmännisch als staatsmännisch anzusehen.
Wenn er meint, die Regierungen könnten sich den bedenklichen

Folgen A'on Konziliumsschlüssen einfach durch
Nichtannahme derselben entziehen, so übersieht er dabei, dass,
Avenn einmal gewisse Sätze als Glaubenslehre (oder «juris
divini», Avie man kirchlicherseits sich ausdrückt) durch das
Konzil proklamiert sind, dann der Klerus sie auch als solche
dem Volke verkündigt und sie demselben als nunmehr zum
Wesen der Religion gehörig und unbedingt jeden Christen
verpflichtend darstellt; dies kann dann keine Regierung der
Welt mehr hindern, noch auch die Folgen, die sich daran
knüpfen werden, abwehren. An solchen Faits accomplis
lässt sich nichts mehr ändern. Seine Hinweisung auf das
Konzil von Trient, dessen Beschlüsse ja auch einige Staaten
nicht angenommen hätten, geht Aron einer ganz unrichtigen
Voraussetzung aus. Die dogmatischen Dekrete dieses Konzils

sind in allen katholischen Ländern ohne irgend eine
Widerrede angenommen worden, oder vielmehr sie bedurften
gar keiner Annahme, sie galten sofort von selbst; nur die
disziplinaren Verordnungen (z. B. über geistliche Immunitäten

oder die Strafen eines Duells und ähnliches) wurden
A'on einigen Staaten (z. B. Frankreich) zurückgeAviesen.
Nun sollen aber gerade auf diesem Konzil neue Glaubenslehren,

und zwar solche, welche in kirchenpolitischer
Hinsicht höchst bedenklich werden würden, aufgestellt werden.
AVenn dies wirklich geschieht, so wäre es völlig vergeblich,
dass die Regierungen etwa hintennach kämen mit der Erklärung:

,wir nehmen sie nicht an\ man würde ihnen lachend

Näheres über diese Vorgänge hei Friedrich, Geschichte des Vatik.
Konzils I, 780—790.



— 268 —

erwidern: ,eure Völker, von ihren Priestern belehrt, glauben
sie bereits, ohne euch darum zu fragen'. Wird z. B. die
Unfehlbarkeit des Papstes zum Dogma erhoben, so ist eo ipso
die berühmte Bulle ,Unam sanctam' régula fidei, unverbrüchliche

Glaubensvorschrift für die ganze katholische Welt, und
damit ist die vollständige Oberherrschaft des Papstes über
alle Monarchen und Regierungen auch in Aveltlichen Dingen
und in der Politik mit einem Male zum göttlich geoffenbarten
Dogma gestempelt, Avelches nun konsequenterweise auch in
den Katechismen, im Beichtstuhl und auf allen Kanzeln und
Kathedern gelehrt werden muss. Die römischen Jesuiten in
der ,Civiltà' haben vor wenigen Tagen (in ihrem Heft vom
3. April, S. 21) diese Konsequenzen bereits vollkommen und
mit aller Offenheit akzeptiert. Man steuert also in Rom mit
klarem Bewusstsein auf dieses Ziel los.

«Nach der Ansicht des Herrn von Beust Aväre zu besorgen,

dass ein zeitiges Hervortreten der Regierungen eher
ermutigend auf die ultramontane Partei Avirken und sie in Rom
zu entschlossenem Fortschreiten auf der betretenen Bahn
bestimmen möchte. Es ist aber dagegen zu erinnern, dass die
römische Kurie selber schon seit Jahrhunderten sich
vorzugsweise durch das Motiv der Furcht hat leiten lassen, und
dass sie alsbald zurückzuweichen oder einzuhalten pflegt,
wenn dieser Widerstand ein kombinierter mehrerer Mächte
wäre. Wozu noch kommt, dass nach übereinstimmenden
Berichten in Rom auch eine gemässigte oder antijesuitische
Partei besteht, zu welcher selbst einige Kardinäle gehören.
Diese Partei würde sich durch eventuelle Erklärungen oder
Schritte der Regierungen ermutigt und gestärkt fühlen und
sieh in den Stand gesetzt sehen, dem bis jetzt allerdings
überwiegenden Einflüsse der Gegenpartei, aveiche die neuen
Dogmen anstrebt, sich mit Erfolg zu widersetzen.» Denk-
Avürdigkeiten I, 365.

Der Fürst selbst aber äusserte sich über die Depesche
des österreichischen Reichskanzlers von Beust in einem für
die «Augsburger Abendzeitung» geschriebenen (bisher nicht
Areroffentlichten Artikel:

«Die Antwort des Grafen Beust auf die Depesche des

Fürsten Hohenlohe betreffend das Konzil ist ein zu
eigentümliches Aktenstück, als dass wir es unterlassen könnten,
demselben einige erläuternde AVorte zu Avidmen.



— 269 —

«Graf Beust geht zunächst von dem Grundsatze aus,
class eine Regierung, welche Avie die österreichisch-ungarische

die Freiheit aller verschiedenen Religionsbekenntnisse
innerhalb der freiheitlich konstituierten Gesellschaft zum
leitenden Grundsatze erhoben hat, dem Konzil kein ,System
präventiver, einschränkender Massnahmen' gegenüberstellen
könne. Wer die Depesche des Fürsten Hohenlohe gelesen
hat, wird mit Erstaunen hören, dass sie ein System präven-
ÜATer einschränkender Massnahmen enthalte. Von einem sol-
ehen A^orschlage ist in der Depesche keine Spur zu finden.
Der bayerische Minister erkundigt sich danach, welche
Haltung die Regierungen dem Konzil gegenüber einzunehmen
beabsichtigen, und schlägt bestimmte Wege vor zur Verständigung

unter den Regierungen zu dem Zwecke, die römische
Kurie über die Anschauungen dieser Regierungen nicht im
Zweifel zu lassen. Der Zweck der bayerischen Regierung
Avar also kein anderer, als die Regierungen aufzufordern,
ihre Stellung gegenüber dem Konzil ernstlich ins Auge zu
fassen. Allerdings würde Graf Beust berechtigt gewesen
sein, die Opportunität und die Berechtigung einschränkender

Massnahmen' zu bezweifeln, wie er es in dem darauffolgenden

Satze tut, nachdem es sich aber davon nicht handelt,
ist sein Einwurf ebenso unbegründet wie die der bayerischen
Regierung untergeschobene Absicht eine Avillkürliche
Massnahme.

«Graf Beust behauptet weiter, über den Verlauf des Konzils

könnten nur Vermutungen aufgestellt werden, während
er doch wohl durch seinen Gesandten unterrichtet sein
musste, dass das offizielle Organ des Heiligen Stuhls und
alle massgebenden Persönlichkeiten in Rom über die Ziele
des Konzils kein Hehl gemacht haben. Denn es ist ohne
Zweifel dem österreichischen Gesandten in Rom so gut wie
jedermann bekannt, dass die Unfehlbarkeit des Papstes zum
Dogma erhoben werden soll, und dass die Absicht besteht,
die Sätze des Syllabus in konziliarische Beschlüsse zu ver-
Avandeln. Graf Beust musste daher so gut wissen, wie man
es in München weiss, dass die Tendenz einer in der Kirche
herrschenden Partei dahin geht, das Verhältnis zwischen
Kirche und Staat in einer Weise schroff zu gestalten, dass
dem Staat nur die Unterwerfung oder die vollständige Tren-

Revue intern, de Theologie. Heft 58, 1907. 18



— 270 —

nung übrig bleibt. Wenn Graf Beust dessenungeachtet nicht
an diese Tatsache glauben Avili, wenn er die Hoffnung
ausspricht, dass, im Falle das versammelte Konzil sich anschicke,
in die Rechtssphäre des Staates überzugreifen, es immer noch
Zeit sei, abwehrende oder abmahnende Schritte zu ergreifen,
so übersieht der österreichische Staatsmann, dass das Konzil
sich eben nicht ,anschicken' dürfte, überzugreifen, sondern
sofort handeln und übergreifen wird, ohne dass den
Regierungen dann etwas anderes übrig bleiben wird, als zu
protestieren. Wenn sich aber Graf Beust der Erwartung
hingibt, die Bischöfe Avurden eine genaue Kenntnis der
praktischen Notwendigkeiten unseres Zeitalters mit nach Rom
bringen, und es werde dem Zwecke der Erhaltung des Friedens

zwischen Staat und Kirche an Wortführern unter den
Prälaten des Konzils nicht fehlen, so erfreut sich der Graf
eines beneidenswerten Optimismus, der sich um so
praktischer ausnimmt, Avenn man ihn der eben beendigten
SchAvurgerichtsverhandlung in Linz gegenüberstellt1). Wir
glauben nicht zu irren, wenn wir behaupten, dass keiner der
österreichischen Bischöfe die Verkündigung des Dogmas der
Unfehlbarkeit zu verhindern suchen Avird. In diesem Dogma
liegt die Zukunft des Ultramontanismus, in ihm liegt der
Keim der absolutistischen Organisation der Hierarchie, es ist
die Krönung des Werkes, dem die ultramontane Partei seit
Jahren zustrebt, und kein Bischof wird es Avagen, diesem
Ziel entgegenzutreten. Aus dem Konzil wird die Hierarchie
stärker und mächtiger hervorgehen und den Kampf gegen die
moderne Zivilisation mit frischen Kräften beginnen. Ob
das freiheitlich konstituierte' Österreich zu seinen übrigen
Schwierigkeiten auch noch eine Vertiefung des Risses
zwischen StaatsgeAvalt und KirchengeAvalt brauchen kann, mag
der geistreiche Staatsmann an der Donau mit sich selbst
ausmachen. Bedauerlich bleibt es immer, dass die mahnende.
Stimme des Fürsten Hohenlohe in AVien unbeachtet verhallt
ist. AATir Avollen dabei nicht untersuchen, ob, wie ein Schwei-

>) Bischof Rudigier von Linz wurde durch das Schwurgericht wegen
seines Hirtenbriefs vom 12. September 1868, in welchem er das neue Staats-
grundgesetz behandelt hatte, wegen Versuchs der Störung der öffentlichen
Ruhe zu 12 Tagen Kerker verurteilt. Der Kaiser begnadigte ihn am fol-



— 271 —

zer Blatt behauptet, der Wunsch, die Schwierigkeiten der
innern Lage Bayerns zu vermehren, die Veranlassung ist,
dass der österreichische Staatsmann sich nicht auf jene
Antwortdepesche beschränkte, sondern die österreichischen
Gesandtschaften beauftragte, den Bemühungen des Fürsten
Hohenlohe namentlich an den deutschen Höfen soAäel möglich

entgegenzuarbeiten. Wir wollen nicht untersuchen, ob

trotz aller Avohlklingender Phrasen die alte traditionelle Politik
auch heute noch in der Wiener Staatskanzlei ihr Interesse
darin findet, mit dem Jesuitenorden Hand in Hand zu gehen,
um denselben bei gelegener Zeit in der auswärtigen Politik,
sei es gegen Russland in Polen, sei es gegen Preussen in
Westfalen und am Rhein, sei es wo immer, zu verwerten,
uns genügt es vorläufig, angedeutet zu haben, dass die
Depesche des Grafen Beust sich lediglich in Scheingründen
bewegt und die eigentlichen Motive, welche die österreichische
Regierung abhalten, sich zu einer bestimmten Haltung gegenüber

dem Konzil zu entschliessen, mit Stillschweigen übergeht.

Wir geben damit aufmerksamen Politikern Stoff zum
Nachdenken.» Denkwürdigkeiten I, 363.

Die Sache ruhte, bis Fürst Hohenlohe als Mitglied des
nach 1866 eingerichteten deutschen Zollparlaments im Juni
1869 nach Berlin kam. Nunmehr war es aber der
norddeutsche Bundeskanzler, der einen neuen Plan entwarf. Der
Fürst berichtet darüber:

«Unterredung mit Bismarck am 12. Juni 1869. Nach
einem Diner bei Bismarck lud dieser mich und Varnbüler
(den Avürttembergischen Minister des Äussern) ein, mit ihm
in den Garten zu gehen. Bismarck brachte sofort das
Gespräch auf das Konzil, das ihn ganz besonders zu
interessieren scheint. Er erging sich zunächst in allgemeinen
Bemerkungen und sprach seine Übereinstimmung mit meiner
Auffassung aus. Varnbüler dagegen ATerteidigte seinen
Standpunkt, welcher darin besteht, die in Rom beabsichtigten
Extravaganzen als einen Nagel zum Sarg der ultramontanen
Bestrebungen anzusehen. Ich verteidigte dagegen die
Ansicht, dass eine solche Hoffnung sich als trügerisch erweisen
und die Beschlüsse des Konzils nicht allein die katholische
Kirche schädigen, sondern auch den Staat in Gefahr bringen
würden.



— 272 —

«Nachdem Varnbüler aber sich bereit erklärt hatte,
seinen Standpunkt insoweit aufzugeben, dass er sich von
gemeinsamen Schritten nicht ausschliessen werde, kam
Bismarck auf den Vorschlag, es sollten die deutschen Staaten
gemeinsame vertrauliche Schritte in Rom tun, um dort Aror
zuweitgehenden Massregeln abzumahnen. Er denke sich,
sagte Graf Bismarck, die Sache so: Bayern solle an die
deutschen Regierungen den betreffenden Vorschlag machen,
dann Avurden sich die preussische und die übrigen Regierungen

damit einverstanden erklären, und diese Noten könnten
dann dem Bevollmächtigten, Avelchen Bayern in Form eines
Reisenden von Distinktion nach Rom schicken müsse, als
Beglaubigung dienen. Der betreffende Be\Tollmächtigte müsse
keinen offiziellen Charakter haben, sondern zu seinem
Vergnügen nach Rom reisen, dürfe aber dort über seine Qualität

als offiziöser Bevollmächtigter keinen Zweifel lassen.
AVer diese Person sei, müsse freilich noch überlegt AVerden.
AVir gingen verschiedene Persönlichkeiten durch, konnten
aber zurzeit niemand finden und beschlossen, dass die Frage
der Person des Abzusendenden noch in suspenso bleiben
solle.

«Den andern Tag kam der Geheime Rat Abeken, Referent

für die Konzilsachen im ausAVärtigen Ministerium, zu
mir, und wir verabredeten die in dem anliegenden Promemoria

enthaltenen Schritte.
«Berlin, 14. Juni 1869.

«Am 13. Juni begab ich mich im Auftrage des Herrn
Ministers zu dem hier anwesenden königlich bayerischen
Staatsminister und Minister des Äussern, Herrn Fürsten von
Hohenlohe, Durchlaucht, um demselben nebst andern auf das
bevorstehende ökumenische Konzil bezüglichen Schriftstücken
auch die unter dem 28. at. M. an den königlichen Gesandten
in München gerichtete Depesche vorzulegen. Se. Durchlaucht

erklärte sich mit dem Inhalt derselben vollkommen
einverstanden und fügte noch hinzu, dass er ebenso
einverstanden sei mit dem in bezug auf die Form des in Rom zu
tuenden Schrittes ihm mündlich gemachten Vorsehlage des

Girafen Bismarck, dass die vertraulichen Vorstellungen und
Mahnungen durch eine von der königlich bayerischen
Regierung in vertraulicher Mission nach Rom zu entsendende



— 273 —

Persönlichkeit gemacht werden sollten. Dieser Abgesandte
Avurde nicht im Namen Bayerns allein, sondern im Namen
aller deutschen Regierungen zu sprechen haben, deren
Beteiligung an diesem Schritte durch besondere Schreiben,
welche dem Abgesandten gleichsam zur Beglaubigung seines
gemeinschaftlichen Auftrags dienen würden, zu konstatieren

sei.
«Der königlich bayerische Herr Minister sprach seine

Absicht aus, nunmehr ohne Aveiteres mit dem Vorschlage zu
einer solchen Sendung und zur Verständigung über die
Sprache, die in Rom geführt Averden solle, wofür Se. Durchlaucht

die in der diesseitigen Depesche vom 28. Mai
angedeuteten Grundsätze billigte, sich an die Regierungen von
AATirttemberg, Baden und Hessen-Darmstadt zu Avenden. Die
Persönlichkeit, Avelche zu der Sendung zu Avählen sei, müsse
er vorerst noch in suspenso lassen. Von der erfolgten
Mitteilung an die gedachten Höfe versprach der Fürst hierher
Mitteilung zu machen, damit der Vorschlag von preussischer
Seite unterstützt werde. Ob Sachsen A'on seiten Bayerns
oder von seiten Preussens aufzufordern sei, möge noch
weiterer Erwägung A^orbehalten bleiben.

«Im Laufe der Besprechung zeigte sich Se. Durchlaucht
der Fürst Hohenlohe auch dem von preussischer Seite
angeregten Gedanken nicht abgeneigt, dass neben den Schritten
in Rom auch an die deutschen Bischöfe vor ihrem Abgange
nach dem Konzil respektive bei der ihnen dafür zu erteilenden

Erlaubnis eine Kundgebung der deutschen Regierungen,
und zwar ebenfalls in ATölliger Übereinstimmung des Inhalts,
gerichtet würde, um ihnen den Standpunkt, Avelchen die
Regierung dem Konzil gegenüber einnehme, klarzumachen und
sie Aror der Teilnahme an Beschlüssen, welche in die Rechte
des Staates übergriffen, zu warnen. Hierüber Avollte der
königlich bayerische Minister indes noch weitere Mitteilung
erwarten; der nächste nach Rom hin zu tuende Schritt solle
aber dadurch nicht aufgehalten werden.

«Bei dem mündlichen A^ortrage, Avelchen ich dem Herrn
Ministerpräsidenten Grafen Bismarck noch am 12. vor seiner
Abreise hierüber erstattete, erklärte sich derselbe mit der von
dem königlich bayerischen Herrn Ministerpräsidenten
beabsichtigten Behandlung der Sache vollkommen einverstanden.
Abeken.» Denkwürdigkeiten I, 374.



— 274 —

Dieser von Graf Bismarck vorgeschlagene Schritt
schien, um das aus meinen Papieren anzufügen, in der Tat
aussichtsvoll zu sein, da auch Sachsen, Avelches die
Zirkulardepesche abgelehnt hatte, sich nicht nur diesem Schritte
anzuschliessen versicherte, sondern durch den Minister
v. Friesen schon um die Mitte Juni sogar versprach, dass,
wenn auch jetzt ein gemeinsamer Schritt nicht zu erreichen
sei, «Se. Majestät (der König Johann) selbst einen warnenden

Schritt in Rom zu tun bereit sein würde», falls es den
preussischen Wünschen entspräche.

«Um nun aber auf festem Boden zu stehen, wurden auch
noch sowohl die theologischen als die juristischen Fakultäten

zu Gutachten aufgefordert» (Denkwürdigkeiten I, 429),
nachdem neuerdings mit Döllinger darüber verhandelt war.
Denn offenbar beziehen sich darauf seine «Bemerkungen»:

«Wie gross die Wahrscheinlichkeit sei, dass mit der
Proklamation der päpstlichen Unfehlbarkeit auf dem Konzil
Ernst gemacht Averden solle, dürfte sich aus folgendem
ergeben: a) Die Sache wird schon seit längerer Zeit betrieben.
Rom hat seit etwa sieben oder acht Jahren nachdrücklich
zur Haltung von Provinzialsynoden und Diözesansynoden
gedrängt und dabei zu beAvirken gewusst, dass der Artikel
Aron der päpstlichen Unfehlbarkeit schon in die Beschlüsse
oder Akten dieser Synoden aufgenommen Avorden ist1).
b) Die ZAvei deutschen Bischöfe, welche bisher eigene Schriften

über das Konzil herausgegeben haben, Ketteier von
Mainz und Fessier von St. Polten, haben sich beide zu gunsten

des neu zu machenden Dogmas erklärt. Fessier ist
bereits vom Papst, wie zur Belohnung, zum Sekretär des Konzils

ernannt worden, c) AVenn die Jesuiten gleichzeitig in
Rom und in Deutschland, in der ,Civiltà' wie in den ,Laa-
cher Stimmen' ankündigen, dass das Konzil das neue Dogma
machen Averde, so ist das bei der Macht, Organisation und
umfassenden Personenkenntnis des Ordens ATon grossem Ge-

Avichte. d) AA7er die Bischöfe in den romanischen Ländern
kennt, weiss, dass die übergrosse Mehrheit derselben in
Italien, Spanien, selbst in Frankreich der Unfehlbarkeitstheorie
anhängt. Es Avird ihnen das als ein Fundamentalartikel

l) Näheres darüber Friedrich, Gesch. des Vatik. Konzils I, 584—611.



— 275 —

schon in den Seminarien beigebracht. Selbst die nordameri-
kanischen Bischöfe haben sich durch das Mittel eines in ihre
Synodaldekrete eingerückten Paragraphen bereits einfangen
lassen. Von den italienischen, deren wohl an 130 auf dem
Konzil erscheinen können, Avird voraussichtlich jeder dafür
stimmen. Von der Tragweite der Sache haben diese Bischöfe
— ich meine die italienischen und spanischen und einen

grossen Teil der französischen — keinen Begriff.
«Folgen des neuen Glaubenssatzes von der Unfehlbarkeit

des Papstes: 1. Der Syllabus von 1864 wird eo ipso ein
mit unfehlbarer Autorität bekleidetes Glaubensdekret. 2. Der
Papst bestimmt aus eigener souveräner Autorität die Grenzen

ZAvischen Kirche und Staat. In Gegenständen gemischter

Art entscheidet einzig das unfehlbar gewordene Urteil
des Papstes, ATon Avelchem dann kein Nachfolger mehr ab-
Aveichen darf. 3. Die Bulle Pauls IV., die jeden andersgläubigen

Fürsten abzusetzen u. s. w. gebietet, wird Dogma
(man nennt sie die Bulle ,Cum ex apostolatus officio').
4. Desgleichen die Bulle ,Unam sanctam'. 5. Da die Päpste
die gegenwärtig allenthalben beseitigten Immunitäten des
Klerus für eine auf göttlicher Anordnung beruhende Sache

(juris diArini) erklärt haben, so würde dies Glaubenssatz
werden. 6. Infolge daAron würde z. B. jeder Bischof, ja jeder
Geistliche überhaupt, der Aveltlichen Gerichtsbarkeit ganz
entzogen sein, oder dies doch nur Avie im österreichischen
Konkordat als ein einstweiliger Notstand vom Papste auf
gewisse Zeit geduldet werden, würde Klerus und Kirchengut
nur mit Erlaubnis des Papstes besteuert werden können
u. s. av. 7. Es würde für die Katholiken Gewissenspflicht
Averden, immer einem katholischen Beherrscher vor dem,
Avenn auch angestammten, aber einem andern
Religionsbekenntnis angehörigen Landesfürsten den Vorzug zu geben.
Diese Konsequenz könnte auch in unsern Tagen bald sehr
praktisch werden.

«Damit sind jedoch die teils möglichen, teils sicheren
Folgen noch nicht erschöpft.» Denkwürdigkeiten I, 359.

Darauf formulierte Döllinger noch die sogenannten fünf
Hohenloheschen Thesen, welche der Münchener und
Würzburger theologischen und der Münchener juristischen Fakultät

zur Beantwortung vorgelegt worden und allgemein
bekannt sind. Denkwürdigkeiten I, 353.



— 276 —

Kaum nach München zurückgekehrt, hielt Fürst Hohenlohe

am 2. Juli dem König LudAvig IL «in bezug auf das
Konzil einen kurzen Vortrag über die gegenavartige Lage»,
und « der König fand wieder sehr richtig den Kern der
Sache, indem er bemerkte, dass das Recht der Staaten der
Kirche gegenüber auf den Konkordaten beruhe und diese
durch einseitiges Vorgehen der Kirche verletzt Avurden».
Denkwürdigkeiten I, 381.

Aber nun begannen erst die SchAvierigkeiten. Sogar
einzelne bayerische Gesandte zeigten sich Aviderspenstig und
trieben auf eigene Faust Politik, z. B. Baron Perglas am
Berliner Hof, den aber der Fürst am 12. Juli energisch an
seine Pflicht erinnerte:

«Euer Hochwohlgeboren haben in Ihrem Bericht vom
8. d. M., Avelchen ich Sr. Majestät vorgelegt habe, Ihre
Anschauungen über die Haltung der preussischen Regierung
gegenüber dem Konzil in einer Weise dargelegt, die eine
Kritik der Schritte der bayerischen Regierung deutlich
erkennen lässt. Ich glaubte in der ganzen Sache Euer Hoch-
Avohlgeboren bisher stets mit A^oller Bereitwilligkeit
Auskunft über die Motive gegeben zu haben, welche mich
veranlassten, die Initiative in dieser Angelegenheit zu ergreifen.
Jene Kritik läset mich aber ersehen, dass ich mich nicht
deutlich genug ausgesprochen haben muss, da Sie von der
Ansicht auszugehen scheinen, als habe die bayerische
Regierung ohne Rücksicht auf ihre katholische Bevölkerung
und ohne sich der Stütze bewusst zu sein, welche diese
Bevölkerung der Macht und Selbständigkeit der Krone bietet,
unbedacht die Frage angeregt und damit die Sympathien
eines Teils des Landes ATerscherzt. AVenn überhaupt
zugegeben wird, und darüber dürfte kein ZAveifel bestehen, dass
die Aveltlichen Regierungen es sich selbst schuldig sind, nicht
unvorbereitet das Konzil an sich herankommen zu lassen,
so musste eine Regierung die Initiative ergreifen. Es braucht
aber keiner machiavellistischen Suppositionen, um
einzusehen, dass die preussische Regierung als eine akatholische
nicht in der Lage war, den ersten Schritt zu tun. Er würde
nicht allein ihre Stellung gegenüber den katholischen Untertanen

erschAvert haben, sondern auch als ein unberechtigter
bezeichnet worden sein. Das gleiche gilt von Württemberg



— 277 —

und Baden. Österreich hatte seine eigenen Gründe, ein
doppeltes Spiel zu spielen.

«So blieb von den deutschen Regierungen nur Bayern.
Gerade aber um Konflikte zu yermeiden, die das
bevorstehende Konzil, wenn es die angekündigten Beschlüsse
fasst, mit sich bringen würde, gerade um den Frieden
zwischen der Staatsregierung und der katholischen Bevölkerung
nicht noch mehr gefährden zu lassen, musste die bayerische
Regierung darauf denken, wie jenen extremen Beschlüssen
entgegenzuarbeiten sei. Dass eine einzelne Regierung in
Rom nichts ausrichten werde, war klar. Nur vereinigte
Massregeln aller oder mehrerer Regierungen können dort
Eindruck machen, und um diese herbeizuführen, war eine
Mitteilung an die Regierungen der andern beteiligten Staaten
nötig.

«Die bayerische Regierung hat damit ZAvar die Sympathien

des Jesuitenordens verscherzt, wenn sie diese
überhaupt je gehabt hat, sie hat aber die Zustimmung, aller
guten Katholiken erworben, die nicht unter dem Einfluss
jenes Ordens stehen, und sie glaubt in keiner Weise ein
Ärgernis bereitet zu haben. Auch kann sie hoffen, jene
religiösen Konflikte entfernt zu haben, welche für die Stellung
Bayerns und für das Heil der Kirche selbst verderblich werden

könnten.» Denkwürdigkeiten I, 383.
Daran reiht sich ein Bericht an den König vom 14. Juli

1869, worin der Fürst das Ergebnis der bisherigen Verhandlungen

kurz zusammenfasst und den König um Ermächtigung

bittet, eine für die Sendung nach Rom geeignete Person

suchen zu dürfen:
«. Sämtliche Regierungen stimmen darin überein, dass

dem Konzil auf dem religiösen Gebiete die vollständigste
Freiheit der Entscheidung gewahrt bleiben, dass dagegen
ebenso entschieden jedes Herübergreifen dieser geistlichen
Versammlung in das Gebiet des Staates abgewehrt werden
müsse, und dass Konziliarbeschlüsse von der Beschaffenheit,
wie sie der Unterzeichnete vorhersieht, die höchste Gefahr
für den religiösen Frieden und für die Ruhe des sozialen
Lebens mit sich bringen werden.

«Dagegen besteht darüber eine Differenz, ob schon jetzt
Schritte, um derartige Beschlüsse zu verhindern, geschehen



— 278 —

sollen, oder ob man zuwarten soll, bis derartige Beschlüsse
gefasst seien. Wenn die Motive, welche für die letztere
Alternative angeführt Averden, Avirklich die richtigen wären,
wenu es nämlich Avirklich, Avie namentlich österreichischer-
seits hervorgehoben Avird, unglaublich wäre, dass die Mehrheit

der Bischöfe sich zu solchen extremen Entscheidungen
hinreissen lassen Averde, so liesse sich allerdings gegen ein
ZuAvarten nicht Adel einwenden. Allein die Aron dem treu
gehorsamst Unterzeichneten gehegte Besorgnis ist nach allen
Informationen eine Avohlbegründete, und der treu gehorsamst

Unterzeichnete kann sich der Meinung nicht entschlagen,

dass auch jene Staaten, Avelche diese Besorgnis nicht zu
hegen Arorgeben, in Wirklichkeit nicht von diesen Motiven,
sondern von andern geleitet Averden, insbesondere von einer
gewissen Eifersucht auf die InitiaÜA'e Bayerns, dann wohl
auch, weil es im Interesse mancher Staaten gelegen scheint,
wenn namentlich Bayern noch tiefer in die Kämpfe mit der
ultramontanen Partei verwickelt und dadurch in seiner
politischen Aktion nach aussen gelähmt Avird.

«Der treu gehorsamst Unterzeichnete glaubt daher, dass,
ungeachtet dieser gegen seine Massregel A~on einzelnen Staaten

versuchten politischen Diversion, dennoch auf dem
betretenen Wege A^orgegangen werden sollte, jedoch mit um so

grösserer Vorsicht und Delikatesse Es erscheint jetzt
als wünschenswert, dass durch einen zuverlässigen und
seiner Persönlichkeit wie seinem sozialen Stande nach
passenden Bevollmächtigten der deutschen Staaten in Rom die
nötigen Schritte geschehen, um einen näheren Aufschluss
über die beabsichtigten Massregeln zu erlangen und um
nochmals auf die Gefahren aufmerksam zu machen, welche
für den religiösen Frieden und die Kirche selbst aus den
Beschlüssen des Konzils herA^orgehen mussten, die in die
Rechtssphäre des Staates übergreifen Avurden.»

Auf diesen Bericht hin gab König Ludwig IL zwar die
erbetene Ermächtigung, doch nicht ohne seine persönlichen
Bedenken dagegen geltend zu machen. Denn in dem Mar-
ginalreskript desselben vom 31. Juli 1869 heisst es:

«Die bisherigen Verhandlungen haben die Schwierigkeiten

nachgewiesen, die Regierungen zu einem gemeinsamen

präventiven Vorgehen in der Konzilfrage zu bestini-



— 279 —

men, aber dazu gedient, die Aufmerksamkeit zu schärfen und
somit ihren Zweck teilweise erfüllt. Die Abordnung eines

Agenten ohne Kreditiv, jedoch mit der Bestimmung), im
Namen sämtlicher deutschen Regierungen zu sprechen, scheint
mir gegenüber der bisherigen Ablehnung gemeinschaftlichen
Handelns und der verschiedenen Stellung der verschiedenen
Regierungen nicht recht ausführbar und im Erfolge
zweifelhaft. Halten Sie aber dafür, dass Verfassung und Gesetze
Mittel zur Abwehr ausreichend nicht in die Hand geben und
dass daher Ihre Sorge für Atolle Sicherung meines königlichen

Oberaufsichtsrechtes und der staatlichen Interessen
obiges Mittel nicht umgehen lässt, so will ich nicht hindern,
dass Sie es anwenden, verfüge jedoch in diesem Falle, dass
Sie mir hierüber Bericht erstatten und über die Person des

Abgeordneten gutachtlichen A^orschlag machen.»
Doch ehe diese verspätete Ermächtigung aus Hohen-

sehwangau in die Hände des Fürsten Hohenlohe kam, Avar
auch diese zweite Aktion gescheitert. Denn schon wenige
Tage nachher, am 5. August, musste er dem Grafen
Bismarck berichten:

«Eure Exzellenz haben die Güte gehabt, mit Baron
Varnbüler und mir über die in Konzilsangelegenheiten zu
ergreifenden weiteren Massregeln sich zu besprechen, und es

wurde damals als das zweckmässigste anerkannt, einen
gemeinsamen Bevollmächtigten in Arertraulicher Mission nach
Rom zu senden, um auf die Erschliessungen, welche dort
gefasst werden, in mässigender Weise einzuAvirken. AArie ich
mich seither überzeugt habe, Avird diese Massregel in so
lange nicht auf die Zustimmung der sämtlichen deutschen
Regierungen rechnen können, als nicht zugleich mit dem
Vorschlage auch die Persönlichkeit benannt Averden kann,
Avelcher die ebenso schwierige als delikate Mission übertragen

werden sollte. Eine solche Persönlichkeit zu finden, ist
mir bisher nicht gelungen. Ich Avollte die Gründe, weshalb
ich in der besprochenen Angelegenheit noch nicht Aveiter
vorgegangen bin, Eurer Exzellenz nicht länger vorenthalten,
behalte mir aber Aveitere Mitteilung vor, sobald es mir
gelungen sein Avird, einen Vertreter zu finden, dessen allseitige

Akzeptation gehofft werden kann.»
Auf dieses Schreiben antwortete Graf Bismarck aus Var-

zin am 11. August 1869:



— 280 —

«Eurer Durchlaucht danke ich verbindlichst für die
gefällige Mitteilung vom 5. d. M., welche mir verspätet über
Berlin zugegangen ist. Von seiten der diesseitigen Regierung
bitte ich das Einverständnis mit der Wahl jeder Persönlichkeit,

welche der königlich bayerischen für den beabsichtigten
Zweck geeignet erscheinen wird, vorauszusetzen. Eurer

Durchlaucht wird es zur Genugtuung gereichen, dass schon
jetzt die Besprechungen der deutschen Regierungen
untereinander, wie sie auf die von Bayern ergangene Anregung
stattgefunden, in Rom im Sinne der Vorsicht und des Friedens

nicht ohne Wirkung geblieben sind. Es gibt dort eine
Partei, welche mit bewusster Entschlossenheit den
kirchlichen und politischen Frieden Europas zu stören bestrebt
ist, in der fanatischen Überzeugung, dass die allgemeinen
Leiden, welche aus ZerAVÜrfnissen hervorgehen, das Ansehen
der Kirche steigern werden, anknüpfend an die Erfahrungen
von 1848 und auf die psychologische AVahrheit fussend, dass
die leidende Menschheit die Anlehnung an die Kirche eifriger

sucht, als die irdisch befriedigte. Der Papst indessen
soll angesichts des Widerstandes, der sich in Deutschland
ankündigt, bedenklicher und dem Einflüsse jener Partei
weniger zugänglich geworden sein.

«Wir haben ohne Zweifel in der parlamentarischen
Gesetzgebung, in Norddeutschland wenigstens, eine durchschlagende

Waffe gegen jeden ungerechten Übergriff der
geistlichen Gewalt. Aber besser ist es gewiss, wenn wir nicht
gezwungen werden, von derselben Gebrauch zu machen, und
ich halte es daher für eine AA^ohltat, die den geistlichen Avie

den weltlichen Obrigkeiten erwiesen Avird, wenn der Konflikt

ZAvischen beiden sich durch die A^on uns besprochenen
AA'arnungen und Vorsorgen \Terhüten lässt. Auf unser
Episkopat hat das Kultusministerium sich bemüht, in vertraulichem

Wege verbeugend einzuwirken.» Denkwürdigkeiten
I, 385.

Von da an ist A^on dieser Sendung eines Vertrauensmannes

nach Rom in den Denkwürdigkeiten keine Rede mehr.
Es steht jedoch durch andere Aktenstücke fest, dass Hohenlohe

noch in der ersten Hälfte August den in München
anwesenden sächsischen Minister v. Friesen «fragte, ob nicht
Se. Majestät der König von Sachsen eine Reise nach Italien



— 281 —

werde unternehmen wollen», Avas v. Friesen bezweifelte. Auch
habe Hohenlohe von einem sächsischen Prinzen gesprochen,
den aber v. Friesen als keine geeignete Persönlichkeit bezeichnete.

Erst in der zweiten Hälfte September Avird den Regierungen

aus München berichtet: Hohenlohe habe den Plan, einen
bayerischen Vertrauensmann nach Rom zu senden, definitiv
aufgegeben, weil sich keine Persönlichkeit finden lasse,
«welche mit hoher Geburt tiefe dogmatische Gelehrsamkeit
A^erbinde». Und es war gut, dass es so gegangen ist; denn
ausgerichtet hätte der Vertrauensmann in Rom doch nichts.
Hatte ja schon die Zirkulardepesche dort einen sehr ungünstigen

Eindruck gemacht, und sich der Kardinal Antonelli,
Avie man bereits am 11. Juni 1869 in Berlin Avusste, in den
schärfsten Ausfällen auf die katholischen Mächte ergangen.
Der Papst selbst aber sagte am 17. Juni zu einem Gesandten
über die Hohenlohesche Depesche: er wisse nicht, was den
Fürsten zu diesem Schritte veranlasst haben könne, und
kritisierte namentlich in allgemeinen Ausdrücken die Fragen,
welche der Fürst an die katholischen Fakultäten gerichtet
hatte. Und noch am 12. September Avurde aus Rom berichtet:
«Des Papstes besonderer Zorn ist fortwährend gegen den

Ministerpräsidenten Fürst Hohenlohe gerichtet», nachdem er
sich bis vor kurzem mit dem Gedanken getröstet hatte, dass

uer Fürst allein stehe.
Die Konzilspolitik Hohenlohes hatte aber auch noch in

Bayern ein Nachspiel, das seinen Sturz herbeiführte.
Das Ministerium Hohenlohe war von Anfang an den

Ultramontanen und Partikularisten verhasst, nicht bloss weil
der Fürst ein liberal denkender Mann war, sondern auch weil
beide Parteien von dem Verdacht gequält waren, dass er ein
Preussenfreund sei, der darauf ausgehe, die Unabhängigkeit
Bayerns Preussen zu opfern. Jeder seiner Schritte, welcher
auf eine Besserung der durch den Krieg 1866 zerrütteten
politischen Verhältnisse Süddeutschlands ausging, erregte daher
ihren ArgAVohn. Noch mehr wurden die Ultramontanen
gereizt, als das Ministerium 1868 neue Armen- und Schulgesetze
einbrachte, die ihren Wünschen nicht entsprachen. In der
I. und IL Kammer des Landtages kam es deswegen zu den
heftigsten Kämpfen, und Hohenlohe insbesondere beging das
Verbrechen, dem Erzbischof Aron München mit einem schar-



— 282 —

fen Angriff auf den Ultramontanismus und die Tendenzen
zu antworten, Avelche Gregor XVI. und Pius IX. in ihren
Enzykliken «Mirari vos» und «Quanta cura», sowie in dem Syllabus

ausgesprochen hatten. Der Zorn der Ultramontanen stieg
infolgedessen immer höher und erreichte seine Siedhitze, als
auch noch die Zirkulardepesche bekannt wurde. Sobald sich
eine Gelegenheit böte, sollte an dem Ministerium Rache
genommen Averden, und die Kammerwahlen 1869 führten sie
herbei. Im Bund mit den Partikularisten hatten die
Ultramontanen 77 Sitze gegen 77 liberale erobert, und als der im
September zusammengetretene Landtag sich ausser stände sah.
ein Präsidium zu wählen, und deshalb aufgelöst werden
musste, kamen die Ultramontanen und Partikularisten als

Majorität zurück. Hohenlohe sah ein, dass seines Bleibens
nicht mehr sei, und gab seine Demission, die der König aber
nicht annahm. Nur um so heftiger lief soAvohl die I. als die
IL Kammer schon in der Adressdebatte gegen Plohenlohe
Sturm, und da die IL Kammer ihr MisstrauensA-otum namentlich

auch mit der Konzilspolitik des Fürsten begründete,
fasste er diese am 4. Februar 1870 nochmals in die AVorte-

zusammen:

«... Ich bitte Sie, meine Tätigkeit bezüglich des Konzils lediglich

vom Gesichtspunkte der einfachen Pflichterfüllung
aufzufassen. Als ich im Jahre 1868 zuerst ven der Zusammenberufung'

des Konzils Kenntnis erhielt, musste es für mich
Pflicht sein, die Stellung mir klar zu machen, Avelche die
Regierung dem Konzil gegenüber einzunehmen habe. Ich habe
deshalb die Geschichte zu Rate gezogen und habe gefunden,
dass bei dem letzten, dem tridentinischen Konzil, die
Regierungen an der Beratung teilgenommen haben. Ich \Ter-
Aveise Sie auf die Tätigkeit des bayerischen Gesandten
Paumgartner, Avelcher bekanntlich einen lebhaften Anteil an den
Beratungen des Konzils gehabt und insbesondere dadurch,
sich bekannt gemacht hat, dass er die Aufhebung des Zölibats

in Antrag brachte. Dass von einer solchen Tätigkeit zu
unserer Zeit nicht mehr die Rede sein kann, ist selbstverständlich.

Allein es schien nach den Berichten, aveiche ich
aus Rom erhielt, die Frage über die Teilnahme der
Regierungen am Konzil noch keineswegs entschieden zu sein.



— 283 —

«Die Berichte im Sommer 1868 Messen alle ersehen, dass
Kardinal Antonelli damals noch im ZAveifel Avar, ob eine
Einladung an die Regierungen zur Teilnahme erfolgen solle.
AA7ir mussten uns also darauf gefasst machen, zu dem Konzil
eingeladen zu averden. Das Avar also ein formeller Grund,
weshalb die Regierung A^erpflichtet Avar, sich näher mit der
Sache zu beschäftigen und sich mit den übrigen europäischen
Regierungen ins Benehmen zu setzen, damit eine gleich-
massige Haltung gegenüber dem Konzil ermöglicht Averde.

Ein zweiter Grund, weshalb die Regierung ihre Aufmerksamkeit

dem Konzil zuwenden musste, war der Inhalt der
bevorstehenden Verhandlungen. Hier boten sich uns offiziöse
Mitteilungen aus Rom dar, in Avelchen die Absichten, welche
von einer sehr mächtigen Partei in Rom gehegt wurden,
dargelegt Avaren. Es waren dies die .Civiltà cattolica' und die
.Laacher Blätter'. Was in jenen Zeitschriften über die
Absichten enthalten war, Avelche dem Konzil zugeschrieben
Avurden, musste die Regierung mit einiger Besorgnis erfüllen.
Das war der Grund, weshalb ich mich an die andern
Regierungen gewendet und auf die Gefahren aufmerksam
gemacht habe, die aus solchen Beschlüssen hervorgehen könnten,

und ich habe zugleich darauf angetragen, sich durch
gemeinschaftliche Beratungen darüber klar zu AVerden, in welcher
Weise man etwaigen Beschlüssen der Art, welche Staat und
Kirche in Zwiespalt zu bringen geeignet wären, entgegenarbeiten

könnte. Es lag darin durchaus keine feindliche
Absicht gegenüber der Kirche. Um nun aber auf festem Boden
zu stehen, wurden auch noch sowohl die theologischen als
die juristischen Fakultäten zu Gutachten aufgefordert; diese
sind durch die Presse veröffentlicht, und sie beweisen, dass
die Befürchtungen der Staatsregierung nicht unbegründet
waren. Der Herr Abgeordnete Westermayer hat gefragt, was
denn in der Zwischenzeit geschehen ist, um die Tätigkeit der
Regierung zu rechtfertigen. Ich Avili Sie nicht weiter mit
Ausführungen bemühen, sondern lediglich bitten, wenn die
Sitzung vorüber ist, die ,Allgemeine Zeitung' von heute zu
lesen, in der Sie das Schema ,de ecclesia Christi' finden. Ich
glaube, dass, wer dieses Schema, welches den Beratungen
des Konzils unterstellt werden wird, aufmerksam durchliest,,
keinen Zweifel darüber haben Avird, dass hier der Keim zu



— 284 —

einem Konflikt zwischen Staat und Kirche gegeben sein
dürfte.» DenkAvürdigkeiten I, 429.

Dem Fürsten gelang es nicht, die Misstrauensvoten der
I. und IL Kammer abzuwenden. Am 14. Februar wiederholte

er sein Entlassungsgesuch und am 7. März gab der
König ihm statt.

Wenn wir nun heute, nach beinahe 40 Jahren, auf das

Vorgehen des Fürsten Hohenlohe zurückblicken, so war es

vom Standpunkte eines leitenden Ministers allerdings in
seinem Ziele richtig. Er hatte damals nur eine zu geringe
Kenntnis der Vorgänge in Rom, um bei den Regierungen
überzeugender Avirken zu können. Denn im Grunde waren
es doch nur mehr oder weniger sichere Vermutungen, auf
die er sich stützen konnte l), während Rom unter dem

strengsten StillschAveigen bereits alle Schritte vorbereitet
hatte, um zu seinem Ziele zu gelangen. Denn zu gleicher
Zeit, avo die «Civiltà cattolica» ihren berüchtigten Artikel
veröffentlichte (1869, Februar 6.), behandelte die vom Papst
berufene dogmatische Vorbereitungskommission in ihrer Sitzung
am 11. Februar 1869 die päpstliche Unfehlbarkeit und
bejahte die Fragen: «1. Kann die Unfehlbarkeit des Papstes
.als ein Artikel des Glaubens definiert werden; 2. ist sie als
ein Artikel des Glaubens zu definieren?» Mit «kluger
Ökonomie», wie es in ihrem Protokoll heisst, beschloss sie aber
zugleich, dass «nur auf Verlangen der Bischöfe vom
heiligen Stuhle die Vorlage beim Konzil einzubringen sei »,
und behandelte auch noch in ihren Sitzungen am 18. und
25. Februar die Frage; ja, noch am 18. Juni diskutierte sie
«das Schema eines Dekrets, welches für den obenerwähnten
Fall (dass die Bischöfe es verlangten) in Bereitschaft zu
halten sei» 2).

Die Entscheidung lag also, wenigstens scheinbar, bei
den Bischöfen, und es fehlte nicht an Regierungen, welche,
wie die österreichische, vertrauten, «es dürfte im allgemeinen
kaum Arorauszusetzen sein, dass die Bischöfe der katholischen
Welt, die der grossen Mehrzahl nach in Ländern mit voll-

*) Beust sagte daher auch in seiner Antwortdepesche: «Wir können
-das Vorhandensein einer solchen Gefahr weder bestätigen, noch in Abrede
stellen.» Denkw. I, 362.

3) Friedrich, Geschichte des Vatik. Konzils I, 754.



— 285 —

kommen säkularisierter Gesetzgebung leben und wirken
müssen, nicht eine genaue Kenntnis der praktischen Notwendigkeit

unseres Zeitalters nach Rom mitbringen sollten».
Denkwürdigkeiten I, 362. Aber diese Voraussetzung war
eben falsch: die weitaus grösste Zahl der Bischöfe war ganz
in kurialistischem Sinn erzogen und hatte sich, wie der
Erzbischof Manning nachträglich festgestellt hat. schon seit der
Petrifeier (1867) für die Erzwingung der Infallibilität
zusammengetan.

Rom hatte sich aber auch für den Fall, dass es zu keiner
Proklamation der päpstlichen Unfehlbarkeit kommen sollte,
vorgesehen und in einer Vorlage de ecclesia), die auch von
dem Primat des römischen Bischofs handelte, ausgesprochen:
«Die durchaus notwendige Sittenregel für Untertanen und
Herrscher ist das Gesetz des befehlenden oder verbietenden
Gottes Das Gericht aber über die Norm des Plandelns
selbst, sofern es die Ehrbarkeit der Sitten, das Erlaubte oder
Unerlaubte festzustellen gilt, gehört auch für die Zivilgewalt
und die öffentlichen Geschäfte dem obersten Lehramt (dem
Papste) zu und die Herrschenden sollen nicht meinen, es

sei ihnen aus politischen Gründen erlaubt, in den Privatoder

öffentlichen Geschäften die Gesetze und Rechte Gottes
und der hl. Mutter Kirche zu verletzen *).» Und wie wir
sahen, hatte Fürst Hohenlohe noch ATor seinem Rücktritte die
Genugtuung, in der IL Kammer auf diese Arorlage hinweisen
zu können.

Es ist bekannt, dass man es in Rom für zweckmässiger
hielt, die Unfehlbarkeit des Papstes zu definieren und wegen
der Kürze der Zeit die Erledigung des letzten Teils der Vorlage

von der Kirche zu verschieben, denn geschlossen wurde
das Konzil nicht; und es ist auch wahr, was mir einmal ein
höherer Beamter höhnisch bemerkte, noch hat der Papst
keine Könige abgesetzt. Das haben aber auch die mittelalterlichen

Päpste nicht alle Tage oder Jahre, sondern nur
zeitweise getan, wenn die Umstände es ihnen rätlich erscheinen
Hessen, und abgesehen davon, dass die Konsequenzen neuer
Prinzipien nicht sofort und auch nicht alle zu gleicher Zeit
ins Leben treten, weiss man in Rom auch zu dissimulieren,

') Ebenda III, 570.

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 1907. 19



— 286 —

wenn und solange man es für gut findet. Dagegen ist jetzt
der Syllabus infallibel und eine «régula fidei», von dessen in
globo verdammten Propositionen «keine A^erteidigt oder im
Geiste festgehalten Averden darf» *¦). Jeder echte römische
Katholik muss demnach den modernen Staat Arerdammen und
soweit es an ihm liegt, bekämpfen. Der vTon keinem Avahren
höheren Interesse getragene und ungeschickt geführte
Kulturkampf führte zur Organisierung der Syllabus-Katholiken,
und der mehr und mehr in materiellem Streben aufgehende
Sinn der Nation liess sie gewähren. Welche Macht aber die
organisierten Syllabus-Katholiken auszuüben bereits in der
Lage sind, das haben wir in Deutschland seit Jahrzehnten
reichlich erfahren. Zwangen sie doch sogar den Fürsten
Bismarck, der einst stolz gesagt: «nach Canossa gehen Avir
nicht», wegen des Septennats in Rom betteln zu gehen, und
sehen Avir tagtäglich Berlin um Roms Gunst buhlen, nur um
die Syllabus-Katholiken in guter Laune zu erhalten. Nebenbei

erscheint, Avie auf der Generalversammlung zu Essen im
Herbst 1906, ein vom Papst abgesandter Kardinal und ver-
kündet die in der Vorlage von der Kirche vorgetragene
Lehre. Ganz typisch sind aber bereits die Zustände in
Bayern, avo die Landtags-Majorität aus den echtesten Syllabus-
Katholiken besteht und sogar einzelne Budgetposten nur
dann bewilligt, wenn die vom Nuntius daran geknüpften
Bedingungen erfüllt werden. Wie hemmend übrigens und
zugleich beängstigend die Haltung der Syllabus-Katholiken
auch für die Reichsleitung geAvorden ist, zeigen die
Auflösung .des Reichstags im Dezember 1906 und das Schreiben
des Reichskanzlers vom Sylvestertag an den Reichsverband
gegen die Sozialdemokratie, in dem nur die nachdrückliche
Betonung, dass es sich um keinen neuen Kulturkampf handle,
befremdet, da doch die Signatur der Zeit gerade der
perennierende Kulturkampf ist.

Zu ganz anderen Betrachtungen führt eine Versenkung
in die Konzilszeit und die Beobachtung der augenblicklichen
Vorgänge in der französischen Republik. Denn in keinem
Lande war das Drängen nach der Definition der päpstlichen
Unfehlbarkeit und nach der Erhebung der negativen Sätze

') Döllinger, Das Papsttum Janus2, S. 514, 533.



— 287 —

des Syllabus zu positiven Glaubenssätzen so gross, als in
Frankreich, und nirgends wurde mit so klarem Bewusstsein
die Absicht damit verbunden, die dem Untergang zueilende
Gesellschaft müsse durch die Theokratie mit dem unfehlbaren
Papst an der Spitze gerettet werden. Der Graf de Maistre hatte
das in seinen Büchern «Du pape» (1820) und «De l'église
gallicane» (1821) gelehrt und zugleich die französische Geistlichkeit

aufgefordert, zu dem Werke, das! schon begonnen, zu helfen.
«Die Wahrheit», rief er, «bedarf Frankreichs, bedarf der
ausserordentlichen französischen Nation, die bestimmt ist, unter
den übrigen Nationen eine glänzende Rolle zu spielen,
Abzüglich aber, an der Spitze des religiösen Systems Europas
zu stehen.» Und sein Ruf fand ein Echo, seine Lehre
verbreitete sich immer weiter, auch nach Deutschland, Irland,
Italien. Brasilien, so dass Montalembert auf dem Kongress
zu Mecheln 1852 erklären konnte: «Die Gedanken dieses
unsterblichen Schriftstellers sind Gemeinplätze für die gesamte
katholische Jugend geworden.» Man nahm die päpstliche
Unfehlbarkeit in die Katechismen und theologischen
Lehrbücher auf, die Bischöfe verkündigten sie auf ihren Provin-
zialkonzilien, und die Mutter Gottes selbst sollte in La Sa-
lette sogar den Tag und das Jahr geoffenbart haben, wann
Pius IX. sich für unfehlbar erklären würde. Die hl. Maria,
von Pius IX. so sehr erhöht, hiess es, müsse zum Lohne
dafür auch ihn erhöhen Und als gar das Konzil
angekündigt Avar, dachte man in Frankreich nur noch an die
päpstliche Unfehlbarkeit, wurde sie in zahllosen Zeitungsartikeln,

Broschüren, Büchern. Hirtenbriefen auseinandergesetzt

und als Glaubenssatz gefordert. Die Opposition aber,
Avelche sich dagegen hervorwagte, Avurde in so leidenschaftlicher

AVeise niedergekämpft, dass schliesslich Avährend des
Konzils Geistliche und Laien offen gegen ihre oppositionellen'
Bischöfe rebellierten. Endlich erhielten sie ihr Dogma und
konnten es, wie der frÌATole L. Areuillot sich so schön
ausdrückte, in ihrer Bagage nach riause tragen.

Und wie steht es heute in Frankreich Die Kirche ist
vom Staate getrennt, die AArbindung mit dem Papst gelöst,
die Bischöfe aus ihren Palais A^ertrieben, und kaum Aveiss

man, Avie der Gottesdienst fortgesetzt AVerden kann. Ich
konstatiere aber nur diese Tatsachen und begnüge mich, mit



— 288 —

Pius IX, als er nach dem Verlust seines Kirchenstaates am
20. Oktober 1870 das vatikanische Konzil vertagen musste,
darin eine « Zulassung Gottes nach seinen undurchdringlichen
Gerichten» zu erkennen, da es vermessen wäre, die Zukunft
voraussagen zu Avollen. Doch ist so viel sicher: die
vollständige Laisierung der menschlichen Gesellschaft, diese
naturgemässe Reaktion gegen die vorausgegangene Klerikali-
sierung derselben, ist in vollem Gange.

München.
J. Friedrich.


	Fürst Hohenlohe und das vatikanische Konzil : nach den "Denkwürdigkeiten des Fürsten Chlodwig zu Hohenlohe-Schillingsfürst"

