
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 58

Artikel: Johann Friedrich von Schulte als altkatholischer Schriftsteller : zum 80.
Geburtstag

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


222

JOHANN FRIEDRICH von SCHULTE

als altkatholischer Schriftsteller.
Zum 80. Geburtstag".

Am 23. April 1907 vollendet das 80. Lebensjahr der in
der Überschrift genannte Gelehrte, dessen Name
unauslöschlich in die Kirchengeschichte des vorigen Jahrhunderts
eingegraben ist.

Nach Absolvierung des Gymnasiums bezog Schulte die
Universität Berlin zum Studium der Rechtswissenschaft und
erlangte 1851 die juristische Doktorwürde. Vorübergehend
war er im praktischen Justizdienst beschäftigt, alsbald aber
liess er sich in Bonn als Privatdozent nieder. Bereits 1854

erfolgte seine Berufung nach Prag als ausserordentlicher
Professor, schon im folgenden Jahre wurde er Ordinarius
des deutschen und des Kirchenrechts daselbst. Gleichzeitig
war er fürstbischöflicher Oberkonsistorialrat und Rat am
Ehegericht, sowie Mitglied des österreichischen Unterrichtsrates.

Mit einem ihm 1869 vom österreichischen Kaiser
verliehenen Orden war der erbliche Ritterstand verbunden. 1872

wurde er an die Universität Bonn berufen und erhielt neben
andern Auszeichnungen den Titel Geheimer Justizrat. Auch
wurde er zum korrespondierenden Mitglied der Wiener
Akademie der Wissenschaften erwählt. Erst vor kurzem hat er
seine langjährige und erfolgreiche Lehrtätigkeit, sowie seinen
Wohnsitz in Bonn aufgegeben und ist nach Meran
übergesiedelt, wo seine angegriffene Gesundheit sich in erfreu-
lieher Weise besserte, und er sich nach seiner eigenen Aussage

gottlob erholt hat.



— 223 -
Allgemein bekannt und anerkannt ist sein Wirken für

die altkatholische Sache, indem er nicht, wie so viele
andere, teilnahms- und hoffnungslos beiseite stand. Nachdem
er an der Organisation des deutschen Bistums hervorragenden

Anteil genommen, war er unausgesetzt tätig in der
Synodalrepräsentanz, sowie auf den Synoden und Kongressen.
Wenn auch das hohe Alter in den letzten Jahren ihm wider
seinen Willen Zurückhaltung und Schonung auferlegte, so
ist er doch auch heute noch stets bereit, mit Rat und Tat zu
helfen, wo immer es nötig ist.

Als bescheidenen Beitrag zu dieser seltenen
Geburtstagsfeier erlaube ich mir, den Lesern unserer Zeitschrift, eine
kurze Skizze der auf den Altkatholizismus bezüglichen
Schriften des berühmten Rechtslehrers vorzulegen. —

Im Mai 1866 erfuhr v. Schulte in einer zu Wien mit dem

Jesuitenpater Klemens Schrader gepflogenen Unterredung
zum ersten Male von dem Plane, ein allgemeines Konzil zu
berufen und auf demselben die päpstliche Infallibilität zum
Dogma feierlich zu erheben. Sofort erklärte er offen und
nachdrücklich, dass für den Fall der Verwirklichung dieser
Absicht das Papsttum an ihm einen ebenso entschiedenen Be-
kämpfer haben werde,, als es bisher in ihm den wärmsten
Verteidiger gefunden habe.

Dieser Vorgang ist genau zu beachten, denn er zeigt,
dass unser Gelehrter schon damals den Standpunkt einnahm,
den er später mit aller Energie vertreten hat. Von Ostern
1867 ab machte er den Primat zum Gegenstand ernstester
Studien x). Nicht mehr bloss als Jurist, für den die Tatsache
der Geltung eines Satzes, nicht der Grund oder Ungrund,
entscheidet, sondern als Historiker untersuchte er nunmehr,
ob der faktisch vorhandene Zustand mit der fundamentalen
Verfassung der Kirche in Einklang stehe. Dass hierbei in
einzelnen Punkten sich die Notwendigkeit herausstellte, früher
vertretene Ansichten auf ihr richtiges Mass zurückzuführen,
ist nicht zu verwundern, denn zur Prüfung der hier in
Betracht kommenden Fragen hatte bisher für ihn als Kanonisten

keine Veranlassung vorgelegen. Aber darauf muss
gegnerischen Behauptungen gegenüber hingewiesen werden:

') Stellung der Konzilien etc., p. 97.



— 224 —

Schulte ist sich konsequent geblieben. In seinen Werken
vor 1870, im System des Kirchenrechts (Giessen 1856), im
Lehrbuche (Giessen 1863, 1868) und im Handbuche des
Eherechts (Giessen 1855). namentlich aber in dem Werke: Lehre
von den Quellen des katholischen Kirchenrechts (Giessen
1860) trägt er dieselben Lehren vor über die Stellung der
Bischöfe und das Verhältnis von Staat und Kirche, wie 1870

und in den folgenden Jahren. Ja, gerade auf Grund seiner
vor 1870 veröffentlichten, übrigens vom Papste angenommenen

und in eigenhändig unterfertigten Schreiben belobten.
Bücher musste er sich zu allen von ihm in Sachen des Vati-
kanums unternommenen Schritten für berechtigt oder
vielmehr geradezu für verpflichtet halten. Die kirchlichen
Verhältnisse waren prinzipiell andere geworden, Schulte blieb
der Gleiche.

Inzwischen liess er es nicht an Versuchen fehlen, um
den von ihm befürchteten traurigen Akt der Kirche zu
ersparen und das einmal beschlossene Konzil zu einem segensreichen

zu gestalten 1). Insbesondere schrieb er nach
Veröffentlichung der Einberufungsbulle an den Kardinal de Luca,
dass er an einer Denkschrift über die rechtliche und soziale
Lage der katholischen Kirche, besonders in Deutschland,
arbeite. Darin legte er eine Reihe von Vorschlägen nieder zur
Herbeiführung des von ihm stets erstrebten Zieles: das Recht
der Kirche in Einklang zu bringen mit den vernünftigen
Forderungen unserer Zeit. Er hoffte, dass auf diese Weise
die Kirche wie im Mittelalter einen massgebenden Einfluss
auf die staatliche Gesetzgebung gewinnen und wieder eine
starke Helferin für die soziale Bessergestaltung werden
könne. Auf das an den Kardinal gerichtete Ersuchen, einen
beigelegten Brief dem Papste zu übergeben und die darin
ausgesprochene Bitte um Annahme der Denkschrift zu
unterstützen, kam keine Antwort. In Rom hatte man erkannt,
dass man den gefeierten Kanonisten, den päpstlich belobten
Schriftsteller, den vielfach in Anspruch genommenen
Vertrauensmann der Kurie für die dort verfolgten Zwecke nicht
werde gebrauchen können, vielmehr auf seinen Widerstand
werde gefasst sein müssen. Damit war Schultes Einfluss
vernichtet.

') Altkatholizismuri, p. 65.



- 225 -

Zahlreiche Bischöfe Deutschlands. Österreich-Ungarns.
Italiens, Frankreichs, Grossbritanniens und Amerikas
unterzeichneten auf dem vatikanischen Konzil eine von Kardinal
Rauscher verfasste Eingabe, worin sie. besonders unter
Berufung auf die Bullen Unam sanctam und Cum ex apostolatus

officio, eine genaue Diskussion der Lehre über das
Verhältnis der kirchlichen Gewalt zur staatlichen verlangen,
bevor über die Unfehlbarkeit des Papstes verhandelt werde.
Denn die von ihnen mit fast allen Bischöfen der katholischen
Welt über diesen Gegenstand vorgetragene Lehre sei zwar
uralt und durch die Übereinstimmung der hl. Väter und die
Aussprüche und Beispiele aller Päpste bis auf Gregor VII.
bestärkt, weshalb sie an ihrer Richtigkeit nicht zweifelten,
sie stehe aber mit der Lehre der Päpste seit Gregor in
schnurgeradem Widerspruche. Bei der Definition der
Infallibilität würden die Gegner sagen - hier lassen wohl die
Unterzeichner die eigene Meinung durch die Gegner aussprechen

— dass jeder Katholik, dessen Werke durch den Glauben,

den er bekenne, geleitet würden, ein geborener Feind
des Staates sei, da er sich im Gewissen für verbunden
erachten würde, so viel er könne, beizutragen, dass alle Reiche
und Völker dem Papste unterworfen würden.

Die Eingabe blieb ohne Wirkung. Dieselben Bischöfe,
die sie unterzeichnet hatten, verkündigten das neue Dogma,
als ob es sich um etwas Selbstverständliches handelte. Schulte
veröffentlichte daher, alsbald nach der Proklamation der
Unfehlbarkeit. 1871 die Schrift: Die Macht der römischen Päpste
über Fürsten, Länder, Völker vnd Individuen, nach ihren
Lehren und Handlungen seit Gregor VII. zur Würdigung
ihrer Unfehlbarkeit beleuchtet von F. v. Sch. Die dritte,
umgearbeitete Auflage erschien Giessen 1896. Er beabsichtigte,

durch dieses Werk die Bedeutung aufzuzeigen, welche
die päpstliche Unfehlbarkeit für den Staat und die Gesellschaft

überhaupt hat.
Es ergibt sich als logische und juristische Konsequenz

aus dem Unfehlbarkeitsdogma, dass bezüglich des Verhältnisses

der geistlichen zur weltlichen Gewalt die Aussprüche
der Päpste massgebend sind. Was diese als solche
ausgesprochen haben, das ist wahr und muss vom Katholiken
geglaubt, folglich auch befolgt werden.



226 —

Demgemäss werden besonders zwei Fragen erörtert:
1. Was haben die Päpste vor dem 18. Juli 1870 über ihre
Macht gegenüber dem Staate verkündet und tatsächlich
geübt, durchgesetzt oder zu betätigen versucht 2. Welchen
Einfluss vermag die Stellung der unfehlbaren Päpste in
Zukunft auszuüben

Auf die erste Frage vernehmen wir auf Grund des

vollständig mitgeteilten Quellenmaterials als Antwort, dass Gregor

VII. im 11. Jahrhundert das hierokratlsche System der
päpstlichen Allgewalt geschaffen und dass seine Nachfolger,
insbesondere Bonifaz VIII. (Bulle Unam sanctam) und
Paul IV. (Cum ex apostolatus officio) es konsequent
weiterbildeten, bis es endlich nach acht Jahrhunderten zum
Glaubensartikel erhoben wurde.

Von welcher weittragenden Beschaffenheit dieses System
ist, ergeben die folgenden, urkundlich belegten, hier auszugsweise

mitgeteilten Sätze.

Nach Gregor VII. ist die weltliche Gewalt vom Bösen
und muss deshalb unter dem Papste stehen. Wer wusste
nicht, so schreibt er wörtlich, dass die Könige und Herzöge
von denen ihren Anfang haben, die Gott ignorierend mit
Stolz, Raub, Treulosigkeit, Mord, zuletzt mit fast allen
Lastern, unter Antrieb des Fürsten der Welt, nämlich des

Teufels, über ihresgleichen, nämlich die Menschen, mit blinder

Begierde und unersättlicher Anmassung zu herrschen
sich herausnahmen? Gregor setzt dann, unter Berufung auf
die Theorie der beiden Schwerter, auseinander, die Priester
seien Väter und Lehrer der Könige, die ihnen folglich zu
gehorchen hätten.

Daher muss die weltliche Gewalt, wie Bonifaz VIII.,
gleichfalls unter Berufung auf die Zweischwertertheorie, in
der ohne Zweifel dogmatischen Bulle Unam sanctam lehrt,
unbedingt nach der Anordnung der geistlichen handeln.

Nach Gregor VII. ist der Papst kraft göttlicher Einrichtung

berechtigt, jegliche weltliche Herrschaft zu verleihen
und zu nehmen. Nach diesem am 7. März 1080 in feierlicher
Sitzung eines Konzils zu Rom verkündeten Grundsatze
handelte derselbe Papst gegenüber Heinrich IV. Gleich ihm
setzten seine Nachfolger Kaiser und Könige ab.



227 —

Der Papst hat das Recht, Länder und Völker, welche
nicht katholisch sind, katholischen Regenten zu schenken,
welche die Bewohner zu Sklaven machen dürfen. Im
Anschlüsse hieran finden wir einen interessanten Exkurs über
das Verhalten Bismarcks in der Angelegenheit der
Besitzergreifung der Karolinen-Inseln.

Christliche Untertanen, deren Fürst oder Obrigkeit vom
Papste gebannt ist, kann er zu Sklaven machen oder
verschenken.

Der Papst hat das Recht, vom Eide gegen Fürsten, die
er exkommuniziert, und vom Gehorsam gegen sie und ihre
Gesetze zu entbinden.

Der Papst hat das Recht, Staatsgesetze, Staatsverträge,
Verfassungen u. s. w. zu annullieren und von ihrer Befolgung

zu entbinden, sobald sie den Rechten der Kirche oder
des Klerus abträglich erscheinen. Beweis: Das päpstliche
Vorgehen gegen den Sachsenspiegel, gegen die pragmatische
Sanktion, gegen den Westfälischen Frieden, gegen die Wiener
Kongressakte, gegen das Österreichische Konkordat, gegen
die preussischen Maigesetze; endlich der Syllabus.

Der Papst kann alle Rechtsverhältnisse der Gebannten,
insbesondere ihre Ehe, lösen.

Ferner kann er von jeder Verpflichtung (Eid, Gelübde)
entbinden, nachher und vorher.

Besonders gefährlich erscheinen die erwähnten
Ansprüche, wenn man noch folgende Lehren hinzunimmt: Die
Befolgung päpstlicher Befehle zur Verfolgung, der
Exkommunizierten bewirkt Nachlass der Sünden. Wer einen
Exkommunizierten tötet, ist kein Mörder im rechtlichen Sinne.

Seitens der Infallibilisten fehlt es nicht an Einwendungen

zur Gewissensberuhigung. Ihnen widmet unser Gelehrter

ein weiteres Kapitel, worin er zunächst die Ex cathedra-
Theorie beleuchtet und gegenüber der im Falle der Verlegenheit

stets bereitgehaltenen Behauptung, es liege keine
Kathedralentscheidung vor, zeigt, dass vernünftigerweise jedesmal
ein Ausspruch ex cathedra vorhanden ist, wenn der Papst
über den Glauben und die Sitten Entscheidungen fällt, welche
er als die Kirchenlehre angesehen wissen will. Auf den
Einwurf, die Infallibilität sei beschränkt auf die Glaubens- und
Sittenlehren, ist zu erwidern, dass die Sitten nach wieder-



— 228

holten Äusserungen Pius IX. das ganze Gebiet des Lebens
der Individuen als solcher umfassen, und dass ziemlich das

ganze Rechtsgebict in den Bereich der Moral einbezogen
wird1). Endlich ist die Behauptung, aus einzelnen
Handlungen der Päpste lasse sich kein Schluss ziehen auf die
Lehre der Kirche, seit dem 18. Juli 1870 hinfällig. Haben
die Päpste Fürsten abgesetzt, Völker und Länder verschenkt,
von Eiden entbunden u. s. f.. so sind auf Grund des 3. und
4. Kapitels der constitutio dogmatica de ecclesia als feste
kirchliche Lehre nicht nur jene Grundsätze anzuerkennen,
welche die Päpste direkt ausgesprochen haben, sondern auch
die. welche sich als unerlässliche Voraussetzung ihrer
kirchlichen Regierungshandlungen mit logischer Notwendigkeit
ergeben. Die Richtigkeit der genannten Konstitution vorausgesetzt,

hat der Katholik das kirchliche Recht und die
religiöse Pflicht, als unabänderliche Normen der katholischen
Kirche anzusehen und zu befolgen alle jene Lehren und
Grundsätze, die jemals von den Päpsten ausgesprochen oder
befolgt wurden in ihren an die ganze Kirche kraft ihres
obersten Amtes als Hirten und Lehrer gerichteten und mit
der Absicht verkündigten Konstitutionen, dass sie von den.

Gläubigen angenommen und befolgt werden sollen.
Hieraus ergeben sich folgende staatsrechtliche

Erwägungen. Da päpstlicherseits ex cathedra erklärt worden ist,
dass die Päpste die Grenzen ihrer Gewalt nicht überschritten
haben, da gleichfalls erklärt wurde, dass sie in ihren
Kanones oder Konstitutionen niemals geirrt haben, da niemals
ein Ausspruch erfolgt ist, der unzweifelhaft irgend eine
Seite des individuellen oder sozialen Lebens von der

') Danach ist auch das im November 1906 veröffentlichte päpstliche
Schreiben zu beurteilen, welches die Rede Vannutellis auf dem Essener
Katholikentage abschwächen sollte. Wenn es darin heisst: Der kirchliche
Gehorsam lässt, «wie eine fortwährende Erfahrung-zeigt, einem jeden
vollständige und uneingeschränkte Freiheit in denjenigen Angelegenheiten,
welche die Religion nicht betreffen», so bleibt auch hier die Frage offen,
was denn dem bürgerlichen Gehorsam anheimgegeben wird.

Interessant ist auch die Mitteilung Hoensbroechs im Oktoberheft seiner
Zeitschrift «Deutschland», anfangs der achtziger Jahre habe der als erste
kanonistische Autorität angesehene, gegenwärtige Jesuitengeneral geäussert :

Das kanonische Recht muss die gesamte staatliche Gesetzgebung' beherrschen

: seinen Grundsätzen entgegen darf es kein Staatsgesetz geben.



- - 229 —

Gewalt der Päpste ausnimmt, so besteht die Schranke der
päpstlichen Allmacht auf Erden lediglich in ihrem eigenen
Willen. Wohl hat heute der Papst nicht die Macht, seine
Lehren zur praktischen Geltung zu bringen. Sind diese aber
erst zum festen Glauben seiner Anhänger geworden, so kann
sich wiederholen, was im Mittelalter geschah, und die

Verwirklichung ist nur eine Zeitfrage. Mit der Geltung dieser
Grundsätze ist die Rechtslosigkeit aller, die dem Papste nicht
unbedingt gehorchen, verbunden, insbesondere ist cvidenter-
massen prinzipiell kein Landesherr seines Thrones sicher.
Welches wird das Verhalten der Monarchen und Regierungen

sein In den beiden ersten Auflagen hatte der
Verfasser folgende Alternative als möglich aufgestellt: Entweder
kann der Staat eine Kathedralentscheidung des Inhalts
verlangen: Die Aussprüche früherer Päpste über das Verhältnis
von Kirche und Staat u. s. w., sowie das Dogma von der
päpstlichen Unfehlbarkeit und Unabänderlichkeit päpstlicher
Entscheidungen ex cathedra, beabsichtigen nicht zu haben,
haben nicht und können nicht haben irgend welche Bedeutung

für das Gebiet, welches der Staat als das seinige in
Anspruch nimmt. Oder er fordert nach dem Vorbilde der
eidlichen Verwerfung der päpstlichen Unfehlbarkeit und
Allgewalt durch die irische Nation und deren Bischöfe eine
rückhaltlose, bindende Erklärung der Katholiken, welche
Beamte werden oder als Mitglieder der Kammer gewählt, in
diese eintreten wollen.

Tatsächlich haben die Staatsmänner sich passiv verhalten

mit der Ausflucht, der Staat habe nur zu verhüten, dass
diese Theorien praktisch würden. Wie soll er aber, so fragt
v. Schulte mit Recht, dies verhüten, wenn er sie einfach
ignoriert, den unfehlbaren Papst wirtschaften lässt, als sei
der 18. Juli 1870 nicht vorhanden l), ihn womöglich zur Mit

') Man vergleiche die folgende Xotiz im Morgenblatt der « Münchener
Neuesten Nachrichten» vom ff. Dezember 1906:

Ein interessantes Eingeständnis. Der Graudenzer «Gesellige» schreibt:
Der Erzbischof von Stablewski hat politische Aufzeichnungen hinterlassen,
die jetzt in polnischen Blättern veröffentlicht werden. Da die Aufzeichnungen

noch nicht abgeschlossen vor uns liegen, teilen wir von dem bisher
erschienenen Teil nur das interessante Eingeständnis des Erzbischofs mit,
dass er sich auf verschiedenen « politischen Reisen nach Rom » für sein
politisches Verhalten ah Abgeordneter für den preussischen Landtag die Instruktionen

vom Papst Leo XIIL holte und alsdann mit dem ebenfalls verstorbenen

Abgeordneten Windthorst seine Massnahmen traf.



— 230 —

hülfe aufruft in politischen Dingen *) Wenn man tatsächlich

den unfehlbaren Papst als Oberhaupt der römisch-katholischen

Kirche im Lande voll und ganz anerkennt, werden
Gesetze dessen destruktive Macht nie verhindern. Wer aber
unseres Gelehrten Ausführungen sorgsam prüft, muss zu der
Anschauung kommen, dass der Staat nicht wohl tut, wenn
er sich passiv verhält und den unfehlbaren Papst gerade so
schalten und walten lässt, als den nicht für unfehlbar erklärten.

Aber es wird sich noch eine zweite Erwägung sofort
einstellen, dass die Kirche und damit die Gesellschaft
gerettet werden kann, wenn die am alten Glauben festhaltenden
Katholiken als kirchliche Gemeinschaft einen starken Damm
bilden gegen die A^ergewaltigung der Kirche durch die Päpste.
Je mehr der Altkatholizismus erstarkt und an Ausbreitung
gewinnt, desto sicherer wird Staat und Gesellschaft bewahrt
bleiben vor den Übeln Folgen des neuen Dogmas. Die
wohlwollende Unterstützung des Altkatholizismus liegt daher im
eigensten Interesse des Staates. Die Regierungen haben den
rechten Zeitpunkt versäumt, um den Ultramontanismus
auszurotten. Mit Gesetzen allein wird dies nicht gelingen. Um
so mehr liegt den Staatsmännern die Pflicht ob, sich vorzusehen,

solange es noch Zeit ist.
Die in der Vorrede und im Schlusskapitel über die

Ereignisse seit 1870 gegebene Übersicht zeigt, dass. wie in der
Kirche der jesuitische Geist die volle Herrschaft gewonnen
und die Durchführung der neuen Dogmen nahezu vollendet
ist, so in Deutschland der Staat das Feld geräumt und auf
der ganzen Linie nachgegeben hat. Schultes Buch ist aber
gerade darum um so notwendiger und schätzenswerter. —

In der gleichen Richtung bewegt sich die 1871 zu Prag
erschienene Denkschrift über das Verhältnis des Staates zu

l) Zur Zeit, in der diese Zeilen niedergeschrieben werden, geht durch
die Zeitungen anlässlich der Mitteilungen über die Halbemillionspende an
den Papst eine Äusserung dos bekannten Prof. Martin Spahn in Strassburg,
die von der «Germania» im wesentlichen bestätigt wird, und aus der sich

ergibt, dass die deutsche Regierung in den Jahren 1888 und 1893 den Papst
bestimmte, einen Druck auf das Zentrum zugunsten der Militärvorlage
auszuüben. Je weniger sie befolgt wurden, um so notn-endiger sind Schildes
Warnungen. Je mehr der Staat in seinem Interesse Religion und Kirche nötig
hat, desto mehr sollte er sich hüten, die Macht des Jiüipapstrs durch solche

Schritte sui steigern.



— 231 —

den Sätzen der päpstlichen Konstitution vom 18. Juli 1870,
gewidmet den Regierungen Deutschlands und Österreichs.
Sie sollte die Frage beantworten: Welche Stellung müssen
die Regierungen gegenüber den zu Rom aufgestellten neuen
Dogmen des 18. Juli 1870 und dem an diesen hängenden
Episkopate einnehmen

Zu diesem Zwecke wird zunächst das bisherige Verhältnis

der katholischen Kirche zu den verschiedenen Staaten
erörtert, wobei das Verhältnis der Bischöfe zum Papste und
ihre Stellung in der Kirche die Hauptrolle spielt.

Bis zum 18. Juli 1870 galt als Glaube, wie ihn die
Katechismen, namentlich auch die verschiedenen Religionshandbücher

des spätem Infallibilisten Konrad Martin von Paderborn

darlegten, folgendes:
1. Die Bischöfe sind gesetzt vom hl. Geiste, zu regieren

die Kirche Christi.
2. Das unfehlbare Lehramt in der Kirche wird verwaltet

von der Gesamtkirche, dem gesamten Episkopate.
3. Das Organ des unfehlbaren Lehramts bildet ein

ökumenisches Konzil.
Bis zur genannten Zeit galt, wie man sich selbst aus

dem Lehrbuche des Kirchenrechts von G. Phillips, Regensburg

1859, I. 290 sq.. überzeugen kann, als Recht:
1. Der Diözesanbischof hat die volle, ordentliche, aus

seinem bischöflichen, ordo fliessende (daher iurisdictio
ordinaria et propria genannt), zu eigenem Rechte ihm als
notwendigem Gliede der Hierarchie zustehende Gewalt in der
Diözese, sowohl für das Lehramt als die Weihe und
Jurisdiktion.

2. Die Befähigung zu allen bischöflichen Akten ruhet
nicht auf päpstlicher Erteilung, Konfirmation u. s. w.

3. Nach dem geltenden Rechte erhält der einzelne
Bischof das Recht, in einem bestimmten Gebiete zu regieren,
durch den Papst.

4. ist jemand Bischof einer Diözese, so übt er alle
Rechte iure divino in ihr aus.

5. In dem Rechte können Beschränkungen hinsichtlich
einzelner Rechte gemacht sein.

War schon die berechtigte Stellung der Bischöfe durch
den geistlichen Vasalleneid. den sie dem Papste vor ihrer



- 232 —

Weihe schwören mussten, einigermassen alteriert, so ist die
Stellung der Bischöfe nach dem Dogma des 18. Juli 1870 eine

ganz andere geworden. Nunmehr gilt folgendes: Der römische

Bischof ist der einzige Bischof in der Kirche. Oder:
Der römische Papst hat alle und jede Gewalt, welche es in
der Kirche gibt in betreff des Glaubens, der Sitten, der
Disziplin und Kirchenverwaltung über jeden Ort, jeden Bischof,
jede Kirche, jeden Kleriker, jeden Katholiken. Oder: Der
römische Papst ist der eigentliche Bischof, der Universalbischof

der ganzen und aller einzelnen Kirchen.
Für den Denkfähigen und Wahrheitsliebenden ergibt

sich folgendes Resultat mit logischer Notwendigkeit:
1. Die Kirche, welche die Conslitutio dogm. de Eccl.

Christi annimmt, ist nicht die katholische Kirche, welche vor
dem 18. Juli 1870 bestand.

2. Die Julikirche hat keinen Episkopat mehr, sondern
der römische Bischof ist der Episkopat, der Universalbischof.

3. AVer an der katholischen, apostolischen, nicht an der
bloss römisch-päpstlichen Kirche teil haben will, kann und
darf die Dogmen des 18. Juli nicht annehmen.

Die Staaten aber müssen sich klar werden über die in
der gegenwärtig besprochenen Schrift wiederholt, noch
ausführlicher in der bereits analysierten Abhandlung über «Die
Macht der römischen Päpste etc.» nachgewiesene Tragweite
der neuen Dogmen, die mit dem Wohle des Staates und der
Gesellschaft unverträglich sind, und gegen die auch der dem
Staate von den Bischöfen geleistete Eid keinen sichern Schutz
bereitet, indem er keinerlei Garantie gegen eine totale
Veränderung der Stellung der Bischöfe und des Papstes in der
Kirche gibt.

Fragen wir, welche Stellung der Staat zu der neuen, mit
dem 18. Juli 1870 beginnenden Religionsgesellschaft unter
der Leitung der bisherigen — früher katholischen —
Bischöfe einzunehmen hat, so kann er eine Religionsgemeinschaft,

welche ihre ganze Basis in dem Dogma des 18. Juli
1870 als dem primären und fundamentalen findet, unmöglich
positiv anerkennen, ohne sich selber aufzugeben, denn er
würde in diesem Falle als Grundlage einer von ihm
anerkannten Religionsgesellschaft anerkennen ein Statut, das un-



— 233 -

echt ist in seinen Quellen, unchristlich und staatsgefährlich
in seinen Folgen und Zielen.

Der Staat muss aber in seinem eigenen Interesse
verhindern, dass seine Existenz untergraben werde. Daher
muss man von ihm begehren:

1. die gesetzmässige Erklärung, er erkenne die Dogmen
des 18. Juli 1870 nicht als die jener katholischen Kirche an,
welche staatsgrundgesetzlich anerkannt ist;

2. er räume denselben keinerlei Wirkung ein für das
Gebiet des Staates, der Gemeinde, des bürgerlichen und
politischen Rechtes.

3. Er werde jeden Versuch, die päpstlichen Staatsrechtslehren

ins praktische Leben einzuführen, mit allen ihm zu
Gebote stehenden Mitteln zurückweisen.

4. Er werde die Bedrückung der Katholiken durch die
der neuen Lehre zugewandten Bischöfe nicht dulden, unter
Androhung der Sequestration der Einkünfte.

5. Gewährung aller bisher bestehenden Rechte für jene
Geistlichen, welche sich als katholische, d. h. der von ihm
anerkannten Kirche angehörige ausweisen.

Sollte aber die neue Lehre in das Leben dauerhaft
eingeführt werden, so bleibt ihm nur übrig, eventuell:

1. Einführung der Zivilstandsregister für Geburten,
Trauungen und Sterbefälle mit obligatorischer Zivilehe.

2. Abnahme einer Erklärung, oder eines Eides von allen
Beamten, welche sich als katholisch bezeichnen, dass sie
nicht glauben, der Papst sei berechtigt, über irgendwelche
staatliche oder zivilrechtiiche Verhältnisse eine Lehre als
Glaubenssatz aufzustellen oder irgend ein weltliches Recht im
Lande zu üben.

3. Vorlage eines Gesetzentwurfs an die Kammern behufs
Einführung des gleichen Reverses, bezw. Eides für die
Abgeordneten

4. Schutz der an der anerkannten katholischen Kirche
haltenden Patrone und Gemeinden rücksichtlich des Vermögens

der Kirchen.
5. Entfernung jedes Geistlichen, welcher die neuen Dogmen

lehrt oder durchzuführen unternimmt, aus einer, einen
Geistlichen fordernden Stellung an einer Staatsanstalt.



- 234 -
6. Wo dem Staate Präsentations- oder Nominationsrechte

u. dgl. auf kirchliche Benefizien und Ämter zustehen, darf
er nur solche Geistliche wählen, die der neuen Lehre nicht
huldigen.

7. Energische Zurückweisung der Übergriffe der die
neuen Dogmen lehrenden Bischöfe und Priester in das
Gebiet des bürgerlichen Lebens.

Die im alten Glauben verharrenden Katholiken, die
staatsrechtlich die anerkannte katholische Kirche bilden,
haben ein Recht auf staatlichen Schutz. Sie haben an den
Staat folgende Anträge zu stellen, zu. gewähren:

1. vollsten Schutz für die treuen Priester und Pfarrer,,
welche durch Vergewaltigung von den Besitzenden vertrieben

sind aus den Kirchen, Schutz denjenigen, welche an diesen

Priestern u. s. w. halten, in dem Rechte, nach der
katholischen Lehre zu leben;

2. gerichtlichen Schutz für die Geltendmachung dieser
Rechte;

3. Schutz für die Vornahme aller und jeder kirchlichen
Akte, welche zufolge der Staatsgesetze eine staatliche Bedeutung

haben oder Bedingung von Zivilrechten sind: Taufe
(Beurkundung des Personenstandes). Eheschliessung.
Begräbnis;

4. Schutz mit voller staatlicher Anerkennung der öffentlichen

Religionsübung;
5. Schutz und Gewährung des Rechtes, ihre Kinder vor

den Gefahren des neuen Glaubens in allen öffentlichen Schulen

zu bewahren. Will der Staat den Religionsunterricht in
den Schulen beibehalten, so muss er für solchen in der
anerkannten Lehre sorgen. —

Am 14. November 1870 fand eine Sitzung des Senates
der Bonner Universität statt; Gegenstand der Beratung war
die Massregelung dortiger Theologieprofessoren durch
Erzbischof Melchers wegen ihrer Hallung gegenüber dem Vati-
kanum; einstimmig beschlossen wurde eine Beschwerde an
den Minister l).

') Ausführliche Mitteilungen über das Vorgehen des Erzbischofs finden
sich in dem später zu besprechenden Werke : Der Altkatholizismus, p. 123 sqq..



— 235 —

Die «Kölnische Zeitung», Nr. 318, brachte eine Bonner
Korrespondenz vom gleichen Datum, worin ausgeführt wurde,
dass das Vorgehen des Erzbischofs gegen das auch von ihm
anerkannte Fakultätsstatut mehrfach Verstösse, dass aber die
Universität dem gegenüber jedes gesetzliche Mittel ergreifen
werde, um ihre Lehrfreiheit und ihren Charakter als
Staatsanstalt, denen sie ihre bisherige Blüte verdanke, gegen alle
im Rechte nicht begründeten kirchlichen Eingriffe zu
verteidigen.

In Nr. 325 erschien darauf ein Inserat, datiert Bonn.
19. November, worin der Einsender unter Berufung auf
Schulte, als auf einen völlig unzweideutigen Zeugen, das
Vorgehen des Erzbischofs zu rechtfertigen suchte.

Das war für unsern Gelehrten ein Grund mehr, den
bedrängten Bonner Freunden und Gesinnungsgenossen
beizuspringen. Er tat dies in der zu Bonn 1871 anonym erschienenen

Schrift: Das Vorgehen des Herrn Erzbischofs von
Köln gegen Bonner Professoren, gewürdigt von einem
katholischen Juristen.

Allerdings hatte Schulte in einem im Archiv für
katholisches Kirchenrecht, Bd. 19, S. 1 ff., veröffentlichten
Aufsatze über «Das Recht der Erteilung der Befugnis zum Lehramt

der Theologie (missio ecclesiastica) nach der Geschichte-
und dem geltenden Rechte der katholischen Kirche» unter
Darlegung der Entwicklung den Satz aufgestellt, dass nach
gemeinem Rechte der Bischof die kirchliche Mission ohne
jeden Grund willkürlich entziehen könne. Er hatte aber
zugleich ausdrücklich diese Entwicklung missbilligt und
gewarnt, danach zu handeln. Der Schwerpunkt seiner
Erwiderung liegt aber zunächst im Hinweis darauf, dass für
die preussischen Universitäten und Lycéen nicht das
gemeine Recht, sondern, nach dem Grundsatze: lex specialis
derogat generali, nur die nach Arrembarmig mit dem
Bischöfe erlassenen Fakultätsstatuten massgebend seien. Auf
Grund dieser Statuten war es ausgeschlossen, dass der
Erzbischof ohne Einvernahme mit der Regierung Professoren
ihre Lehrtätigkeit untersagen konnte. Das zweite
Hauptargument liegt in der seit dem 18. Juli 1870 prinzipiell
veränderten Bedeutung päpstlicher Lehren, Akte und Ansprüche..
Die Dozenten waren aber nur auf das tridentinische Glau-



— 236 —

bensbekenntnis verpflichtet, das von einem unfehlbaren
Papste nichts weiss. Nachdem er noch verschiedene
einleuchtende Gründe angeführt dafür, dass das Recht nicht
gegen, sondern für die Professoren sei. schliesst unser
Gelehrter mit einer ernsten Mahnung unter Hinweis auf Act. 5,
38 sqq. —

Durch das vatikanische Konzil war der katholischen
Opposition die Aufgabe erwachsen, den Beschluss vom 18. Juli
als den eines ökumenischen Konzils zu bestreiten, also zu
zeigen, dass der in der Peterskirche zu Rom versammelten
Synode der Charakter der Ökumenizität nicht zukommt, dass
insbesondere der constitutio dogmatica prima de ecclesia
Christi das Ansehen und die Geltung einer Glaubensnorm
nicht beiwohnt, dass namentlich das dritte und das vierte
Kapitel dieser Konstitution nicht bloss aus dem genannten
formalen, sondern auch aus dem materiellen Grunde keine
Glaubenssätze enthalten, weil beide Kapitel im Widerspruch
stehen mit der Schrift, der Tradition und der ganzen
Geschichte der Kirche.

Dieser Aufgabe unterzog sich unser Gelehrter in dem
Werke: Die Stellung der Konzilien, Päpste und Bischöfe
vom historischen und kanonistischen Standpunkte und die
päpstliche Konstitution vom 18. Juli 1870. Mit den
Quellenbelegen. Prag 1871. Eine derartige gründliche
Untersuchung ex professo war bisher noch nicht veranstaltet worden;

ganz unabhängig von allen Vorgängern trat er an sie
heran. Indem er die eigentlich biblische Argumentation den
Exegeten überliess. lieferte er den Beweis für seine Sätze
vorzugsweise aus den acht ersten, von der ganzen Kirche,
der lateinischen und der griechischen, als ökumenisch anerkannten

Synoden, sowie aus den Briefen der Päpste und ihren
Erklärungen auf Konzilien. Hierbei legte er den Schwerpunkt

auf den Nachweis, dass das Julidogma im Widerspruch

steht mit dem Glauben der alten Kirche, weil damit
erwiesen ist: 1. dass das prätendierte Dogma kein Dogma
sein kann; 2. dass das Konzil vom Vatikan bezw. der
Beschluss vom 18. Juli nicht ökumenisch sein kann.

In dem 286 Seiten starken Anhange werden die vom
Verfasser selber gesammelten Belege im lateinischen
Originaltexte ausführlich mitgeteilt, so dass eine Nachprüfung
jedem jederzeit ermöglicht ist.



— 237 —

Das erste Kapitel bietet eine ausführliche Theorie der
Konzilien. Im biblischen Lehrauftrag und im Verfahren der
Apostel (namentlich auf dem Apostelkonzil) prägt sich die
Idee der Gemeinschaft aus. In gleicher Weise verfährt die
Kirche später: Die Leitung der Einzelkirchen liegt den
Patriarchen, Metropoliten und Bischöfen ob. Aber so oft die
Lehre in wichtigen Punkten bezweifelt wird, oder wenn ein
Punkt der Disziplin so bedeutend ist, dass er von den zur
Verwaltung gesetzten Organen allein nicht geregelt werden
kann, ist ein allgemeines Konzil notwendig. Alle treten
pflichtgemäss zusammen; die Lehre und die Disziplin für die
ganze Kirche sind die beiden Punkte, welche alle Synoden
der alten Zeit behandeln. Aus ihrem Zweck und dem
Charakter ihrer Satzungen folgt notwendig, dass ein wirklich
gültiger Konzilsbeschluss in Glaubenssachen unabänderlich
ist. Für die Disziplin liegt eine solche Notwendigkeit nicht
vor. Eine Änderung würde aber selbstverständlich
allgemeine Zustimmung erfordern.

Was den Begriff und die Aufgabe des ökumenischen
Konzils angeht, so erscheint demnach in ihm die Gesamtkirche

repräsentiert, um Zeugnis abzulegen von dem Glauben

und festzusetzen die Disziplin für die Gesamtheit.
Konsequent steht denn auch das ökumenische Konzil über jeder
Einzelkirche und über jedem Vorsteher einer solchen, daher
auch über der römischen und dem Papste, kann über diesen
richten, ihn absetzen, seine Lehren prüfen und sie, wenn sie
korrekt sind, anerkennen (Leos Brief an Flavian), wenn
nicht, verwerfen (A^igilins, Honorius). Der Papst erscheint
als Ausführer der allgemeinen Synodalbeschlüsse, aber nicht
als berechtigt, davon abzugehen, kann ausser wegen der
Notwendigkeit von ihren Satzungen nicht dispensieren, viel
weniger aber gegen dieselben neue Gesetze machen.

Zur Erfüllung seiner Aufgabe bezeugt das Konzil den
Glauben. Die Bischöfe sind nicht theologische Sachverständige,

sondern autoritative Zeugen für den Glauben ihrer
Kirchen, deren Vorsteher sie sind, haben aber nicht die
Macht, über den Glauben Bestimmungen zu erlassen. Daher
sind als Grundlagen für die Entscheidung eines Konzils nach
der Lehre der alten Kirche festzuhalten: genaueste Prüfung,
Festhalten an der Schrift (doctrina prophetica, evangelica,

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 1907. Iß



_ 238 —

apostolica) und der Tradition, eingehende Kenntnis der
Sache, Nutzen der Kirche durch den Nutzen für das Seelenheil,

Begründung. Deshalb begründen die Päpste in ihren
dogmatischen Briefen ihren Glauben nicht aus ihrer
Unfehlbarkeit, sondern aus dem Nachweise der genauesten
Übereinstimmung mit der hl. Schrift, mit den Vätern, vor allem
aber aus den Synoden der Gesamtkirche. Daher halten die
Päpste der alten Zeit Synoden zur Entscheidung gewisser
Fragen für notwendig.

Da das allgemeine Konzil als Repräsentation der Kirche
erscheint, so ist ihm nach des Herrn Wort sein Beistand
zugesichert. Nicht ein einzelnes Mitglied, nicht der Papst, sein
Legat oder wer immer sonst, erscheint für sich allein als
über oder neben dem Konzil stehend und als für sich allein
vom hl. Geiste erfüllt, sondern die Einheit der Versammelten,

die Synode selbst tritt hervor als das Organ, durch
welches der hl. Geist spricht, erklärt, beschliesst. Da die
Unfehlbarkeit der Konzilien durch die Befolgung der Tradition
der Apostel und Väter bedingt ist, so legt das Altertum nicht
bloss den allgemeinen, sondern auch den Partikularsynoäen
die Anwesenheil des hl. Geistes (die Unfehlbarkeit) bei,
d. h. auch diese können vollkommen richtig den Glauben
bekunden und aussprechen, wenn sie alles tun, was nach der
konstanten Lehre und Übung der Kirche in Gemässheit ihrer
Grundlage und der menschlichen Natur, also der Vernunft
gemäss, geschehen muss.

Damit aber die göttliche Assistenz nicht fehle, muss dio
Versammlung legitim sein und die nötige Prüfung eintreten
lassen.

Der Frage nach der Legitimität insbesondere des
ökumenischen Konzils wird eine ausführliche Darlegung
gewidmet. Legitim ist die Versammlung, wenn sie von dem
dazu Berechtigten berufen ist, wenn alle, die ein Recht haben,
auf ihr zu erscheinen, zugelassen werden, wenn sie in der
geeigneten notwendigen Weise geleitet wird, wenn sie volle
Freiheit hat, wenn die Beschlüsse ordnungsmässig zustande
kommen, wenn sie ihre Kompetenz nicht überschreitet.
Sobald der eine oder andere Punkt mangelt oder entfällt, ist die
Synode von vornherein nicht legitim oder hört auf. es

zu sein.



— 239 —

Die Geschichte der acht ökumenischen Synoden des

ersten Jahrtausends zeigt, dass die Kaiser (nicht etwa die
Bischöfe von Rom) das Recht der Berufung, Verlegung,
Vertagung und Schliessung ausübten. Aber das kaiserliche
Recht fusst offenbar nicht in einer prinzipiellen Befugnis,
weil prinzipiell der Staat in kirchlichen inneren Fragen kein
Recht hat, sondern lag in seiner Stellung innerhalb der
Kirche nach der Anschauung der Kirche. Mit deren Änderung

ist das formelle Recht entfallen, das nur darauf ruhte.
Es verstand sich, seitdem die Christenheit nicht mehr ein
Haupt hatte, von selbst, dass der Papst das Organ wurde,
durch welches die Synode berufen werden konnte. AVenn

gleichwohl im 6., 7., 8., 9. Jahrhundert der Kaiser von
Konstantinopel es tat, so erklärt sich das für die Zeit bis ins
8. Jahrhundert aus der Kaiseridee, die noch mächtig wirkte,
für die 8. ökumenische Synode darauf, dass dem Papste
nichts willkommener sein musste, als ein vom Kaiser gebotenes

Mittel, dem drohenden Schisma vorzubeugen.
Aber keiner, auch nicht der römische Bischof, hat

prinzipiell das ausschliessliche Recht, ein allgemeines Konzil zu
befehlen. Daraus folgt, dass eine bestimmte Art der
Berufung überhaupt gar keine Bedingung eines legitimen Konzils

ist. Auf wessen Veranlassung auch immer eine Synode
zusammentritt, wenn die gesamte Kirche sie in legaler AVeise

anerkennt, wird sie zur ökumenischen; ihre Beschlüsse gelten

als ökumenische, wenn und soweit sie von der gesamten
Kirche in legaler Weise anerkannt sind. Ist aber nach der
Anschauung der Kirche in einer bestimmten Zeit eine
bestimmte Person (wie im ersten Jahrtausend der Kaiser, jetzt
der Papst) zur Berufung berechtigt, so erhält durch deren
Berufung äusserlich die infolge der Berufung versammelte
Synode den Charakter einer ökumenischen. Ob dieser aber
auch der Versammlung selbst im Verlaufe verbleibe und ihren
Beschlüssen beiwohne, hängt von jenen Bedingungen ab,
welche nicht bloss formale sind, sondern materieller Natur,
weil sie die Beschaffenheit des Konzils als einer Repräsentanz

der Kirche, die innere Richtigkeit der Beschlüsse, endlich

die einem Konzile durch die Satzungen Christi gesetzten
Schranken betreffen.

Was nun zunächst die Mitglieder des (ökumenischen
und des Partikular-) Konzils angeht, so ergibt sich als Rc-



— 240 —

sultat der Quellen: 1. Nur wirkliche Diözesanbisehöfe
erscheinen als Mitglieder der Synode aus eigenem Rechte.
2. Jeder Bischof ist befugt, anstatt seiner, wenn er gesetz-
mässig verhindert ist, einen Priester oder Kleriker als
Vertreter zu senden. 3. Dor Bischof von Rom hat dies Recht
unbedingt auch ohne Verhinderung. 4. Die Stellvertreter
stimmen ab, reden, kurz, haben ganz dieselbe Stellung, wie
ihre Mandatare, und unterschreiben daher auch an dem ihnen
zukommenden Platze. 5. Der Stellvertreter handelt vollgültig,

ohne dass es irgend einer Ratifikation des Mandanten
bedarf. 6. Der übrige Klerus ist durch Männer vertreten, die
als Redner und Sekretäre mitwirken, ohne aber ein Stimmrecht

auszuüben. 7. Die Laienwelt wird repräsentiert durch
den Landesherrn oder dessen A'ertretcr.

Die äussere Leitung der acht ökumenischen Synoden ist
zunächst meistens gehandhabt worden von den Kaisern oder
von kaiserlichen Beamten. Auf die Untersuchung der eigentlichen

Glaubensfragen übten nicht die kaiserlichen Legaten,
wohl aber die Kaiser selber einen direkten, auch in
zahlreichen Papstbriefen anerkannten Einfluss aus. Auf einzelnen

Synoden hatten andere die Leitung, so Osius zu Nicœa,
Cyrill zu Ephesus, auf der 8. Synode neben dem Kaiser die
päpstlichen Legaten. Diese letzteren waren nur zu einem
Protest, nicht zu einem Areto berechtigt.

Die konziliarc Freiheit galt als unerlässlich. Beweis:
die Synode von Rimini, die äusserlich den Charakter eines
allgemeinen abendländischen Konzils hatte, und die Synode
von Ephesus 449. der sich der äussere ökumenische Charakter

nicht absprechen lässt.
AA7as die Prüfung der Zeugnisse betrifft, so las man nach

Ausweis der Akten die Stellen der hl. Schrift, die Auslegungen

und sonstigen Ausführungen der Väter vor, verglich sie
miteinander und konstatierte ihre Übereinstimmung. War der
Gegenstand zu kompliziert, so ernannte man besondere
Ausschüsse und verschob die Beschlussfassung.

Da die Bischöfe nicht das Recht, sondern die Pflicht
synodaler Verhandlung haben, so folgt daraus von selbst die
Pflicht der Mitglieder, auszuharren, bis das Geschäft
vollendet ist. Dem geben die Satzungen Ausdruck.



— 241 —

Sofort nach Fassung eines Beschlusses auf einer
allgemeinen Synode wurde derselbe förmlich promulgiert in der
Kirche, wo die öffentlichen Sitzungen in Anwesenheit des

Klerus und des Volkes gehalten wurden.
Die Schlüsse der alten acht ökumenischen Synoden sind

von den Kaisern nicht nur regelmässig auf der Synode selbst
bestätigt worden, sondern es wurde regelmässig auch ein
förmliches Edikt erlassen, wodurch sie mit dem Charakter
von Staatsgesetzen bekleidet und zur unbedingten Danach--
achtung kundgemacht wurden.

Die von der Publikation und kaiserlichen Sanktion) gänzlich
verschiedene Frage, ob eine allgemeine Synode zu ihrer
Geltung der Bestätigung des römischen Papstes bedürfe, führt,
den Zeitumständen entsprechend, zu einer längeren
Untersuchung, als deren Resultat sich ergibt, dass die Bejahung,
dieser Frage auf einer petitio principii beruht, dass
vielmehr die päpstliche Bestätigung eines allgemeinen Konzils,
soweit die Glaubenssätze in Betracht kommen, keine
Bedingung der Gültigkeit und verpflichtenden Kraft seiner
Schlüsse ist.

Damit ein Satz als wirklicher Glaube unbedingt gelten
könne, muss feststehen, dass er von Anfang an überall in
allen Kirchen als solcher in Wirklichkeit gegolten habe. Daher

musste auch nach dem allgemeinen Konzil äusserlich
und unbedingt dessen allgemeine Annahme konstatiert und
damit der allgemeine gleiche Glaube festgestellt werden. Da
die Kirche des Occidents auf keiner der acht allgemeinen
Synoden vollständig vertreten war, so wurden dem Papste
als dem Patriarchen des Abendlandes die Akten zur
Herbeiführung des notwendigen, auf synodalem Wege festzustellenden

Konsenses übersandt, mit einer juristischen Bestätigung
des blossen Bischofes von Rom hat aber diese Konstatierung

nichts gemein.
Im zweiten Kapitel wird das gegenseitige Verhältnis des

Papstes und der Bischöfe hinsichtlich der Lehre und der
Jurisdiktion erörtert. Das vatikanische Dogma gründet den
Primat ausschliesslich auf die Nachfolge der römischen
Bischöfe in das Ajtostelfürstenamt Petri und leitet ferner aus
dem Primat, als in ihm enthalten, das unfehlbare Lehramt
des Papstes ab.



— 242 —

Auf Petrus und Paulus, als auf zwei, unbeschadet der
Stellung des Petrus, gleichberechtigte Apostel, erscheint nach
der Geschichte die römische Kirche gegründet. Demnach
galten die Päpste als Nachfolger beider Apostel und wurden
als solche von sich selbst und von andern ausdrücklich
bezeichnet. Anders wird die Anschauung im 8. Jahrhundert.
Seit die Kirche einen weltlichen Besitz hatte, lassen die
Päpste Petrus immer mehr in den Vordergrund treten, bis
Paulus schliesslich ausgestossen wird. Unverkennbar aber
ist, dass die Anschauung: in den Bibelstellen, welche Petri
Vorrang betreffen, liege der rechtliche Primat der vollen
Jurisdiktion über die ganze und damit die einzelnen Kirchen,
erst; sehr spät gebildet und entwickelt, ja erst durch die Ku-
rialschriftsteller und ihre Geistes- und Gesinnungsgenossen
seit dem 16. Jahrhundert allmählich zur stehenden Maxime
erhoben worden ist.

Was den Primat nach dem Rechte der alten Kirche
überhaupt angeht, so tritt die Bedeutung der von den Aposteln
Petrus und Paulus gegründeten, daher als erste angeschenen
Kirche zu Rom für die Feststellung der apostolischen
Tradition in Sachen des Glaubens und der Disziplin uns deutlich
entgegen, auf der andern Seite liefern aber die in
Papstbriefen und Synoden der fünf ersten Jahrhunderte, zum Teil
auch noch viel später, vorkommenden Titel und Anreden den
Beweis, dass die römischen Bischöfe, unbeschadet ihres
Vorranges, nur die ersten unter den gleichstehenden Bischöfen
sind.

Über seinen persönlichen Glauben legt unser Gelehrter
folgendes Bekenntnis ab:

Die geschichtliche Entwicklung braucht man als solche
nicht ohne weiteres zu verwerfen. Aber rein historisch
gewordene Bildungen sind darum, weil sie geworden sind,
noch nicht von Gott direkt angeordnet und unabänderlich.
Nur göttliches Recht ist unwandelbar, das menschliche Recht
unterliegt dem AA^echsel. Der Primat des Bischofs von Rom
als unmittelbaren Nachfolgers der Apostel Petrus und Paulus
hat jene dogmatische Grundlage, welche durch die Auffassung

der A7äter und Konzilien des 2., 3., 4., 5. Jahrhunderts
dahin erwiesen ist, dass er als Vorsteher der cathedra Petri
nicht bloss der erste Bischof ist, sondern auch wegen der



nötigen Einheit das oberste Hirtenamt übt. Die einzelnen
Rechte und ihre Formen fallen der geschichtlichen Entwicklung

anheim, gerade so gut, als überhaupt die Nachfolge auf
der cathedra Petri sich auf eine historische Tatsache gründet.
Dass diese von Gott gewollt sei, das lässt sich annehmen,
und das tue ich; aber beweisen kann man es nicht Die
Einheit der Kirche setzte die alte Zeit mit Recht in
die Übereinstimmung des Glaubens der apostolischen
Kirchen. Dass dem der Kirche von Rom ein besonderes Gewicht
beigelegt wurde, geschah, weil dort Petrus, vor allem Paulus,

gelehrt hatten, und dorthin aus der ganzen Welt die

Zeugnisse zusammenströmten.
Die Befugnisse, welche man päpstlicherseits als Folge

des Primates beanspruchte, lassen sich zusammenfassen unter
den Satz: Der Papst hat (beansprucht) die volle und
unmittelbare Jurisdiktion über alle Kirchen, Bischöfe, Gläubigen

der ganzen Welt. Dass dieser Primat, im Sinne des

Universalepiskopates, des Rechtes unmittelbarer Jurisdiktion
über alle Einzelkirchen, im Widerspruch steht mit der
Geschichte, wird ausführlich dargelegt durch den Nachweis,
dass die Gesamtanschauung des Primats, wie sie sich
allmählich seit dem 6. Jahrhundert entwickelt hat. gleichwie sie
des biblischen Grundes entbehrt, so auch des historischen
insoweit ledig ist, als sie im Glauben der alten Kirche keinen
Platz findet. Ein gleiches Resultat ergibt sich aus dem
Umstände, dass die Päpste der älteren Zeit, selbst vereinzelt bis
in die spätere, weder selbst sich das Recht beilegten, alle
logisch aus dem Primate später deduzierten und am 18. Juli
1870 in Bausch und Bogen dogmatisierten Befugnisse zu
üben (cf. namentlich die in den schärfsten Ausdrücken
erfolgte Verwerfung des Universalepiskopates durch Gregor
den Grossen), noch von der Kirche als dazu berechtigt
angesehen wurden. Insbesondere aber muss festgehalten werden,

dass niemals ein Papst des ersten Jahrtausends in einer
auch nur irgend wichtigen Angelegenheit der Disziplin und
des Glaubens für sich allein vorging, sondern dass die
Päpste stets gemeinsam mit ihren Synoden gehandelt haben.

In Hinsicht auf die Stellung des Papstes zum Dogma
kommt im Altertum niemals auch nur eine Spur von der
Anschauung vor, der römische Bischof als solcher, der Papst X,



— 244 —

könne den Glauben definieren. Vielmehr hat der römische
Bischof als solcher wesentlich die gleiche Stellung auf dem
Gebiete des Glaubens, als die anderen Patriarchen und
eigentlich alle Bischöfe. Ausdrücklich wird ihre
Irrtumsfähigkeit von den Päpsten selbst anerkannt, indem sie sich
auf Petri Irrtum im Glauben und dessen Retraktation berufen,
um damit zu beweisen, dass ein Irrtum des einzelnen
Vorstehers einer Kirche dem Glauben der Kirche selbst nicht
schade. Es gibt überhaupt eine Reihe von Aussprüchen der
Päpste, welche logisch gar nicht anders verstanden werden
können, als dass in ihnen die volle Irrtumsfähigkeit des

Papstes als solchen in Sachen des Glaubens angenommen,
wird. AA^iederholt haben ferner Päpste und päpstliche Synoden

Dinge gelehrt, selbst in Dokumenten, welche jeder In-
fallibilist als ex cathedra sprechend anerkennen muss, die
teils mit sich selbst in Widerspruch stehen, teils Lehren
widerstreiten, welche als Glaubenssätze erklärt worden sind.
Leo der Grosse z. B. lehrt die Unfehlbarkeit der Kaiser in
Glaubenssachen; seit Gregor VII. lehren die Päpste, dass
der Kaiser hierin nichts vermag. Gelasius lehrt ex cathedra
die Selbständigkeit der geistlichen und der weltlichen Gewalt :

Bonifaz VIII. definiert, es sei für jegliches menschliche
Geschöpf zum Heile notwendig, dem römischen Papste
unterworfen zu sein. Ferner befinden sich Lehren des Konzils
von Trient über Eucharistie, Ordination, Ehe, Wirkung der
ungerechten Exkommunikation in Widerspruch mit Aussprüchen

von Päpsten und päpstlichen Synoden. AA'eiterhin
beweisen die Fälle der Päpste Vigilius und Honorius ebenso
bündig, dass der Papst irren kann. Zum gleichen Resultat
führt die Annahme aller bedeutenden Kanonisten des 12. und
des 13., vieler des 14. und des 15. Jahrhunderts, dass der
Papst als solcher wegen Ketzerei angeklagt werden könne.
Erinnert man sich endlich an die Konzilien zu Konstanz und
Basel, erwägt man, dass das Konzil von Trient und das Tri-
dentinische Glaubensbekenntnis absolut nichts wissen von
einer päpstlichen Unfehlbarkeit, so durfte man die Dogmatisierung

eines Satzes, dessen Gegenteil jahrhundertelang
gelehrt wurde, für unmöglich halten, bis der 18. Juli 1870 das

Unmögliche verwirklicht hat.
Der Verfasser gewährt uns auch einen Einblick in die

Gründe des Wachstums der päpstlichen Macht. Geschieht-



- 245 —

lieh ist ein grosses Gewicht zu legen auf den Umstand, dass
die römischen Bischöfe in alter Zeit, wie in neuerer und
besonders in neuester, durch übergrosse Devotion,
überschwengliche Verehrung, auch wohl Augendienerei, unwillkürlich

dahin geführt wurden, sich grössere unmittelbare
Rechte beizulegen, als in ihrem Primate an sich begründet
war. Namentlich aber liegt eine mächtige Förderung der
stets sich steigernden Ansprüche in dem Verhältnisse zur
weltlichen Macht. Je mehr diese zurücktrat, desto mehr
entwickelte sich der Bischof von Rom zum Fürsten, der ausser
an der Vergrösserung der weltlichen Herrschaft konsequent
an der Zentralisation aller bischöflichen Rechte in seiner
Hand arbeitete, bis endlich das Stärkste eintrat, was jemals
der Menschheit geboten wurde, indem die Form eines Konzils

missbraucht wurde, um der Schrift, den Vätern, den
Päpsten, der Geschichte zum Trotz zu erklären: der Papst
sei Bischof der ganzen Kirche und unfehlbar, dies sei von
Gott geoffenbart und stets geglaubt worden.

Im zweiten Teile des zweiten Kapitels wird die Stellung
der Bischöfe beleuchtet. Nach der hl. Schrift sind sie, als
Nachfolger der Apostel, vom hl. Geiste gesetzt zur
Regierung der Kirche Gottes. Die Kirche wird repräsentiert
dureli die Gesamtheit der Bischöfe. Nichts konnte für die
ganze Kirche Gesetz werden, sei es auf dem Gebiete des
Glaubens oder der Disziplin, was nicht von der Gesamtheit
angenommen worden war; was aber diese geordnet hatte,
durfte von niemand, auch nicht dem römischen Bischöfe,
angetastet Averden.

Die Stellung der Bischöfe zum Papste lässt sich in
folgende Sätze zusammenfassen: Eine unmittelbare Jurisdiktion
über andere Bischöfe, als die zu seinem Metropolitansprengel
bezw. Patriarchate gehörigen, hat der römische Bischof in
der alten Kirche weder jemals geübt, noch beansprucht. In
den einzelnen Diözesen des Occidents hatte er die Rechte des
Patriarchen, die Metropoliten zu bestätigen, in Italien, die
Bischöfe selbst zu bestätigen. In die bischöfliche Regierung
einzugreifen, hat kein alter Papst versucht, noch dazu
berechtigt zu sein behauptet. Plandelte es sich um die Einheit
des Glaubens, so stand es dem römischen Bischöfe frei,
einzuschreiten. Aber dies war das Recht jedes Bischofes, wie



— 246 —

Cyprian, Cyrill. Ambrosius u. s. w. beweisen. Die
römischen Bischöfe, wie der Episkopat überhaupt, handelten stets
synodalmässig. Die Synode, auch die päpstliche, ist es, die
definiert, urteilt u. s. w.; der Papst regt an, präsidiert, führt
aus. Allerdings war seit dem Konzil von Sardica die Appellation

vom Urteil der Synode an den Papst gestattet, und
diese Bestimmung hat sich trotz anfänglichen Widerstandes
bald durchgesetzt. Sie hört aber darum nicht auf, ewig und
immer eine positive Bestimmung zu sein, welche weder in
der Schrift, noch in der apostolischen Tradition eine Grundlage

hat und. sich auch nur als positive Satzung selbst
hinstellt. Zudem ergibt der Wortlaut des Sardicense, dass der
römische Bischof die Sache nicht selbst zu entscheiden,
sondern sie an die Bischöfe einer Nachbarprovinz zu leiten
hatte.

Das dritte Kapitel bietet eine Übersicht über das Konzil
von Trient, insbesondere seine Geschäftsordnung, und hat
den Zweck, zu einem Vergleich der Trienter Synode, die der
Verfasser als an der alten Praxis festhaltend und als frei
charakterisiert, mit der Diener-Synode des Vatikan
anzuregen.

Die bisher besprochenen Darlegungen bilden eine für
sich abgeschlossene, selbständige Arbeit und besitzen
daher einen Charakter, der sie von dem Zwecke, eine Tagesfrage

zu behandeln, emanzipiert. Sie sind allerdings veranlasst

durch die am 18. Juli 1870 konstatierte Gewissheit,
dass das vatikanische Konzil illegitim geworden, und bieten
somit die Grundlagen für alle zur Beurteilung kommenden
Fragen in betreff des Vatikanums.

Dieser Untersuchung sind die drei folgenden Kapitel
gewidmet. Das vierte erbringt den Nachweis der Illegitimität
des vatikanischen Konzils nach seinem tasächlichen Verfahren,

1. zufolge der Art der Konstituierung, 2. wegen
mangelnder innerer und äusserer Freiheit, 3. wegen Ausseracht-
lassung der Fundamentalgrundsätze. Das fünfte Kapitel legt
die Gründe dar, warum die päpstliche constitutio dogmatica
vom 18. Juli 1870, insbesondere caput 3 und caput 4, keine
gültige Satzung eines ökumenischen Konzils ist. Die erste
Hälfte des sechsten Kapitels beleuchtet die nachträgliche
Annahme des Dekretes und deduziert dieselbe als völlig kraft-



— 247 —

los, indem alle nachträglichen Beitritte oder Publikationen
dem Dekret keinen andern Charakter gegeben haben können,
als es ohnehin hatte.

Von einer genaueren Skizzierung der in den genannten
drei Kapiteln vorgetragenen Argumente mag indessen hier
Abstand genommen werden, weil derselbe Gegenstand in dem

später zu besprechenden AVerke: Der Altkatholizismus etc.
noch einmal in ähnlicher Form vorgetragen wird, und
demnach das hier Unterlassene bei der Analyse des eben
erwähnten Buches nachgeholt werden soll.

Unser Gelehrter schliesst seine Darlegungen am Ende
des sechsten Kapitels mit dem kraftvollen Bekenntnisse
seines unverbrüchlichen Glaubens an alles, was die Kirche
lehrt, und dem Ausdrucke der zuversichtlichen Hoffnung auf
endliches Besserwerden trotz aller entgegenstehenden Hindernisse.

—
Im Juli 1873 hielt Schulte drei Vorträge, die einem von

verschiedenen Seiten geäusserten Wunsche entsprechend
veröffentlicht wurden unter dem Titel: Die Berechtigung des

Vorgehens der Altkatholiken vom Standpunkte des Kirchenrechts.

Drei Vorträge, gehalten im altkatholischen Verein zu
Bonn. Bonn 1873.

Am 4. Juni 1873 wurde Prof. Dr. Joseph Hubert Reinkens

in Köln zum Bischof gewählt. Der erste Vortrag weist
die Notwendigkeit und Berechtigung dieser AVahl nach.
Recht und Pflicht, einen Bischof zu wählen, liegt in dem
durch den Abfall der bisherigen Bischöfe zur Häresie
hervorgerufenen Notstand begründet. Dabei musste zwar von
einzelnen bisherigen, rein formellen Rechtsbestimmungen
abgewichen werden, aber nichts AAresentliches wurde versäumt,
und da das bischöfliche Amt seiner vollen inneren Fähigkeit
nach durch die Konsekration erworben wird, so ist der
Gewählte nach seiner durch den Bischof von Deventer am
11. August 1873 vorgenommenen Weihe ein wirklicher
katholischer Bischof, der als solcher berechtigt ist, unter Wegfall

der der alten Kirche unbekannten päpstlichen A^orbe-
halte, alle Rechte auszuüben, die das Recht der Kirche einem
Bischof zuschreibt. Interessant ist der Nachweis, dass auch
Döllinger, der auf dem Münchener Kongress gegen den von
Schulte gestellten Antrag über die Gemeindebildung sich aus-



— 248 —

gesprochen, sein Einverständnis mit der Vornahme der AYahl
zu erkennen gegeben hatte.

Der zweite und dritte Vortrag erläutern Recht und
Pflicht der altkatholischen Priester zur Übung der
Seelsorge. Dabei wird ausgegangen von der Tatsache, dass der
vorhandene Notstand nicht bloss ein subjektiver für den
Einzelnen, sondern ein objektiver für die Gesamtheit ist. Da
das priesterliche Amt in der Kirche ein wesentliches und
notwendiges ist, so ergibt sich die Verpflichtung zur
Ausübung desselben in bezug auf Messopfer und Sakramente,.
Auch durch die verhängten Zensuren dürfen sich die treuen
Priester nicht beirren lassen, denn die am 18. Juli 1870
angedrohten Exkommunikationen sind materiell ungerecht; sie
sind, weil der Papst keine Befugnis hat, neue Glaubenssätze
zu machen, mithin wegen Abgangs des Rechts, an sich nichtig.

Bei Gott aber und bei seiner Kirche kann, wie das
Zeugnis des Papstes Gelasius aus dem 5. Jahrhundert zeigt,
eine ungerechte Sentenz niemanden beschweren. —

Zu denjenigen Fragen, deren Lösung in der altkatholischen

Gemeinschaft mit jedem Tage dringlicher wurde,
gehörte der Priesterzölibat. Schon der ersten Synode wurden
Anträge, welche die Aufhebung desselben bezweckten,
vorgelegt und bei jeder folgenden Synode wiederholt, bis
schliesslich die Synode des Jahres 1878 erklärte, dass das
kanonische Eheverbot dem altkatholischen Geistlichen nicht
entgegenstehe, d. h. ein- für allemal von demselben dispensierte.

In dem diesem Beschlüsse vorausgegangenen AVider-
streit der Meinungen liess sich, wie Bischof Reinkens in
seinem Hirtenbrief vom 10. August 1878 *) bemerkte, eines nicht
leugnen: dass nämlich durch die Art der Behandlung jener
Reformfrage in einzelnen Fällen und auf verschiedenen Seiten

Grund zum Tadel gegeben worden ist. Um so willkommener

war es, dass Schulte in ruhiger, objektiver AVeise die

Frage vom geschichtlichen, rechtlichen und kirchlichen
Gesichtspunkte behandelte und in ihren Folgen beleuchtete in
der Schrift: Der Zölibatszwang und dessen Aufhebung.

') Hirtenbriefe von Dr. Joseph Hubert Reinkens, katholischem Bischof
der Altkatholiken des Deutschen Reichs. Nach dessen Tode herausgegeben
von der Synodal-Repräsentanz. Bonn 1897. p. 59.



— 249 —

Bonn 1876. Er hat hierdurch ohne Zweifel erheblich zur
Erledigung der Angelegenheit beigetragen.

Wenn auch hier und da, namentlich von einigen
hervorragenden Gelehrten, eine abweichende Auffassung vertreten
wurde, so werden doch auch diejenigen, welche aus Gründen

der Opportunität und der Kompetenz sich gegen die
Beseitigung aussprachen, bereitwillig einräumen, dass in einer
ohne Zweifel wichtigen und von Zeit zu Zeit immer wieder
besprochenen Sache ein praktischer Schritt getan wurde, der
•die früheren Erörterungen, die rein theoretische blieben, auf
das Erfahrungsgebiet hinüberleitete. Nunmehr ist es ermöglicht,

in einer kleineren Kirchengemeinschaft praktische
Erfahrungen über die Art und Weise, die Nützlichkeit und
Notwendigkeit der Zölibatsaufhebung zu sammeln, die dann
später gewiss auch für weitere Kreise von grosser Bedeutung

sein werden.
Zunächst wird in der genannten Schrift ein geschichtlicher

Überblick über die Entwicklung der Zölibatsgesetzgebung

in beiden Kirchenhälften gegeben. Das Resultat dieser

Entwicklung besteht für denjenigen Teil der abendländischen

Kirche, welche sich unter dem Primate des Bischofs
von Rom befindet, darin, dass der Klerus dem Gesetze der
Ehelosigkeit unterworfen ist. Das Recht der griechischen
Kirche, wie es noch heute gilt, formuliert unser Gelehrter
dahin: zu Bischöfen nimmt man meist Unverheiratete, weil
Verheiratete sich von den Frauen trennen mussten, zu den
übrigen Weihen Verheiratete; nach der Subdiakonatsweihe
ist, die Heirat verboten; wer zweimal verheiratet war, wird
nicht geweiht; die Wiederverehelichung von Subdiakonen
u. s. w. nach dem Tode der Frau ist unstatthaft. Diese Sätze
gelten auch für die mit Rom in Union stehenden Griechen.

Bei dieser Entwicklung ist besonders zu beachten, dass
keine ökumenische, sondern nur partikuläre Synoden über
diese Disziplinarfrage Bestimmungen getroffen haben.

Was die Rechtsfrage und das Staatsgesetz angeht, so
bildet zwar nach dem Reichsgesetz vom 6. Februar 1875 die
höhere Weihe in ganz Deutschland kein bürgerliches
Ehehindernis mehr. Hierdurch ist aber die innerkirchliche Seite
der Sache nicht berührt. Nach dem geltenden Rechte ist
nämlich die Beibehaltung eines kirchlichen Amtes und einer



— 250 —

Pfründe seitens eines katholischen Geistlichen rechtlich
unzulässig, der katholischer Geistlicher bleiben und gleichzeitig
im Widerspruche mit den kirchlichen Satzungen sich von den
Zölibatsvorschriften entbinden wollte.

Demnach musste die rechtliche Befugnis der Altkatholiken

untersucht werden, ihren Klerus vom Zölibatgesetze zu
entbinden. Unser Gelehrter zeigt die Frage als eine
innerkirchliche auf, so dass in der notwendigen Rücksichtnahme
auf die, die altkatholische Kirche anerkennenden Staaten kein
prinzipielles Hindernis der Aufhebung ATorlag. Er gelangt
zudem Resultate, dass die Altkatholiken im Hinblicke auf ihre
staatlicherseits anerkannte Selbständigkeit berechtigt sind,
die Zölibatsverpflichtung aufzuheben, und dass, wenn dies
geschehen, die A^erehelichung eines altkatholischen Geistlichen

keinerlei Rechtsnachteile herbeiführen kann.
Weiterhin werden die für den Zölibat geltend gemachten

Gründe besprochen, deren Stichhaltigkeit unser Gelehrter
bestreitet, um ihnen in einem weiteren Kapitel die wahren
Gründe des Zölibatsgesetzes entgegenzustellen. Nach einer
Beleuchtung der Folgen des Zölibates, wobei grundsätzlich
verschmäht wird, durch Erzählung von Skandalgeschichten
zu wirken, gelangt Schulte für den Fall, dass die Gemeinden
die Aufhebung als wünschenswert bezeichneten und ihre
Bereitwilligkeit erklärten, das nötige Einkommen zur Erhaltung
einer Familie zu ergänzen, zu dem Resultate, dass festzustellen

sei:
1. Zum Bischöfe ist nur ein unverheirateter, bezw.

verwitweter Priester zu weihen, der nur einmal verheiratet
geAvesen ist. Der Bischof, welcher heiratet, hätte sein bischöfliches

Amt aufzugeben.
2. Zu Priestern dürfen Personen geweiht Averden, Avelche

in einer ersten Ehe leben.

3. UiiA'erheiratete Priester dürfen eine Ehe, jedoch nur
einmal, schüessen. —

Wir kommen nunmehr zum Hauptwerke unseres
Gelehrten auf altkatholischem Gebiete, das eine AVürdige
Fortsetzung der Konzilsgeschichte Friedrichs bildet, und das den
Titel führt: Der Altkatholizismus. Geschichte seiner
Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in



— 251 —

Deutschland. Aus den Akten und andern authentischen
Quellen dargestellt. Giessen 1887.

Zweck dieses Buches ist: eine auf Akten, andere Schriftstücke

und Urkunden gestützte Darstellung der Bildung des.

Altkatholizismus und seiner Stellung in Deutschland zu geben,
welche jeden verständnisvollen Lehrer, mag er altkatholisch,
römisch oder eArangelisch sein, in die Lage setzt, sich ein
Avirkliches Urteil zu bilden. Es soll für die Geschichte
festgestellt averden, was geschehen ist und wie es geschehen ist.
Jedem künftigen Historiker wird das Werk als Grundlage
seiner Arbeit dienen müssen. Es ist eine unbedingt authentische

Darstellung und erbringt durch die Fülle der
Aktenstücke, Briefe, deren Veröffentlichung ausführlich als berechtigt

nachgewiesen Avird, Protokolle, Regierungserlasse u. s. w.
eine Geschichte der religiösen Bewegung in Deutschland seit
dem vatikanischen Konzil, welche uns der Verfasser liefern
konnte, weil ihm allein infolge seiner Stellung und Tätigkeit

das gesamte Material zur Verfügung stand l).
Zunächst werden die grundlegenden Dokumente mitgeteilt

nämlich die amtliche deutsche Übersetzung und der
lateinische Urtext der Bulle Pastor œternus vom 18. Juli 1870;
die Nürnberger Erklärung vom 26. August 1870; die
Münchener Erklärung von Pfingsten 1871; das Programm des

') Immer von neuem wird man an die Wichtigkeit des hier veröffentlichten

Materials erinnert, das Sch. mit andern, vorläufig noch zurückgehaltenen

Dokumenten einem öffentlichen Archiv übergeben wird, damit es

für die Geschichte nicht verloren geht. Im September 1906 erhielt Bischof
Thiel von Ermland zum 80. Geburtstag ein kaiserliches Glückwunschtelegramm,

worin die AVendung vorkommt : möge das Bewusstsein, in Ihrem
langen und arbeitsreichen Leben stets die Treue gegen Gott und Menschen
gewahrt zu haben etc. Zur Charakteristik dieses Mannes, der als der
entschiedenste Gegner der schon verkündeten vatikanischen Beschlüsse einen
frühem Schüler und damaligen Gymnasial-Religionslehrer aufforderte, ein
Religionshandbuch zu verfassen zur Bekämpfung der neuen Dogmen, welche"
die Kirche auswerfen werde, «wie ein klarer See einen Leichnam auswirft»,
sehe man die Mitteilungen Schultes, pp. 94, 96, 183. Wenn es in dem
erwähnten Telegramm weiter heisst : « wie bisher werde ich auch fernerhin Ihr
Wirken und Wohlergehen mit ganz besonderem Interesse begleiten», so
bezieht sich das vielleicht auf den Umstand, dass Th., nachdem er mit
Gutheissung der Regierung Bischof von Ermland geworden, wie Kard. Kopp,
die polnischen Umtriebe in seiner Diözese bekämpft, und die Regierung
mit der Macht geht. Das nennt man Realpolitik.



— 252 —-

Münchener Kongresses; die Beschlüsse des zweiten
Altkatholikenkongresses zu Köln; die proAÜsorischen Bestimmungen
A^om 4. Juli 1873 bezüglich der kirchlichen Einrichtung der
Altkatholiken; das badische und das preussische
Altkatholikengesetz; endlich die Synodal-und Gemeindeordnung nebst
dem Statut für die Handhabung der Disziplin über den
Klerus.

Aus der Fülle des dargebotenen Materials kann im
folgenden nur ein dürftiger Auszug gegeben AVerden.

Nach einleitenden Bemerkungen über die Zeit A'or dem
18. Juli 1870 folgt im ersten Buche die Geschichte der
katholischen Opposition bis zur staatlichen Anerkennung ihrer
kirchlichen Organisation. Namentlich werden auf Grund
äusserst interessanten, durchaus beglaubigten Materials die
Bemühungen in Deutschland geschildert, die Bischöfe der
Minorität in ihrem zu Rom bekundeten Glauben zu erhalten;
es Avird ferner dargestellt, Avie die entschiedensten Gegner
des Dogmas von der AllgeAvalt und Unfehlbarkeit des Papstes
auf dem Konzil bald nachher die heftigsten ATerfolger wurden,

wie Ketteier, Plefele, Strossmayer, Rauscher, Schwarzenberg

u. s. av. im geraden Widerspruche mit ihrem zu
Rom bekundeten Glauben sich unterwarfen, Avie Martin von
Paderborn sogar in seinem eigenen Religionshandbuche Gegner

der päpstlichen Infallibilität Avar. Als Beweis dafür
Avird eine ganze Reihe Aron hier zum ersten Male A'eröffent-
lichten Original-Briefen einer erheblichen Anzahl A^on
Bischöfen mitgeteilt, ferner die Erklärungen verschiedener
Bischöfe auf dem Konzile selbst. Mit schmerzlichem Erstaunen
sehen Avir, Avie ein Bischof nach dem andern abfällt, und Avie

die Zahl der opponierenden Gelehrten sich allmählich
vermindert.

Dann Averden unter Abdruck der wichtigeren, bisher
nicht veröffentlichten und nur ganz Avenigen bekannten Aktenstücke

aktenmässig geschildert die Durchführung der
vatikanischen Dekrete in den einzelnen Diözesen, die
Drangsalierung der Geistlichen durch die Bischöfe, die Stellungnahme

der deutschen und österreichischen Regierungen, unter
Beifügung der Schreiben oder authentischen Äusserungen atou

König LudAvig IL, Bismarck, Falk. Lutz u. s. av.



— 253 -
Weiterhin erhalten wir einen Überblick über die

Geschichte der altkatholischen BeAvegung, bis zu dem durch die
staatliche Anerkennung des Bischofs Reinkens in Preussen,
Baden und Hessen erfolgten Abschluss.

Ein besonderes Kapitel führt den Nachweis der Ungültigkeit

der vatikanischen Dekrete und zeigt die Wirkungslosigkeit

der nachträglichen Unterwerfung der Bischöfe der
Minorität. In diesem Nachweis, dass das vatikanische Dogma
vom katholischen Standpunkte aus, wie er in dem bisherigen,
sich auf die Schrift und Tradition stützenden Glauben
begründet Avar, falsch ist, liegt für die katholische Opposition
der rechtliche und theologische Grund, für das gläubige
katholische Bewusstsein die volle Beruhigung.

Unser Gelehrter führt zunächst den Nachweis, dass die
Bulle Pastor eeternus. kein Beschluss eines wahren
ökumenischen Konzils ist. Es stehen folgende Tatsachen fest:

1. Das Konzil entbehrte der äussern Freiheit.
2. Das Konzil entbehrte der innern Freiheit, weil die

Freiheit der Verhandlung durch die Massregeln des Papstes
und seiner Organe aufgehoben war.

3. Das Konzil verstiess durch seine Zusammensetzung
gegen die stets auf den ökumenischen Synoden befolgten
Regeln.

4. Das Konzil hat ohne jede Avirkliche Prüfung und mit
Ausserachtlassung der Fundamentalsätze in überstürzender
Hast verfahren.

Die materielle Ungültigkeit namentlich der Kapitel III
und IV ergibt sich aus den Widersprüchen mit der hl. Schrift,
ferner aus den historischen UuAvahrheiten und Fälschungen,
den Einschmuggelungen und Auslassungen, die darin
vorkommen, und die im einzelnen ausführlich und deutlich
aufgezeigt Averden.

Nachdem der päpstlichen Irrlehre die wahre und wirkliche

Ansicht der Kirche über ihr Lehramt gegenübergestellt
Avorden, wird auf Grund der vorangegangenen Beweisführung
folgendes Endurteil gefällt: Die Constitutio Pastor eeternus
vom 18. Juli 1870 und insbesondere ihre Kapitel III und IV,
in denen der Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit des
römischen Papstes zu Glaubensartikeln, letztere namentlich
als ein von Gott geoffenbarter Glaubenssatz, aufgerichtet

Revue intern, de Théologie. Heft 58, 1907. 17



— 254 —

werden, stehen im Widerspruche mit dem von den Aposteln
her in der Kirche vorhandenen Glauben, im Widerspruche
mit den unzweifelhaftesten Tatsachen der Geschichte, sind
formell ungültig zu stände gekommen, haben nie und nimmer
den Charakter des Beschlusses einer ökumenischen Synode,
basieren teilweise auf Fälschungen und Unredlichkeiten, sind
nichts als die Dogmatisierung einer reinen extremen
Schultheorie, entbehren somit aller und jeder Verbindlichkeit.

Mithin gab es und gibt es für alle, welche halten wollen
am alten katholischen Glauben, kein anderes Mittel, als sie
nicht anzunehmen und zu bekämpfen.

Denjenigen aber, die sich auf die nachträgliche
Unterwerfung der Minoritätsbischöfe berufen, gibt Schulte zu
bedenken, dass an der formellen und materiellen Ungültigkeit
und der Wirkungslosigkeit der vatikanischen Dekrete die
nachträgliche Unterwerfung der Bischöfe unter dieselbe nichts
hat ändern können. Denn für den konsequenten Vatikaner
ist die Bulle vom 18. Juli 1870 aus sich, nicht aber erst
durch die Zustimmung der Kirche, unabänderlich, so dass
jede nachträgliche Zustimmung eines oder aller Bischöfe
gegenstands- und wirkungslos ist.

Anders liegt die Sache, Avenn man sich auf den einzig
richtigen altkatholischen Standpunkt stellt, dass weder in
formeller, noch in materieller Beziehung in den Dekreten des
18. Juli 1870 der Ausspruch eines ökumenischen Konzils
vorliegt. Dann erhebt sich die Frage: Kann jener Ausspruch
durch die nachträgliche Unterwerfung zum Ausspruche eines
ökumenischen Konzils Averden

Zur Erledigung dieser Frage wird namentlich darauf
hingewiesen, dass die Bischöfe die Pflicht haben, auf dem
Konzil zu erscheinen und dort nicht ihre persönliche
Meinung in Glaubenssachen, sondern den objektiven Glauben
ihrer Kirchen zu bezeugen. Das haben offenbar die
Minoritätsbischöfe in nicht misszuverstehender Weise wiederholt
getan, zuletzt noch am 17. Juli mit der ausdrücklichen
Erklärung, dass sie ihre negativen Abstimmungen erneuerten
und bestätigten. Ein Konzilsbeschluss kann aber nur auf
einem Konzil zu stände kommen. Was die Bischöfe im Konzil

bekundeten, hat für dieses allein Wert, was sie nachträglich
als Unterworfene bezeugen, hat nichts mit dem Konzil



— 255 ~-

zu tun. Schliesslich haben die Dekrete des 18. Juli gar keinen

konziliaren Charakter, sondern sind und bleiben nur
eine päpstliche Bulle, zu deren Erlassung Pius IX. gut
befunden hat, 533 Prälaten zustimmen zu lassen. Jede
Publikation ist nur Publikation einer päpstlichen Bulle, auf die
nach dem Wortlaut der Bulle selber nichts ankommt.

Das ZAveite Buch enthält die wiederum auf zahlreiche
Dokumente und Tatsachen gestützte Geschichte der
rechtlichen Stellung, aveiche der Altkatholizismus in Preussen,
Baden und Hessen erlangt hat, und der Behandlung, welche
ihm seitens der Regierungen dieser Staaten und von Bayern
und Österreich zu teil wurde. Schulte hat absichtlich nicht
alle Tatsachen mitgeteilt, insbesondere hat er ein bereits
ausgearbeitetes Kapitel nicht aufgenommen, worin der Nachweis
erbracht wurde, dass altkatholische Lehrer an höheren Schulen,

namentlich Gymnasien, sowie Bewerber um andere Ämter

aus dem Grunde nicht befördert oder nicht berücksichtigt
wurden, weil sie Altkatholiken waren, und dass dies in
einzelnen Fällen ausdrücklich erklärt wurde. Das Mitgeteilte
genügt aber vollständig, um einerseits die Regierungen von
dem Verdachte besondern Wohlwollens für die Altkatholiken
zu entlasten, anderseits zu beweisen, dass diesen auch nicht
einmal das überall ato11. in manchen Fällen gar nicht
geAvorden ist. was das Gesetz zuspricht. Die Darstellung
beleuchtet ferner den bis in die neueste Zeit vielfach auf dem
Gebiete des staatlichen Lebens beklagten sogenannten
Zickzackkurs und lehrt, wie Avenig in einzelnen deutschen Staaten

eine auf feste Grundsätze gebaute Verwaltungstradition
oder auch nur Verwaltungspraxis eines und desselben
Ministers besteht, Avie vielmehr die Minister und die übrigen
höheren Verwaltungsbeamten sich berechtigt erachten, nach
Gutdünken, unter Umständen selbst gegen den Wortlaut der
Gesetze, heute diesen, morgen einen andern Grundsatz
aufzustellen und zu befolgen und nach Art der Souveräne im
absoluten Staate verfahren.

Das dritte Buch ist der Erörterung der innern Entwicklung

seit Ende 1873 gewidmet. Im ersten und zAveiten
Kapitel Averden statistische Mitteilungen gemacht über die
bischöfliche Tätigkeit und über den Klerus, über die Zahl, die
Verhältnisse und die Leistungen der Gemeinden, über die



— 256 —

verschiedenen Fonds u. s. f. Das dritte Kapitel gibt eine
Darstellung der Tätigkeit auf dem Gebiete der Lehre, des
Kultus und des Rechts. Das vierte Kapitel schildert das
Verhältnis der deutschen altkatholischen Kirche zu den übrigen
altkatholischen, zur orientalischen und englischen, sowie zur
eArangelischen Kirche, besonders in Deutschland.

Das Schlusskapitel mit der Überschrift: Rückblick,
Aussicht, zeigt noch einmal in gedrängter Zusammenfassung,
was geschehen und was versäumt worden ist, erbringt aber
auch den Nachweis, dass die Altkatholiken auch unter noch
viel schwierigeren Verhältnissen als bisher, selbst nach
Aufhebung der Altkatholikengesetze, wenn sie nur das Vertrauen
in ihre Sache nicht verlieren, der lebendige und organische
Protest gegen die Vergewaltigung des Vatikanums bleiben
werden und der Zukunft getrost entgegen gehen können. Der
ganze Schwerpunkt ist nach Schultes wohlbegründeten
Überzeugung auf das innerliche religiöse Erstarken der einzelnen
Gemeinden zu legen, bis die Zeit gekommen ist, avo der
Altkatholizismus sich als das Avirksame Mittel zur Besserung
innerhalb der Kirche und zur Sicherung der Gesellschaft be-
AVährt. —

Am 10. Januar 1890 starb Döllinger. Sein Tod enthob
die bayerische Regierung, und \Torab den Minister v. Lutz
aller Rücksichten gegen die Altkatholiken, als es galt, in der
ultramontanen Kammer das Kultusbudget durchzubringen.
Den neunzigjährigen Gelehrten, den bedeutendsten
Theologen, den Präsidenten der Akademie konnte man nicht gut
als Stiftspropst absetzen, seitdem dies seit Frühjahr 1871

beharrlich nicht geschehen war. Anders nach seinem Tode.
Am 10. März 1890 richtete das Kapitular-Vikariat von Mün-
chen-Freising eine Eingabe an das bayerische Ministerium
des Inhalts: Die Königliche Staatsregierung möge endlich
auch von ihrem Standpunkte die Altkatholiken als
ausgeschlossen aus der katholischen Kirche betrachten und behandeln.

Dafür Avaren drei Gründe angeführt, nämlich:
1. die Verwerfung der Aussprüche des vatikanischen

Konzils in der Const, dogm. capp. 3 und 4 vom 18. Juli
1870;

2. die Verneinung des Ehren- und Jurisdiktionsprimates
des römischen Papstes;



— 257 —

3. die öffentliche Verneinung des «Dogma der unbefleckten

Empfängnis» durch die Altkatholiken.
Schon nach ein paar Tagen, am 15. März, und ohne

dass die Altkatholiken vorher auch nur gehört worden
wären, kam, offenbar nach vorausgegangener Abmachung,
die ministerielle Antwort, in der der Antrag, unter Ablehnung

des ersten Grundes und auf Grund der beiden andern,
für begründet erklärt und mitgeteilt wurde: Es wurde dem
Ausschusse des bayerischen altkatholischen Landesvereines
in München mit Entschliessung vom Pleutigen eröffnet, dass

jenem Antrage entsprechend Arorerst die innerhalb der
Erzdiözese München-Freising wohnenden Altkatholiken von nun
ab seitens der k. Staatsregierung nicht mehr als Mitglieder
der katholischen Kirche betrachtet und behandelt werden.

Unser Gelehrter unternahm es, in ebenso scharfen als
klaren AA^orten ohne Schminke dem Herrn v. Lutz, dem er
bei dieser Gelegenheit auch ein Register seiner früheren Sünden

in betreff des Vatikanums und des Altkatholizismus vor-
legte, und der bayerischen Regierung überhaupt vor Augen
zu. halten, Avas sie getan. Es geschah dies in der Schrift:
Das Vorgehen des bayerischen Ministeriums gegen die
Altkatholiken. Giessen 1890. Er zeigte darin:

1. Die Vorlage des Kapitular-Vikars, durch die Lutz die
Sache sofort für «liquid» ansah, beruht auf umvahren
Voraussetzungen sowohl hinsichtlich der Primatslehre, indem die
Altkatholiken nach AusAveis der amtlichen Lehrbücher ganz
auf dem Boden des florentinischen Konzils stehen, als auch
in bezug auf die angebliche öffentliche Verneinung des Dogmas

der unbefleckten Empfängnis, Avorüber die Altkatholiken
gar keine gemeinsame Erklärung abgegeben haben.

2. Die A^orlage fordert ein Ausschliessen aus der Kirche
von Personen, gegen Avelche nach dem Kirchenrechte ein
Verfahren Aveder stattgefunden hat, noch stattfinden kann,
weil gar keine Veranlassung dazu vorliegt.

3. Der Ministerialerlass vom 15. März fusst einzig und.
allein auf den Behauptungen dieser A'orlage.

4. Dieser Erlass ist nach dem Kirchenrechte unbedingt
unhaltbar, nach dem bayerischen staatlichen Rechte nicht
bloss unhaltbar, sondern geradezu verfassungsAvidrig.



— 258 —

Nachdem er die juristische Nichtigkeit des Ministerial-
erlasses nachgeAviesen, zeigt er den einzigen ZAveck des
ultramontanen Antrages, der darin besteht, die die neue Lehre
ven dem UniATersalepiskopat und der Unfehlbarkeit des

Papstes Arerwerfenden Katholiken durch die Staatsregierung
aus der katholischen Kirche, als der in Bayern anerkannten,
hinauswerfen zu lassen und damit die Julidogmen
einzuschmuggeln

Sein Urteil über die ganze Sache fasst Schulte in die
AA7orte zusammen: Von Recht ist nichts in dem Verfahren zu
entdecken, von Billigkeit noch weniger. Politik, aber nicht
im Sinne einer staatserhaltenden Weisheit, war allein
massgebend. Der Anstand brauchte nicht gewahrt zu werden,
man löste vom 10. bis 15. März eine «Frage», welche genau
ebenso seit dem 18. Juli 1870 lag. als am 15. März 1890. —

Schliesslich hat unser Gelehrter, der die Synodal- und
Gemeinde-Ordnung geschaffen, als letzte grössere Arbeit, die
sich mit dem Altkatholizismus beschäftigt, eine A-on ihm
verfasste Darstellung des altkatholischen Kirchenrechts ATer-

öffentlicht in der A'on ihm besorgten und von der
Synodalrepräsentanz herausgegebenen Sammlung kirchlicher und
staatlicher Vorschriften und Abriss des Kirchenrechts für
die altkatholischen Kirchengemeinschaften. Bonn 1898. Auch
in seinem Lehrbuch des Kirchenrechts hat er das altkatholische

Recht stets berücksichtigt. —
Ferner hat Schulte das Amtliche Altkatholische

Kirchenblatt bis 1905 so ziemlich allein gemacht, auch die darin
stehenden Biographien von Michelis. Knoodt. Döllinger, Reinkens,

Reusch. —
Besonders ist in der Darstellung seiner altkatholischen

Schriftstellerei zu erAvähnen seine ausgedehnte Mitarbeiterschaft

an Enzyklopädien, sowie an gelehrten und politischen
Zeitschriften. Für den (Rheinischen, später) Deutschen Merkur

hat er in den Jahren 1871 bis 1897 eine grosse Anzahl
A~on Artikeln geliefert. In der Österreichischen Wochenschrift

I, 641 ff., 725 ff, äusserte er sich «zur Literatur über
das vatikanische Konzil». In der Jenaer Literaturzeitung
veröffentlichte er Rezensionen in den Jahrgängen 1874—1879,
desgleichen im Theologischen Literaturblatt A'on Reusch
1873 ff. In der Cosmopolis. April 1896, S. 227—241 schrieb



259 —

er über «Bischof Reinkens und die gegenAvärtige Lage und
Bedeutung des Altkatholizismus». Für Herzogs Realenzyklopädie

verfasste er den Artikel «Altkatholizismus». In der
Allgemeinen deutschen Biographie berühren manche Artikel
von ihm Altkatholisches, z. B. die über Rauscher,
Schwarzenberg, Theiner u.a. In der «Kölnischen Zeitung» erschienen
Aron ihm seit 1873 eine grosse Zahl von Leitartikeln und
andern Artikeln, insbesondere Biographien über Rauscher
(Nr. 330 v. 28. Nov. 1875), Haneberg (154 v. 1876), Ketteier

(16./7. 1877), Scherr (301 v. 1877), Martin (201 v. 1879),
Falk (182 v. 3./7. 1879), Simor (26 v. 1891), AVindthorst
(213 v. 14./3. 1891), Melchers (1071 v. 1895), Ledochowski
(567 v. 1902). Auch in der Intern. Theol. Zeitschr. veröffentlichte

er einige Aufsätze. —

Im vorstehenden wurde nur eine Seite der schriftstellerischen

Leistungen unseres Gelehrten zu beleuchten
versucht. Noch umfangreicher ist aber seine Tätigkeit auf dem
Gebiete des deutschen und des kanonischen Rechts. Dafür
legt u. a. Zeugnis ab sein wiederholt aufgelegtes und weit-
ATcrbreitetes Lehrbuch der deutschen Reichs- und
Rechtsgeschichte. Grundlegend sind ferner sein gleichfalls in
mehreren Auflagen erschienenes Lehrbuch des Kirchenrechts, sein
Handbuch des Eherechts und namentlich die Geschichte der
Quellen und Literatur des kanonischen Rechts, eine Arbeit,
die von berufener Seite als ein monumentales AA^erk
deutschen Gelehrtenfleisses bezeichnet wurde. —

Im Geiste sammeln sich um unsern Jubilar bei seiner
seltenen Geburtstagsfeier seine Glaubensgenossen und bringen

mit ihrem Danke für das, was er in Wort und Schrift
für sie getan, ihre aufrichtigen Wünsche dar, dass der
Spätabend seines Lebens ATerklärt sein möge durch das ungetrübte
BeAvusstsein, in schAvierigster Lage sich und andern den
Glauben beAvahrt zu haben. Seine Schriftwerke aber werden
sein irdisches Leben überdauern; wenn dereinst die Frage
des vatikanischen Konzils ehrlich wird in Angriff genommen

Averden, dann Averden sie zur Aufklärung über das
Geschehene dienen und zum Segen gereichen der Kirche Christi.

Dr. Menn.


	Johann Friedrich von Schulte als altkatholischer Schriftsteller : zum 80. Geburtstag

