Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 57
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

193

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* Christkatholische Kirche der Schweiz. Aus dem ¢ Bund »
(14. Okt. 1906): « Das am 18. September 1906 auf der Synode zu
Rheinfelden zur Verteilung gekommene Verzeichnis der Geistlichen
enthilt 57 Namen von Priestern, die zu kirchlichen Funktionen
berechtigt sind; ein kirchliches Amt bekleideten tatsdchlich nur
46; zu diesen gehoren 4 Professoren der katholisch-theologischen
Fakultit. — Dem Bischof gingen vor der letzten Synode aus 38
staatlich anerkannten Pfarreien und organisierten freien Genossen-
schaften Berichte iiber die Vorkommnisse des Jahres 1905 zu. Die
Seelenzahl, nach der die einzelnen Gemeinden die obligatorische
Steuer an die Synodalratskasse zu entrichten haben und die daher
wahrscheinlich nirgendwo zu hoch angegeben worden ist, belduft sich
nach den letzten — nicht ganz vollstindigen — Berichten auf 34,853,
Stimmberechtigte Schweizerbiirger gibt es in den organisierten Ge-
meinden 8498. Nicht gerechnet sind in den Berichten der staatlich
anerkannten Gemeinden die vielen Christkatholiken in der Diaspora,
da die Register nach den gesetzlichen Vorschriften zu fithren sind.
Ohne Ubertreibung darf angenommen werden, dass sich die Ge-
samtseelenzahl auf etwa 40,000 belduft. Die sogenannten Kasualien
sind in der christkatholischen Kirche nicht so zahlreich, wie sie
der Seelenzahl nach sein sollten. Es gibt sehr viel gemischte Ehen,
und da die Christkatholiken tolerant sind und fast iiberall Majori-
titen gegeniiberstehen, entscheidet bei Vornahme von Kasualien
sehr hiufig der protestantische Einfluss, weniger oft die rémisch-
katholische Riicksicht. — Im Jahre 1906 wurden vollzogen 647
Taufen, 26 mehr als im Jahre 1904, 213 kirchliche Eheschlies-
sungen, 8 mehr als 1904, 553 kirchliche Begriabnisse, 26 mehr als
1904. Den von christkatholischen Geistlichen erteilten Religions-
unterricht besuchten 4534 Kinder. — Von einem nennenswerten
Fortschritt kann seit lingerer Zeit nicht die Rede sein, wohl aber
waren manche Einzelheiten zu erwidhnen, die zum Beweise dafiir
dienen, dass sich die Gemeinden mehr und mehr konsolidieren. »

Revue intern, de Théologic, Heft 57, 1907, 13



194 —

* Aufklarung tber das Wesen und die Ejgrichtungen der
christkatholischen Kirche der Schweiz, zu welcher die christ-
katholische Gemeinde von Bern gehért. Im Jahre 1870 erklarte
Papst Pius IX. unter Zustimmung des vatikanischen Konzils die
ILehre von der kirchlichen Allgewalt des rémischen Papstes und
seiner lehramtlichen Unfeklbarkezt als Glaubenssidtze, denen man
ohne Verlust des Seelenheils nicht widersprechen darf. Eine Reihe
der angesehensten Bischofe hatte vergeblich dagegen protestiert,
sich aber schliesslich dem piapstlichen Machtspruche unterworfen.
Tausende und abertausende von Katholiken jedoch (darunter die
bedeutendsten lkatholischen Theologen) vermochten es mit ihrem
(Gewissen nicht zu vereinbaren, neue Lehren als Glaubenssitze an-
zunehmen, die, wie die Theologen unwiderleglich dargetan haben,
mit der hl. Schrift und der Uberlieferung der Kirche in offenem
Widerspruche standen.

Wie in Deutschland, so bildeten sich darum auch in unserm
Vaterlande infolge des Widerstandes gegen diese I.ehre von der
Unfehlbarkeit und Allgewalt des Papstes romfreze Gemeinden,
welche sich im Jahre 1874 durch eine ¢« Verfassung der christ-
katholischen Kirche der Schweiz » eine eigene Organisation gaben
und mit Genehmigung des h. Bundesrates das schwezzerische chyzst-
katholische Distum bilden. Nachdem im Jahre 1876 diese Kirche
vollkommen organisiert war, schloss sich ihr auch die katholische
Synode des Kantons Bern als oberstes Organ der staatlich aner-
kannten bernischen katholischen Landeskirche an. Durch die neue
kantonale Verfassung vom Jahre 1893 wird zwischen der romisch-
katholischen und christkatholischen Kirche des Kantons Bern
unterschieden und der einen wie der andern «in den zu ihnen
sich bekennenden Gemeinden» die staatliche Anerkennung erteilt.
Zu den bernischen Gemeinden, die sich zur christkatholischen
Kirche bekennen, gehort auch die unsrige.

Eine Rezhe von Reformen, die wir als zeitgemiss erkannt und
die mit den Traditionen der alten katholischen Kirche im Einklang
stehen, sind in unserm kirchlichen Gemeindeleben zur Durchfithrung
gebracht worden. So wurde in erster Linie die alte katholische
Verfassung wieder hergestellt und damit dem Bischofe aber auch
den Laien die Stellung wieder zuriickgegeben, die sie von Anfang
an in der Kirche eingenommen hatten, aus der sie aber im Laufe
der Zeit verdringt worden waren. Darum wurde das altehrwiirdige
Institut der Synode wieder zu Ehren gezogen, in der die Geist-
lichen und die Laien, diese als Abgeordnete der (Gemeinden, das
Wohl der Kirche gemeinsam beraten.

Den Gottesdienst feiern wir nicht mehr in der den Gemeinde-
gliedern unverstindlichen lateinischen, sondern in der Landes-



— 195

sprache. Niemand ist gezwungen, sich durch die Ohrenbeichte aut
den Empfang der Kommunion vorzubereiten, sondern zu dieser
Vorbereitung ist ihm Gelegenheit geboten durch die Teilnahme an
einer allgemeinen Bussandacht. Fiir unsere Geistlichen ist das Ver-
bot der Ehe aufgehoben; sie sollen auch als Familienviter der
Gemeinde ein Vorbild sein konnen. Die christkatholische Kirche
verwirft das Ablasswesen, eine abergliubische Heiligenverehrung,
den Glauben an Muttergotteserscheinungen und wundertitige Ma-
donnenbilder u,s.w. Sie hat die sogenannten Stolgebiihren, Sporteln
und Messgelder abgeschafft, indem sie es fiir einen Missbrauch
hilt, fiir das in Form der heil. Messe gefeierte Abendmahl und die
Spendung der heil. Sakramente eine Bezahlung anzunehmen, sie
macht sich aber zur Pflicht, die altehrwiirdigen und sinnvollen
Formen des katholischen Gottesdienstes zu erhalten, und diesen
zu einer fur alle Teilnehmer belehrenden und erbauenden gemein-
schaftlich Feier zu machen.

An der wakrkaft katholischen Lehre haben wir nichts ge-
indert. Unsere Geistlichen unterrichten, lehren und predigen auf
dem Grunde desselben apostolischen Glaubensbekenntnisses, auf
welches von jeher durch die Taufe die Aufnahme in die christliche
Kirche vollzogen worden ist.

Gerade deswegen verwerfen wir die Unfehlbarkeit des Papstes
und andere pépstliche Dogmen, weil sie nicht in der heil. Schrift
und in der Uberlieferung wurzeln. Die Kirche der ersten Jahr-
hunderte wusste von einem Papsttume im heutigen Sinne nichts.
Dasselbe hat sich erst im Laufe der Zeit zu dem entwickelt, was
als eine von Gott geordnete Einrichtung ausgegeben wird. Nach
der klaren Lehre der heil. Schrift gibt es nur ezz Haupt der
Kirche und nur ezmen Mittler zwischen Gott und den Menschen :
Jesum Christum, den Erloser. Das katholische Bekenntnis ist keines-
wegs an das Papsttum gebunden; es hat seinen Grund allein in der
heil. Schrift und in der Tradition.

Unser Gottesdienst ist katholisch, denn auch in der Landes-
sprache feiern wir nichts anderes, als was die katholische Kirche
immer als sonntidgliche Abendmahlsfeier gehalten hat. Wir haben
die Gnadenmittel der alten katholischen Kirche: Das Gebet und
die Sakramente. Das Gebet als Erhebung des Gemiites zu Gott,
die Taufe als geistige Wiedergeburt des Menschen und als Auf-
nahme in die christliche Gemeinschaft, die Firmung als eine Stir-
kung der heranwachsenden Kinder im Glauben durch die Kraft
des heil. Geistes, welcher unter Gebet und Handauflegung des
Bischofs fiir die Firmlinge erfleht wird. Die Busse ist uns ein Akt
der Versdhnung mit Gott. Da jeder Gliubige mit seinem eigenen
Gewissen vor Gott verantwortlich ist, hat er selber dariiber zu ent-



— 196

scheiden, ob er diese Versohnung vor versammelter Gemeinde
oder unter Wegleitung des Seelsorgers von Gott erbitten will.
Einen Beichtzwang haben wir so wenig, als die apostolische und
allgemeine Kirche ihn kannte. Das Abendmahl oder das Sakrament
des Altars ist auch uns ein geheiligtes Opfermahl, in welchem die
den Leib und das Blut des Herrn empfangenden Gliubigen mit
Christus in die innigste Gemeinschaft treten und der Erlosungs-
onade teilhaftig werden. Die letzte Zehrung und sakrameantale
Stiarkung wird auch bei uns gespendet.. Die Priesterweihe ist das
Sakrament, durch welches der Bischof die Kandidaten des Priester-
standes feierlich zur Verwaltung des priesterlichen Amtes weiht.
Die Ehe endlich ist uns das Sakrament, in welchem sich die Braut-
leute unter dem Segen der Kirche durch ihr gegenseitiges Jawort
zur ehelichen Gemeinschaft auf Lebenszeit verbinden. Wenn wir
darum auch die biirgerliche Eheschliessung als giiltic anerkennen,
legt doch unsere Kirche es den Brautleuten als heil. Pflicht auf, in
der kirchlichen Trauung auf ihren filirs ganze Leben entscheidenden
Schritt den Segen Gottes zu erflehen. Wir bestreiten aber die Giil-
tigkeit einer Ehe nicht, wenn sie von dem Geistlichen einer andern
Kirche eingesegnet worden ist, oder wenn ein Teil einer andern
Konfession angehort. So halten wir den katholischen Charakter
der Ehe als Sakrament fest, ohne dabei engherzig zu sein.

Uber alle diese Fragen geben der von der christkatholischen
Synode genehmigte Kafechzsmus und das offizielle christkatho-
lische Gebetbuch, das sich in aller Hinden befindet, geniigenden
und authentischen Aufschluss.

Mit aller Entschiedenheit bekdmpfen wir den in der romischen
Kirche herrschend gewordenen Ultramonianzsmus, der in religiosem
Gewande die politischen Machtbestrebungen des Papsttums zu
fordern sucht, und betonen die ausschliesslich religits-sittliche Auf-
gabe, welche die katholische Kirche zu losen hat.

Wenn also unsere Kirche viele der christlichen und katho-
lischen Lehre und Religionsiibung widersprechenden Dinge besei-
tigt hat, so ist doch in ihr alles enthalten, was zur Belitigung
und Kraftiguny eines wahvhaft katholischen Gemeindelebens dienen
kann. Getragen vom Geiste Christi, hat sie kein anderes Ziel, als
das Reich Gottes zu bauen und ihre Glieder immer mehr zu voll-
giiltigen Blirgern dieses Reiches zu machen. Sie strebt nicht nach
irdischer Macht und Grosse, sie mischt sich nicht in die irdischen
Streitigkeiten der Welt, sie hilt vielmehr die Ihrigen an, Gott zu
geben, was Gottes und dem Staate, was des Staates ist. Soviel an
ihr liegt, sucht sie Frieden zu halten mit jedermann. Darum ver-
dammt sie die Andersgliubigen nicht, sondern sucht, ohne der
Wahrheit etwas zu vergeben, in Liebe die Kluft zu iiberbriicken,
welche die verschiedenen Konfessionen trennt.



— 197

Wer dieser Kirche angehort, muss nichts entbehren, was wahr-
haft christlich und katholisch ist, wohl aber gewinnt er die Mog-
lichkeit, im Sinne des Evangeliums «das Reich Gottes zu suchen
und seine Gerechtigkeit» und dem eigenem Lande und Volke un-
verkiimmerte Treue zu halten.

* Die auslandische romischkatholische Presse iiber den
schweizer. Altkatholizismus. — Le Catholic 7Times (9 novembre
1906) ayant, a propos de la question de la séparation de I'Eglise
et de 'Etat dans le canton de Bale-172/le, commis les plus grosses
erreurs sur 'Eglise ancienne-catholique de la Swuzsse, le Katholzk
de Berne (17 novembre, p. 388) rectifie d’abord ses erreurs, puis
ajoute: « Nun bedenke man, dass die romischen Katholiken in
England den Anspruch erheben, weitaus die anstidndigsten IL.eute
in der ganzen romischen Kirche zu sein, Gleichwohl schimen sie
sich nicht, in ihrem bedeutendsten Blatt die obigen haarstriuben-
den Liigen zu verbreiten. Fiir unsere auslindischen Freunde be-
merken wir nur folgendes:

1. Den Romischen wurde in Basel nie eine Kirche genommen,
wohl aber vom Staat eine Kirche iibergeben und bis auf diesen
Tag zur freien Benutzung iberlassen.

2. Die romischen Geistlichen haben sich bisher geweigert, sich
unter die kirchenpolitischen Bestimmungen der Staatsverfassung zu
stellen und niemals eine Staatsbesoldung bezogen. Wohl aber ver-
langen sie jetzt einen Beitrag der Staatskasse an ihre Kultuskosten.
Die Angelegenheit ist aber noch nicht erledigt, sondern wird erst
gepriift.

3. Es ist richtig, dass in Ziirich infolge der dort blithenden
Industrie im Laufe der drei letzten Jahrzehnte die rémischkatho-
lische Bevolkerung sehr zugenommen hat; mit Einschluss der
Christkatholiken gab es im Jahr 1900 43,653 Katholiken neben
102,794 Protestanten. Mit Einschluss der Christkatholiken hat also
die katholische Bevélkerung von Ziirich noch nicht die Mehrheit.

Besonders erheiternd ist die Notiz, dass in Ziirich die Alt-
katholiken auf 12 Personen zusammengeschmolzen sein sollen und
gleichwohl immer noch die romische Bevolkerung durch die Be-
kehrung von Altkatholiken sehr zunimmt. Es sei hier nur daran
erinnert, dass der christkatholische Bischof am 30. September 1906
in Zirich 152 Knaben und Midchen der dortigen Gemeinde, die
nur zwei Jahrgingen angehéren, gefirmt hat.

' Unser Freund meinte, wir sollten der Catholic Times eine Be-
richtigung einsenden. Allein das wiirde wenig helfen. Die obigen

Ausziige beweisen, dass die romische Presse eben mit vollem Be-
wusstsein liigt. »



198 —

* L’entretien du culte dans les divers cantons suisses. —
La Semaine religicuse de (Geneve, du 24 novembre 1906, a publié
la notice suivante: ¢Le Conseil d’Etat de Neuchatel a résumé,
dans un récent rapport, la législation ecclésiastique des diffé-
rents Etats de la Confédération suisse. ID’apres cet exposé, il n’y
a de budget des cultes, au sens complet du terme, que dans sept
cantons ou demi-cantons: Zurich, Berne, Schaffhouse, Bale-Ville,
Vaud, Neuchatel et Genéve. Dans les trois premiers cantons, les
paroisses dont les revenus sont insuffisants sont autorisées, pour
couvrir leur frais locaux, a prélever un impot sur leurs membres.
Deux cantons, Lucerne et Tessin, tout en permettant & I'Eglise
catholique de s’organiser librement et de gérer sa fortune, lui paient
certaines redevances pour les biens sécularisés. Enfin, quinze can-
tons ou demi-cantons n’ont aucun budget des cultes, ce sont: Uri,
Schwyz, Obwald, Zoug, Glaris, Fribourg, Soleure, Bale-Campagne,
Appenzell Rh.-Ext., Appenzell Rh.-Int., St-Gall, Grisons, Argovie,
Thurgovie, Valais; les renseignements sur Nidwald font défaut. Les
Eglises y vivent des revenus de leurs biens, qui leur ont été laissés.
Dans plusieurs de ces cantons, les paroisses sont en outre autorisées
a prélever, sur leurs ressortissants, un impot spécial, généralement
percu en méme temps que 'impdét communal; mais cet impdt n’est
obligatoire que pour les membres de la paroisse.

* Encore les prétendus hérétiques du moyen age. Nos lec-
teurs connaissent l'opinion émise, a4 ce sujet, par M. Guiraud?):
d’une part, il avoue que 1'Eglise (romaine) les a condamnés et mis
a mort; mais, d’autre part, il prétend qu’elle a bien fait, étant
donné leur caractere antisocial. Le second point est ainsi combattu
par M. H. Hemmer (Revue d'histoive cf de [liltévature religzeuses,
octobre 19006, p. 481): «Il ne me semble pas qu’historiquement
on soit fondé a réunir en une seule masse tous les hérétiques qui
se sont é€chelonnés depuis le commencement du XI°® si¢cle jusque
dans le XV® et méme le XVI¢, et a les considérer uniformément
comme des révolutionnaires a dompter par le fer et par le feu.
Méme si I'on tenait pour démontrée la thése de M. Guiraud en ce
qui concerne les Albigeois cathares avec leur pratique du suicide
et leur doctrine antisociale du mariage, il ne serait pas acquis pour
cela que I'Eglise ait di se substituer a I'Etat dans la répression
de crimes antisociaux. Il n’est pas démontré davantage que I'Eglise
n'ait chatié que ces crimes-la. Les textes de St-Thomas et des
papes allégués par lauteur lui-méme témoignent de la volonté de
VEglise de détruire 'hérésie pour elle-meme et par la force».

1) Voir la Revwe de juillet 1906, p. 571—574.



199

M. Hemmer ajoute l'excellente remarque suivante: « Remarquons
en passant les mauvais tours que joue a I'apologétique la définition
de I'Eglise «société parfaite, soczefas perfecta», qui est entrée dans
tous les cours de droit canonique et de droit public ecclésiastique.
Cette définition a été élaborée pour justifier par une théorie juri-
dique les faits qui s’étaient produits dans une certaine phase de la
vie de I'Eglise ou elle ¢tait devenue une puissance politique de
premier ordre. Plus on creuse cette définition, plus on est amené
a lui donner des développements qui conduisent a l'assimilation de
I'Eglise & une puissance politique, pourvue de tous les ovganes des
puissances politzgues. Les circonstances de fait ont changé, mais
la théorie demeure dans les livres et elle faconne le cerveau des
ecclészastiques au point de leur faire considérer comme un malheur
des temps et comme une déchéance a jamais déplorable, les trans-
formations de esprit public quz ont ramené I’Eglise a lexercice de
sa wmission propre, qui est d'ovdre moral, religieux et social.»

C'est dire a Rome que I'Eglise n’est pas une société politique,
qu’elle n’a aucune mission politique, et que tous les crimes de Rome
comme puissance politique sont effectivement des crimes.

¥ Comment I’Eglise orthodoxe d’Orient est jugée dans I’Eglise
romaine. Dans les fZckos d'Orzent (novembre 1906), M. M. Jugie,
aprés avoir essayé¢ de mettre le patriarche Dosithée en contradic-
tion avec lui-méme et aussi avec Pierre Moghila, dit (p. 330):
«(Quand on admet en principe comme expression authentique de
sa croyance deux confessions de foi qui se contredisent, et quand,
en pratique, on n’accepte que celle dont l'enscignement est ouver-
lement contraive a la tradition, on n’a pas le droit de parler en-
core de son infaillibilité. Comme le protestantisme, /orthodoxie
orzentale est depuis longtemnps en proie & lanarchie doctrinale. Ses
variations ont été moins apparentes et sont peut-étre moins connues
que celle de la Réforme; elles n’en sont pas moins réelles. A cela
rien d’étonnant, puisqu'une Eglise guz w’est pas bdiie sur la pierre
posée par F.-C. ne posséde aucune garaniie contre les assauts des
portes de lenfer et se trouve soumise & la condition de tout ce
qui est purement humain, c’est-a-dire au changement ... Vu [zrré-
médiable décadence, vu l'état de décomposition doctrinale et morale
ou git lorthodoxte, il nous est impossible de croire & un nouveau
concile de Florence. On ne peut compter que sur des retours par
petits groupes et par individus. Aux Ames avides de vérité qui
vivent dans le schisme, il n’est pas, nous semble-t-il, d'une bonne
méthode de laisser croire que presque rien ne les sépare de nous.
Il faut, au contraire, leur ouvrir les yeux sur la grandeur du péril
qui les menace; il faut leur montrer que lewr Eglise n'est pas



— 200 —

larvche sainte de la vérvité, faite de bois incorruptible, mars une nef
vermounlue, incapable d’affronter la tempéte, et que pour eux, Vurnzgue
moyen de salut est de demander passage sur la barque de Prerre.»

Dans la méme livraison, M. G. Bartas, parlant de la «crise
de la Grande Eglise », appelle cette Grande Eglise « organe poli-
tico-religieux de l'hellénisme a4 Constantinople s (p. 377).

Un Bulgare, M. K. Pavlov, aprés avoir visité la Bulgarie, écrit
(p. 374—376): «Il y a bien en Bulgarie une religion officielle, la
religion chrétienne dite orthodoxe; mais elle est purement décora-
tive, de surface; elle n’atteint pas les ames, les consciences; elle
se borne aux pratiques extérieures; elle est un rite que l'on ac-
complit par tradition, par patriotisme, comme marque de race, de
nationalité, de langue.» Suit une description navrante de la super-
ficialité de I'enseignement religieux dans les écoles et les gymnases.
11 ajoute: «Manquant de religion, nous manquons d’éducation et
de moralité . .. Que fait le clergé bulgare en face de ce dévergon-
dage moral? Hélas! Rien, rien, trois fois rien... Vous savez ses
occupations plutdt politiques et administratives que religieuses. Le
bas clergé, celui des paroisses urbaines et rurales, chante loffice,
célebre la messe, baptise, marie, enterre. Il fait cela, mais il ne
fait pas autre chose... En général, il n’a pas eu de préparation
au sacerdoce, qu'il considére comme un métier ordinaire... Quant
au clergé régulier dans les couvents, hélas! il vaut mieux ne pas
en parler; on n'aurait a dire que sa misére surnaturelle, sa miseére
intellectuelle et sa misére morale... Une chose augmente encore
ma souffrance, c’est que rien ne laisse entrevoir d’ou le salut peut
nous venir... Notre Eglise orthodoxe est trop dénuée de prise sur
la société et d’action sur les ames, trop formaliste, trop morte pour
retenir nos enfants sur la pente mauvaise... Mon Dieu, qui nous
sauverar »

Voila ce que, dans 'Eglise romaine, on pense de I'Eglise ortho-
doxe. Les orthodoxes romanisants ont-ils des oreilles pour entendre?

* Les Ecoles francaises d’Orient. M. Charlot, chargé de mis-
sion en Orient, a adressé au ministére des affaires étrangeéres de
France un Rapport dans lequel on lit:

¢ De 'ensemble des considérations qui précedent, il me semble,
monsieur le ministre, que les conclusions suivantes se dégagent
d’elles-mémes :

«Congréganistes. — 1° Supprimer le concours de 'Etat a celles
des écoles qui, par suite de faits avérés de prosélytisme et d’in-
tolérance, sont plus nuisibles qu’utiles au renom de la France.

¢ 2° Maintenir aux autres leur subvention, dans la mesure ou
elles continueront a servir les intéréts frangais.



)

Laiques. — 1° Soutenir les écoles laiques existantes dont le
développement n’a été entravé que par le manque de ressources.

¢ 2° En fonder de nouvelles, surtout dans les centres ou il
n’existe aucune école francaise et ou les conditions sont favorables. ..

« La condition la plus essentielle, pour assurer le succes des
écoles laiques présentes et futures, c’est le recrutement d'un per-
sonnel de choix ...

¢« Ce dont le congréganiste, presque sans besoins, sans relation
avec le monde, vivant seul ou dans sa communauté, peut se con-
tenter a la rigueur, ne saurait suffire au laique qui ne vit pas en
dehors de la nature, mais se marie, crée une famille, prend une
place dans la société. Ce n’est pas la question d’économie qui doit
étre ici décisive. Le mauvais enseignement, a si bas prix qu'il soit,
est encore trop colteux; le bon doit étre payé ce qu’il vaut. ..

« Deux Associations vous ont manifesté de la fagon la plus
heureuse leur volonté d’étre vos collaboratrices et de prendre leur
part dans les charges que comporte la réalisation d’un pareil pro-
gramme,

« L'une, la Mission laique, Société jeune encore, apres avoir,
par la création de I’école Jules Ferry, préparé le recrutement d’un
personnel de maitres qui s’est déja révélé excellent dans nos co--
lonies, a montré, en créant le lycée de Salonique, d’'incontestables
mérites d’organisation.

«L’autre, I’Alliance francaise, jouit d’'une popularité et d’'une au-
torité morale considérables en Orient, ou l'on trouve sur tant de
points lJa marque de son action utile et de ses bienfaits; elle a a
sa téte un universitaire éminent, un homme de progrés, M. Pierre
Foncin. ..

« Aux missionnaires laiques qui, de France, iront la-bas pro-
pager notre langue, porter la fidéle expression de nos idées et se
vouer, sans arriere pensée, a une ceuvre exclusivement francaise,
tous nos agents tendront une main amie et tiendront a honneur
d’étre les fermes soutiens, les patrons éclairés de ces écoles neutres
qui, dans la diversité des races, dans la divergence des sectes,
dans la dispute des Eglises, s'efforceront de répandre une atmos-
phére de tolérance, de concorde et de paix. »

Le Fournal des Débats (9 novembre 1go6) a critiqué l'es-
prit de ce Rapport, qui recommande les écoles laiques de préfé-
rence aux écoles congréganistes. Selon les Débats, le congré-
ganisme comprend le patriotisme francgais. Nous ne discuterons pas
ici cette assertion, contredite par tant de faits, et nous faisons des
veeux pour que le gouvernement frangais comprenne enfin la né-
cessité, pour la France, de ne pas confier son drapeau a des Con-
grégations dont le premier et le dernier mot sont pour la glorifi-



202

cation et la défense du systéeme papal, contre les lois frangaises
et contre tout ce qui est progrés, science et liberté. Défendre ce
systéme ne peut que rendre le nom frangais odieux a I'Orient,
dont les intéréts politiques et religieux sont manifestement autres
que ceux de Rome.

M. G. Rouanet s’est ainsi exprimé sur ce sujet, dans L’ Hu-
manzté du 2 novembre: «C’est d'une ceuvre congréganiste qu’il
s’agit, de linfluence francaise mise au service des Congrégations.
Et ici comme la, dans I'Orient du Levant, comme dans I'Orient
chinois, I'ceuvre congréganiste, patronnée, soutenue, subventionnée
par la France, aboutit aux mémes résultats: le prestige de la Irance
sert la Congrégation; la Congrégation n’a garde de rendre a l'in-
fluence francaise la monnaie des services que celle-ci lui a prodi-
gués. Quelque modération que M. Charlot ait mise dans son ap-
préciation des écoles religieuses en Orient, il ressort, des renseigne-
ments recueillis sur place, que 'école congréganiste est un foyer
de prosélytisme religieux, partant d’'un centre d’agitation suspect a
I’élément musulman et a toutes les confessions chrétiennes autres
que la confession catholique (romaine).

« Car c’est en pays musulman, ne l'oublions pas, entre des re-
ligionnaires de sectes différentes et rivales, toutes aussi intolérantes
que la secte romaine elle-méme, que les écoles catholiques sub-
ventionnées par nous sont établies, recrutent leurs éléves et luttent
pour leur prospérité. De la a solidariser la France avec les ma-
nceuvres plus ou moins loyales par lesquelles jésuites et assomp-
tionnistes portent le trouble dans les populations d’Orient, divisent
les familles et perturbent tout autour d’elles, il n’y qu'un pas. Les
¢trangers le franchissent et nous rendent justement responsables des
maux que la Congrégation déchaine dans son voisinage. . .

«Si encore le gouvernement de la République francaise était
assuré qu’en retour de la protection qu'il accorde a l'expansion du
catholicisme, celui-ci propage auprés des populations ou il pénetre
sous 'égide de notre drapeau, Vamour, la vénération de notre pays
chez ses fideles! Je ne crois pas que la compensation fut suffisante.
Nous jouerions un jeu de dupes a croire que les avantages de la
propagande catholique soient de nature a compenser tous les in-
convénients qu’elles nous colite par ailleurs. Mais nous ne pouvons
meéme pas compter que les catholiques par nous protégés et sub-
ventionnés enseigneront a leurs catéchumeénes 'amour de la France.
C’est tout le contraire qu’ils s’appliquent a leur inculquer. Leur en-
seignement, c'est le dénigrement et la haine systématique de la
France moderne, de la République et de la liberté dont l'histoire
se confond avec celle de la France contemporaine elle-méme. Il
suffit de parcourir les passages ou M. Charlot a consigné avec beau-



— 208

coup de réserve la nature de l'enseignement congréganiste, pour
se convaincre que la Congrégation reste, dans le Levant, fidele a
elle-méme et que la République est dupe, la-bas comme ici, de
sa trop longue magnanimité.

« Aprés un rapport comme celui de M. Charlot, aprés des in-
cidents comme ceux qui viennent de se passer au Tonkin, il n'y
a qu'une solution au probléme des missions: supprimer les sub-
ventions que la République leur alloue dans le Levant; chasser
la Congrégation dans les pays de protectorat et de domination
francaise ».

* Quelques aveux de théologiens romanistes:

— Ce qu'est la théologie positive dans I'Eglise vomaine ac-
tuclle. Le P. Paul Bernard, dans les « Etudes» du 5 novembre 19006
(p. 391), parlant du volume de M. Pourrat sur «la théologie sacra-
mentaire », dit: «... La théologie positive est d’'un ordre différent
des autres sciences, conditionnée qu'elle est par les décisions in-
faillibles de I'Eglise qui constituent des résultats irrévocablement
acquis a la science catholique. » — Autant dire que la théologie po-
sitive, en tant que «science catholique », n’est pas une science, mais
seulement ce qu’il plait a /’Eglzse (lire Rome ou le pape) de décider!

— Ce méme Pére, dans ce méme compte-rendu, constate
que M. Pourrat a admis «/la théoriec nevmanienne du développement
sacramentaire », et il ajoute: « Cette théorie ... ne semble pas aussi
dégagée de nuages que l'auteur se plait a le dire. Il n’est pas tres
facile de se représenter en quel sens le baptéme s’est développé
dans la confirmation, qui peut étre considérée comme une sorte de
dédoublement du premier de nos sacrements, ni comment le bap-
téme s’est encore développé dans la pénitence, suivant un processus
qui se congoit assez bien. D’autres pourront trouver que le pro-
cessus est plutét nébuleux. »

— M. Hippolyte Hemmer reprocke au clevgé frangais actuel
de manquer d'une éducation en rapport avec les besoins du temps.
11 dit: « Le grand péril de I'Eglise vient de ce que notre attitude
d’ensemble ne reflete rien de tout cela (le sentiment des besoins
nouveaux); nos évéques viennent de tenir deux assemblées dont
nous ne connaissons pas tous les actes; mais le langage qu'ils ont
tenu au public ne frappait nos contemporains par awcun de ces
accents ou des hommes du XX° siécle puissent recomnaitre [l'écho de
leurs ames». — Voir Demain, g novembre 1906, p. 46.

— Iriste état de lenseignement dans les grands séminaires
de France. M. 'abbé P. Gontier a mis ce point en lumiere dans
sa brochure intitulée: De la méthode des sciences philosophiques



dans les petits et les grands séminaires. L’auteur remarque que le
jeune prétre aurait besoin d’habitudes rigoureusement scientifiques,
puis il ajoute: « Or, voila précisément ce qu’il ne posséde pas et
ce que la vraie méthode des sciences philosophiques aurait da
former en lui.» A quoi la Revue catholique des Eglises (octobre
1900, p. 503) ajoute: « Cela est vrai. Mais la réalité du fait cons-
titue, il faut bien I'avouer, un terrible réquisitoire contre les en-
sergnements sans valeur et sans méthode qui se donnent dans trvop
d’établissements religieux. »

— Triste état de Uenseignement de la théologie a Rome. —
Dans la Revue bénédictine du 6 octobre 19006, D. Festugiére re-
marque qu'a Rome «végete le thomisme traditionnel » ; que « Rome
n’a pas un seul établissement scolaire qui mérite de s’appeler un
institut de philosophie». « Quelle est la cause de cette inertie re-
lative? .. L’esprit romain ne voit dans la philosophie qu'une pré-
paration a la théologie dogmatique.» D’ou une série de travers.
Indifférence pour l'histoire et pour la science expérimentale. Pré-
occupation apologétique qui altére 1'économie du savoir et choque
le lecteur. «Recours a largument théologique ou aux indications
surnaturelles, parfois mesuré, mais presque toujours excessif et méme
obsédant. » Appel a lautorité humaine. «Attitude caractéristique
dans le débat. On discute moins les théories adverses qu’on ne
les cite a son tribunal pour les condamner. De la des paroles
apres. .. Bref, parmi les étudiants qui fréquentent les grands col-
léges romains, il en est un grand nombre, nous assure-t-on, qui ne
tirent aucun profit des cours de philosophie scolastique. »

Et c’est Rome qui prétend faire la loi aux savants et qui
s’adjuge le monopole de la science! Quelle dérision!

— Comment le haut enseignement religieux nexiste pas cn
ltalze. M. G. Vitali écrit dans Demain (9 novembre 1900, p. 34):
« Sur cent Italiens auxquels on demanderait comment est organisée
en Italie l'instruction religieuse supérieure, quatre-vingt-dix-neuf ré-
pondraient: De grace, qu’entendez-vous par enseignement religieux
supérienr 7 Nous ne connaissons rien de pareil et ne pouvons méme
pas nous imaginer comment il devrait étre organisé. Il y a peut-
étre un enseignement supérieur pour les prétres; nous, laiques,
nous ne connaissons autre chose que le catéchisme de Bellarmin,
qui, dans notre enfance, nous faisait faire de mauvais réves en
nous parlant de sorciers et de gens qui jettent des sorts. De I'His-
toire Sainte, on nous a appris 'existence de Parche de Nog&, du
serpent de bronze, d’Esaii et de son plat de lentilles, de Judith
la traitresse; hormis cela, on ne nous a pas enseigné autre chose
en matiere religieuse, a nous laiques, et nous nous en sommes



contentés .. . Nous rougissons en face des étrangers. Le reproche
que nous faisait Albert Ehrhard en 1894, nous le méritons encore
aujourd’hui; non seulement nous ne vivons pas de la vie religieuse
de 'humanité, mais nous lignovons et nous méprisons de wnous oc-
cuper des problemes qui s’y rattackent . . .

« L'Université des jésuites & Rome, par exemple, est un champ
clos ou l'on donne un enseignement tres prétentieux, mais #72s
élémentaive, et les jeunes étudiants répétent mécaniquement les idées
et méme les paroles du professeur sans se permettve d’avoir unc
initiative personmelle. Au séminaire romain de I’Apollinaire, on pou-
vait croire un moment qu’un souffle rénovateur viendrait raviver
'enseignement, mais bientdt la »éaction a pris le dessus. Les jeunes
étudiants de ces écoles doivent discuter des questions baroques,
par exemple: si 'arche de Noé renfermait des échantillons de toutes
les espéces d’animaux actuellement existants. On passe son temps
a refuter les théories de Nestorius et d’Eutycheés, tandis qu’on
ignore presque les noms de Kant, d'Hegel, de Spencer. Les pro-
fesseurs 'se vantent d’avoir été si prudents, si circonspects, que
leurs éleves ignovent [existence d'une question biblique. »

— Comument un théologien catholique-romain juge le protestan-
tisme et sa propre Eglise. — M. Vernhette a fait I'excellent aveu
suivant dans Demazn (5 octobre 1906, p. 2): «La plupart des
catholiques ne réalisent l'idée d'Zg/lzse qu’en l'identifiant avec celle
de la hiérarchie, qui n'en est cependant qu'uzm des organes. 1l
semble que, si l'on cherchait de nos jours a se faire une repré-
sentation équivalente a cette premiére forme de linstitution chré-
tienne, 2/ faudrait lemprunter & ces petites communauiés protes-
tantes, dont chaque membre se sent une partie essentielle, qui
comprend que de son effort, de sa foi dépend l'existence de son
existence, et qu’elle est faite, pour ainsi dire, de lui-méme. Iy a
certaemement dans le sentiment de certains protestants pour leur
Eglise l'affirmation d’un lien plus étroit, plus libre, et le sens qu'ils
donnent a ce terme /Zg/ise parait mieux rappeler celui qu’il pou-
vait avoir pour les destinataires des lettres de S. Paul. »

Conclusion logique: Donc il faut restaurer et fortifier la vie
chrétienne Zndividuelle et paroissiale; donc il faut que chaque
simple fidele ait conscience de ses droits et de ses devoirs, dans
la part qu'il doit prendre aux exercices du culte public et aux
actes religieux de la paroisse et de I'Eglise. Voila pourquoi les
anciens-catholiques, dés 1873, ont rendu aux simples fideles tous les
droits paroissiaux et ecclésiastiques qu'ils pratiquaient dans lan-
cienne Eglise catholique. — Mais, dit-on, c’est de lindividualisme
protestant. — Si les protestants ont eu le bon esprit de comprendre



et de mettre en pratique cette vérité fondamentale du christianisme,
tant mieux. Pourquoi leur en faire un reproche? St-Paul ne I'avait-il
pas enseignée avant eux® Laissons aux protestants leurs qualités et
imitons-les; n’évitons que leurs erreurs et leurs défauts.

* Jerusalem, Jerusalem, qusze occidis prophetas. S. Matthieu
raconte que Jésus reprocha a Jérusalem de tuer les propheétes qui
lui étaient envoyés (XXIII, 37). Il en est de la Rome papale comme
de l'ancienne synagogue: elle tue les prétres savants qui veulent
I’éclairer et les généreux laiques qui veulent 'union et la paix. Les
condamnations portées par !'Index et par Pie X en ces derniers
temps, en sont la preuve. Un dominicain, le P. Allo, écrivait,
dans la Revue du clevgé francais du 15 octobre 1900 (p. 359), que
toute la hardiesse est permise aux catholiques-romains, a4 une con-
dition toutefois: pourvu qu’il soient soumis aux décisions passées
et 4 celles de l'avenir!... Cela seulement! Les décisions passées,
qui forment une bibliotheque si considérable que personne ne la
connailt, le pape moins que tout autre; puis, celles de I'avenir, qui
peuvent étre plus considérables encore. Décidément, le bon P. Alio
est la conciliation méme. On vous garrotte bras et jambes, et on
vous dit: Vous pouvez agir et courir tant que vous voudrez; allez-y
hardiment! — Clest ainsi que Mgr Le Camus, enhardi par une
lettre privée du pape, s’est permis de croire qu’il pouvait se con-
former a une loi francaise, et que, désavoué par ce méme Pie X,
il a poussé la candeur jusqu’a en mourir de chagrin. Tel Racine,
dit-on, aprés le mécontentement du Roi!.. «Un épiscopat qui se
soumet la mort dans V'ame, un pape qui abuse a ce point de son
autorité, la mitre francaise tombée a ce degré d’avilissement au
pied de la curie romaine, cela ne peut aller bien loin», a-t-on dit.
Espérons-le. |

Autre fait. L’abbé de Meissas est mort en octobre dernier.
e Szecle a publié sa biographie. Je le mentionne ici, d’abord
pour rendre hommage a sa science, ensuite pour montrer, par son
exemple, comment Rome tue les intelligences qui lui sont plus
soumises qu’a la vérité méme. M. de Meissas, un jour, fit acte
d’adhésion a la réforme de l'ancien-catholicisme; mais vite il prit
peur, rentra dans le bercail romain, et attendit I’heure ou il pour-
rait parler suivant sa conscience. Hélas! Cette heure ne sonna
jamais. 1! est mort avant d’avoir entendu la parole libératrice. —
Cette parole, le Christ I'a prononcée; mais son prétendu vicaire
ne la prononcera pas. L’abbé fut victime de sa naiveté. Un ami,
lui rendant hommage, a dit: « C’était un savant; mais contraint
par I'Inquisition ou de se taire, ou de publier ses écrits sous des
noms d’emprunt, il préféra rester un obscur, attendant I'heure ou



— 207 —

il pourrait parler. Cette heure ne vint pas. C’est une belle intel-
ligence qui a été gardée sous [léteignorr par [UEglise romaine.
Toute sa science n’a abouti qu’a le faire souffrir sans utilité pour
le public, auquel il n'a pu communiquer les trésors qu’il avait
péniblement amassés. L’FEglise qui réduit aw silence des savants
de cette valeur, est criminelle. La vérité avant tout.» — Clest trés
juste. Cet homme sincére, mais timide et encore aveugle, n’efit-il
pas mieux fait, n’elit-il pas été plus utile a la cause du Christ, &
I'Eglise, au monde, en faisant rayonner cette vérité qu’il a puérile-
ment cachée sous le boisseau?

A ces deux cas d'intolérance, il faut ajouter celui du protesseur
romain Bonajuti, qui a été mis en demeure de renoncer a son
enseignement (voir Demazn, 3 novembre, p. 7). Clest dailleurs le
procédé de 1'Index traditionnel, procédé qui remplace la réfutation
de l'erreur (quand il y a erreur) par l'étranglement des auteurs,
soit des Loisy, des Houtin, des Denis, des Laberthonniére, des
Viollet, des Fogazzaro, etc.

* Legon de Bossuet aux évéques frangais actuels. — M. Frank
Puaux a publi¢, dans le Sigza/ de Paris, du 14 octobre 19006, un
excellent article en réponse a une assertion humiliante du cardinal
Lecot, de Bordeaux. Nos lecteurs le liront avec intérét:

¢« Nous exprimerons nos idées personnelles, mais en les sacri-
fiant d’avance a la sentence de Pierre qui sera pour nous un com-
mandement divin. »

Ces paroles résument la pensée maitresse de la réponse de
I'épiscopat frangais a V'encyclique « Vekementer nos», réponse lue
par son Em. le Cardinal Lecot dans l'assemblée des évéques, le
30 mai 1906. 1l serait ridicule de contester le droit des évéques
de manifester de tels sentiments, mais il est permis de constater
I'évolution profonde qui s’est produite dans la conception du pou-
voir du Saint-Siege dans le clergé de notre pays.

Le sacrifice des idées personnelles est le plus grand des sa-
crifices, mais il ne revét ce caractére qu’a la condition du respect
absolu des droits de la conscience. La pour nous est Uerreur la
plus grave du systéme romain, la substitution dans 1'ordre religieux
et moral d’une autorité extérieure, celle du pape, a4 l'autorité inté-
rieure, celle de la conscience.

Sans doute c’est une doctrine simple, et non sans grandeur
séduisante, que celle d’une Eglise affirmant que son chef est le
dépositaire supréme de la vérité, enlevant ainsi & ’homme tout
souci d’une recherche personnelle.

Mais n’est-il pas étrange de constater que des hommes aussi
¢minents que les évéques de France, lorsqu’une question aussi grave



— 208 —

que celle de la Séparation est en jeu, question que nul ne peut
juger au point de vue catholique, avec une autorité grande et une
connaissance slire, puissent sacrifier leurs idées personnelles; quand
le pape, ignorant des affaires de France, considéré alors, en raison
méme de cette ignorance comme non papable, oppose son veto a
la formation des associations cultuelles et, par son intransigeance,
ouvre une crise des plus dangereuses.

Ce n'était pas ainsi qu'autrefois les évéques de France com-
prenaient leur devoir envers le siége de Rome. Sans doute ils
exaltaient la majesté romaine, mais ils ne se résignaient pas au
role de ces chiens muets, dont parle le prophéte. Que P'on écoute
plutot ces paroles:

« Pierre avait déja pris le gouvernement en main quand saint
Paul lui dit en face qu’il ne marchait pas droitement selon
I'Evangile. 11 ne manquait pas dans la foi, mais dans la conduite,
je le sais, les anciens l'ont dit et le fait est certain. Mais enfin
saint Paul faisait voir a un si grand apdtre qu'il manquait dans la
conduite et il écrit la faute de Pierre dans une épitre qu’on devait
lire éternellement dans toutes les Eglises avec le respect que l'on
doit a l'autorité divine et Pierre qui le voit ne s’en fache pas et
Paul qui 'écrit ne craint pas qu’on 'accuse d’étre vain. Il fallait
que, dans un pontife aussi éminent que saint Pierre, ses succes-
seurs apprissent a préter loreille a leurs inférieurs lorsque beaucoup
moindres que saint Paul et dans de moindres sujets ils leur parle-
raient avec moins de force mais toujours avec le méme dessein de
pacifier 'Eglise.»

Celui qui parlait ainsi n’elit pas été du nombre de ceux préts
« a sacrifier d’avance leurs idées personnelles ».

Qu'on l'entende encore écrivant a un cardinal: <« Les tendres
oreilles des Romains doivent étre respectées et je 1'ai fait de tout
mon cceur, Trois points les peuvent blesser, 'indépendance de la
temporalité des rois, la juridiction épiscopale immédiatement de
Jésus-Christ et l'autorité des conciles. Vous savez bien que sur ces
choses on ne biaise point en France et je me suis étudié a parler
de sorte que, sans trahir la doctrine de 1'Eglise gallicane, je pusse
ne point offenser la majesté romaine. C’est tout ce qu'on peut
demander a un évéque francais qui est obligé par les conjonctures
a parler en ces matiéres. »

Evéque frangais, avec quelle noblesse il évoque ce titre pour
lui si glorieux, aussi bien ne recut-il jamais la pourpre cardinalice.
Nul n’a connu Rome mieux que lui. Que l'on médite ces paroles
qui semblent faites pour les temps que nous traversons:

«J’ai fait grande reflexion sur ce que vous me dites, que Rome,
loin d’étre adoucie par ce quon lui accorde, le prend pour un



— 209 —-

aveu de ses droits et s’en sert pour aller plus loin. Je l'ai bien
compris, mais a cela je n’ai autre chose a dire que des éveques
qui parlent doivent regarder les sitcles futurs aussi bien que le
siecle présent et que leur force consiste a dire la vérité telle qu’ils
I'entendent. »

Certes Son Eminence de Bordeaux n’a pas regardé le siecle
présent dont il ne parait pas comprendre les nécessités, et regarde
moins encore les siécles futurs qui se soucieront peu du reste de
sa dévotieuse allocution.

Avec quelle vérité l'évéque dont je parle, elt appliqué au
pape actuel ce qu'il disait du pape de son temps: «une bonne in-
tention avec peu de lumiére, c’est un grand mal dans de si hautes
places ».

A la veille du Concile du Vatican, 1’évéque d’Orléans luttait
en désespéré contre les partisants de infaillibilit¢ et dans un dou-
loureux pressentiment de l'avenir, il écrivait: «Les évéques ne
sembleront plus des voix, mais de simples échos. » La prophétie s’est
réalisée. L’évéque francais n’est plus que le simple écho du Vatican.

« Nous exprimerons nos idées personnelles, mais en les sacri-
fiant d’avance a la sentence de Pierre qui sera pour nous un com-
mandement divin », a écrit Son Eminence le cardinal de Bordeaux.

Je m’apercois que je n’ai pas cité le nom de cet évéque
francais qui, si noblement, rappelait que «I'Eglise romaine est la
mere des Eglises, mais non une maitresse impérieuse, et vous étes
non pas le Seigneur des évéques, mais 'un d’eux», parole que saint
Bernard n'a pas proférée, disait-il, pour affaiblir une autorité qu’il
a fait révérer a toute la terre, mais afin de rappeler en la mémoire
du successeur de saint Pierre, cette excellente doctrine que Jésus-
Christ qui l'a élevé a une si grande puissance, n’a pas voulu, néan-
moins, lui donner un caracteére supérieur a celui de ’épiscopat,
afin que, dans cette haute élévation, il prit soin de conserver dans
tous les évéques la dignité d’un caractére qui lui est commun
avec eux. »

Cet évéque était Bossuet?).

* Fanatisme et faiblesse des évéques frangais. — Le fana-
tisme est visible dans lattitude prise par quelques-uns au sujet des
associations cultuelles. Citons M. Delamaire, candjuteur de 'arche-
véque de Cambrai, Dans un discours prononcé le 17 novembre
au congres des catholiques (romains) du Nord et du Pas-de-Calais,
il a expliqué qu’il prendrait désormais la direction générale de
Peaction catholique» (Zre papiste) dans le diocése de Cambrai.

) Relire le discours sur I'Unité de I'Eglise et les lettres au Cardinal d’Estrée,
a MM. Dirois et de Rancé.

Revue intern. de Théologie. Heft 57, 1907, 14



— 210 —

Mais il lui faut le concours généreux de tout le clergé et de tous
les fideles. «Il faut, a-t-il dit, que ce soit maintenant entre nous
@ la vie, & la mort>»! Et les assistants répondirent: « Oui, oui, a
la vie, a la mort »!

L’évéque d’Angers, dans sa Semaine religieuse a adressé aux
prétres les recommandations suivantes:

«Nous croyons devoir rappeler que le souverain pontife a con-
damné d’une fagon formelle et absolue les associations cultuelles,
stipulées par la loi de séparation. Donc quiconque formerait une
association cultuelle ou consentirait a en faire partie: 1° pécherait
mortellement; 2° encourrait la peine d’excommunication; 3° devien-
drait schismatique; 4° ne pourrait plus étre admis aux sacrements,
si ce n'est aprés une sincére conversion et une réparation pu-
blique du scandale; 5° serait privé de la sépulture ecclésiastique, s'il
mourait dans cet état. S’il se trouvait un prétre assez oublieux de
son caractére sacré et de ses obligations pour oser se mettre, malgré
la défense du souverain pontife, a la téte d’une association cultuelle,
il serait lui aussi excommunié et schismatique; il perdrait zpso facto
tous ses pouvoirs, y compris la faculté de célébrer la sainte messe.»

M. Douais, évéque de Beauvais, dans une ordonnance, s’est
exprimé ainsi: « Nous avertissons les fidéles que celui, quel qu’il
soit, qui fera partie d’une association cultuelle, se mettra lui-méme
hors de I Eglise et sera privé de la sépulture ecclésiastique. »

Etc.

Voila pour le fanatisme. Quant a la fazblesse (oh! combien
faible est cette expression!) de tous les évéques, elle éclate dans
ce fait que, partisans des associations légales avant la défense qu’en
a faite le pape, ils les ont condamnées immédiatement aprés. Certes,
I'obéissance militaire est belle dans les choses wizlitazres; mais il
n’y a de militarisme ni dans la religion chrétienne, ni dans 'Eglise
chrétienne, qui sont fondées sur la vérité, sur la conscience, sur
la sincérité. Cet aplatissement des évéques devant l'un d’entre eux
qui ne connait rien de la France et qui n’a aucune valeur théo-
logique, est simplement honteux, scandaleux, indigne de chrétiens
et d’hommes qui se respectent. Cette prétendue obéissance a fait
plus de mal au romanisme que n’en elit fait la résistance respec-
tueuse. Piétiner la conscience, c’est, quoi qu’ils disent, détruire la
religion et ruiner I'Eglise. Une Eglise ou les évéques ne sont plus
que les valets passifs du pape, et ou les simples fidéles ne sont
plus que des machines passives, «troupeau» suivant aveuglément
le berger et ses chiens!), n’est plus une Eglise vivante.

) Voir, sur cette question, un article de M. Fonsegrive reproduit dans Demain
du 16 novembre 1906, p. 60.



— 211 —

¥ Un article de M. Hanotaux sur la Crise religieuse. Cet
article, reproduit dans ' Awvénement du 20 octobre dernier, contient
de graves aveux. En voici quelques extraits:

« Ce n’est pas seulement par la gravité¢ de ses dissentiments
avec le pouvoir civil, en France, en Espagne, et ailleurs, que I'Eglise
est exposée. Elle subit une crise intérieure sur laquelle elle vou-
drait, en vain, fermer les yeux et qui la met dans un état d’infé-
riorité marquée au moment ou elle parait vouloir engager la lutte
avec les puissances. Dans la fameuse prophétie de Malachie, le
régne du pape Pie X est rubriqué: lgnis ardens (le feu dévorant),
et celui de son successeur: Religio depopulata (la religion sans
fideles). Aujourd’hui «une fievre ardente » court, en effet, dans le
corps du catholicisme: évolution salutaire ou funeste, c’est ce qu’on
ne peut dire encore.

En France, par les lois récentes, I'Eglise a été prise au dé-
pourvu: elle dormait sur le mol oreiller du Concordat. A peine
réveillée, elle sent une agitation nouvelle en son sein. Les souf-
frances sont internes non moin qu’externes: si on ne le sait pas
la-bas, c’est qu'on est mal renseigné. Mais on le sait. Seulement,
on voudrait taire, cacher, jeter un voile. Vains efforts, en cette
époque de lumicre, de publicité, d’indiscrétions absolues. Tout le
monde parle, sans compter ceux qui crient,

Il ne s’agit pas seulement de cette désaffectation indéniable
des populations a I'égard de la religion. Un prétre écrivait: « Nous,
chrétiens, nous formons une société, un peuple a part qui n’est plus
en communauté d’'idées avec I'immense société qui nous entoure...»
Mgr d’Hulst, plus précis: «Il y avait, autrefois, des mceurs chré-
tiennes; il n’y a plus que des pratiques chrétiennes». . .»

Et encore: « Rome a parlé, on s’incline, c’est entendu; fowte-
Jois, iy ala maniere ... Obéissance, oui, mais sans enthousiasme
et jusqu’'a plus ample informé ... 1'édifice dogmatique élevé par
saint Thomas, consolidé au Concile de Trente, amplifié au Concile
du Vatican, est fortement secoué. Employons les expressions adou-
cies et un peu ambigués chéres 4 ces néo-catholiques: ce n'est

pas une «réforme » qu'ils réclament, mais une «restauration», une
« rénovation ». . .»

Puis, T'auteur remarque que cette évolution est scientifique,
historique et critique, sociale et politique, et il termine ainsi: «C’est
un monde qui se leve, une aurore qui enflamme le ciel, Zonzs ardens.
Pense-t-on qu’il suffira d’un geste pour l'éteindre ou la refouler?
Ou bien, un esprit de sagesse, de prévision et de prudence n’ai-

dera-t-il pas & la naissance des jours futurs dans la concorde et
dans la paix?»



— 212 —

* En France. La Séparation et les Associations cultuelles:

— L’Impasse. D’une part, la loi de la Séparation exige que
les biens ecclésiastiques ne soient transmis qu’a des associations
cultuelles. D’autre part, le pape Pie X interdit la formation de
ces associations. En sorte que les catholiques qui lui sont soumis
sont mis dans la nécessité, oux de se priver des biens ecclésiastiques
que la loi accorderait a leur obéissance et de créer ainsi a leur
Eglise des difficultés matérielles énormes, oz de désobéir au pape.

Le fait ést que le pape, qui ne connait pas les choses fran-
caises, et qui est inspiré par des étrangers qui ne les connaissent
pas mieux que lui et qui, comme étrangers, sont peut-étre heureux
de troubler politiquement la France, commet une grosse faute en
prohibant les associations légales. Le fait est, également, que I'im-
mense majorité du clergé francais et des fidéles désire la formation
de ces associations.

Dans un tel état de choses, le plus simple bon sens ne devrait-il
pas inspirer le raisonnement suivant: <l.e pape, dans cette affaire,
fait de la politique et de la plus mauvaise; il n’a pas mission pour
¢lever la voix, encore moins pour imposer un ordre, la ou les inté-
réts de la religion sont mieux sauvegardés, quoi qu’il en dise, que
dans la révolte qu'il impose. Donc défendons nos intéréts politiques,
patriotiques et religieux sans lui et méme contre lui. Les Fran-
gais les plus catholiques et les plus autorisés ont maintes fois ren-
voyé l'évéque de Rome a ses ouailles romaines, et ils s’en sont
trés bien trouvés; faisons de mémes. — Voir, sur ce point, l'ex-
cellent Appel publié par M. Jean Audibert dans 1'Awvénement du
24 novembre 1906. '

Au lieu de raisonner ainsi, de braves catholiques-romains, pris
entre l'enclume et le marteau, se mettent a quatre pour essayer de
découvrir la petite béte qu’ils ne trouvent pas et qu’ils ne trouveront
pas, parce qu’elle est précisément ailleurs. Voici quelques-unes de
leurs élucubrations.

— Le gachss des idées. — 1. Un ecclésiastique, qui n’ose signer
que <abbé X.», a publié¢ dans le Matin une longue lettre «aux
cardinaux, archevéques et évéques de France», pour leur dire, en
résumé, ce qui suit: «Le pape, comme chef supréme de I'Eglise
universelle, a parlé; donc, comme catholiques, nous croyons ce
qu’il a dit, car en principe, son enseignement est indiscutable. Mais,
d’autre part, nous sommes Francais et soumis aux lois frangaises;
donc, de fazt, nous devons former, selon la loi, des associations
cultuelles, pour sauvegarder les intéréts de la France. Soyons donc
logiques comme catholiques en acceptant en droit l’enseignement
du pape, et soyons logiques comme Francais en agissant de fait
contre cet enseignement.» — Ce brave abbé ne voit pas que sa



— 213 —

logique est de lillogicité. Il se fausse l'esprit pour ne pas déplaire
a son pape, plutot que d’examiner clairement ou son argument
peche. S’il connaissait la théologie catholique d’autrefois, celle
d’avant les falsifications romaines, il saurait que le pape n’est que
I’évéque de lancienne capitale de l'empire romain, mais non le
chef de I’Eglise; que l'Eglise n’a pas d’autre chef que J.-C., et
qu'elle s’administre elle-méme; que le pape s'est souvent trompé
et qu’il a été corrigé souvent; qu'il est donc erroné et anticatholique
d’exiger qu’on croie tout ce qu’il enseigne et qu’on fasse tout ce
qu'il commande. Et dés lors, toute antinomie disparait, la loi fran-
caise reste la loi, et les bons Frangais lui obéissent sans cesser
aucunement d’étre catholiques et sans se mettre en contradiction
avec eux-mémes. Ce n’est pas plus difficile que cela. Lorsque les
évéques cesseront de croire a la divinité du collier papiste qu'ils
se sont cadenassé autour du cou, lorsqu'ils s’en seront dégagés,
alors ils seront libres, ils cesseront leurs aboiements inutiles et ridi-
cules, et ils feront d’autre besogne plus chrétienne et plus féconde.

2. L’évéque de Verdun, pour essayer de combler le vide finan-
cier causé par la politique de Pie X, a fondé une «ceuvre du denier
du clergé». Tout paroissien qui refusera sa contribution a l'entre-
tien du clergé, sera passible des foudres épiscopales, donc rayé de
la liste des paroissiens. Pas d’argent, pas de sacrements ni de culte.
C’est tres simple! C’est sans doute la lecture de I'Evangile qui a
inspiré a M. l'évéque de Verdun cette fagcon de travailler au salut
des ames.

3. Le cardinal Lecot, de Bordeaux, a fondé une association
dans le but, non de s'occuper du culte, mais de subvenir simple-
ment a l'entretien matériel du clergé. Il déclare que son association
est non cultuelle et qu'il s'assied sur la loi de la Séparation; il se
soumet simplement a la loi de 1gor sur les associations. Et voila
que M. Briand, malgré le cardinal, a déclaré cette méme association
cultuelle. M. Briand veut-il se donner le malin plaisir de dire que
I'archevéque-cardinal s’est soumis a la loi de 1903, et le pape aussi
en l'approuvant: Etrange soumission! Tout le monde est persuadé
ou que M. Briand batifole, ou que la loi de 1903, si elle peut étre
ainsi interprétée, est une loi faite entiérement au profit des évéques
ultramontains, méme de ceux qui n’en veulent pas et qui déclarent
la violer. Gachis et duperie; de plus, violation des intéréts frangais.
En tout cas, logomachie telle que des associations formellement
déclarées non cultuelles par les évéques, seront déclarées cultuelles
par le ministre Briand! Du moment que le zoz romain est pris
pour un oz par le gouvernement francais, comment ne s'entendrait-
on pas? Si les deux disent owz, il est clair qu’ils sont d'accord;
et si Rome dit 7oz, et Briand owz, il est clair qu'ils sont encore



— 214 —

d’accord, puisque Briand déclare que le wox du pape est un ouz
du gouvernement! Et M. Briand se moque de la scolastique du
moyen age, qui cependant ne s’est jamais élevée a une telle hau-
teur de dialectique!

— La Deéclaration du ministre Clemencean sur la Séparation
(s novembre 1906): «...Notre tiche immeédiate sera d’assurer a
tous les citoyens, par le régime nouveau de la séparation de I’Eglise
et de I’Etat, hautement ratifiée par le pays aux dernieres élections,
le plein exercice de la liberté de conscience. I.’équitable préoccu-
pation du législateur fut de faciliter la transition d’un régime de
privileges a lVordre de liberté par le moyen de concessions qui
trouvaient leur contre-partie dans la suprématie définitive de la loi
civile frangaise. Ne nous étonnons point que cette intention ait été
et soit encore méconnue par ceux qui se placent sous une autre
obéissance. Tout en faisant la part des préventions invétérées, nous
aurons soin de barrer solidement la route aux retours offensifs de
I'esprit de domination plus particulierement redoutable quand il
émane d’une autorité étrangere ouverte elle-méme a des influences
étrangeres. (Vifs applaudissements a gauche.) En méme temps
que nous assurerons la liberté des cultes, nous appliquerons sans
faiblesse la loi dans toutes ses dispositions, et s’il nous apparaissait
que les sanctions édictées sont insuffisantes, nous n’hésiterions pas
a vous en proposer de nouvelles. (Applaudissements a 'extréme
gauche.)

— Déclarations de M. Brzand, ministre des cultes. M. le curé
Roucaud ayant ¢été poursuivi par son évéque pour ses opinions
républicaines, M. Pelletan a demandé a M. Briand ce qu’il faudrait
penser d’une association cultuelle formée par lui, et M. Briand a
répondu (Avénement, 10 novembre): «Il est entendu que ce prétre
n’a rien fait qui méritat, au point de vue canonique, une condam-
nation. Eh bien! je réponds que demain, en régime de séparation,
le curé Roucaud serait pleinement a l’abri de l'arbitraire de son
évéque. Puisqu’il est resté prétre selon les végles de lovganisation
générale de son culte, I'association formée par lui, groupée autour
de lui, a toute qualité pour l'attribution des biens. »

Autre déclaration. Dans son entretien du 8 novembre avec les
délégués de la Gauche radicale-socialiste, M. Briand a déclaré: « que
seules les associations cultuelles qui seraient constituées au 11 dé-
cembre 1906 jouiraient du privilege inscrit dans la loi de Séparation
en ce qui concerne la dévolution des biens, cette dévolution devant
leur étre faite oe plano sans intervention du gouvernement. A partir
du 11 décembre 1900, la situation przvzl/égzée faite par la loi n’existe
plus, et dans un délai d’une année les associations cultuelles qui
viendraient a se former seraient sous la dépendance d'un décvet du



— 215 —

gouvernement. Clest, en effet, le gouvernement qui, sous sa respon-
sabilité, aura a déterminer si les biens revendiqués par les associa-
tions doivent leur étre dévolus ou bien s§’ils peuvent étre remis aux
établissements communaux de bienfaisance. »

Donc c’est le gouvernement, et non la commune, qui, du
11 décembre 1906 au 11 décembre 1907, sera maitre de la situation
et décidera. Faut-il craindre ou espérer? Il est impossible de rien
prévoir. Telle commune aurait pu résoudre la question trés sage-
ment, et telle autre trés mal. Les ministéres ne sont pas meilleurs
que les communes; tel peut favoriser I'ultramontanisme, tel autre
le vrai catholicisme, tel autre lirreligion.

Pour ce qui est de M. Briand, toujours est-il que son article IV
est déplorable; que, dans son discours-ministre du 10 novembre,
il n'a pas réussi a éclaircir, encore moins a résoudre les difficultés
qui y sont renfermées; que, si 'on n'a pas voulu lui faire oppo-
sition, c’était pour ne pas avoir l'air de combattre une loi qu’on
voulait appliquer; mais qu’il faudra, a la premiére occasion favo-
rable, en réviser certains points, notamment cet article IV, qui est
purement ultramontain, c’est-a-dire aussi antifrancgais et aussi anti-
libéral qu’anticatholique. Dans le discours précité, il a eu bien
raison de déclarer qu’il ne ratifierait pas d’associations cultuelles
au profit de mauvais prétres; mais qu'entend-il par mauvais prétres?
tiendra-t-il pour tels les prétres calomniés par le parti ultramontain,
simplement parce qu’ils sont rebelles a la dogmatique et a la dis-
cipline romaines? La menace de M. Briand est loin d’étre claire
et rassurante, et si elle devait étre arbitraire au point de tourner
a l'avantage de Rome ou de lirreligion, elle devrait étre énergique-
ment combattue par les vrais catholiques et par les vrais protestants.

Bref, le journal Demazn a dit (16 novembre) — et avec
beaucoup de vérité — : « M. Briand doit surtout son succés a cette
dialectique spéciense, qui, tout en faisant la gloire des awvocats, ne
prévaut cependant pas sur la logique profonde et complexe des
choses.» Espérons-le. Ce ministre-avocat sera débordé par cette
logique profonde des choses. Il a commis des fautes énormes que
Phistoire qualifiera trés sévérement: 1° il a permis au pape de s’ad-
juger la nomination des évéques de Franmce et d’établir ainsi, sur
le territoire frangais, des agents d’un pouvoir manifestement étranger
et méme hostile 4 la France; 2° il a osé déclarer que ces évéques
ne sont pas des fonctionnaires, quand il est manifeste qu’ils exercent,
sous les yeux mémes du gouvernement, des fonctions extrémement
importantes, griace auxquelles ils peuvent troubler l'ordre public,
semer la division, organiser la résistance aux lois, etc.; 3° il a fait
son article IV, qui est d’une obscurité antifrancaise, et qui peut
étre interprété déloyalement contre les Francais catholiques qui



— Bf

veulent secouer le joug ultramontain. Avec cet article IV, M. Briand
peut les briser et donner la victoire au pape et a ses agents! Clest
une honte. Comment M. Clémenceau, qui est la clarté méme, peut-il
tolérer une attitude aussi antipatriotique?

— Contre larticle IV. Ce trop fameux article est la cause de
tout l'embrouillamini actuel. Ceux qui voient clair, regrettent et
attaquent cet article, le pape, parce qu’il n'y trouve pas assez de
garanties pour lui, les catholiques-libéraux, parce qu’ils y sont
sacrifiés au pape. Voici quelques plaintes provoquées par ce dernier
point de vue, qui est le point de vue patriotique:

— M. Jean Marjolaine (Chrétien francais, 3 novembre 1906)
attaque ainsi les auteurs de cet article: <« Respecter les individus,
respecter la paix de leur vie, la tranquillité de leur existence, 2/
ne faut pas lattendre de gens qui font fi de la liberté de conscience,
qui ne respectent pas la liberté des cultes, qui n'ont guw'un souc::
Saciliter les entreprises de lépiscopat. » — Effectivement, on dirait
que larticle IV a eu pour but de rendre les évéques maitres des
associations cultuelles et des biens ecclésiastiques, et par conséquent
de mettre hors la loi, et hors les églises, et hors les presbyteres,
tous les catholiques antipapistes. Et ce sont des Frangais qui traitent
ainsi des Francais!

— Le Szécle fait ressortir ainsi la bizarrerie de la situation
actuelle: « J’en suis encore a me demander si le législateur de 1903
a voulu la séparation, si vraiment il I’a faite, ou s’il n’a pas fait
tout le contraire.

Cet article IV, objet énigmatique de tant de controverses qui
recommencent comme au premier jour, ne vise a aucun degré la
séparation. Je défie que 'on trouve dans cette phrase de dix lignes,
fondue ou forgée au feu des orages parlementaires, aucun indice
de séparation; ce que 'on y trouve, c’est 1'idée d’union, consolidée
et consacrée sous une nouvelle forme par une incidente terrible...

Les associations cultuelles ne sont admises au bénéfice de la
loi francaise que si le Pape les autorise, s’il les prend par la main
et s’il les introduit lui-méme dans notre loi. Clest lui qui tient la
clef de la législation frangaise, c’est une nouvelle clef qu’il ajoute
aux clefs de saint Pierre. Il ouvre ou il ferme aux associations ca-
tholiques de France le patrimoine des églises francaises. C’est lui
qui domine tout l'article IV, qui en permet ou qui en empéche
lapplication. Il nous est absolument impossible d’appliquer cet
article sans son consentement et son adhésion. M. Briand, toujours
ministre des Cultes, dit qu'il appliquera la loi intégralement, avec
tact, mais sans faiblesse. Je voudrais bien savoir comment il ap-
pliquera cet article sans la permission du Pape, s'il n’a pas d’as-
sociations cultuelles légalisées et avalisées par le Pape. Et l'on



dit que cet article contient toute la loi. La loi n’a donc de va-
leur que si le Pape y appose son aval.»

— M. J. Bayle s'est exprimé ainst (Chrétien francais, 3 no-
vembre 1900): «Rien ne montre mieux le caractére de la loi de
Séparation que ceci: Les fideles d’'une paroisse sont divisés. Des
deux cotés on reconnait que le désaccord est funeste; on croit en
conscience qu'un chrétien doit avec ferveur faciliter a d’autres
chrétiens 'exercice de leur culte; on désire qu’une entente se fasse
sur la base de la jouissance commune du temple. Mais hélas! on
ne s'entend pas sur les détails. Alors que faire?

Que faire? Surtout ne pas porter l'affaire devant le juge, ne
pas soumettre le difféerend au Conseil d’Etat.

En tous proces la loi tres sage a prévu des préliminaires de
conciliation, qui souvent aboutissent a4 des accords satisfaisants et
honorables. La loi de Séparation ne connait pas ce mot de conctlia-
tZon. Le débat sera donc porté directement devant le conseil d’Etat,
et 2 ce haut tribunal il est interdit de tenir compte des intentions
des parties, du désir qu’elles ont de ne pas s’écraser 'une ou l'autre.
Le juge ne peut pas concilier, il ne peut pas trancher le différend,
départager les parties, faire & chacun une juste attribution de parts
de jouissance et de charges. La loi n'a pas voulu que le juge pit
étre juste et humain. La loi veut que le temple soit dépouillé de
son caractére de maison commune de tous les fideles et veut qu'il
devienne une chose privée, la chose de quelques-uns. Elle veut que
la ou tout était animé, vivifié par Uesprit de communauté, I'esprit
de famille, régnent maintenant les égoismes de MM. Vautours, seuls
possesseurs de l'immeuble. Le Conseil d’Etat devra donner aux-
uns le temple et les biens d’église, et chasser les autres du temple
en les excluant de 'héritage des anciens. Tout aux uns, rien aux
autres. Il faut que les fréres désunis deviennent des freres ennemis.
La loi veut cela et rien autre. Imprégnée d’esprit romain, empoi-
sonnée par le virus papiste, elle est féroce, barbare. Elle est indigne
de figurer dans la législation d’un peuple civilisé. »

— M. Léon Roquet (40zd.) propose larrangement suivant:
«L’église conservera pleinement son caractére légal d’édifice du
domaine public, elle ne sera grevée au profit d’aucune secte d’un
monopole de jouissance.

L’église restera la maison commune de tous les catholiques.
Les catholiques romains ne pourront pas en chasser les autres.

Le régime de l'église sera donc le simultaneum. Chaque groupe
de fideles, s’il y a plusieurs groupes aura la jouissance de 'église
a des heures différentes. Comme une église ne peut permettre
chaque jour qu’'un nombre limité de cérémonies, elle ne peut don-
ner satisfaction qu’a un petit nombre de cultes. Si les groupes



— 218 —

sont nombreux dans une paroisse, les plus forts groupements auront
satisfaction.

Cette solution donnera satisfaction aux grands courants d’opi-
nion du moment: Pour ou contre Rome.

Le simultaneum est l'unique solution qui met dans la limite
du possible I'église en harmonie avec le principe de la liberté des
cultes et respecte le droit a Véglise qui est le méme au regard de
tous les groupes catholiques. Les catholiques francais, qui n’atten-
dent pas de Rome le mot d’ordre, continueront a jouir de ces
églises, baties par leurs ancétres qui n’attendaient pas plus qu’eux
le mot d'ordre de Rome. Les catholiques romains jouiront aussi
de l'église, aux heures auxquelles ils auront droit, si leur maitre,
I'italien Sarto, le leur permet.

Comment organiser le séquestre! en nommant un syndic?
peut-étre serait-il préférable de nommer une commission adminis-
trative dont le syndic serait l'agent exécutif. Cette commission
pourrait étre rapidement composée des fabriciens en fonctions, d’un
nombre égal de délégués du maire. Le maire est fabricien de
droit. Si les fabriciens refusent, on passera outre. La commission
aurait ses ressources: droits sur les chaises, les cérémonies; elle
devrait tenir 1’église en bon ordre, nommer et payer le sacristain,
le sonneur de cloches, faire le reglement en respectant les droits
des groupes cultuels. Les groupes cultuels adopteront I'organisation
qui leur paraitra la meilleure, ou n’auront pas d’organisation pré-
cise. Ceux qui le voudront, adopteront le systeme des cultuelles
qui est privilégié par la loi. Ils se rallieront autour du prétre ou
du ministre de leur choix, le recevront des mains de I'évéque ou
Iéliront. L’administration de 1’église n’aura rien a voir dans leurs
affaires, si ce n’est pour leur tenir la porte ouverte aux heures
convenues.

Le simultaneum, comme les inventaires, sera mal accueilli dans
quelques communes; les pouvoirs publics ne devront pas s’en in-
digner. Le simultaneum doit progresser avec le progrés des lu-
miéres; il représente l'affranchissement de I'Eglise et des fideles.
Le nombre des communes dignes de le célébrer est immense. Tout
d’abord ce sera le clergé indépendant qui sera en trop petit nombre
pour suffire aux désirs des populations. Partout, d’ailleurs, il exer-
sera une influence salutaire. L.a peur de la concurrence donnera
a bien des desservants une humeur agréable.

Une paroisse tres peuplée ne se préte pas a la jouissance com-
mune. C’est un cas de force majeure, qu'on peut prévoir, il n’y a
pas dans ce cas un pour cent — et il y a quarante mille communes.

Les églises ne resteront pas toujours sous séquestre. Le pro-
visoire peut se muer en définitif aisément. l.a commission admi-



— 219 —

nistrative provisoire sera remplacée par une définitive, laquelle
pourra étre nommée, ou de la méme fagon, ou selon un autre
mode administratif, ou élue par les paroissiens.

Ainsi peut étre résolue la question religieuse. Les ultramontains
ne crieront ni moins ni plus. IL.es cultes seront séparés de I'Etat
et des communes, leur administration sera meéme séparée de celle
de cette partie du domaine public qui est constituée par les églises.
Les plus nombreux d’entre eux dans chaque paroisse recevront
I'hospitalité dans 1'église, conformément a de justes réglements qui
ne permettront pas aux riches d’éliminer les autres.

Et 'on verra fleurir la paix dans la liberté. »

— La Co-jouzssance des égilises. Cette co-jouissance que les
anciens-catholiques n’ont cessé d’offrir aux catholiques-romains
lorsque ceux-ci étaient en minorité, et de réclamer d’eux lorsque
ces mémes catholiques-romains étaient en majorité, a été enfin
comprise, en I'rance, par quelques publicistes, entre autres par M.
Léon Roquet, catholique et ancien député (voir le Chrétien francazs
du 20 octobre 1906), et par M. Guyesse, député du Morbihan, qui,
dans un discours prononcé a Auray, en plein Morbihan, s’est ex-
primé ainsi. Nos lecteurs comprendront avec quelle joie nous ap-
plaudissons.

«...Puisqu’il est du devoir du gouvernement de protéger ses
nationaux, le moins qu’il puisse faire c'est de leur donner les mémes
droits qu’aux ultramontains, de leur permettre de revendiquer la
jouissance des églises. ;

Mais pour mettre ces catholiques francais sur un pied de par-
faite égalité avec les catholiques romains, il faut que cette jouis-
sance soit un droit et non une tolérance. Il faut que ce droit soit
reconnu par un texte législatif, et c’est ce que vise ma proposition
de modification de larticle IV.

... Nous sommes d’ailleurs habitués a entendre nos éternels
ennemis crier au martyre dés qu’un progrés sensible est réalisé par
PEtat laique. Vous pouvez constater qu'ils protestent dans un pays
contre des mesures qu’ils ont été forcés d’accepter dans d’autres;
le mariage civil n’est pas trouvé contraire au dogme catholique de
France, il le serait en Espagne, d’apres les ultramontains espagnols;
les associations cultuelles existent depuis plusieurs années aux Etats-
Unis, en Allemagne et en Suisse: chez nous, elles seraient imposées
par «l'exécrable tyrannie républicaine » et non seulement les ultra-
montains trouvent odieux dans un pays ce qu’ils ont trouvé naturel
dans un autre, mais encore, en France méme, leur opinion differe
suivant les régions. Ainsi, des organes cléricaux bretons jugent
contraire au dogme le «Simultaneum>» méme entre catholiques,



— 220 —

alors que le simultaneum entre protestants et catholiques existe
epuis le dix-neuvieme siécle dans l'est de la France.

Je répondrai que je n’ai proposé cette solution du simultancim
qu’a linstigation de catholiques frangais, et que le partage de la
jouissance des églises n’aurait lieu qu’entre associations catholiques.
Le nombre de ces derni¢res serait d’ailleurs limité par ce fait que
les associations qui peuvent prétendre a la dévolution des biens
ecclésiastiques doivent se constituer avant le 11 décembre prochain.
La question du siinultaneum en plus des wmodifications apportées a
la loi, permet de vésoudrve sivenient d'une facon libévale le probléme
de la Séparation; car si nous n'avons pas a persécuter les ultra-
montains, nous ne devons pas permettre a sept, quinze ou vingt-
cinq d’entre eux d’opprimer une commune tout entiére, et /a so-
lution di < Stmultancum > permet scule de donner satisfaction a
toutes les temdances.

Lla colére des organes cléricaux nous est garant d’ailleurs que
nous sommes dans le bon chemin, et que nous avons trouve le
meilleur moyen de préserver Vindépendance du pays contre les
entreprises cléricales. Sans nous laisser arréter par la fureur de ces
feuilles religieuses, nous affirmerons hautement que nous, laiques
indépendants, nowus #'avons pas le droit de faire passer sous les
Jourches caudines du Vatican les catholiques quz veulent entyer dans
la loalité francaise ot que nous devons gavantiv la libevté de con-
science ot de culle & tous les Francazs.

Alors, messieurs, nous aurons définitivement séparé UEglise
de I'Etat.»

Voir aussi, dans UAwvencment du 10 novembre, les discours de
MM. Guyesse et Dumont prononcés a la chambre des députes,
a la suite de la Déclaration ministérielle.

— Une approbation diu schisme. M. I'abbé Truffault écrit dans
V' Avenement (10 nov.): « A Rome qui vient vous dire, comme il y a
trois siecles: La terre ne tourne pas, répondez respectueusement,
mais avec énergie: Elle tourne! Les énergumeénes vous traiteront
de schismatiques... Allons donc! On n’est pas schismatique, ou
du moins on lest avec honneur, on a le devoir de I'étre quand

noa pour soila raison, la vérité, ct, par comséquent, Diew méme.»

\ lire: — dans les Annales de philosophic chréticnne (nov.
1906): un tres suggestif article de M. E. Le Roy sur la notion du
miracle; une excellente réplique de M. Laberthonniere & M. Ed.
Dujardin, au sujet du livre de ce dernter sur le Judaisme ancien
et le christianisme primitif.

Le Directeur-Gérant: Prof. Dr E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.



	Chronique

