
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* Christkatholische Kirche der Schweiz. Aus dem « Bund »

(14. Okt. 1906): «Das am 18. September 1906 auf der Synode zu
Rheinfelden zur Verteilung gekommene Verzeichnis der Geistlichen
enthält 57 Namen von Priestern, die zu kirchlichen Funktionen
berechtigt sind; ein kirchliches Amt bekleideten tatsächlich nur
46 ; zu diesen gehören 4 Professoren der katholisch-theologischen
Fakultät. — Dem Bischof gingen vor der letzten Synode aus 38
staatlich anerkannten Pfarreien und organisierten freien Genossenschaften

Berichte über die Vorkommnisse des Jahres 1905 zu. Die
Seelenzahl, nach der die einzelnen Gemeinden die obligatorische
Steuer an die Synodalratskasse zu entrichten haben und die daher
wahrscheinlich nirgendwo zu hoch angegeben worden ist, beläuft sich
nach den letzten — nicht ganz vollständigen — Berichten auf 34,853.
Stimmberechtigte Schweizerbürger gibt es in den organisierten
Gemeinden 8498. Nicht gerechnet sind in den Berichten der staatlich
anerkannten Gemeinden die vielen Christkatholiken in der Diaspora,
da die Register nach den gesetzlichen Vorschriften zu führen sind.
Ohne Übertreibung darf angenommen werden, dass sich die Ge-
samtseelenzahl auf etwa 40,000 beläuft. Die sogenannten Kasualien
sind in der christkatholischen Kirche nicht so zahlreich, wie sie
der Seelenzahl nach sein sollten. Es gibt sehr viel gemischte Ehen,
und da die Christkatholiken tolerant sind und fast überall Majoritäten

gegenüberstehen, entscheidet bei Vornahme von Kasualien
sehr häufig der protestantische Einfluss, weniger oft die
römischkatholische Rücksicht. — Im Jahre 1906 wurden vollzogen 647
Taufen, 26 mehr als im Jahre 1904, 213 kirchliche Eheschliessungen,

8 mehr als 1904, 553 kirchliche Begräbnisse, 26 mehr als

1904. Den von christkatholischen Geistlichen erteilten Religionsunterricht

besuchten 4534 Kinder. — Von einem nennenswerten
Fortschritt kann seit längerer Zeit nicht die Rede sein, wohl aber
wären manche Einzelheiten zu erwähnen, die zum Beweise dafür
dienen, dass sich die Gemeinden mehr und mehr konsolidieren. »

Heyne intern, de Théologie, Heft 57, 1907. 13



194 —

* Aufklärung über das Wesen und die Errichtungen der
christkatholischen Kirche der Schweiz, zu welcher die
christkatholische Gemeinde von Bern gehört. Im Jahre 1870 erklärte
Papst Pius IX. unter Zustimmung des vatikanischen Konzils die
Lehre von der kirchlichen Allgewalt des römischen Papstes und
seiner lehramtlichen Unfehlbarkeit als Glaubenssätze, denen man
ohne Verlust des Seelenheils nicht widersprechen darf. Eine Reihe
der angesehensten Bischöfe hatte vergeblich dagegen protestiert,
sich aber schliesslich dem päpstlichen Machtspruche unterworfen.
Tausende und abertausende von Katholiken jedoch (darunter die
bedeutendsten katholischen Theologen) vermochten es mit ihrem
Gewissen nicht zu vereinbaren, neue Lehren als Glaubenssätze
anzunehmen, die, wie die Theologen unwiderleglich dargetan haben,
mit der hl. Schrift und der Überlieferung der Kirche in offenem
Widerspruche standen.

Wie in Deutschland, so bildeten sich darum auch in unserm
Vaterlande infolge des Widerstandes gegen diese Lehre von der
Unfehlbarkeit und Allgewalt des Papstes romfreie Gemeinden,
welche sich im Jahre 1874 durch eine «Verfassung der
christkatholischen Kirche der Schweiz » eine eigene Organisation gaben
und mit Genehmigung des h. Bundesrates das schweizerische
christkatholische Bistum bilden. Nachdem im Jahre 1876 diese Kirche
vollkommen organisiert war, schloss sich ihr auch die katholische
Synode des Kantons Bern als oberstes Organ der staatlich
anerkannten bernischen katholischen Landeskirche an. Durch die neue
kantonale Verfassung vom Jahre 1893 wird zwischen der
römischkatholischen und christkatholischen Kirche des Kantons Bern
unterschieden und der einen wie der andern « in den zu ihnen
sich bekennenden Gemeinden » die staatliche Anerkennung erteilt.
Zu den bernischen Gemeinden, die sich zur christkatholischen
Kirche bekennen, gehört auch die unsrige.

Eine Reihe von Reformen, die wir als zeitgemäss erkannt und
die mit den Traditionen der alten katholischen Kirche im Einklang
stehen, sind in unserm kirchlichen Gemeindeleben zur Durchführung
gebracht worden. So wurde in erster Linie die alte katholische
Verfassung wieder hergestellt und damit dem Bischöfe aber auch
den Laien die Stellung wieder zurückgegeben, die sie von Anfang
an in der Kirche eingenommen hatten, aus der sie aber im Laufe
der Zeit verdrängt worden waren. Darum wurde das altehrwürdige
Institut der Synode wieder zu Ehren gezogen, in der die
Geistlichen und die Laien, diese als Abgeordnete der Gemeinden, das
Wohl der Kirche gemeinsam beraten.

Den Gottesdienst feiern wir nicht mehr in der den Gemeindegliedern

unverständlichen lateinischen, sondern in der Landes-



_ 195 —

spräche. Niemand ist gezwungen, sich durch die Ohrenbeichte aut
den Empfang der Kommunion vorzubereiten, sondern zu dieser

Vorbereitung ist ihm Gelegenheit geboten durch die Teilnahme an
einer allgemeinen Bussandacht. Für unsere Geistlichen ist das Verbot

der Ehe aufgehoben ; sie sollen auch als Familienväter der
Gemeinde ein Vorbild sein können. Die christkatholische Kirche
verwirft das Ablasswesen, eine abergläubische Heiligenverehrung,
den Glauben an Muttergotteserscheinungen und wundertätige
Madonnenbilder u. s. w. Sie hat die sogenannten Stolgebühren, Sportein
und Messgelder abgeschafft, indem sie es für einen Missbrauch
hält, für das in Form der heil. Messe gefeierte Abendmahl und die
Spendung der heil. Sakramente eine Bezahlung anzunehmen, sie

macht sich aber zur Pflicht, die altehrwürdigen und sinnvollen
Formen des katholischen Gottesdienstes zu erhalten, und diesen

zu einer für alle Teilnehmer belehrenden und erbauenden
gemeinschaftlich Feier zu machen.

An der wahrhaft katholischen Lehre haben wir nichts
geändert. Unsere Geistlichen unterrichten, lehren und predigen auf
dem Grunde desselben apostolischen Glaubensbekenntnisses, auf
welches von jeher durch die Taufe die Aufnahme in die christliche
Kirche vollzogen worden ist.

Gerade deswegen verwerfen wir die Unfehlbarkeit des Papstes
und andere päpstliche Dogmen, weil sie nicht in der heil. Schrift
und in der Überlieferung wurzeln. Die Kirche der ersten
Jahrhunderte wusste von einem Papsttume im heutigen Sinne nichts.
Dasselbe hat sich erst im Laufe der Zeit zu dem entwickelt, was
als eine von Gott geordnete Einrichtung ausgegeben wird. Nach
der klaren Lehre der heil. Schrift gibt es nur ein Haupt der
Kirche und nur einen Mittler zwischen Gott und den Menschen :

Jesum Christum, den Erlöser. Das katholische Bekenntnis ist keineswegs

an das Papsttum gebunden ; es hat seinen Grund allein in der
heil. Schrift und in der Tradition.

Unser Gottesdienst ist katholisch, denn auch in der Landessprache

feiern wir nichts anderes, als was die katholische Kirche
immer als sonntägliche Abendmahlsfeier gehalten hat. Wir haben
die Gnadenmittel der alten katholischen Kirche: Das Gebet und
die Sakramente. Das Gebet als Erhebung des Gemütes zu Gott,
die Taufe als geistige Wiedergeburt des Menschen und als
Aufnahme in die christliche Gemeinschaft, die Firmung als eine
Stärkung der heranwachsenden Kinder im Glauben durch die Kraft
des heil. Geistes, welcher unter Gebet und Handauflegung des
Bischofs für die Firmlinge erfleht wird. Die Busse ist uns ein Akt
der Versöhnung mit Gott. Da jeder Gläubige mit seinem eigenen
Gewissen vor Gott verantwortlich ist, hat er selber darüber zu ent-



_ 196 -
scheiden, ob er diese Versöhnung vor versammelter Gemeinde
oder unter Wegleitung des Seelsorgers von Gott erbitten will.
Einen Beichtzwang haben wir so wenig, als die apostolische und
allgemeine Kirche ihn kannte. Das Abendmahl oder das Sakrament
des Altars ist auch uns ein geheiligtes Opfermahl, in welchem die
den Leib und das Blut des Plerrn empfangenden Gläubigen mit
Christus in die innigste Gemeinschaft treten und der Erlösungsgnade

teilhaftig werden. Die letzte Zehrung und sakramentale
Stärkung wird auch bei uns gespendet.. Die Priesterweihe ist das
Sakrament, durch welches der Bischof die Kandidaten des Priesterstandes

feierlich zur Verwaltung des priesterlichen Amtes weiht.
Die Ehe endlich ist uns das Sakrament, in welchem sich die Brautleute

unter dem Segen der Kirche durch ihr gegenseitiges Jawort
zur ehelichen Gemeinschaft auf Lebenszeit verbinden. Wenn wir
darum auch die bürgerliche Eheschliessung als gültig anerkennen,
legt doch unsere Kirche es den Brautleuten als heil. Pflicht auf, in
der kirchlichen Trauung auf ihren fürs ganze Leben entscheidenden
Schritt den Segen Gottes zu erflehen. Wir bestreiten aber die
Gültigkeit einer Ehe nicht, wenn sie von dem Geistlichen einer andern
Kirche eingesegnet worden ist, oder wenn ein Teil einer andern
Konfession angehört. So halten wir den katholischen Charakter
der Ehe als Sakrament fest, ohne dabei engherzig zu sein.

Über alle diese Fragen geben der von der christkatholischen
Synode genehmigte Katechismus und das offizielle christkatholische

Gebetbuch, das sich in aller Händen befindet, genügenden
und authentischen Aufschluss.

Mit aller Entschiedenheit bekämpfen wir den in der römischen
Kirche herrschend gewordenen Ultramontanismus, der in religiösem
Gewände die politischen Machtbestrebungen des Papsttums zu
fördern sucht, und betonen die ausschliesslich religiös-sittliche
Aufgabe, welche die katholische Kirche zu lösen hat.

Wenn also unsere Kirche viele der christlichen und
katholischen Lehre und Religionsübung widersprechenden Dinge beseitigt

hat, so ist doch in ihr alles enthalten, was zur Betätigung
und Kräftigung eines wahrhaft katholischen Gemeindelebens dienen
kann. Getragen vom Geiste Christi, hat sie kein anderes Ziel, als
das Reich Gottes zu bauen und ihre Glieder immer mehr zu
vollgültigen Bürgern dieses Reiches zu machen. Sie strebt nicht nach
irdischer Macht und Grösse, sie mischt sich nicht in die irdischen
Streitigkeiten der Welt, sie hält vielmehr die Ihrigen an, Gott zu

geben, was Gottes und dem Staate, was des Staates ist. Soviel an
ihr liegt, sucht sie Frieden zu halten mit jedermann. Darum
verdammt sie die Andersgläubigen nicht, sondern sucht, ohne der
Wahrheit etwas zu vergeben, in Liebe die Kluft zu überbrücken,
welche die verschiedenen Konfessionen trennt.



— 197

Wer dieser Kirche angehört, muss nichts entbehren, was wahrhaft

christlich und katholisch ist, wohl aber gewinnt er die
Möglichkeit, im Sinne des Evangeliums « das Reich Gottes zu suchen
und seine Gerechtigkeit » und dem eigenem Lande und Volke un-
verkümmerte Treue zu halten.

* Die ausländische römischkatholische Presse über den
schweizer. Altkatholizismus. — Le Catholic Times (9 novembre
1906) ayant, à propos de la question de la séparation de l'Eglise
et de l'Etat dans le canton de Bâle- Ville, commis les plus grosses
erreurs sur l'Eglise ancienne-catholique de la Suisse, le Katholik
de Berne (17 novembre, p. 388) rectifie d'abord ses erreurs, puis
ajoute : « Nun bedenke man, dass die römischen Katholiken in
England den Anspruch erheben, weitaus die anständigsten Leute
in der ganzen römischen Kirche zu sein. Gleichwohl schämen sie
sich nicht, in ihrem bedeutendsten Blatt die obigen haarsträubenden

Lügen zu verbreiten. Für unsere ausländischen Freunde
bemerken wir nur folgendes:

1. Den Römischen wurde in Basel nie eine Kirche genommen,
wohl aber vom Staat eine Kirche übergeben und bis auf diesen
Tag zur freien Benutzung überlassen.

2. Die römischen Geistlichen haben sich bisher geweigert, sich
unter die kirchenpolitischen Bestimmungen der Staatsverfassung zu
stellen und niemals eine Staatsbesoldung bezogen. Wohl aber
verlangen sie jetzt einen Beitrag der Staatskasse an ihre Kultuskosten.
Die Angelegenheit ist aber noch nicht erledigt, sondern wird erst
geprüft.

3. Es ist richtig, dass in Zürich infolge der dort blühenden
Industrie im Laufe der drei letzten Jahrzehnte die römischkatholische

Bevölkerung sehr zugenommen hat; mit Einschluss der
Christkatholiken gab es im Jahr 1900 43,655 Katholiken neben
102,794 Protestanten. Mit Einschluss der Christkatholiken hat also
die katholische Bevölkerung von Zürich noch nicht die Mehrheit.

Besonders erheiternd ist die Notiz, dass in Zürich die
Altkatholiken auf 12 Personen zusammengeschmolzen sein sollen und
gleichwohl immer noch die römische Bevölkerung durch die
Bekehrung von Altkatholiken sehr zunimmt. Es sei hier nur daran
erinnert, dass der christkatholische Bischof am 30. September 1906
in Zürich 152 Knaben und Mädchen der dortigen Gemeinde, die
nur zwei Jahrgängen angehören, gefirmt hat.

Unser Freund meinte, wir sollten der Catholic Times eine
Berichtigung einsenden. Allein das würde wenig helfen. Die obigen
Auszüge beweisen, dass die römische Presse eben mit vollem
Bewusstsein lügt. »



— 198 —

* L'entretien du culte dans les divers cantons suisses. —
La Semaine religieuse de Genève, du 24 novembre 1906, a publié
la notice suivante : « Le Conseil d'Etat de Neuchâtel a résumé,
dans un récent rapport, la législation ecclésiastique des différents

Etats de la Confédération suisse. D'après cet exposé, il n'y
a de budget des cultes, au sens complet du terme, que dans sept
cantons ou demi-cantons: Zurich, Berne, Schaffhouse, Bâle-Ville,
Vaud, Neuchâtel et Genève. Dans les trois premiers cantons, les

paroisses dont les revenus sont insuffisants sont autorisées, pour
couvrir leur frais locaux, à prélever un impôt sur leurs membres.
Deux cantons, Lucerne et Tessin, tout en permettant à l'Eglise
catholique de s'organiser librement et de gérer sa fortune, lui paient
certaines redevances pour les biens sécularisés. Enfin, quinze
cantons ou demi-cantons n'ont aucun budget des cultes, ce sont : Uri,
Schwyz, Obwald, Zoug, Glaris, Fribourg, Soleure, Bâle-Campagne,
Appenzell Rh.-Ext, Appenzell Rh.-Int., St-Gall, Grisons, Argovie,
Thurgovie, Valais ; les renseignements sur Nidwald font défaut. Les
Eglises y vivent des revenus de leurs biens, qui leur ont été laissés.
Dans plusieurs de ces cantons, les paroisses sont en outre autorisées
à prélever, sur leurs ressortissants, un impôt spécial, généralement
perçu en même temps que l'impôt communal; mais cet impôt n'est
obligatoire que pour les membres de la paroisse.

* Encore les prétendus hérétiques du moyen âge. Nos
lecteurs connaissent l'opinion émise, à ce sujet, par M. Guiraudx) :

d'une part, il avoue que l'Eglise (romaine) les a condamnés et mis
à mort; mais, d'autre part, il prétend qu'elle a bien fait, étant
donné leur caractère antisocial. Le second point est ainsi combattu
par M. H. Hemmer (Revue d'histoire et de littérature religieuses,
octobre 1906, p. 481): < Il ne me semble pas qu'historiquement
on soit fondé à réunir en une seule masse tous les hérétiques qui
se sont échelonnés depuis le commencement du XIe siècle jusque
dans le XVe et même le XVIe, et à les considérer uniformément
comme des révolutionnaires à dompter par le fer et par le feu.
Même si l'on tenait pour démontrée la thèse de M. Guiraud en ce
qui concerne les Albigeois cathares avec leur pratique du suicide
et leur doctrine antisociale du mariage, il ne serait pas acquis pour
cela que l'Eglise ait dû se substituer à l'Etat dans la répression
de crimes antisociaux. Il n'est pas démontré davantage que l'Eglise
n'ait châtié que ces crimes-là. Les textes de St-Thomas et des

papes allégués par l'auteur lui-même témoignent de la volonté de

l'Eglise de détruire l'hérésie pour elle-même et par la force-».

') Voir la Revue de juillet 1906, p. 571—574.



— 199 —

M. Hemmer ajoute l'excellente remarque suivante: «Remarquons
en passant les mauvais tours que joue à l'apologétique la définition
de l'Eglise «société parfaite, societas perfecta-», qui est entrée dans

tous les cours de droit canonique et de droit public ecclésiastique.
Cette définition a été élaborée pour justifier par une théorie
juridique les faits qui s'étaient produits dans une certaine phase de la
vie de l'Eglise où elle était devenue une puissance politique de

premier ordre. Plus on creuse cette définition, plus on est amené
à lui donner des développements qui conduisent à l'assimilation de

l'Eglise à une puissance politique, pourvue de tous les organes des

puissances politiques. Les circonstances de fait ont changé, mais
la théorie demeure dans les livres et elle façonne le cerveau des

ecclésiastiques au point de leur faire considérer comme un malheur
des temps et comme une déchéance à jamais déplorable, les
transformations de l'esprit public qui ont ramené l'Eglise à l'exercice de

sa mission propre, qui est d'ordre moral, religieux et social. »

C'est dire à Rome que l'Eglise n'est pas une société politique,
qu'elle n'a aucune mission politique, et que tous les crimes de Rome
comme puissance politique sont effectivement des crimes.

* Comment l'Eglise orthodoxe d'Orient est jugée dans l'Eglise
romaine. Dans les Echos d'Orient (novembre 1906), M. M. Jugie,
après avoir essayé de mettre le patriarche Dosithée en contradiction

avec lui-même et aussi avec Pierre Moghila, dit (p. 330):
« Quand on admet en principe comme expression authentique de
sa croyance deux confessions de foi qui se contredisent, et quand,
en pratique, on n'accepte que celle dont l'enseignement est
ouvertement contraire h la tradition, on n'a pas le droit de parler
encore de son infaillibilité. Comme le protestantisme, l'orthodoxie
orientale est depuis longtemps en proie à l'anarchie doctrinale. Ses
variations ont été moins apparentes et sont peut-être moins connues
que celle de la Réforme ; elles n'en sont pas moins réelles. A cela
rien d'étonnant, puisqu'une Eglise qui n'est pas bâtie sur la pierre
posée par J.- C. ne possède aucune garantie contre les assauts des

portes de l'enfer et se trouve soumise à la condition de tout ce
qui est purement humain, c'est-à-dire au changement. Vu
l'irrémédiable décadence, vu l'état de décomposition doctrinale et morale
oil git l'orthodoxie, il nous est impossible de croire à un nouveau
concile de Florence. On ne peut compter que sur des retours par
petits groupes et par individus. Aux âmes avides de vérité qui
vivent dans le schisme, il n'est pas, nous semble-t-il, d'une bonne
méthode de laisser croire que presque rien ne les sépare de nous.
Il faut, au contraire, leur ouvrir les yeux sur la grandeur du péril
qui les menace; il faut leur montrer que leur Eglise n'est pas



— 200 —

l'arche sainte de la vérité, faite de bois incorruptible, mais une nef
vermoulue, incapable d'affronter la tempête, et que pour eux, l'unique
moyen de salut est de demander passage sur la barque de Pierre. >

Dans la même livraison, M. G. Bartas, parlant de la « crise
de la Grande Eglise », appelle cette Grande Eglise « organe
politico-religieux de l'hellénisme â Constantinople » (p. 377).

Un Bulgare, M. K. Pavlov, après avoir visité la Bulgarie, écrit
(p. 374—376): « Il y a bien en Bulgarie une religion officielle, la
religion chrétienne dite orthodoxe; mais elle est purement décorative,

de surface; elle n'atteint pas les âmes, les consciences; elle
se borne aux pratiques extérieures ; elle est un rite que l'on
accomplit par tradition, par patriotisme, comme marque de race, de

nationalité, de langue. » Suit une description navrante de la
superficialité de l'enseignement religieux dans les écoles et les gymnases.
Il ajoute: «Manquant de religion, nous manquons d'éducation et
de moralité Que fait le clergé bulgare en face de ce dévergondage

moral Hélas Rien, rien, trois fois rien Vous savez ses

occupations plutôt politiques et administratives que religieuses. Le
bas clergé, celui des paroisses urbaines et rurales, chante l'office,
célèbre la messe, baptise, marie, enterre. Il fait cela, mais il ne
fait pas autre chose En général, il n'a pas eu de préparation
au sacerdoce, qu'il considère comme un métier ordinaire Quant
au clergé régulier dans les couvents, hélas il vaut mieux ne pas
en parler; on n'aurait à dire que sa misère surnaturelle, sa misère
intellectuelle et sa misère morale Une chose augmente encore
ma souffrance, c'est que rien ne laisse entrevoir d'où le salut peut
nous venir. Notre Eglise orthodoxe est trop dénuée de prise sur
la société et d'action sur les âmes, trop formaliste, trop morte pour
retenir nos enfants sur la pente mauvaise. Mon Dieu, qui nous
sauvera »

Voilà ce que, dans l'Eglise romaine, on pense de l'Eglise orthodoxe.

Les orthodoxes romanisants ont-ils des oreilles pour entendre?

* Les Ecoles françaises d'Orient. M. Chariot, chargé de mission

en Orient, a adressé au ministère des affaires étrangères de
France un Rapport dans lequel on lit:

« De l'ensemble des considérations qui précèdent, il me semble,
monsieur le ministre, que les conclusions suivantes se dégagent
d'elles-mêmes :

^.Congréganistes. — i° Supprimer le concours de l'Etat à celles
des écoles qui, par suite de faits avérés de prosélytisme et
d'intolérance, sont plus nuisibles qu'utiles au renom de la France.

« 2° Maintenir aux autres leur subvention, dans la mesure où
elles continueront à servir les intérêts français.



— 201 —

Laïques. — i° Soutenir les écoles laïques existantes dont le

développement n'a été entravé que par le manque de ressources.
« 2° En fonder de nouvelles, surtout dans les centres où il

n'existe aucune école française et où les conditions sont favorables...
« La condition la plus essentielle, pour assurer le succès des

écoles laïques présentes et futures, c'est le recrutement d'un
personnel de choix

« Ce dont le congréganiste, presque sans besoins, sans relation
avec le monde, vivant seul ou dans sa communauté, peut se
contenter à la rigueur, ne saurait suffire au laïque qui ne vit pas en
dehors de la nature, mais se marie, crée une famille, prend une
place dans la société. Ce n'est pas la question d'économie qui doit
être ici décisive. Le mauvais enseignement, à si bas prix qu'il soit,
est encore trop coûteux; le bon doit être payé ce qu'il vaut

« Deux Associations vous ont manifesté de la façon la plus
heureuse leur volonté d'être vos collaboratrices et de prendre leur
part dans les charges que comporte la réalisation d'un pareil
programme.

« L'une, la Mission laïque, Société jeune encore, après avoir,
par la création de l'école Jules Ferry, préparé le recrutement d'un
personnel de maîtres qui s'est déjà révélé excellent dans nos
colonies, a montré, en créant le lycée de Salonique, d'incontestables
mérites d'organisation.

«L'autre, l'Alliance française, jouit d'une popularité et d'une
autorité morale considérables en Orient, où l'on trouve sur tant de
points la marque de son action utile et de ses bienfaits; elle a à

sa tête un universitaire eminent, un homme de progrès, M. Pierre
Foncin

« Aux missionnaires laïques qui, de France, iront là-bas
propager notre langue, porter la fidèle expression de nos idées et se

vouer, sans arrière pensée, à une œuvre exclusivement française,
tous nos agents tendront une main amie et tiendront à honneur
d'être les fermes soutiens, les patrons éclairés de ces écoles neutres
qui, dans la diversité des races, dans la divergence des sectes,
dans la dispute des Eglises, s'efforceront de répandre une atmosphère

de tolérance, de concorde et de paix. »

Le Journal des Débats (9 novembre 1906) a critiqué l'esprit

de ce Rapport, qui recommande les écoles laïques de préférence

aux écoles congréganistes. Selon les Débats, le congré-
ganisme comprend le patriotisme français. Nous ne discuterons pas
ici cette assertion, contredite par tant de faits, et nous faisons des
vœux pour que le gouvernement français comprenne enfin la
nécessité, pour la France, de ne pas confier son drapeau à des
Congrégations dont le premier et le dernier mot sont pour la gloriti-



— 202 —-

cation et la défense du système papal, contre les lois françaises
et contre tout ce qui est progrès, science et liberté. Défendre ce

système ne peut que rendre le nom français odieux à l'Orient,
dont les intérêts politiques et religieux sont manifestement autres

que ceux de Rome.
M. G. Rouanet s'est ainsi exprimé sur ce sujet, dans

L'Humanité du 2 novembre : « C'est d'une œuvre congréganiste qu'il
s'agit, de l'influence française mise au service des Congrégations.
Et ici comme là, dans l'Orient du Levant, comme dans l'Orient
chinois, l'œuvre congréganiste, patronnée, soutenue, subventionnée

par la France, aboutit aux mêmes résultats : le prestige de la France
sert la Congrégation ; la Congrégation n'a garde de rendre à

l'influence française la monnaie des services que celle-ci lui a prodigués.

Quelque modération que M. Chariot ait mise dans son
appréciation des écoles religieuses en Orient, il ressort, des renseignements

recueillis sur place, que l'école congréganiste est un foyer
de prosélytisme religieux, partant d'un centre d'agitation suspect à

l'élément musulman et à toutes les confessions chrétiennes autres

que la confession catholique (romaine).
« Car c'est en pays musulman, ne l'oublions pas, entre des re-

ligionnaires de sectes différentes et rivales, toutes aussi intolérantes

que la secte romaine elle-même, que les écoles catholiques
subventionnées par nous sont établies, recrutent leurs élèves et luttent
pour leur prospérité. De là à solidariser la France avec les

manœuvres plus ou moins loyales par lesquelles jésuites et
assomptionnistes portent le trouble dans les populations d'Orient, divisent
les familles et perturbent tout autour d'elles, il n'y qu'un pas. Les
étrangers le franchissent et nous rendent justement responsables des

maux que la Congrégation déchaîne dans son voisinage
« Si encore le gouvernement de la République française était

assuré qu'en retour de la protection qu'il accorde à l'expansion du
catholicisme, celui-ci propage auprès des populations où il pénètre
sous l'égide de notre drapeau, l'amour, la vénération de notre pays
chez ses fidèles Je ne crois pas que la compensation fût suffisante.
Nous jouerions un jeu de dupes à croire que les avantages de la
propagande catholique soient de nature à compenser tous les
inconvénients qu'elles nous coûte par ailleurs. Mais nous ne pouvons
même pas compter que les catholiques par nous protégés et
subventionnés enseigneront à leurs catéchumènes l'amour de la France.
C'est tout le contraire qu'ils s'appliquent à leur inculquer. Leur
enseignement, c'est le dénigrement et la haine systématique de la
France moderne, de la République et de la liberté dont l'histoire
se confond avec celle de la France contemporaine elle-même. Il
suffit de parcourir les passages où M. Chariot a consigné avec beau-



-— 203 —

coup de réserve la nature de l'enseignement congréganiste, pour
se convaincre que la Congrégation reste, dans le Levant, fidèle à

elle-même et que la République est dupe, là-bas comme ici, de

sa trop longue magnanimité.
« Après un rapport comme celui de M. Chariot, après des

incidents comme ceux qui viennent de se passer au Tonkin, il n'y
a qu'une solution au problème des missions: supprimer les
subventions que la République leur alloue dans le Levant; chasser
la Congrégation dans les pays de protectorat et de domination
française ».

* Quelques aveux de théologiens romanistes:
— Ce qu'est la théologie positive dans l'Eglise romaine

actuelle. Le P. Paul Bernard, dans les « Etudes > du 5 novembre 1906
(p. 391), parlant du volume de M. Pourrat sur « la théologie sacra-
mentaire», dit: «... La théologie positive est d'un ordre différent
des autres sciences, conditionnée qu'elle est par les décisions
infaillibles de l'Eglise qui constituent des résultats irrévocablement
acquis à la science catholique. » — Autant dire que la théologie
positive, en tant que « science catholique », n'est pas une science, mais
seulement ce qu'il plait à l'Eglise (lire Rome ou le pape) de décider

— Ce même Père, dans ce même compte-rendu, constate
que M. Pourrat a admis « la théorie nevmanienne du développement
sacramentaire -a, et il ajoute: « Cette théorie ne semble pas aussi
dégagée de nuages que l'auteur se plaît à le dire. Il n'est pas très
facile de se représenter en quel sens le baptême s'est développé
dans la confirmation, qui peut être considérée comme une sorte de
dédoublement du premier de nos sacrements, ni comment le
baptême s'est encore développé dans la pénitence, suivant un processus
qui se conçoit assez bien. D'autres pourront trouver que le
processus est plutôt nébuleux. »

— M. Hippolyte Hemmer reproche au clergé français actuel
de manquer d'une éducation en rapport avec les besoins du temps.
11 dit : « Le grand péril de l'Eglise vient de ce que notre attitude
d'ensemble ne reflète rien de tout cela (le sentiment des besoins
nouveaux) ; nos évêques viennent de tenir deux assemblées dont
nous ne connaissons pas tous les actes ; mais le langage qu'ils ont
tenu au public ne frappait nos contemporains par aucun de ces
accents où des hommes du XXe siècle puissent reconnaître l'écho de
leurs âmes». — Voir Demain, 9 novembre 1906, p. 46.

— Triste état de l'enseignement dans les grands séminaires
de France. M. l'abbé P. Gontier a mis ce point en lumière dans
sa brochure intitulée : De la méthode des sciences philosophiques



— 204 —

dans les petits et les grands séminaires. L'auteur remarque que le
jeune prêtre aurait besoin d'habitudes rigoureusement scientifiques,
puis il ajoute : « Or, voilà précisément ce qu'il ne possède pas et
ce que la vraie méthode des sciences philosophiques aurait dû
former en lui. » A quoi la Revue catholique des Eglises (octobre
1906, p. 503) ajoute: «Cela est vrai. Mais la réalité du fait constitue,

il faut bien l'avouer, un terrible réquisitoire contre les
enseignements sans valeur et sans -méthode qui se donnent dans trop
d'établissements religieux. »

— Triste état de l'enseignement de la théologie à Rome. —
Dans la Revue bénédictine du 6 octobre 1906, D. Festugière
remarque qu'à Rome « végète le thomisme traditionnel » ; que « Rome
n'a pas un seul établissement scolaire qui mérite de s'appeler un
institut de philosophie». «Quelle est la cause de cette inertie
relative?.. L'esprit romain ne voit dans la philosophie qu'une
préparation à la théologie dogmatique. » D'où une série de travers.
Indifférence pour l'histoire et pour la science expérimentale.
Préoccupation apologétique qui altère l'économie du savoir et choque
le lecteur. « Recours à l'argument théologique ou aux indications
surnaturelles, parfois mesuré, mais presque toujours excessif et même
obsédant. » Appel à l'autorité humaine. « Attitude caractéristique
dans le débat. On discute moins les théories adverses qu'on ne
les cite à son tribunal pour les condamner. De là des paroles
âpres. Bref, parmi les étudiants qui fréquentent les grands
collèges romains, il en est un grand nombre, nous assure-t-on, qui ne
tirent aucun profit des cours de philosophie scolastique. »

Et c'est Rome qui prétend faire la loi aux savants et qui
s'adjuge le monopole de la science! Quelle dérision!

— Comment le haut enseignement religieux n'existe pas en
Ptalie. M. G. Vitali écrit dans Demain (9 novembre 1906, p. 34):
« Sur cent Italiens auxquels on demanderait comment est organisée
en Italie l'instruction religieuse supérieure, quatre-vingt-dix-neuf
répondraient: De grâce, qu'entendez-vous par enseignement religieux
supérieur Nous ne connaissons rien de pareil et ne pouvons même

pas nous imaginer comment il devrait être organisé. Il y a peut-
être un enseignement supérieur pour les prêtres; nous, laïques,
nous ne connaissons autre chose que le catéchisme de Bellarmin,
qui, dans notre enfance, nous faisait faire de mauvais rêves en
nous parlant de sorciers et de gens qui jettent des sorts. De l'Histoire

Sainte, on nous a appris l'existence de l'arche de Noë, du

serpent de bronze, d'Esaü et de son plat de lentilles, de Judith
la traîtresse; hormis cela, on ne nous a pas enseigné autre chose

en matière religieuse, à nous laïques, et nous nous en sommes



— 205 —

contentés Nous rougissons en face des étrangers. Le reproche

que nous faisait Albert Ehrhard en 1894, nous le méritons encore
aujourd'hui ; non seulement nous ne vivons pas de la vie religieuse
de l'humanité, mais nous l'ignorons et nous méprisons de nous
occuper des problèmes qui s'y rattachent.

« L'Université des jésuites à Rome, par exemple, est un champ
clos où l'on donne un enseignement très prétentieux, mais très
élémentaire, et les jeunes étudiants répètent mécaniquement les idées

et même les paroles du professeur sans se permettre d'avoir une
initiative personnelle. Au séminaire romain de l'Apollinaire, on pouvait

croire un moment qu'un souffle rénovateur viendrait raviver
l'enseignement, mais bientôt la réaction a pris le dessus. Les jeunes
étudiants de ces écoles doivent discuter des questions baroques,

par exemple : si l'arche de Noë renfermait des échantillons de toutes
les espèces d'animaux actuellement existants. On passe son temps
à réfuter les théories de Nestorius et d'Eutychès, tandis qu'on
ignore presque les noms de Kant, d'Hegel, de Spencer. Les
professeurs se vantent d'avoir été si prudents, si circonspects, que
leurs élèves ignorent l'existence d'une question biblique. >

— Comment un théologien catholique-romain juge le protestantisme

et sa propre Eglise. — M. Vernhette a fait l'excellent aveu
suivant dans Demain (5 octobre 1906, p. 2) : « La plupart des

catholiques ne réalisent l'idée A'Eglise qu'en l'identifiant avec celle
de la hiérarchie, qui n'en est cependant qu'un des organes. Il
semble que, si l'on cherchait de nos jours à se faire une
représentation équivalente à cette première forme de l'institution
chrétienne, il faudrait l'emprunter à ces petites communautés protestantes,

dont chaque membre se sent une partie essentielle, qui
comprend que de son effort, de sa foi dépend l'existence de son
existence, et qu'elle est faite, pour ainsi dire, de lui-même. Il y a
certainement dans le sentiment de certains protestants pour leur
Eglise l'affirmation d'un lien plus étroit, plus libre, et le sens qu'ils
donnent à ce terme Eglise paraît mieux rappeler celui qu'il pou-

ait avoir pour les destinataires des lettres de S. Paul. »

Conclusion logique: Donc il faut restaurer et fortifier la vie
chrétienne individuelle et paroissiale; donc il faut que chaque
simple fidèle ait conscience de ses droits et de ses devoirs, dans
la part qu'il doit prendre aux exercices du culte public et aux
actes religieux de la paroisse et de l'Eglise. Voilà pourquoi les
anciens-catholiques, dès 1873, ont rendu aux simples fidèles tous les
droits paroissiaux et ecclésiastiques qu'ils pratiquaient dans
l'ancienne Eglise catholique. — Mais, dit-on, c'est de l'individualisme
protestant. — Si les protestants ont eu le bon esprit de comprendre

v



— 206 —

et de mettre en pratique cette vérité fondamentale du christianisme,
tant mieux. Pourquoi leur en faire un reproche St-Paul ne l'avait-il
pas enseignée avant eux Laissons aux protestants leurs qualités et
imitons-les ; n'évitons que leurs erreurs et leurs défauts.

* Jerusalem, Jerusalem, quae occidis prophetas. S. Matthieu
raconte que Jésus reprocha à Jérusalem de tuer les prophètes qui
lui étaient envoyés (XXIII, 37). Il en est de la Rome papale comme
de l'ancienne synagogue : elle tue les prêtres savants qui veulent
l'éclairer et les généreux laïques qui veulent l'union et la paix. Les
condamnations portées par l'Index et par Pie X en ces derniers
temps, en sont la preuve. Un dominicain, le P. Allo, écrivait,
dans la Revue du clergé français du 15 octobre 1906 (p. 359), que
toute la hardiesse est permise aux catholiques-romains, à une
condition toutefois: pourvu qu'il soient soumis aux décisions passées
et à celles de l'avenir!-... Cela seulement! Les décisions passées,

qui forment une bibliothèque si considérable que personne ne la
connaît, le pape moins que tout autre ; puis, celles de l'avenir, qui
peuvent être plus considérables encore. Décidément, le bon P. Allo
est la conciliation même. On vous garrotte bras et jambes, et on
vous dit : Vous pouvez agir et courir tant que vous voudrez ; allez-y
hardiment — C'est ainsi que Mgr Le Camus, enhardi par une
lettre privée du pape, s'est permis de croire qu'il pouvait se
conformer à une loi française, et que, désavoué par ce même Pie X,
il a poussé la candeur jusqu'à en mourir de chagrin. Tel Racine,
dit-on, après le mécontentement du Roi « Un épiscopat qui se

soumet la mort dans l'âme, un pape qui abuse à ce point de son
autorité, la mitre française tombée à ce degré d'avilissement au
pied de la curie romaine, cela ne peut aller bien loin», a-t-on dit.
Espérons-le.

Autre fait. L'abbé de Meissas est mort en octobre dernier.
Le Siècle a publié sa biographie. Je le mentionne ici, d'abord
pour rendre hommage à sa science, ensuite pour montrer, par son
exemple, comment Rome tue les intelligences qui lui sont plus
soumises qu'à la vérité même. M. de Meissas, un jour, fit acte
d'adhésion à la réforme de l'ancien-catholicisme; mais vite il prit
peur, rentra dans le bercail romain, et attendit l'heure où il pourrait

parler suivant sa conscience. Hélas Cette heure ne sonna
jamais. Il est mort avant d'avoir entendu la parole libératrice. —
Cette parole, le Christ l'a prononcée; mais son prétendu vicaire
ne la prononcera pas. L'abbé fut victime de sa naïveté. Un ami,
lui rendant hommage, a dit: «C'était un savant; mais contraint
par l'Inquisition ou de se taire, ou de publier ses écrits sous des

noms d'emprunt, il préféra rester un obscur, attendant l'heure où



— 207 —

il pourrait parler. Cette heure ne vint pas. C'est une belle
intelligence qui a été gardée sous l'éteignoir par l'Eglise romaine.
Toute sa science n'a abouti qu'à le faire souffrir sans utilité poulie

public, auquel il n'a pu communiquer les trésors qu'il avait

péniblement amassés. L'Eglise qui réduit au silence des savants
de cette valeur, est criminelle. La vérité avant tout. » — C'est très

juste. Cet homme sincère, mais timide et encore aveugle, n'eût-il
pas mieux fait, n'eût-il pas été plus utile à la cause du Christ, à

l'Eglise, au monde, en faisant rayonner cette vérité qu'il a puérilement

cachée sous le boisseau

A ces deux cas d'intolérance, il faut ajouter celui du professeur
romain Bonajuti, qui a été mis en demeure de renoncer à son

enseignement (voir Demain, 5 novembre, p. 7). C'est d'ailleurs le

procédé de l'Index traditionnel, procédé qui remplace la réfutation
de l'erreur (quand il y a erreur) par l'étranglement des auteurs,
soit des Loisy, des Houtin, des Denis, des Laberthonnière, des

Viollet, des Fogazzaro, etc.

* Leçon de Bossuet aux évêques français actuels. — M. Frank
Puaux a publié, dans le Signal de Paris, du 14 octobre 1906, un
excellent article en réponse à une assertion humiliante du cardinal
Lecot, de Bordeaux. Nos lecteurs le liront avec intérêt:

« Nous exprimerons nos idées personnelles, mais en les sacrifiant

d'avance à la sentence de Pierre qui sera pour nous un
commandement divin. »

Ces paroles résument la pensée maîtresse de la réponse de
l'épiscopat français à l'encyclique « Vehementer nos », réponse lue
par son Em. le Cardinal Lecot dans l'assemblée des évêques, le
30 mai 1906. Il serait ridicule de contester le droit des évêques
de manifester de tels sentiments, mais il est permis de constater
l'évolution profonde qui s'est produite dans la conception du pouvoir

du Saint-Siège dans le clergé de notre pays.
Le sacrifice des idées personnelles est le plus grand des

sacrifices, mais il ne revêt ce caractère qu'à la condition du respect
absolu des droits de la conscience. Là pour nous est l'erreur la
plus grave du système romain, la substitution dans l'ordre religieux
et moral d'une autorité extérieure, celle du pape, à l'autorité
intérieure, celle de la conscience.

Sans doute c'est une doctrine simple, et non sans grandeur
séduisante, que celle d'une Eglise affirmant que son chef est le
dépositaire suprême de la vérité, enlevant ainsi à l'homme tout
souci d'une recherche personnelle.

Mais n'est-il pas étrange de constater que des hommes aussi
éminents que les évêques de France, lorsqu'une question aussi grave



— 208 —

que celle de la Séparation est en jeu, question que nul ne peut
juger au point de vue catholique, avec une autorité grande et une
connaissance sûre, puissent sacrifier leurs idées personnelles ; quand
le pape, ignorant des affaires de France, considéré alors, en raison
même de cette ignorance comme non papable, oppose son veto à

la formation des associations cultuelles et, par son intransigeance,
ouvre une crise des plus dangereuses.

Ce n'était pas ainsi qu'autrefois les évêques de France
comprenaient leur devoir envers le siège de Rome. Sans doute ils
exaltaient la majesté romaine, mais ils ne se résignaient pas au
rôle de ces chiens muets, dont parle le prophète. Que l'on écoute

plutôt ces paroles :

« Pierre avait déjà pris le gouvernement en main quand saint
Paul lui dit en face qu'il ne marchait pas droitement selon
l'Evangile. Il ne manquait pas dans la foi, mais dans la conduite,
je le sais, les anciens l'ont dit et le fait est certain. Mais enfin
saint Paul faisait voir à un si grand apôtre qu'il manquait dans la
conduite et il écrit la faute de Pierre dans une épître qu'on devait
lire éternellement dans toutes les Eglises avec le respect que l'on
doit à l'autorité divine et Pierre qui le voit ne s'en fâche pas et
Paul qui l'écrit ne craint pas qu'on l'accuse d'être vain. Il fallait
que, dans un pontife aussi eminent que saint Pierre, ses successeurs

apprissent à prêter l'oreille à leurs inférieurs lorsque beaucoup
moindres que saint Paul et dans de moindres sujets ils leur
parleraient avec moins de force mais toujours avec le même dessein de

pacifier l'Eglise. »

Celui qui parlait ainsi n'eût pas été du nombre de ceux prêts
f à sacrifier d'avance leurs idées personnelles ».

Qu'on l'entende encore écrivant à un cardinal: «Les tendres
oreilles des Romains doivent être respectées et je l'ai fait de tout
mon cœur. Trois points les peuvent blesser, l'indépendance de la
temporalité des rois, la juridiction episcopale immédiatement de
Jésus-Christ et l'autorité des conciles. Vous savez bien que sur ces
choses on ne biaise point en France et je me suis étudié à parler
de sorte que, sans trahir la doctrine de l'Eglise gallicane, je pusse
ne point offenser la majesté romaine. C'est tout ce qu'on peut
demander à un évêque français qui est obligé par les conjonctures
à parler en ces matières. »

Evêque français, avec quelle noblesse il évoque ce titre pour
lui si glorieux, aussi bien ne reçut-il jamais la pourpre cardinalice.
Nul n'a connu Rome mieux que lui. Que l'on médite ces paroles
qui semblent faites pour les temps que nous traversons:

«J'ai fait grande reflexion sur ce que vous me dites, que Rome,
loin d'être adoucie par ce qu;on lui accorde, le prend pour un



— 209 —

aveu de ses droits et s'en sert pour aller plus loin. Je l'ai bien

compris, mais à cela je n'ai autre chose à dire que des évêques

qui parlent doivent regarder les siècles futurs aussi bien que le
siècle présent et que leur force consiste à dire la vérité telle qu'ils
l'entendent. »

Certes Son Eminence de Bordeaux n'a pas regardé le siècle

présent dont il ne paraît pas comprendre les nécessités, et regarde
moins encore les siècles futurs qui se soucieront peu du reste de

sa dévotieuse allocution.
Avec quelle vérité l'évêque dont je parle, eût appliqué au

pape actuel ce qu'il disait du pape de son temps : « une bonne
intention avec peu de lumière, c'est un grand mal dans de si hautes

places ».

A la veille du Concile du Vatican, l'évêque d'Orléans luttait
en désespéré contre les partisants de infaillibilité et dans un
douloureux pressentiment de l'avenir, il écrivait : « Les évêques ne
sembleront plus des voix, mais de simples échos. » La prophétie s'est
réalisée. L'évêque français n'est plus que le simple écho du Vatican.

« Nous exprimerons nos idées personnelles, mais en les sacrifiant

d'avance à la sentence de Pierre qui sera pour nous un
commandement divin », a écrit Son Eminence le cardinal de Bordeaux.

Je m'aperçois que je n'ai pas cité le nom de cet évêque
français qui, si noblement, rappelait que « l'Eglise romaine est la
mère des Eglises, mais non une maîtresse impérieuse, et vous êtes

non pas le Seigneur des évêques, mais l'un d'eux », parole que saint
Bernard n'a pas proférée, disait-il, pour affaiblir une autorité qu'il
a fait révérer à toute la terre, mais afin de rappeler en la mémoire
du successeur de saint Pierre, cette excellente doctrine que Jésus-
Christ qui l'a élevé à une si grande puissance, n'a pas voulu,
néanmoins, lui donner un caractère supérieur à celui de l'épiscopat,
afin que, dans cette haute élévation, il prît soin de conserver dans
tous les évêques la dignité d'un caractère qui lui est commun
avec eux. »

Cet évêque était Bossuetx).

* Fanatisme et faiblesse des évêques français. — Le
fanatisme est visible dans l'attitude prise par quelques-uns au sujet des
associations cultuelles. Citons M. Delamaire, candjuteur de l'archevêque

de Cambrai. Dans un discours prononcé le 17 novembre
au congrès des catholiques (romains) du Nord et du Pas-de-Calais,
il a expliqué qu'il prendrait désormais la direction générale de
1'« action catholique » {lire papiste) dans le diocèse de Cambrai.

') Relire le discours sur l'Unité de l'Eglise et les lettres au Cardinal d'Estrée,
à MM. Dirois et de Rancé.

Kevue intern, de Théologie. Heft 57, 1907. 14



— 210 —

Mais il lui faut le concours généreux de tout le clergé et de tous
les fidèles. « Il faut, a-t-il dit, que ce soit maintenant entre nous
à la vie, à la mort » Et les assistants répondirent : « Oui, oui, à

la vie, à la mort »

L'évêque d'Angers, dans sa Semaine religieuse a adressé aux
prêtres les recommandations suivantes:

« Nous croyons devoir rappeler que le souverain pontife a
condamné d'une façon formelle et absolue les associations cultuelles,
stipulées par la loi de séparation. Donc quiconque formerait une
association cultuelle ou consentirait à en faire partie: i° pécherait
mortellement ; 2° encourrait la peine d'excommunication ; 30 deviendrait

schismatique ; 40 ne pourrait plus être admis aux sacrements,
si ce n'est après une sincère conversion et une réparation
publique du scandale; 50 serait privé de la sépulture ecclésiastique, s'il
mourait dans cet état. S'il se trouvait un prêtre assez oublieux de

son caractère sacré et de ses obligations pour oser se mettre, malgré
la défense du souverain pontife, à la tête d'une association cultuelle,
il serait lui aussi excommunié et schismatique; il perdrait ipso facto
tous ses pouvoirs, y compris la faculté de célébrer la sainte messe.»

M. Douais, évêque de Beauvais, dans une ordonnance, s'est
exprimé ainsi : « Nous avertissons les fidèles que celui, quel qu'il
soit, qui fera partie d'une association cultuelle, se mettra lui-même
hors de l'Eglise et sera privé de la sépulture ecclésiastique. »

Etc.
Voilà pour le fanatisme. Quant à la faiblesse (oh combien

faible est cette expression!) de tous les évêques, elle éclate dans

ce fait que, partisans des associations légales avant la défense qu'en
a faite le pape, ils les ont condamnées immédiatement après. Certes,
l'obéissance militaire est belle dans les choses militaires ; mais il
n'y a de militarisme ni dans la religion chrétienne, ni dans l'Eglise
chrétienne, qui sont fondées sur la vérité, sur la conscience, sur
la sincérité. Cet aplatissement des évêques devant l'un d'entre eux
qui ne connaît rien de la France et qui n'a aucune valeur
théologique, est simplement honteux, scandaleux, indigne de chrétiens
et d'hommes qui se respectent. Cette prétendue obéissance a fait
plus de mal au romanisme que n'en eût fait la résistance respectueuse.

Piétiner la conscience, c'est, quoi qu'ils disent, détruire la
religion et ruiner l'Eglise. Une Eglise où les évêques ne sont plus
que les valets passifs du pape, et où les simples fidèles ne sont
plus que des machines passives, « troupeau » suivant aveuglément
le berger et ses chiens *), n'est plus une Eglise vivante.

') Voir, sur cette question, un article de M. Fonsegrive reproduit dans Demain
du 16 novembre 1906, p. 60.



— 211 —

* Un article de M. Hanotaux sur la Crise religieuse. Cet
article, reproduit dans YAvènement du 20 octobre dernier, contient
de graves aveux. En voici quelques extraits :

« Ce n'est pas seulement par la gravité de ses dissentiments
avec le pouvoir civil, en France, en Espagne, et ailleurs, que l'Eglise
est exposée. Elle subit une crise intérieure sur laquelle elle
voudrait, en vain, fermer les yeux et qui la met dans un état d'infériorité

marquée au moment où elle paraît vouloir engager la lutte
avec les puissances. Dans la fameuse prophétie de Malachie, le

règne du pape Pie X est rubrique: Ignis ardens (le feu dévorant),
et celui de son successeur: Religio depopulata (la religion sans

fidèles). Aujourd'hui « une fièvre ardente » court, en effet, dans le

corps du catholicisme: évolution salutaire ou funeste, c'est ce qu'on
ne peut dire encore.

En France, par les lois récentes, l'Eglise a été prise au
dépourvu : elle dormait sur le mol oreiller du Concordat. A peine
réveillée, elle sent une agitation nouvelle en son sein. Les
souffrances sont internes non moin qu'externes : si on ne le sait pas
là-bas, c'est qu'on est mal renseigné. Mais on le sait. Seulement,
on voudrait taire, cacher, jeter un voile. Vains efforts, en cette
époque de lumière, de publicité, d'indiscrétions absolues. Tout le
monde parle, sans compter ceux qui crient.

Il ne s'agit pas seulement de cette désaffectation indéniable
des populations à l'égard de la religion. Un prêtre écrivait: « Nous,
chrétiens, nous formons une société, un peuple à part qui n'est plus
en communauté d'idées avec l'immense société qui nous entoure...»
Mgr d'Hulst, plus précis : « Il y avait, autrefois, des mœurs
chrétiennes ; il n'y a plus que des pratiques chrétiennes»...»

Et encore : « Rome a parlé, on s'incline, c'est entendu ; toutefois,

ily a la manière Obéissance, oui, mais sans enthousiasme
et jusqu'à plus ample informé L'édifice dogmatique élevé par
saint Thomas, consolidé au Concile de Trente, amplifié au Concile
du Vatican, est fortement secoué. Employons les expressions adoucies

et un peu ambiguës chères à ces néo-catholiques : ce n'est
pas une «réforme» qu'ils réclament, mais une «restauration», une
« rénovation ». .»

Puis, l'auteur remarque que cette évolution est scientifique,
historique et critique, sociale et politique, et il termine ainsi : «C'est
un monde qui se lève, une aurore qui enflamme le ciel, ignis ardens.
Pense-t-on qu'il suffira d'un geste pour l'éteindre ou la refouler
Ou bien, un esprit de sagesse, de prévision et de prudence n'ai-
dera-t-il pas à la naissance des jours futurs dans la concorde et
dans la paix? »



— 212 —

* En France. La Séparation et les Associations cultuelles:
— L'Impasse. D'une part, la loi de la Séparation exige que

les biens ecclésiastiques ne soient transmis qu'à des associations
cultuelles. D'autre part, le pape Pie X interdit la formation de
ces associations. En sorte que les catholiques qui lui sont soumis
sont mis dans la nécessité, ou de se priver des biens ecclésiastiques
que la loi accorderait à leur obéissance et de créer ainsi à leur
Eglise des difficultés matérielles énormes, ou de désobéir au pape.

Le fait est que le pape, qui ne connaît pas les choses
françaises, et qui est inspiré par des étrangers qui ne les connaissent
pas mieux que lui et qui, comme étrangers, sont peut-être heureux
de troubler politiquement la France, commet une grosse faute en
prohibant les associations légales. Le fait est, également, que
l'immense majorité du clergé français et des fidèles désire la formation
de ces associations.

Dans un tel état de choses, le plus simple bon sens ne devrait-il
pas inspirer le raisonnement suivant: «Le pape, dans cette affaire,
fait de la politique et de la plus mauvaise ; il n'a pas mission pour
élever la voix, encore moins pour imposer un ordre, là où les intérêts

de la religion sont mieux sauvegardés, quoi qu'il en dise, que
dans la révolte qu'il impose. Donc défendons nos intérêts politiques,
patriotiques et religieux sans lui et même contre lui. Les Français

les plus catholiques et les plus autorisés ont maintes fois
renvoyé l'évêque de Rome à ses ouailles romaines, et ils s'en sont
très bien trouvés; faisons de même». — Voir, sur ce point,
l'excellent Appel publié par M. Jean Audibert dans Y Avènement du
24 novembre 1906.

Au lieu de raisonner ainsi, de braves catholiques-romains, pris
entre l'enclume et le marteau, se mettent à quatre pour essayer de
découvrir la petite bête qu'ils ne trouvent pas et qu'ils ne trouveront
pas, parce qu'elle est précisément ailleurs. Voici quelques-unes de
leurs élucubrations.

— Le gâchis des idées. — i. Un ecclésiastique, qui n'ose signer
que «abbé X.», a publié dans le Matin une longue lettre «aux
cardinaux, archevêques et évêques de France», pour leur dire, en
résumé, ce qui suit : « Le pape, comme chef suprême de l'Eglise
universelle, a parlé ; donc, comme catholiques, nous croyons ce
qu'il a dit, car en principe, son enseignement est indiscutable. Mais,
d'autre part, nous sommes Français et soumis aux lois françaises ;

donc, de fait, nous devons former, selon la loi, des associations
cultuelles, pour sauvegarder les intérêts de la France. Soyons donc
logiques comme catholiques en acceptant en droit l'enseignement
du pape, et soyons logiques comme Français en agissant de fait
contre cet enseignement.» — Ce brave abbé ne voit pas que sa



— 213 —

logique est de l'illogicité. Il se fausse l'esprit pour ne pas déplaire
à son pape, plutôt que d'examiner clairement où son argument
pèche. S'il connaissait la théologie catholique d'autrefois, celle
d'avant les falsifications romaines, il saurait que le pape n'est que
l'évêque de l'ancienne capitale de l'empire romain, mais non le
chef de l'Eglise ; que l'Eglise n'a pas d'autre chef que J.-C, et
qu'elle s'administre elle-même ; que le pape s'est souvent trompé
et qu'il a été corrigé souvent; qu'il est donc erroné et anticatholique
d'exiger qu'on croie tout ce qu'il enseigne et qu'on fasse tout ce

qu'il commande. Et dès lors, toute antinomie disparaît, la loi
française reste la loi, et les bons Français lui obéissent sans cesser
aucunement d'être catholiques et sans se mettre en contradiction
avec eux-mêmes. Ce n'est pas plus difficile que cela. Lorsque les

évêques cesseront de croire à la divinité du collier papiste qu'ils
se sont cadenassé autour du cou, lorsqu'ils s'en seront dégagés,
alors ils seront libres, ils cesseront leurs aboiements inutiles et
ridicules, et ils feront d'autre besogne plus chrétienne et plus féconde.

2. L'évêque de Verdun, pour essayer de combler le vide financier

causé par la politique de Pie X, a fondé une «œuvre du denier
du clergé». Tout paroissien qui refusera sa contribution à l'entretien

du clergé, sera passible des foudres épiscopales, donc rayé de
la liste des paroissiens. Pas d'argent, pas de sacrements ni de culte.
C'est très simple C'est sans doute la lecture de l'Evangile qui a

inspiré à M. l'évêque de Verdun cette façon de travailler au salut
des âmes.

3. Le cardinal Lecot, de Bordeaux, a fondé une association
dans le but, non de s'occuper du culte, mais de subvenir simplement

à l'entretien matériel du clergé. Il déclare que son association
est non cultuelle et qu'il s'assied sur la loi de la Séparation ; il se
soumet simplement à la loi de 1901 sur les associations. Et voilà
que M. Briand, malgré le cardinal, a déclaré cette même association
cultuelle. M. Briand veut-il se donner le malin plaisir de dire que
l'archevêque-cardinal s'est soumis à la loi de 1905, et le pape aussi
en l'approuvant? Etrange soumission Tout le monde est persuadé
ou que M. Briand batifole, ou que la loi de 1905, si elle peut être
ainsi interprétée, est une loi faite entièrement au profit des évêques
ultramontains, même de ceux qui n'en veulent pas et qui déclarent
la violer. Gâchis et duperie ; de plus, violation des intérêts français.
En tout cas, logomachie telle que des associations formellement
déclarées non cultuelles par les évêques, seront déclarées cultuelles
par le ministre Briand! Du moment que le non romain est pris
pour un oui par le gouvernement français, comment ne s'entendrait-
on pas? Si les deux disent oui, il est clair qu'ils sont d'accord;
et si Rome dit non, et Briand oui, il est clair qu'ils sont encore



— 214 —

d'accord, puisque Briand déclare que le non du pape est un oui
du gouvernement! Et M. Briand se moque de la scolastique du

moyen âge, qui cependant ne s'est jamais élevée à une telle hauteur

de dialectique
— La Déclaration du ministre Clemenceau sur la Séparation

(5 novembre 1906); «...Notre tâche immédiate sera d'assurer à

tous les citoyens, par le régime nouveau de la séparation de l'Eglise
et de l'Etat, hautement ratifiée par le pays aux dernières élections,
le plein exercice de la liberté de conscience. L'équitable préoccupation

du législateur fut de faciliter la transition d'un régime de
privilèges à l'ordre de liberté par le moyen de concessions qui
trouvaient leur contre-partie dans la suprématie définitive de la loi
civile française. Ne nous étonnons point que cette intention ait été
et soit encore méconnue par ceux qui se placent sous une autre
obéissance. Tout en faisant la part des préventions invétérées, nous
aurons soin de barrer solidement la route aux retours offensifs de

l'esprit de domination plus particulièrement redoutable quand il
émane d'une autorité étrangère ouverte elle-même à des influences
étrangères. (Vifs applaudissements à gauche.) En même temps
que nous assurerons la liberté des cultes, nous appliquerons sans
faiblesse la loi dans toutes ses dispositions, et s'il nous apparaissait
que les sanctions édictées sont insuffisantes, nous n'hésiterions pas
à vous en proposer de nouvelles. (Applaudissements à l'extrême
gauche.)

— Déclarations de M. Briand, ministre des cultes. M. le curé
Roucaud ayant été poursuivi par son évêque pour ses opinions
républicaines, M. Pelletan a demandé à M. Briand ce qu'il faudrait
penser d'une association cultuelle formée par lui, et M. Briand a

répondu {Avènement, 10 novembre): «Il est entendu que ce prêtre
n'a rien fait qui méritât, au point de vue canonique, une condamnation.

Eh bien! je réponds que demain, en régime de séparation,
le curé Roucaud serait pleinement à l'abri de l'arbitraire de son
évêque. Puisqu'il est resté prêtre selon les règles de l'organisation
générale de son culte, l'association formée par lui, groupée autour
de lui, a toute qualité pour l'attribution des biens. »

Autre déclaration. Dans son entretien du 8 novembre avec les

délégués de la Gauche radicale-socialiste, M. Briand a déclaré: «que
seules les associations cultuelles qui seraient constituées au 11

décembre 1906 jouiraient du privilège inscrit dans la loi de Séparation
en ce qui concerne la dévolution des biens, cette dévolution devant
leur être faite de piano sans intervention du gouvernement. A partir
du 11 décembre 1906, la situation privilégiée faite par la loi n'existe
plus, et dans un délai d'une année les associations cultuelles qui
viendraient à se former seraient sous la dépendance d'un décret du



— 215 —

gouvernement. C'est, en effet, le gouvernement qui, sous sa
responsabilité, aura à déterminer si les biens revendiqués par les associations

doivent leur être dévolus ou bien s'ils peuvent être remis aux
établissements communaux de bienfaisance. »

Donc c'est le gouvernement, et non la commune, qui, du

n décembre 1906 au 11 décembre 1907, sera maître de la situation
et décidera. Faut-il craindre ou espérer? Il est impossible de rien

prévoir. Telle commune aurait pu résoudre la question très
sagement, et telle autre très mal. Les ministères ne sont pas meilleurs

que les communes; tel peut favoriser l'ultramontanisme, tel autre
le vrai catholicisme, tel autre l'irréligion.

Pour ce qui est de M. Briand, toujours est-il que son article IV
est déplorable; que, dans son discours-ministre du 10 novembre,
il n'a pas réussi à éclaircir, encore moins à résoudre les difficultés
qui y sont renfermées; que, si l'on n'a pas voulu lui faire
opposition, c'était pour ne pas avoir l'air de combattre une loi qu'on
voulait appliquer; mais qu'il faudra, à la première occasion
favorable, en réviser certains points, notamment cet article IV, qui est

purement ultramontain, c'est-à-dire aussi antifrançais et aussi
antilibéral qu'anticatholique. Dans le discours précité, il a eu bien
raison de déclarer qu'il ne ratifierait pas d'associations cultuelles
au profit de mauvais prêtres ; mais qu'entend-il par mauvais prêtres
tiendra-t-il pour tels les prêtres calomniés par le parti ultramontain,
simplement parce qu'ils sont rebelles à la dogmatique et à la
discipline romaines La menace de M. Briand est loin d'être claire
et rassurante, et si elle devait être arbitraire au point de tourner
à l'avantage de Rome ou de l'irréligion, elle devrait être énergiquement

combattue par les vrais catholiques et par les vrais protestants.
Bref, le journal Demain a dit (16 novembre) — et avec

beaucoup de vérité — : « M. Briand doit surtout son succès à cette
dialectique spécieuse, qui, tout en faisant la gloire des avocats, ne
prévaut cependant pas sur la logique profonde et complexe des
choses. » Espérons-le. Ce ministre-avocat sera débordé par cette
logique profonde des choses. Il a commis des fautes énormes que
l'histoire qualifiera très sévèrement : i° il a permis au pape de
s'adjuger la nomination des évêques de France et d'établir ainsi, sulle

territoire français, des agents d'un pouvoir manifestement étranger
et même hostile à la France ; 20 il a osé déclarer que ces évêques
ne sont pas des fonctionnaires, quand il est manifeste qu'ils exercent,
sous les yeux mêmes du gouvernement, des fonctions extrêmement
importantes, grâce auxquelles ils peuvent troubler l'ordre public,
semer la division, organiser la résistance aux lois, etc. ; 30 il a fait
son article IV, qui est d'une obscurité antifrançaise, et qui peut
être interprété déloyalement contre les Français catholiques qui



— 216 —

veulent secouer le joug ultramontain. Avec cet article IV, M. Briand
peut les briser et donner la victoire au pape et à ses agents C'est
une honte. Comment M. Clemenceau, qui est la clarté même, peut-il
tolérer une attitude aussi antipatriotique?

— Contre l'article PV. Ce trop fameux article est la cause de
tout l'embrouillamini actuel. Ceux qui voient clair, regrettent et

attaquent cet article, le pape, parce qu'il n'y trouve pas assez de

garanties pour lui, les catholiques-libéraux, parce qu'ils y sont
sacrifiés au pape. Voici quelques plaintes provoquées par ce dernier
point de vue, qui est le point de vue patriotique:

— M. Jean Marjolaine (Chrétien français, 3 novembre 1906)
attaque ainsi les auteurs de cet article : « Respecter les individus,
respecter la paix de leur vie, la tranquillité de leur existence, il
ne fautpas l'attendre de gens qui font fi de la liberté de conscience,
qui ne respectent pas la liberté des cultes, qui n'ont qu'un souci:
faciliter les entreprises de l'épiscopat. » — Effectivement, on dirait
que l'article IV a eu pour but de rendre les évêques maîtres des
associations cultuelles et des biens ecclésiastiques, et par conséquent
de mettre hors la loi, et hors les églises, et hors les presbytères,
tous les catholiques antipapistes. Et ce sont des Français qui traitent
ainsi des Français

— Le Siècle fait ressortir ainsi la bizarrerie de la situation
actuelle: «J'en suis encore à me demander si le législateur de 1905
a voulu la séparation, si vraiment il l'a faite, ou s'il n'a pas fait
tout le contraire.

Cet article IV, objet énigmatique de tant de controverses qui
recommencent comme au premier jour, ne vise à aucun degré la
séparation. Je défie que l'on trouve dans cette phrase de dix lignes,
fondue ou forgée au feu des orages parlementaires, aucun indice
de séparation ; ce que l'on y trouve, c'est l'idée d'union, consolidée
et consacrée sous une nouvelle forme par une incidente terrible...

Les associations cultuelles ne sont admises au bénéfice de la
loi française que si le Pape les autorise, s'il les prend par la main
et s'il les introduit lui-même dans notre loi. C'est lui qui tient la
clef de la législation française, c'est une nouvelle clef qu'il ajoute
aux clefs de saint Pierre. Il ouvre ou il ferme aux associations
catholiques de France le patrimoine des églises françaises. C'est lui
qui domine tout l'article IV, qui en permet ou qui en empêche
l'application. Il nous est absolument impossible d'appliquer cet
article sans son consentement et son adhésion. M. Briand, toujours
ministre des Cultes, dit qu'il appliquera la loi intégralement, avec
tact, mais sans faiblesse. Je voudrais bien savoir comment il
appliquera cet article sans la permission du Pape, s'il n'a pas
d'associations cultuelles légalisées et avalisées par le Pape. Et l'on



__ 217 -
dit que cet article contient toute la loi. La loi n'a donc de
valeur que si le Pape y appose son aval. »

— M. J. Bayle s'est exprimé ainsi (Chrétien français, 3

novembre 1906): «Rien ne montre mieux le caractère de la loi de

Séparation que ceci: Les fidèles d'une paroisse sont divisés. Des
deux côtés on reconnaît que le désaccord est funeste; on croit en
conscience qu'un chrétien doit avec ferveur faciliter à d'autres
chrétiens l'exercice de leur culte; on désire qu'une entente se fasse

sur la base de la jouissance commune du temple. Mais hélas on
ne s'entend pas sur les détails. Alors que faire?

Que faire? Surtout ne pas porter l'affaire devant le juge, ne

pas soumettre le différend au Conseil d'Etat.
En tous procès la loi très sage a prévu des préliminaires de

conciliation, qui souvent aboutissent à des accords satisfaisants et
honorables. La loi de Séparation ne connaît pas ce mot de conciliation.

Le débat sera donc porté directement devant le conseil d'Etat,
et à ce haut tribunal il est interdit de tenir compte des intentions
des parties, du désir qu'elles ont de ne pas s'écraser l'une ou l'autre.
Le juge ne peut pas concilier, il ne peut pas trancher le différend,
départager les parties, faire à chacun une juste attribution de parts
de jouissance et de charges. La loi n'a pas voulu que le juge pût
être juste et humain. La loi veut que le temple soit dépouillé de

son caractère de maison commune de tous les fidèles et veut qu'il
devienne une chose privée, la chose de quelques-uns. Elle veut que
là où tout était animé, vivifié par l'esprit de communauté, l'esprit
de famille, régnent maintenant les égoïsmes de MM. Vautours, seuls

possesseurs de l'immeuble. Le Conseil d'Etat devra donner aux'
uns le temple et les biens d'église, et chasser les autres du temple
en les excluant de l'héritage des anciens. Tout aux uns, rien aux
autres. Il faut que les frères désunis deviennent des frères ennemis.
La loi veut cela et rien autre. Imprégnée d'esprit romain, empoisonnée

par le virus papiste, elle est féroce, barbare. Elle est indigne
de figurer dans la législation d'un peuple civilisé. »

— M. Léon Roquet (ibid.) propose l'arrangement suivant:
« L'église conservera pleinement son caractère légal d'édifice du
domaine public, elle ne sera grevée au profit d'aucune secte d'un
monopole de jouissance.

L'église restera la maison commune de tous les catholiques.
Les catholiques romains ne pourront pas en chasser les autres.

Le régime de l'église sera donc le simultaneum. Chaque groupe
de fidèles, s'il y a plusieurs groupes aura la jouissance de l'église
à des heures différentes. Comme une église ne peut permettre
chaque jour qu'un nombre limité de cérémonies, elle ne peut donner

satisfaction qu'à un petit nombre de cultes. Si les groupes



— 218 —

sont nombreux dans une paroisse, les plus forts groupements auront
satisfaction.

Cette solution donnera satisfaction aux grands courants d'opinion

du moment: Pour ou contre Rome.
Le simultaneum est l'unique solution qui met dans la limite

du possible l'église en harmonie avec le principe de la liberté des
cultes et respecte le droit à l'église qui est le même au regard de
tous les groupes catholiques. Les catholiques français, qui n'attendent

pas de Rome le mot d'ordre, continueront à jouir de ces

églises, bâties par leurs ancêtres qui n'attendaient pas plus qu'eux
le mot d'ordre de Rome. Les catholiques romains jouiront aussi
de l'église, aux heures auxquelles ils auront droit, si leur maître,
l'italien Sarto, le leur permet.

Comment organiser le séquestre? en nommant un syndic?
peut-être serait-il préférable de nommer une commission administrative

dont le syndic serait l'agent exécutif. Cette commission
pourrait être rapidement composée des fabriciens en fonctions, d'un
nombre égal de délégués du maire. Le maire est fabricien de
droit. Si les fabriciens refusent, on passera outre. La commission
aurait ses ressources: droits sur les chaises, les cérémonies; elle
devrait tenir l'église en bon ordre, nommer et payer le sacristain,
le sonneur de cloches, faire le règlement en respectant les droits
des groupes cultuels. Les groupes cultuels adopteront l'organisation
qui leur paraîtra la meilleure, ou n'auront pas d'organisation
précise. Ceux qui le voudront, adopteront le système des cultuelles
qui est privilégié par la loi. Ils se rallieront autour du prêtre ou
du ministre de leur choix, le recevront des mains de l'évêque ou
l'éliront. L'administration de l'église n'aura rien à voir dans leurs
affaires, si ce n'est pour leur tenir la porte ouverte aux heures

convenues.
Le simultaneum, comme les inventaires, sera mal accueilli dans

quelques communes; les pouvoirs publics ne devront pas s'en
indigner. Le simultaneum doit progresser avec le progrès des
lumières ; il représente l'affranchissement de l'Eglise et des fidèles.
Le nombre des communes dignes de le célébrer est immense. Tout
d'abord ce sera le clergé indépendant qui sera en trop petit nombre

pour suffire aux désirs des populations. Partout, d'ailleurs, il exer-
sera une influence salutaire. La peur de la concurrence donnera
à bien des desservants une humeur agréable.

Une paroisse très peuplée ne se prête pas à la jouissance
commune. C'est un cas de force majeure, qu'on peut prévoir, il n'y a

pas dans ce cas un pour cent — et il y a quarante mille communes.
Les églises ne resteront pas toujours sous séquestre. Le

provisoire peut se muer en définitif aisément. La commission admi-



— 219 —

nistrative provisoire sera remplacée par une définitive, laquelle
pourra être nommée, ou de la même façon, ou selon un autre
mode administratif, ou élue par les paroissiens.

Ainsi peut être résolue la question religieuse. Les ultramontains
ne crieront ni moins ni plus. Les cultes seront séparés de l'Etat
et des communes, leur administration sera même séparée de celle
de cette partie du domaine public qui est constituée par les églises.
Les plus nombreux d'entre eux dans chaque paroisse recevront
l'hospitalité dans l'église, conformément à de justes règlements qui
ne permettront pas aux riches d'éliminer les autres.

Et l'on verra fleurir la paix dans la liberté. »

— La Co-jouissance des églises. Cette co-jouissance que les

anciens-catholiques n'ont cessé d'offrir aux catholiques-romains
lorsque ceux-ci étaient en minorité, et de réclamer d'eux lorsque
ces mêmes catholiques-romains étaient en majorité, a été enfin

comprise, en France, par quelques publicistes, entre autres par M.
Léon Roquet, catholique et ancien député (voir le Chrétien français
du 20 octobre 1906), et par M. Guyesse, député du Morbihan, qui,
dans un discours prononcé à Auray, en plein Morbihan, s'est
exprimé ainsi. Nos lecteurs comprendront avec quelle joie nous
applaudissons.

«... Puisqu'il est du devoir du gouvernement de protéger ses

nationaux, le moins qu'il puisse faire c'est de leur donner les mêmes
droits qu'aux ultramontains, de leur permettre de revendiquer la
jouissance des églises.

Mais pour mettre ces catholiques français sur un pied de
parfaite égalité avec les catholiques romains, il faut que cette jouissance

soit un droit et non une tolérance. Il faut que ce droit soit
reconnu par un texte législatif, et c'est ce que vise ma proposition
de modification de l'article IV

Nous sommes d'ailleurs habitués à entendre nos éternels
ennemis crier au martyre dès qu'un progrès sensible est réalisé par
l'Etat laïque. Vous pouvez constater qu'ils protestent dans un pays
contre des mesures qu'ils ont été forcés d'accepter dans d'autres ;

le mariage civil n'est pas trouvé contraire au dogme catholique de
France, il le serait en Espagne, d'après les ultramontains espagnols ;

les associations cultuelles existent depuis plusieurs années aux Etats-
Unis, en Allemagne et en Suisse ; chez nous, elles seraient imposées
par « l'exécrable tyrannie républicaine » et non seulement les
ultramontains trouvent odieux dans un pays ce qu'ils ont trouvé naturel
dans un autre, mais encore, en France même, leur opinion diffère
suivant les régions. Ainsi, des organes cléricaux bretons jugent
contraire au dogme le « Simultaneum » même entre catholiques,



— 220 —.

alors que le simultaneum entre protestants et catholiques existe
depuis le dix-neuvième siècle dans l'est de la France.

Je répondrai que je n'ai proposé cette solution du simultaneum
qu'à l'instigation de catholiques français, et que le partage de la
jouissance des églises n'aurait lieu qu'entre associations catholiques.
Le nombre de ces dernières serait d'ailleurs limité par ce fait que
les associations qui peuvent prétendre à la dévolution des biens
ecclésiastiques doivent se constituer avant le 11 décembre prochain.
La question du simultaneum en plus des modifications apportées a
la loi, permet de résoudre sûrement d'une façon libérale le problème
de la Séparation; car si nous n'avons pas à persécuter les
ultramontains, nous ne devons pas permettre à sept, quinze ou vingt-
cinq d'entre eux d'opprimer une commune tout entière, et la
solution du « Simultaneum » permet seule de donner satisfaction à

toutes les tendances.
La colère des organes cléricaux nous est garant d'ailleurs que

nous sommes dans le bon chemin, et que nous avons trouvé le
meilleur moyen de préserver l'indépendance du pays contre les

entreprises cléricales. Sans nous laisser arrêter par la fureur de ces
feuilles religieuses, nous affirmerons hautement que nous, laïques
indépendants, nous n'avons pas le droit de faire passer sous les

fourches caudincs du Vatican les catholiques qui veulent entrer dans
la légalité française et que nous devons garantir la liberté de
conscience et de culte a tous les Français.

Alors, messieurs, nous aurons définitivement séparé l'Eglise
de l'Etat. >

Voir aussi, dans YAvènement du io novembre, les discours de
MM. Guyesse et Dumont prononcés à la chambre des députés,
à la suite de la Déclaration ministérielle.

— Une approbation du schisme. M. l'abbé Truffault écrit dans
YAvènement (io nov.): « A Rome qui vient vous dire, comme il y a

trois siècles : La terre ne tourne pas, répondez respectueusement,
mais avec énergie : Elle tourne Les énergumènes vous traiteront
de schismatiques Allons donc On n'est pas schismatique, ou
du moins on l'est avec honneur, on a le devoir de l'être quand
on a pour soi la raison, la vérité, et, par conséquent, Dieu même. »

* A lire : — dans les Annales de philosophie chrétienne (nov.
1906) : un très suggestif article de M. E. Le Roy sur la notion du
miracle : une excellente réplique de M. Laberthonnière à M. Ed.
Dujardin, au sujet du livre de ce dernier sur le Judaïsme ancien
et le christianisme primitif.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. MlCHAUD.

Berne. — Imprimerie Stampfli & ClE.


	Chronique

