
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


161 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Adhémar d'Alès: La théologie de St-Hippolyte; Paris,
Beauchesne, in-8°, 242 p., 1906, fr. 6.

On peut dire de cet ouvrage: 1° qu'il est plein d'érudition;

2° mais gâté par l'esprit de parti; 3° et toutefois très
utile, certaines appréciations de l'auteur conduisant logiquement
à la réforme de la théologie actuelle, dans plusieurs questions
très importantes, comme la trinité, l'incarnation, l'eschatologie
et l'ecclésiologie.

Quelques explications sur ces trois points.
D'abord, on ne saurait assez louer les efforts de l'auteur,

dans son Introduction surtout, pour se rendre maître des sources,
cataloguer les œuvres, signaler les légendes et préciser les
points qui paraissent maintenant indiscutables.

Quant à son esprit de parti, l'auteur ne s'en doute
certainement pas, parce qu'il est d'entière bonne foi. Mais les
lecteurs qui connaissent déjà l'histoire de la théologie ne
sauraient se méprendre. On est d'abord frappé des contradictions
de l'auteur. Tantôt il exagère la valeur de son héros. Par
exemple : il déclare « immense » son œuvre d'érudition
ecclésiastique (p. 169); il dit que «la carrière d'Hippolyte est
intellectuellement la plus brillante de la Rome chrétienne primitive»,
qu'il «personnifie le christianisme romain» (p. 208), et qu'«il
apparaissait de plus en plus comme un homme de doctrine sûre,
éloigné de tout extrême» (p. 210). Tantôt, au contraire, il fait
de ce même Hippolyte un personnage très rapetissé. Par exemple :

il n'a laissé «qu'un souvenir équivoque», il est «d'orthodoxie
suspecte », « personnage énigmatique » (p. 1). « Ni homme de
goût, ni homme de science, encyclopédiste sans originalité,
compilateur sans critique, il apparaît dans les Philosophumena,
quand il ne se borne pas à remplir les fonctions de secrétaire,

Revue intern, do Théologie. Heft 57, 1007. 11



— 162 —

réduit au rôle ingrat d'un esprit médiocre et aigri. L'impuissance

dont il fait preuve sur le terrain philosophique contraste
péniblement aA'ec l'ampleur de certaines déclarations, où il
s'efforce de prendre une attitude d'hiérophante» (p. 213). En
vérité, Hippolyte fut-il et si grand et si petit? En tout cas,
comment l'auteur peut-il concilier ces contradictions?

Ce n'est pas tout. D'une part, le P. D'Alès avoue que
« nous sommes réduits aux conjectures sur les orgines du conflit

doctrinal qui, du vivant de Zéphyrin, mit aux prises
Hippolyte et Calliste» (p. 210); et d'autre part, transformant ces
conjectures en certitudes, il décide qu'Hippolyte fut « volontairement

injuste envers Calliste» ; que «ses violences ne sauraient
être acceptées comme base suffisante d'un jugement équitable »

(p. 34) ; que, « lorsqu'il vit à la tête de l'Eglise ce rival si
méprisé mais si habile, sa haine s'envenima du ressentiment d'un
orgueil blessé» (p. 65); que les Philosophumena sont une «œuvre
de passion et machine de guerre contre la mémoire de Calliste »

(p. 66) ; que « Vorgtieil intellectuel et certaine tendance rigoriste
jetèrent Hippolyte dans le schisme » (p. 69). Ailleurs, l'auteur
prononce aussi le mot «.jalousie» (p. 7). N'est-il pas étrange
que, lorsqu'on est réduit à de simples «conjectures», on se
permette d'être si décisif et si cassant? N'est-ce pas là du pur
esprit de parti?

Cet esprit de parti s'explique très facilement de la part
de l'auteur. Son point de départ, son principe fondamental et
a priori, c'est qu'un pape est intangible et que quiconque
l'attaque ne peut l'attaquer que par jalousie, orgueil et haine. Le
bon Père ne réfléchit pas que les griefs d'Hippolyte contre les
deux papes Zéphyrin et Calliste, loin d'avoir été démentis et

réfutés, ont été confirmés par Tertullien. Dire que Tertullien
était un homme de parti, suspect lui aussi, comme Plippolyte,
est chose commode ; mais ce n'est plus faire de l'histoire.

Le fait est que les deux papes en question ont été accusés
de crimes ; et que de fois le même cas ne s'est-il pas reproduit
dans l'histoire! Le fait est qu'Hippolyte a été honoré comme
un saint dans cette même Eglise romaine, où il a combattu
les partisans du pape Calliste comme une secte, les Callistiens.
Le fait est que, loin d'avoir rétracté ses griefs contre Calliste
et sa secte, il s'est borné, même d'après le pape Damase, à

« dire que tous doivent suivre la foi catholique » (p. XIV), dé-



— 163 —

claration élémentaire et qui ne confond nullement ce qui est
catholique et ce qui n'est que romain. Donc il est évident qu'à
cette époque l'Eglise romaine elle-même ne croyait pas ses

évêques infaillibles, ni impeccables, ni en possession d'une
autorité universelle qui eût été la norme de l'orthodoxie et de

la sainteté. C'est là un premier avantage de ce volume; ia
conclusion que j'en tire sautera aux yeux de tout lecteur
impartial. D'où il suit logiquement que l'Eglise romaine actuelle,
en enseignant comme un dogme l'infaillibilité et l'autorité
universelle et absolue de son pape, ne professe plus l'orthodoxie
catholique du III" siècle.

Un autre avantage de ce volume est que l'auteur, en
cherchant à réhabiliter Zéphyrin et Calliste au détriment d'Hip-
polyte, est obligé de s'adoucir considérablement à l'endroit du

monarchisme, du sabellianisme et de l'adoptianisme, ces papes
ayant favorisé ces doctrines. Si le point de vue de l'auteur
est accepté, il faudra convenir qu'il y a un monarchisme, un
sabellianisme, un adoptianisme orthodoxes, et que, par conséquent,

les théories théologiques actuelles sur ces questions sont
non seulement révisables, mais erronées. Déjà en ce qui
concerne le sabellianisme, le P. D'Alès n'a pas craint de dire :

«L'auteur des Philosophumena continue de pourchasser ce qui
lui paraît être un sabellianisme bâtard, et qui est bien plutôt
la vraie doctrine catholique » (p. 68). Et encore : « En ramenant
les esprits vers la considération de l'unité divine, Calliste a
bien mérité de la doctrine catholique > (p. 70). Cet aveu est
d'autant plus grave que Calliste, s'il faut en croire Hippolyte,
ne distinguait le Père et le Fils que par les noms, ce qui n'était
certainement pas catholique et ce que la tradition catholique
a bien fait de condamner. Mais entre le nominalisme et le
dithéisme il y avait un juste milieu, et c'est ce milieu qu'on
n'a guère observé lorsque le mot nçôomnov, qui était pris dans
le sens d'aspect et de propriété réelle, a été traduit ensuite
par le mot «personne». Calliste a reproché à Hippolyte de
tomber dans le dithéisme. Je ne saurais entrer ici dans l'examen
de cette question. Toujours est-il qu'Hippolyte passait pour le
grand défenseur du trinitarisme de ce temps-là, et cependant
quelle largeur dans ses explications trinitaires Explications
qu'il est bien difficile de faire cadrer avec le trinitarisme
actuel, le P. D'Alès en conviendra. On n'y arrive qu'en violen-



— 164 —

tant les textes. En sorte que nous avons, en relisant ces
discussions, le spectacle d'un défenseur à outrance de la théologie
trinitaire, et cependant défenseur qu'il serait facile de faire
passer aujourd'hui pour hérétique, tant la dogmatique de l'Eglise
romaine actuelle s'est écartée de l'ancienne

Et si le P. D'Alès est contraint d'avouer qu'il y a eu un
sabellianisme bâtard qui était bien plutôt la vraie doctrine
catholique, ne devrait-il pas avouer aussi, pour réhabiliter
vraiment Zéphyrin et Calliste, qu'il y a eu un adoptianisme bâtard
qui était bien plutôt la vraie doctrine catholique, et que Théo-
dote, qui a été aussi maltraité que les deux papes en question,
n'était peut-être pas plus hérétique qu'eux Ce qui paraît
certain, c'est qu'on pouvait très bien professer la divinité de J.-C.
et la réalité de l'incarnation sans tomber dans l'antinaturalisme
que Théodote combattait, comme on pouvait très bien professer
la réalité eucharistique sans tomber dans les transformations
matérialistes que le gnostique Marc exploitait (p. 84—85, et
150). Et c'est ici un autre avantage de ce livre, qui montre
aux lecteurs perspicaces combien la théologie romaine officielle
actuelle est en opposition avec celle des trois premiers siècles ;

combien celle-là est étroite et irrationnelle dans sa précision
de fantaisie, et celle-ci large, embarrassée sans doute dans un
langage imprécis, mais rationnelle pour les rationnels, et
conforme en tout cas avec les enseignements du Christ, seul vrai
dépôt dogmatique de ce temps-là.

Signalons encore l'aveu suivant du P. D'Alès : « On ne
trouve pas dans Yaârjç d'Hippolyte la place d'un purgatoire »

(p. 201) — qu'en pense Rome? — et surtout la très intéressante

constatation du fait que les trois péchés d'impudicité,
d'homicide et d'idolâtrie, loin d'avoir été exceptés des pardons
de l'Eglise, comme on l'affirme communément, ne l'ont été

que dans certaines Eglises plus rigoristes et à certaines époques,
et que généralement ceux qui en étaient coupables pouvaient
être admis à la pénitence et réconciliés (p. 39—-49). Ces
dernières pages méritent la plus grande attention.

E. Michaud.



— 165 —

L'abbé Jehan deBonnefoy: Les leçons de la défaite ou la
fin d'un catholicisme. Paris, Emile Nourry, in-18, 112 p.,
1 fr. 25, 1907.

Les dernières élections françaises de 1906 surprirent même
leurs triomphateurs. L'auteur de ces pages pénétrantes avait
prédit ce résultat longtemps à l'avance. Il s'est efforcé de faire
voir, en un style élégant et lumineux, que le catholicisme
évangélique n'a pas été vaincu, mais bien son associé autoritaire

le catholicisme clérical. Et prenant occasion de cette
dernière défaite du cléricalisme, M. l'abbé de Bonnefoy analyse
ses éléments et montre pourquoi il ne manquera pas demain
de se faire battre et de s'affaiblir sans cesse.

L'auteur a pris le ton de la causerie amicale, respectueux
et de bonne compagnie. Ce qui ne l'empêche pas de dire de

dures et excellentes vérités à ceux qu'il appelle « les
incorrigibles». Il leur apprend à se connaître (p. 17—28); il leur
montre que, loin d'être le parti puissant qu'ils croient être en
France, ils ne forment qu'une minorité précaire; que cette
minorité décroît chaque jour; que l'esprit réactionnaire sera
forcément vaincu par l'esprit moderne, et le cléricalisme par
l'anticléricalisme; que le catholicisme vrai ne consiste pas à

sacrifier les intérêts de la France au pape, mais à mettre les
leçons du Christ au-dessus des ordres du pape. Tout cela est
dit simplement, finement, avec un grand bon sens et des
citations variées, toujours faites à propos. Les méprises cléricales
de M. Faguet sont très nettement relevées. Ce petit livre
populaire mérite d'être répandu.

J. Delvolvé: L'organisation de la conscience morale,
esquisse d'un art moral positif. Paris, Alcan, in-16, 1906,
2 fr. 50.

Je crains bien que ce titre ne soit mal compris, et qu'il
ne fasse croire à plus d'un lecteur que, selon l'auteur, la
conscience morale n'est pas encore organisée, qu'elle n'a pour se
guider qu'un certain art moral, très fantaisiste, mais qu'il s'agit
de rendre positif, et que peut-être cette prétendue positivité
ne sera que la destruction de la morale jusqu'ici reconnue par
la conscience humaine.



— 166 —

Telle n'est certainement pas la pensée de l'auteur. Car
il dit expressément (p. 155): «Il serait funeste, notamment, en
pédagogie, de condamner comme n'étant ni scientifique, ni
efficace, tout enseignement de principes de morale, pour lui
substituer une méthode d'éducation purement objective par
l'hygiène, la discipline, les jeux, même complétée par des
notions positives sur l'économie sociale et politique et sur l'état
présent de la conscience sociale. La pédagogie emploiera très
utilement comme auxiliaires les arts moraux objectifs; mais le
centre de l'éducation morale, aujourd'hui comme par le passé,
c'est l'organisation de la conscience : si l'enseignement moral
officiel paraît aujourd'hui inefficace, ce n'est point parce qu'on
enseigne une morale à principes, mais parce que cette morale
repose sur des principes insuffisants, vagues, sans lien à l'état
présent des sciences positives, sans lien réel aux préceptes qu'ils
prétendent fonder.» On ne saurait mieux dire. L'auteur, loin
de sacrifier la conscience individuelle à l'art médical, ou à l'art
politique, ou à la méthode sociologique, s'exprime ainsi (p. 159
à 160): «De même que les physiologistes sont tentés de croire
que l'art moral, en tant que scientifiquement efficace, se réduit
à l'art médical, de même les sociologistes, s'étant imposé de
n'étudier les sociétés humaines que dans leurs seules
manifestations sociales objectives, sont entraînés par l'enthousiasme
de leur méthode à absorber dans la sociologie toutes les études
morales, et à dénier toute valeur rationnelle à un art moral
non sociologique. Nous pensons avoir suffisamment établi la
légitimité de l'art moral individuel contre cet empiétement de

l'art politique; nous voudrions seulement ici mettre en
évidence l'erreur essentielle qui conduit à l'abus des prétentions
de la méthode sociologique. Cette errettr est de se figurer et
d'affirmer sans preuves que le domaine entier de la pratique
humaine est occupé par les phénomènes sociaux objectifs :

d'où la prétention de tirer des études sociales objectives tous
les éléments de l'art moral.»

L'auteur, loin d'être exclusif et démolisseur, cherche donc
à concilier toutes les données des sciences positives, de la
raison, de la psychologie, de la vraie philosophie, donc aussi
de la religion bien comprise, pour donner aux consciences la
lumière dont elles ont besoin et pour asseoir la morale sur une
base que nul homme de science et de raison ne puisse ébranler.



— 167 —

C'est dans ce but qu'il étudie la cellule vivante, qu'il constate
les lois universelles de la nature vivante, lois de conservation,
d'accroissement, d'adaptation, d'association, etc. ; c'est dans ce

but qu'il les applique à la morale et qu'il indique à la
conscience la voie dans laquelle elle doit entrer pour connaître
sérieusement et pratiquer ses devoirs.

Que ce soit là un art, que ce soit là une science; questions
de mots. Nul n'a jamais songé à exiger dans les choses de

l'ordre moral l'évidence algébrique et la certitude mathématique.

Mais il y a aussi une évidence morale, et une certitude
morale, que l'on ne saurait ébranler; elles suffisent pour
constituer un enseignement parfaitement ordonné et didactique
de la morale, donc une science morale et non un simple art,
plus ou moins artificiel, comme fut celui des casuistes et de

tous les escamoteurs de la conscience et de la morale.
La morale qui s'est appuyée sur la vraie religion et sur

la vraie métaphysique, donc la morale vraiment rationnelle,
n'a rien à craindre des recherches faites dans les siences
positives. Celles-ci sont aussi rationnelles, tout en étant
expérimentales. Donc elles sont des éléments d'édification et non
de destruction. L'auteur est donc sur un terrain solide. Peut-
être pourrait-il être, dans ses futures éditions, plus simple,
plus homme de détails précis, plus analyste, plus à la portée
de toutes les intelligences qui ont précisément besoin des
notions scientifiques élémentaires de la morale. E. M.

W. Gibson : L'Eglise libre dans l'Etat libre. Deux idéals,
Lamennais et Grégoire. Paris, E. Nourry, in-18, 1907,
1 fr. 25.

L'auteur a voulu montrer l'idéal ultramontain dans
Lamennais et l'idéal gallican dans l'évêque constitutionnel
Grégoire. Peut-être aurait-il bien fait de distinguer plus nettement
les deux Lamennais: le premier, qui fut un des fondateurs de
l'ultramontanisme français du XIXe siècle; le second, qui fut
un des démolisseurs de ce même ultramontanisme. De même
que le premier l'avait mal fondé, ainsi le second l'a mal démoli.
La vie de Lamennais, en somme, est une vie manquée, parce
que, dès le principe, il a manqué d'une solide instruction.



— 168 —

Homme d'imagination avant tout, àprioriste, ignorant l'histoire
et même la philosophie, il a émis des doctrines dont aucune
ne tient debout. L'opuscule de M. Gibson a cela de bon qu'il
montre bien l'insuffisance de l'instruction du premier Lamennais.

Quant à Grégoire, il fut un homme d'honneur et de foi,
de conscience et de courage. On ne saurait l'associer à un
Gobel: car il prenait au sérieux son christianisme, et son
gallicanisme était parfaitement libéral. Le malheur est qu'il n'avait
pas suffisamment étudié, lui non plus, les origines de la
papauté, et que, pour rester catholique, il ait cru devoir maintenir

plusieurs choses romaines inconnues au catholicisme non
corrompu d'autrefois. Il rêvait cependant «le rétablissement
de l'ancienne discipline de l'Eglise gallicane », mais il ne la
connaissait pas assez, non plus que la constitution de l'ancienne
Eglise catholique. S'il les eût connues, il ne fût pas resté dans
les indécisions qui l'ont paralysé et qui l'ont empêché de
travailler à la réforme rêvée.

On le voit, les deux idéals de M. Gibson n'en sont aucun.
Le vrai idéal est ailleurs. La connaissance de l'histoire le fera
mieux connaître. L'auteur semble s'en douter en rendant
hommage à M. Duchesne (p. 51). Pour nous qui voyons à l'œuvre
des historiens d'une autre envergure, nous plaçons aussi notre
idéal plus haut. Mais l'ouvrage de M. G. n'en arrive pas moins
à son heure, comme un excellent stimulant pour les romanistes
timides qui ont besoin d'être tirés très doucement de leur
ornière. L'école des Duchesne, des Loisy, des Batiffol, des

Vacandard, n'est qu'une école de transition et d'ébauchage,
encore très romaine par éducation, mais que la science
détachera chaque jour davantage des erreurs romaines. E. M.

H. Höffding: Histoire de îa philosophie moderne, T. IL
Paris, Alcan, in-8°, 620 p., 1906, 10 fr.

Nos lecteurs connaissent déjà le T. Ier de cet important
ouvrage1). Voici le second, qui est son digne couronnement.
Je dis «important», d'abord par le fond, qui est substantiel
sans étalage d'érudition, et qui est méthodique et didactique

*) Voir la Revue, juillet 1906, p. 576-578



— 169 —

sans subtilités scolastiques; ensuite, par l'exposition qui est

claire, faite avec choix et goût, d'une grande sobriété, ce qui
n'empêche pas certains aperçus de détails très perspicaces et
très fins; enfin, par le style, qui est beaucoup plus facile que
ne le sont d'ordinaire les traductions, et qui, toujours élevé,
ne se perd jamais ni dans les nues de la métaphysique ni
dans le jargon technique des sciences.

Les cinq bvres de ce volume sont consacrés: le lm', à

caractériser la pensée du «siècle des lumières», la lutte entre
le rationalisme et le sentimentalisme, le rôle assez précis de

Lessing et de quelques autres précurseurs de Kant, notamment

de Wolff, de Mendelssohn et de Jacobi; — le 2°, à

exposer la philosophie de Kant: sa théorie de la connaissance,
son éthique, sa philosophie de la religion, ses idées spéculatives

à base esthétique et biologique, etc. ; — le 3e, à décrire
la philosophie du romantisme, c'est-à-dire de Fichte, de Schelling,

de Hegel, de Schleiermacher et de Schopenhauer, ainsi
que le courant souterrain de la philosophie critique pendant la
période romantique, courant représenté par Fries, Herbart et
Beneke; puis la transition de la spéculation romantique au
positivisme, avec Strauss, Feuerbach, etc.; — le 4e, au
positivisme français de Comte, à la philosophie anglaise de Stuart
Mill, à la philosophie evolutionniste de Darwin et de Spencer;
— le 5e, à la philosophie allemande, de 1850 à 1880: Robert
Mayer et le principe de la conservation de l'énergie, le
matérialisme, les constructions idéalistes sur bases réalistes (Lotze,
Fechner, Hartmann), le criticisme et le positivisme (Lange et
Dühring). — Ajoutons que des notes précieuses terminent le
volume (p. 591-617).

Je le répète, toutes ces pages sont pleines de choses ; et
l'on regrette que l'auteur se soit arrêté à l'année 1880, car
les vingt-cinq dernières années sont fort intéressantes. Espérons
qu'elles seront l'objet d'un troisième volume.

Les lecteurs français — c'est surtout à eux que je m'adresse
dans cette trop courte notice — ne trouveront pas, dans ce
second volume, beaucoup de choses qui cependant les auraient
intéressés, surtout présentées par le savant professeur de

Copenhague, par exemple : son appréciation des œuvres les
plus marquantes de Paul Janet, de Saisset, de Bouillier, de

Vacherot, voire même de Franck et de Caro, et surtout de



— 170 —

Littré, de Renouvier, de Taine, de Fouillée, de Boutroux, etc.
Mais, en revanche, ils y trouveront, sur la philosophie anglaise
et sur la philosophie allemande, des détails qu'ils ne connaissent

peut-être pas et des aperçus qui les frapperont. Ce livre
n'est pas de ces livres d'histoire qui se bornent à enregistrer
les faits et à suivre la chronologie pas à pas; il suppose déjà
la connaissance des questions philosophiques et des principales
œuvres; il les apprécie et les classe, il en fait en quelque
sorte la philosophie et la critique, et c'est sa principale valeur..

E. Michaud.

Von Hoensbkoech : Das Papsttum. Volksausgabe. Zweiter Teil.
Ultramontane Moral. Preis Mk. 1.—. Leipzig 1906, Breitkopf

& Härtel.

Der 1. Band der Volksausgabe dieses Werkes (die grosse
Ausgabe liegt auch schon in 5. Auflage vor) ist in annähernd
40,000 Exemplaren ATerbreitet. Dieser 2. Band enthält eine

Darstellung der unter teils stillschweigender, teils ausdrücklicher
Billigung des Papsttums allmählich entstandenen ultramontanen
Moral. Vorausgeschickt ist, um einen richtigen Massstab der
Beurteilung zu haben, eine Zusammenfassung der christlichen.
Moral so Avie die Schrift sie enthält. In der Erkenntnis, dass

der Ultramontanismus sich selbst zeichnen muss, hat der
Verfasser sein Werk zusammengesetzt aus wörtlicher oder
sinngemässer Wiedergabe von Stellen eius ultramontanen Theologen,
und er ist in der Wiedergabe dieser Stellen rücksichtslos
gewesen in dem Sinne, dass er auch die moraltheologischen
Ausführungen über Ehe und 6. Gebot mit aufgenommen hat.
Es ist dadurch vieles mit in die billige Volksausgabe
hineingekommen, Avas vielleicht nicht für jedermann passt. Aber die
Erwägung, dass einzelne durch Lesen solcher Stellen vielleicht
Ärgernis oder Schaden nehmen, konnte und durfte den
Verfasser nicht veranlassen, seine Aufklärungsarbeit über den
Ultramontanismus durch Weglassimg solcher Stellen abzuschwächen.
Nur rücksichtsloses Aufdecken des ultramontanen Systems führt
zu seiner geeigneten Bekämpfung.



— 171 —

Jean Le Morin: Vérités d'hier? La théologie traditionnelle
et les Critiques catholiques. Pans, E. Nourry, in-18,
345 p., 1906, fr. 3. 50.

Ce titre est très suggestif, mais insuffisamment clair. L'auteur

a-t-il voulu dire que les vérités dont il traite et qui étaient
peut-être des vérités hier, n'en sont plus aujourd'hui? C'est

probable. Mais comme il parle non seulement de doctrines
théologiques, mais encore de doctrines dogmatiques, ou du
moins tenues pour telles et imposées comme telles par son
Eglise (l'Eglise catholique-romaine), la thèse paraît alors très
grave : car elle donne à penser que les «critiques catholiques»
dont il s'agit ruinent les dogmes du système romain, et non
seulement la simple théologie traditionnelle.

Ce qui est certain et solidement établi par toutes les
contradictions qu'il signale entre les dogmes du catholicisme
romain, tels qu'ils sont définis par les conciles de Trente et du
Vatican, et les données actuelles de l'histoire, de l'exégèse et
de la philosophie, c'est que la théologie romaniste, disons plus,
la dogmatique romaniste, est condamnée par la science ; et
que, par conséquent, si Rome veut calmer les angoisses des
esprits, parmi les catholiques-romains qui réfléchissent, elle
doit changer son enseignement et l'adapter aux revendications
de la raison et des sciences.

L'auteur établit ces contradictions a\rec une grande érudition.

Il connaît très exactement, d'une part, ce qui a été
défini à Trente et au Vatican, et, d'autre part, toutes les
objections dirigées contre ces définitions au nom des Ecritures
mieux interprétées, au nom des Pères mieux connus, au nom
de l'histoire ecclésiastique, qui a enregistré des oppositions
positives et formidables contre les empiétements dogmatiques
de la Papauté. A ce point de vue, ce livre savant est un
arsenal terrible contre Rome, dont il démolit les doctrines
relatives à l'inerrance biblique, à la chronologie du Pentateuque,
à sa géologie, à son astronomie, à son anthropologie, à l'historicité

absolue de certains passages de la Bible, notamment du
IVe Evangile, à la révélation de la loi mosaïque telle que Rome
la comprend, à la théologie superstitieuse du miracle et de la
prophétie, à nombre de miracles faussement accrédités dans
la liturgie, à la primauté et à l'infaillibilité du pape, à la tri-



— 172 -
nité trithéiste, au péché originel de la scolastique, aux
sacrements, au purgatoire, au feu matériel de l'enfer, aux châtiments
éternels, à la résurrection, à la fin du monde, etc. Sur tous
ces points, la théologie romaine n'est plus acceptable.

L'auteur est même très modéré dans sa sincérité. Au lieu
de tirer les conséquences catégoriques que la raison pourrait
exiger, il se borne à émettre des doutes, à implorer de la part
de l'autorité des explications qui puissent calmer les âmes
troublées. Il souffre dans sa piété, il avoue même des larmes.
Hélas! Comment Rome pourrait-elle se condamner? D'elle
comme de la compagnie de Jésus, il faut dire : sit ut est, aut
non sit. Comme elle a nié le critérium catholique et qu'elle
lui a substitué l'arbitraire du pape, elle n'a plus d'autre règle
que sa propre volonté pour distinguer ce qui est dogme de ce
qui n'est qu'opinion. Il lui est manifestement impossible de

revenir sur ses faux dogmes de Trente et du Vatican, et de
consentir à ne \roir en eux que des opinions libres. Donc la
prière que l'auteur adresse humblement au prétendu magistère
romain, ne sera certainement pas exaucée. Rome a voulu
dominer le monde par sa dogmatique, et c'est sa dogmatique
qui, se retournant contre elle, la condamne à mort.

Je recommande notamment les passages relatifs à la
primauté du pape et à son infaillibilité, à la transsubstantiation
eucharistique, à la confession secrète, au pouvoir des clefs, à

l'ordre, à l'épiscopat et au presbytérat, au purgatoire, à l'éternité

des peines. Les aveux sont formels. C'est le triomphe de
la théologie ancienne-catholique, bien que l'ancien-catholicisme
ne soit pas nommé. J'aurais toutefois quelques restrictions à

faire sur la trop grande créance que l'auteur accorde à
plusieurs thèses de M. Loisy relatives à l'institution de l'Eglise et
aux textes dits eschatologiques. De même, il va trop loin lorsqu'il

semble admettre que la nouvelle exégèse ébranle le
fondement du christianisme (p. 29 et 83). Non, ce n'est pas le
christianisme vrai qui est ébranlé, ce n'est que la fausse

théologie et la papauté romaine. L'Eglise elle-même, prise dans
son universalité, reste ferme: car elle ne saurait être rendue
solidaire des erreurs de l'Eglise romaine, qui n'est qu'une Eglise
particulière. Ce n'est donc pas l'Eglise chrétienne elle-même
qui «induit les fidèles en erreur» (p. 188); ce n'est que la fraction

romaine.



— 173 —

A tous les ecclésiastiques et à tous les fidèles qui ne vivent
que de routine, et qui s'imaginent que les croyances qui leur
ont été inoculées au séminaire ou ailleurs, sont les doctrines
catholiques et qu'il n'y a pas lieu de les contrôler, ce livre est
indispensable. 11 les fera réfléchir et ouvrira les yeux à beaucoup.

L'auteur annonce (p. 236) qu'il consacrera un nouveau
volume à la Christologie et à la Rédemption. Puisse ce volume
paraître prochainement Les amis de la vérité ne peuvent que
se réjouir. E. Michaud.

Ad. Lods: La croyance à la vie future et le culte des
morts dans l'antiquité israélite; 2 vol. in-8°. Paris, Fisch-
bacher, 1906.

Ouvrage très érudit et très important. Après une
Introduction, où l'auteur montre les é\Tolutions et les contradictions
qui se sont produites chez les savants sur la question soulevée,
il étudie: 1° la notion de l'âme dans l'ancien Israël; 2° le culte
des morts : les rites funéraires, la sépulture, le scheol, le culte
rendu au mort après l'ensevelissement; 3° les rapports du culte
des morts avec l'organisation familiale et sociale des anciens
Israélites; puis le culte des ancêtres, soit au temps de

l'organisation patriarcale, soit au temps de l'organisation maternelle.

Il est impossible de suivre pas à pas les développements
de la thèse du savant auteur, comme aussi les très nombreux
documents dans lesquels il a puisé. Au point de vue
bibliographique, historique, philosophique et exégétique, son ouvrage
est capital. Pour que le lecteur en ait une idée, j'indiquerai
les résumés suivants:

« On peut dire que tous les critiques aujourd'hui sont
d'accord pour affirmer:

1° Que les tribus hébraïques qui devaient constituer le
peuple d'Israël ont partagé dans une large mesure les croyances
animistes générales de l'humanité primitive.

2° Que, en particulier, elles reconnaissaient aux esprits
des morts une vie réelle et les croyaient en relations suivies
avec les vivants ; d'où certains actes, les rites funéraires, qu'il
est de l'intérêt ou du devoir des vivants d'accomplir, soit pour
éviter l'intervention redoutable des esprits, soit pour s'assurer
leur protection, soit simplement pour leur faire du bien.



— 174 —

3° Que, parmi ces rites relatifs aux morts, il y en a de

religieux, bien que l'on se divise lorsqu'il s'agit de déterminer
si ces rites religieux s'adressaient, ou du moins s'ils s'adressaient

dès l'origine, aux morts.
Il y a, en effet, d'autre part, un point capital qui est

vivement discuté : c'est la question de savoir si les anciens Israélites,

et en général les Sémites, ont, comme tant d'autres
peuples, rendu un culte aux esprits de leurs morts.

Parmi les nombreux problèmes de détail qui se rattachent
à cette question générale et qui ne paraissent pas entièrement
élucidés, citons spécialement les suivants:

1° Dans quel rapport ce culte, s'il a existé, est-il avec la
constitution primitive du clan, et éventuellement avec le
totémisme qui, d'après l'école de Robertson Smith, y tient
organiquement? Ces divers phénomènes sociaux et religieux
peuvent-ils avoir été contemporains? Sinon, quel a dû être
leur ordre de succession?

' 2° Le culte des morts était-il la religion ou seulement l'une
des religions des tribus hébraïques lors de la formation du
yahvisme Et, dans le second cas, dans quelle relation était-il
avec les autres cultes?

3° Le culte des morts était-il encore vivant lors de la
constitution du yahvisme S'il n'avait pas disparu, le yahvisme
l'a-t-il toléré temporairement, ou l'a-t-il combattu dès le début?

4° La relation avec les morts chez les Israélites était-elle
faite surtout de crainte, ou de pieuse affection, ou de pitié?

5° Les croyances babyloniennes ont-elles influé sur les
idées que l'on se faisait en Israël de la vie d'outre-tombe?»
(p. 41-42).

Et encore (p. 263-264): «Les ancêtres d'Israël étaient
persuadés qu'il y a une survie, que le double du défunt continue
à vivre dans sa tombe ou dans le scheol... Les relations des
vivants avec les morts n'étaient dictées exclusivement ni palla

peur, ni par l'adoration, ni par la piété compatissante. On
avait à l'égard des esprits un mélange de sentiments divers
où dominait la crainte, mais où intervenaient aussi l'horreur
de la mort et la pitié pour les trépassés, l'affection pour le
parent absent, et plus encore le désir de se placer sous sa
protection. Ces contrastes mêmes donnent à cette attitude son
relief et sa vérité psychologique. Il y avait chez les Hébreux



— 175 —

les éléments d'un véritable culte rendu aux défunts. Les morts
sont des dieux, d'un rang très inférieur sans doute, des sortes
de génies familiaux ou locaux, mais enfin des élohim. Ils sont
doués d'un savoir et d'un pouvoir surhumains; on leur offre
des sacrifices; ils ont leurs lieux saints, leurs temps sacrés;
on leur demande des oracles. Il y a de grandes inégalités entre
les morts, non seulement quant à leur condition d'existence
dans la tombe ou dans le scheol, mais aussi quant au culte
qu'on leur rend. On n'honore pas un mort quelconque comme
on honore son père, ou l'ancêtre de sa tribu, ou un prophète.
Cette religion des morts a eu ses grands côtés. Elle a
contribué à donner à la famille sa forme spéciale et à en maintenir

la solidarité sacrée. Mais elle appartenait à un stade

religieux très inférieur, et, de plus, était incapable de grands
développements. Il était nécessaire et légitime qu'elle disparût
devant la religion très exigeante et, dès ses origines, infiniment
supérieure de Yahvéh. En même temps qu'il a ruiné le vieux
culte des morts, le yahvisme a affaibli la croyance à la survie,
qui y était étroitement unie dans l'antiquité israélite. Mais il
faut se souvenir que cette croyance n'avait aucun caractère
moral, et qu'il ne s'y rattachait ni pensée de sanction, ni
espérance de félicité. C'est le yahvisme qui a plus tard donné
à Israël une notion de l'au-delà comportant ces deux éléments. »

(Cf. T. II, p. 125-128.)

André Mater: L'Eglise catholique, sa constitution, son
administration. Paris, Colin, in-18, 461 p., 1906, fr. 5.

Excellent ouvrage, rempli de renseignements condensés
très objectivement et avec clarté. C'est une petite bibliothèque
portative, où sont indiquées les sources anciennes et les
contemporaines sur la matière. Ecclésiastiques, laïques, canonistes,
le consulteront avec profit, et je dirai aussi avec plaisir, tant
l'exposition est simple, facile, intéressante. Je recommande
surtout les chapitres relatifs aux droits des laïques, à leur ancien
rôle dans l'Eglise, et à l'organisation paroissiale. Ce sont là
des matières graves, qu'il faut remettre en lumière, si l'on
veut rendre à l'Eglise sa vitalité. A propos de l'organisation
paroissiale, l'auteur mentionne les systèmes suisses (p. 339—343),



— 176 —

mais il oublie les lois cultuelles de Berne, de Genève, de

Neuchâtel, etc.
L'auteur, qui vise à n'être qu'objectif et exact, est très

modéré, trop même à mon point de vue. Qu'il me permette de
lui dire pourquoi. D'abord, quand il parle de l'Eglise catholique-
romaine, il dit l'Eglise tout court ; il sait cependant que l'Eglise
romaine n'est qu'une Eglise particulière, qu'elle n'est même

pas l'Eglise catholique tout court, à fortiori l'Eglise. Un écrivain

de la valeur de M. A. Mater devrait ne pas concourir à

accréditer une telle confusion, qui compromet l'Eglise et qui
est une injure pour les catholiques qui ne sont pas romains.

Ensuite, lorsqu'il parle de la hiérarchie romaine et du pape,
il dit: l'autorité religieuse. Nouvelle confusion, à l'avantage
du pape et de sa hiérarchie. AA'ec un tel point de vue, il était
impossible que l'auteur ne déclarât pas «monarchique» la
constitution de l'Eglise, même dans le sens absolu. Son cha*

pitre III, sous ce rapport, laisse à désirer, notamment le n° 2

(p. 84—86). Il est vrai qu'il essaie d'adoucir la raideur de sa
thèse dans les numéros suivants, en exposant les tentatives
pour « limiter » l'autorité ecclésiastique par les cardinaux, par
les évêques, par les conciles, par les curés, voire même par les

laïques. De fait, toutes ces limitations montrent que l'Eglise
est plutôt, en soi, la respublica Christiana d'autrefois que la
monarchie papale d'aujourd'hui. La liste que l'auteur donne
des conciles œcuméniques est aussi la liste romaine, ou à peu
près, et sans observation ; elle mentionne Constance, mais elle
oublie Pise et Bâle (p. 248—249). Pourquoi?

Bref, l'auteur se fait presque partout l'écho des doctrines
romaines et il ne les discute pas. Une fois ce point de vue
accepté, il décrit le vaste domaine qui se déroule sous ses

yeux, et il le fait, je le répète, avec la parfaite bonne foi de

l'historien qui ne veut faire ni de la théologie, ni de la
polémique. E. M.

A. Mathiez: Contributions à l'histoire religieuse de la
Révolution française. Paris, Alcan, in-16, 1907, 3 fr. 50.

M. le professeur M. est déjà connu de nos lecteurs par ses
beaux ouvrages sur «les origines des'cultes révolutionnaires
(1789-1792)», et sur «la théophilanthropie et le culte décadaire



— 177 —

(1796-1801) » 1). Le présent volume est un supplément, recueil
d'articles parus dans diverses Revues. Espérons que l'auteur
nous donnera un jour une histoire définitive et complète de

la Révolution au point de vue religieux. Car la Révolution,
événement colossal au point de vue politique, a soulevé aussi
la question des réformes sociales et la question des réformes
religieuses et ecclésiastiques. Sans résoudre aucun problème,
elle les a tous fait surgir, et maintenant ils s'imposent à
l'humanité entière. Aucune Eglise, en effet, ne saurait actuellement
rester étrangère au souffle de la réforme, non de celle du
XVIe siècle, qui n'a été qu'une réforme passagère, mais de la
réforme telle que le XXe siècle l'exige.

Pendant la Révolution, la France a tenté un essai de

réforme ecclésiastique avec la Constitution civile du clergé, et,
cet essai n'ayant pas réussi, elle a essayé de fonder une
religion de la Raison, de la Théophilanthropie et de la Patrie.
Cette tentative a échoué également. Ces faits sont extrêmement

curieux, et nous sommes loin de les bien connaître et
de les bien comprendre.

Jusqu'à présent, la plupart des historiens de la Révolution
se sont à peu près bornés à réduire le mouvement religieux
de cette époque à la lutte entre le clergé constitutionnel, qu'on
a accablé de calomnies, et le clergé réfractaire, qu'on a exalté
jusqu'au martyre et à l'apothéose. Le reste a passé inaperçu
ou a été traité d'absurdité. Ce sont là autant d'erreurs.

Premièrement, on commence à mieux connaître et la
Constitution civile du clergé et le clergé qui l'a acceptée. Les
faits et gestes du clergé réfractaire, ses exagérations politiques
et son fanatisme royaliste, sont aussi chaque jour mieux éclairés.
En outre, on commence, grâce aux travaux de M. Mathiez, a
mieux pénétrer la signification des divers cultes révolutionnaires.

Ce qu'il importerait, à mon sens, de connaître très
exactement et très clairement, ce serait, d'une part, les causes
qui ont engendré le besoin de la réforme ecclésiastique et
religieuse, ainsi que les motifs qui ont poussé les Français
à donner à cette double réforme la forme qu'ils lui ont
donnée, et enfin, d'autre part, les causes qui ont rendu l'échec
inévitable.

') Voir la Revue, avril 1905, p. 352-354.

Revue intern, de Théologie. Heft 57, 1907. 12



— 178 —

Le présent volume contient déjà des éclaircissements sur
ces diverses questions, mais il les faudrait plus complets.

Il semble déjà certain que les fautes commises par le
clergé, aux XVIIe et XVIIIe siècles, ont rendu le clergé odieux,,
odieuse l'Eglise qu'on identifiait malheureusement avec lui,
odieuse aussi la religion chrétienne qu'il était censé représenter,
mais dont il dénaturait les doctrines et la morale. Donc une
réforme était nécessaire. Au lieu de songer à la séparation de
l'Eglise et de l'Etat, on songea à une nouvelle union sur la
base de la Constitution civile du clergé. Les adversaires
exploitèrent très habilement les erreurs contenues dans cette
Constitution, et les libéraux lâchèrent pied trop facilement.
Comme toujours, on manqua de persévérance. Les partisans
de la réforme religieuse ne s'avouèrent pas vaincus par cet
échec, et plutôt que de retourner au catholicisme romain qu'ils
connaissaient, ils imaginèrent les cultes que l'on sait, et que
nous ne connaissons guère que par les parodies qu'on en a

faites. Loin de moi la pensée de les défendre, mais ils prouvent
du moins le besoin qu'on avait d'une religion plus vraie, plus
idéale, plus humaine, plus patriotique que celle dont le clergé
soumis à Rome était le représentant. L'échec de ces cultes
montre que les idées de raison, de liberté, de philanthropie et
de patrie, quelque grandes qu'elles soient, ne suffisent pas à
satisfaire les besoins religieux de l'humanité. Les romanistes-
ont tort d'en conclure qu'il faut redoubler de fanatisme poulie

culte romain ; cette politique d'ancien régime est la
méconnaissance d'une vérité éclatante.

Tout est à lire et à méditer dans cet intéressant volume,,
surtout le coup d'œil critique (p. 1-41), le chapitre sur les
protestants et les théophilanthropes (p. 175-196), ainsi que toute
l'étude sur les divisions du clergé réfractaire (p. 201-272).
J'espère revenir sur ces questions toujours instructives.

E. M.

Oskar Michel: Torwarts zu Christus! Fort mit Paulusî
Deutsche Religion! 2. Auflage. Berlin, Hermann Walther,
1906. 424 S. Preis Mk. 6. —.

H. St. Chamberlain warnt in seinen „Grundlagen des

XIX. Jahrhunderts", die Bedeutung der bisherigen Geschichte



— 179 —

des Christentums zu überschätzen; dessen Bedeutung liege
nicht in der Vergangenheit, die mit ihren unfruchtbaren
theologischen und konfessionellen Kämpfen wie eine Zeit der
Kinderkrankheiten anmute, vielmehr liege die Geschichte des Christentums

wesentlich noch in der Zukunft. Weder habe es „nunmehr
seine verschiedenen endgiltigen Gestaltungen angenommen",
noch Aveniger sei es „eine ausgelebte, abgetane Erscheinung,
die sich nur noch nach dem Gesetz der Trägheit auf absehbare

Zeiten weiterbewege". Vermieden werde solcher Irrtum,
„wenn man den eAvig sprudelnden, ewig sich gleichbleibenden
Quell erhabenster Religiosität, die Erscheinung Christi, von
den Notbauten unterscheidet, Avelche die wechselnden
religiösen Bedürfnisse, die Avechselnden geistigen Ansprüche der
Menschen und — was noch weit entscheidender ist — die
grundverschiedenen Gemütsanlagen ungleicher Menschenrassen
als Gesetz und Tempel für ihre Andacht errichteten".

An diese Gedanken mahnt die immer häufiger und
bedeutender sich darbietende Erscheinung, dass im religiösen Ringen
und Suchen unserer Zeit Christus wieder ganz bewusst in den
Mittelpunkt gestellt wird, völlig losgelöst aus der überlieferten
theologischen Phraseologie, ohne Verbindung mit dem Kirchen-
tum, ganz gewiss nicht in seinen Formeln, aber sehr häufig
in gewolltem Gegensatz zu ihm. Die erstarrten theologischen
Formeln sagen einem weiten Kreise religiöser Gemüter nichts
mehr, sie haben den lebendigen Begriff, den sie fassen und
halten sollten, verloren; sie wurden längst als leere Hülsen
und Spreu verachtet. Aber während früher die Versuchung
siegte, zu leugnen, dass sie je anders als leer geAvesen seien,
während mit den toten Formeln verworfen wurde, Avas sie zu
enthalten vorgaben, das Christentum mit der Theologie — ist
jetzt unter Hülsen und Spreu die goldene Frucht gefunden,
Christus gleichsam neu entdeckt worden.

Unter diese Erscheinungen gehört auch das Buch des
früheren Offiziers Oskar Michel, das schon ein Jahr nach
seiner ersten Ausgabe in zweiter Auflage erscheinen konnte,
aber es nimmt unter ihnen eine ganz eigenartige Stellung ein.
Wenn Harnack von Porphyrius mit Recht sagt, er habe für
Jesus eine bis an das Religiöse heranstreifende Hochschätzung,
gegen niemanden aber eine so starke Antipathie gehabt Avie

gegen Paulus, dann könnte Oskar Michel für einen Porphyrius



— 180 —

redivivus gelten. Für den Theologen ist diese Erbitterung
gegen Paulus zunächst das am meisten Charakteristische an
Michels Buch. Nur wer die pseudoklementinische und ebioni-
tische Feindschaft gegen Paulus kennt, hat schon Ähnliches
gelesen. Michel eignet sich das Urteil dieser ältesten Feinde
Pauli an, wonach dieser ein „Irrlehrer, falscher Prophet,
Verkünder einer verdeckten, gesetzlosen, gottlosen und possenhaften

Lehre" ist, er behandelt ihn in allem Ernst als den
„Antichrist" und zweifelt nur, ob Paulus „in erster Linie dem
Sittenrichter oder dem Pathologen zu übergeben ist" (S. 215).
Um die ganze unerbittliche Folgerichtigkeit des Michelschen
Standpunktes klar zu machen, seien bunt einige Punkte
herausgegriffen : Pauli Bekehrung auf dem Wege nach Damaskus
ist bewusste oder unbewusste Lüge, sein Apostolat ist ange-
masst, seine Behauptung über Petri unzuverlässiges Verhalten
in Antiochia eine Verleumdung, jeder Widerspruch zwischen
ihm und anderen Quellen eine Lüge von seiner Seite, im ersten
Korintherbrief (XV, 29) billigt er die stellvertretende Taufe
über den Gräbern ungetauft Verstorbener und, was schön und
wahr in seinen Schriften ist, hat er gestohlen und
abgeschrieben: „Diese fremden Entlehnungen bilden die Oasen in
der Wüste Paulus, die den Wanderer anlocken und erfrischen"
(S. 218).

Mit diesem Punkte haben wir zugleich die schwächste
Stelle an Michels Arbeit erreicht, denn es ist zwar sehr
einfach und bequem, aber ebenso unerlaubt und verwerflich,
eine aus Gegensätzen gemischte Natur kurzAveg einer der in
ihr miteinander ringenden Anschauungen zuzuweisen durch
kurzhändige Ausstreichung aller übrigen ihr im gleichen
Masse eignenden. Das tut Michel, unterstützt durch eine oft
höchst erstaunliche Schriftauslegung. So leistet er sich die
haarsträubende Behauptung, Paulus spreche darum und in
dem Sinne vom alten und neuen Adam, weil er glaubte, dass

I. Mos. 1 und 2 Aron der Erschaffung zweier verschiedener
Adam die Rede sei (S. 227), und weiter, Paulus lehre Gal. 4, 23

in den Worten: „der aber von der Freien ist durch die
Verheissung geboren" eine Erzeugung Isaaks „nicht auf fleischliche

Weise, sondern durch ein Schöpferwort Gottes". Diese
mehr originelle als zuverlässige Schriftauslegung findet sich
auch an anderen nicht besonders gegen Paulus gerichteten



— 181 —

Stellen; dazu kommt eine verblüffende Willkür, die, wo es

passt, mit der äussersten Kritik Schritt hält, an anderen Stellen
aber dann Avieder aus Stellen, die auch der gemässigten Kritik
verdächtig sind, wie die Kindheitsgeschichte oder das letzte
Kapitel des Johannesevangeliums, kalt lächelnd „feststehende"
Schlüsse zieht. Das ist übelste Dilettantenart, und sie macht
sich leider auch in anderer Weise sehr deutlich bemerkbar, in
einer Avillkürlichen Terminologie1), einer anmassend bestimmten
Darstellung von Dingen, die wir gar nicht Avissen können,
wie die religiöse EntAvicklung der Urvölker, und in einer
Reihe atoii Einzelurteilen, die sich einer besonderen Anführung
mit Rücksicht auf den Raum entziehen. Nur zwei Beispiele:
die Sadduzäer nennt er „die oligarchisch altgläubige Partei",
„zähe und starr am Alten hängend", „jeglicher kulturellen
und religiösen Fortbildung feindlich" (S. 144); das „Gesetz",
dem Pauli Kampf gilt, glaubt er mit dem weltlich politischen
Staatsgesetz gleichsetzen zu dürfen (S. 388).

Dazu kommen nun noch einige sehr schwerwiegende
Besonderheiten, ganz abgesehen davon, dass neben deutlich
pantheistischen Gedanken (z. B. S. 71, 94) eine Ablehnung des
Monismus steht (S. 84), dass Sozialismus und Anarchismus nicht
klar in ihrem Unterschied erkannt scheinen (diese Vermutung
legt sich besonders S. 385 nahe) und dass gelegentlich die Hohen-
zollern in peinlich berührendem ÜberschAvang in den Kreis
der Betrachtung gezogen werden (S. 364 und 377). Jene
Besonderheiten sind Michels Anschauung von der Präexistenz
der Seele, die er biblisch durch eine höchst willkürliche
Übersetzung von Joh. 3, 13 stützt, seine schiefe Stellung zu den
okkulten Tatsachen, die sich von der eines gläubigen Spiritisten

kaum unterscheidet, wie er sich denn auch auf Kindlichkeiten

Avie die Schriften \Ton Aksakow und du Prel beruft
(S. 417 f.), endlich die dogmatisch steife Fassung seines
richtigen Leitgedankens, der von ihm sogenannten „dreistufigen
Vervollkommnungsidee" : er reitet sie immer Avieder und wieder
vor, bis zum Überdruss; scheut er sich doch nicht vor dem
ein wenig lächerlich klingenden Satz : „Die Idee, welche das

Lebenskunstwerk Jesus bestimmte, Avar die dreistufige Ver-

*) So z. B. „Keligion", das gelegentlich mit Weltanschauung und
Wissenschaft gleichgesetzt wird (S. 48, S. 394) und auch die Politik
umfassen muss (S. 375).



— 182 —

vollkommnungsidee" (S. 151)1). Und trotz alledem, und ob der
Verfasser gleich die Wunderlichkeit seines Buches auf die
Spitze treibt durch den Versuch, seine leitenden Gedanken in
Zeichnungen figürlich darzustellen, es ist bei alledem nicht
bloss ein Buch, von dem es sich zu sprechen lohnt, sondern
es muss sich jeder mit ihm auseinandersetzen, der nicht in
satter Beschränktheit sich genügen lässt am altväterlichen
Hausrat ererbter theologischer Phrasen.

Denn trotz der eben noch zuletzt gerügten dogmatisch
steifen Fassung seines Leitgedankens ist dieser selbst doch
überaus wertvoll: er besagt nämlich, dass die im ganzen
Weltgeschehen herrschende steigende EntAvicklung von planloser

Willkür durch gesetzmässige Gebundenheit und nur
durch sie zu künstlerischer Freiheit führe. Hierin liegen drei
sehr bedeutungsvolle Wahrheiten enthalten. Zunächst ist damit
der Wert der äusseren Autorität als der unentbehrlichen
schulenden und erziehenden Macht unverlierbar sichergestellt.
Zweitens ist sie aber als Schule in die Grenzen eines
Durchgangswertes zurückgewiesen und als Zweck und Ziel statt
ihrer die Freiheit klargelegt, und ZAvar die Freiheit, die
durch innere Aneignung des sittlichen Gehalts der äusseren
Autorität sich eine innere Autorität geschaffen hat, so dass sie

handelt, um mit Johannes Müller zu reden, aus einem inneren
Sein und Gesinntsein, das nicht anders kann. Drittens wird
deutlich, dass niederste und höchste persönliche Reife einander
äusserlich ähnlich sind durch das gemeinsame Merkmal der
Ungebundenheit, so dass hier eine besonders vorsichtige
Unterscheidung nötig ist. Ganz besonders wichtig ist für unsere Zeit
der zweite Punkt, weil er allein dazu helfen kann, eine Avirklich
christliche Ethik auszubauen, oder richtiger: zu unterbauen.

Um dieses einen Gedankens willen Avurde es sich schon

rechtfertigen, die Bekanntschaft mit diesem Buche allen denen
zu empfehlen, die am Geistesringen unserer Tage mit dem
Herzen Anteil nehmen. Er ist aber eigentlich nur das Vorspiel
zu der Anwendung der „dreistufigen Vervollkommnungsidee"
auf die Religionsgeschichte. Hierbei sieht der Verfasser die
höchste dritte Stufe mit Recht in Jesus erreicht; er glaubt
aber diese Errungenschaft im kirchlichen Christentum unter-

x) Einen nur durch einen exegetischen Luftsprung hei der Erklärung
von Joh. 3,14 ermöglichten „Schriftbeweis" siehe S. 163.



— 183 —

gegangen und verloren. Gewiss gibt es in diesen Teilen des
Buches viel zu bestreiten und zu bekämpfen; aber gegenüber
der herzerkältenden Geschichte der Kirche mit ihren Greueln,
ihrem trostlosen, unfruchtbaren theologischen Gezänk, ihrer
sittlichen Unzulänglichkeit, gegenüber der Tatsache, dass

die Kirche heute dem Geistesleben nichts zu geben, die
Kultur nicht zu bereichern, die Menschenherzen, die mehr
suchen und ringen als je, nicht beseligend zu erobern weiss,
sondern im Gegenteil froh sein muss, sich den Rest der
Gläubigen durch lahme Abwehr des kühnen Andrängens
ungläubiger Kultur zu erhalten, dem gegenüber kann nur
engherzigste, satte Borniertheit meinen, in der Kirche sei alles
schön und gut, und eine solche Mahnung zur Selbstprüfung
dürfe kurzerhand beiseite geschoben werden. Michel geht
in vielen Einzelheiten zweifellos fehl, und es ist unmöglich,
über jeden besonderen Punkt hier mit ihm zu rechten ; es
scheint jedoch auch viel fruchtbarer, statt dessen kurz den
Wahrheitsgehalt seiner Ausführungen zu bezeichnen. Michel
Avendet sich einmal gegen die in der Theologie herrschend
gewordene juristische Einkleidung der Erlösungsanschauung
und weist auf ihre furchtbaren Gefahren, die notwendig von
ihr heraufgeführten Missstände des Pfaffentums und Ablasskrams,

hin; hierbei hat er wesentlich gegen das römische
System zu kämpfen1). Nach der anderen Seite bekämpft er
die „Rechtfertigung allein durch den Glauben", wobei er sich
vornehmlich gegen den Protestantismus wenden muss. Beide
Irrtümer führt er auf Paulus zurück ; sicher sind beide Früchte
eines überhitzten Paulinismus, aber Paulus selbst ist von Michel
AAie vom Protestantismus in gleicher Weise missverstanden.
Die Wahrheit scheint doch eher zu sein, dass Paulus mit
seiner Gegenüberstellung von Gesetz und Glauben den Unterschied

von äusserem Tun und innerer Gesinnung, von
Verrichtung und sittlicher Tat ins Licht setzen wollte: „Der
Wille, nicht die Gabe macht den Geber." Mit der Verwerfung
jener paulinistischen Verirrungen hat Michel Recht, und wir
müssen das nicht nur anerkennen, sondern auch wünschen,
dass recht viele das durch sein Buch verstehen lernen, wenn
Avir auch, wie schon gesagt, einerseits die Gründe uns vielfach

') Eeferent selbst hat auf diesen Punkt in seiner 1902 erschienenen
Schrift über das „römische System", S. 3, schon hingedeutet.



— 184 —

nicht aneignen, aus denen er zur Verwerfung kommt, und
anderseits uns für das, was an die Stelle zu treten hat, nicht
gleich genügsam an Harnacks „Wesen des Christentums"
halten können. Oder um den Kern der Sache zu bezeichnen :

unsere Wertschätzung der christologischen ist zwar genau
ebenso gering wie die jeder anderen theologischen Spekulation,
aber wir können desAvegen nicht Jesus Christus aus dem
Bekenntnis streichen.

Im einzelnen ist hervorzuheben, dass Michel in äusserst
treffender Weise für die Annahme eines eschatologischen
Mittelzustandes, des „Fegfeuers", eintritt. Überhaupt muss
betont werden, dass trotz allem Dilettantismus und aller
polemischen Heftigkeit sich eine grosse Besonnenheit und Reife
nicht verleugnet. Das erweist sich darin, dass Michel zum
Schlüsse nicht zu allerlei Reformunternehmungen, am aller-
Avenigsten zu einer neuen Kirchengründung aufruft. Das
geschichtlich Gewordene betrachtet er mit zu grosser Ehrfurcht,
um es ohne weiteres zur Seite zu werfen. Er will nur das

von ihm als wahr Erkannte darlegen und ist überzeugt, dass
diese Wahrheit mit der Zeit die Kirche von innen aus
durchdringen und erneuern Avird; auch für die von ihm erhoffte
Zukunft ist die Kirche ein durchaus unentbehrliches Glied des
Geisteslebens. Alles in allem: Es ist kein Buch, um Wissen daraus

zu schöpfen, aber es ist packend durch die Begeisterung*
und den ernsten Eifer seines Verfassers, und es reizt und ZAvingt
zu eigener Arbeit. — Zum Schluss wollen wir anmerkungsweise
in der altkatholischen Kirche dem Verfasser eine solche
vorstellen, wie er sie (vgl. S. 10) nicht zu kennen scheint: sie

hält sich nicht für die allein wahre, verketzert niemand und
sieht nicht in allen andern den Antichrist.

E. K. Zelenka.

Clodius Piat: Piaton. Paris, Alcan, in-8°, 1906, 9 fr. 50.

Nous connaissons déjà les deux savants ouvrages du même

auteur, sur Socrate *) et Aristote2). Le présent ouvrage n'est
pas moins remarquable. Dans sa préface, M. P. remarque que,
depuis quelques années, Platon est devenu l'objet de toute une
série de publications historiques, doctrinales et philologiques,

') Revue, octobre 1900, p. 785-786. 2) Revue, juillet 1903, p. 601.



— 185 —

et que de ces longs et multiples efforts résulte une
approximation nouvelle de la pensée platonicienne. Non point certes
que l'on puisse résoudre toutes les difficultés ; Platon tiendra
toujours du sphinx, soit à cause de la forme que revêtent ses

écrits, soit à cause de l'ignorance relative où nous sommes
de son milieu intellectuel et social. Mais il paraît possible, à

l'heure actuelle, d'exposer avec une grande précision quelques-
uns des points fondamentaux de son œuvre, tels que la suite
des dialogues, la théorie des idées, la notion de l'âme et celle
de Dieu, et, ces points éclairés, la lumière peut s'étendre sur
tout le reste.

A côté des données que lui ont fournies ses prédécesseurs
dans l'étude du grand philosophe grec, M. P. n'a voulu dégager
ses interprétations que de la lecture intégrale et patiemment
comparée des textes eux-mêmes, et c'est grâce à un commerce
intime et prolongé avec l'ensemble des œuvres de Platon qu'il
est arrivé à pouvoir présenter une étude aussi approfondie
de son sens philosophique, de ses idées directrices et de sa
manière.

Le volume est divisé en huit chapitres: Lies Dialogues;
2. la Méthode; 3. les Idées; 4. la Nature; 5. Dieu; 6. l'Ame
humaine, 7. le Bien moral; 8. la Cité. — • Suit une Conclusion,
où l'auteur fait ressortir la place considérable que Platon a

occupée dans la pensée humaine, à partir des Alexandrins et
plus encore à partir du christianisme. On remarquera, à la
fin du volume le tableau philologique des œuvres de Platon
(p. 360-361), et le très utile Index bibliographique (p. 363-376).

Il serait bien utile qu'un théologien philosophe établît le
bilan de la théologie chrétienne d'après les emprunts qu'elle
a faits d'abord au platonisme et au plotinisme, et cela jusqu'au
XIIIe siècle, voire même encore dans nos trois derniers siècles
depuis Descartes; puis, à l'aristotélisme, du XIIIe au XVIIe siècle,
voire même encore actuellement à Louvain et à Rome. Il serait
utile surtout que ce théologien, après cet exposé, montrât, avec
une critique sûre, le bien et le mal qui sont résultés de ces
deux emprunts, la nécessité de corriger le mal, donc de
réformer la théologie actuelle, de sortir des questions de mots
et des formules scolastiques, vides quand elles ne sont pas
trompeuses, qui l'encombrent et la compromettent gravement;
et enfin de commencer cette réforme si difficile, mais qui peut



— 186 —

être si imposante, même déjà dans l'état imparfait et embrouillé
de nos sciences et de notre philosophie actuelle. E. M.

P. Pourrat: La théologie sacramentaire. Etude de théologie

positive. Paris, Lecoffre, in-12, 372 p., 1907, 3 fr. 50.

L'auteur est professeur au grand séminaire de Lyon. Il
est de l'école newmanienne. Son volume est composé dans le
même esprit et d'après les mêmes procédés que celui de
M. Batiffol sur l'eucharistie et celui de M. Rivière sur le dogme
de la rédemption. Les lecteurs de la Revue savent à quoi s'en
tenir sur la valeur du NeAvmanisme et des deux ouvrages
précités *). Dans une prochaine livraison, j'examinerai ce troisième,
étant données la gravité de la question qui y est traitée et
aussi l'érudition, quoique trop délayée, qui y est accumulée.
Ce serait dommage de le déflorer aujourd'hui; disons seulement

qu'il est excellent pour montrer la fausseté de la méthode
neA\Tmanienne et le gâchis dans lequel la dogmatique
ultramontaine, grâce à cette méthode, s'enlise de plus en plus. Les
différences entre cette école et l'école ancienne-catholique,
sont: premièrement, que l'école ultramontaine substitue à la
tradition universelle, constante et unanime de l'Eglise l'arbitraire

des évolutions et des contradictions des théologiens ; et,
secondement, que, tandis que les ultramontains sacrifient le
vrai sens des Ecritures, des Pères et de la tradition historique
pour sauver le concile de Trente, les anciens-catholiques
détruisent les faux dogmes de ce concile pour rester fidèles à

l'Ecriture, aux Pères et à l'histoire. E. M.

Dr. Martin Spàhn : Kultur und Katholizismus. München und
Mainz, Kirchheimsche Verlagsbuchhandlung, 1906 ff. —
1, Band: Dr. Josef Anton Endres: Martin Deutinger. 76 S.

kl. 8°. Mk. 1.50. — 2. Band: Dr. Adolf Dyroff: Kosmini.
96 S. kl 8°. Mk. 1. 50.

Als Bumüller den ersten Jahrgang des heutigen „XX.
Jahrhunderts", damals unter dem Titel „Freie Deutsche Blätter"

l) Voir les numéros 52 et 55.



— 187 —

redigierte, erhob er nachdrücklich den Ruf nach einem „katholischen

Aktivismus", nach Mitarbeit auf allen Gebieten der
Kultur. Wie muss es ihn heute mit Genugtuung erfüllen, wenn
er aus seinem Asyl in St. Odilien beobachtet, welch neues
Leben seitdem in der römischen Kirche erwacht ist; damals
genügte es fast, Fr. X. Kraus und seine „Blätter" zu kennen,
wenn das Lebendige an ihr aufgezeigt werden sollte. Es ist
vom allgemeinen Standpunkte aus hocherfreulich, dass in der
römischen Kirche durchgehends ein Wiedererwachen des
wissenschaftlichen und kulturellen Interesses beobachtet Averden

kann, beweist es doch, dass der Katholizismus in ihr noch
nicht erstorben ist: er hat sich allmählich von der Betäubung
nach dem vernichtenden Schlage des Vatikanums erholt. Schon
bisher hatte die Kirchheimsche Verlagsbuchhandlung an diesem
neuen AufschAvung erfreulich mitgearbeitet; ihr verdanken
wir die treffliche „Weltgeschichte in Charakterbildern" mit
Schells „Christus". Jetzt geht sie daran, unter Leitung des
vielumstrittenen Strassburger Professors Spahn die katholische
Literatur durch eine sehr ansprechende Sammlung kleiner
Monographien unter dem Titel „Kultur und Katholizismus" zu
bereichern. Diese Sammlung plant nach den Begleitworten
des Verlages „einesteils wissenschaftlich begründete, in Essayform

gehaltene Lebensbilder hervorragender Katholiken, insbesondere
des 19. Jahrhunderts und Deutschlands, sodann auch der
anderen Kulturländer und der neueren Zeit insgemein, andern-
teils die Behandlung aktueller Fragen innerhalb des Katholizismus

unserer Tage überhaupt". Bisher liegen zwei Bändchen,
über Deutinger und Rosmini, vor; jährlich sollen 4—5 Bändchen

erscheinen, unter den nächsten „Eichendorff" und
„Hansjakob". Der Umfang jedes Bändchens soll etwa 5 bis 7 Druckbogen

kleinoktav, der Preis Mk. 1. 50 bis Mk. 2 betragen.
Die vorliegenden Bände erfreuen sich einer Avirklich
vornehmen, geschmackvoll modernen Druckausstattung, sind
gefällig kartoniert und haben jeder eine sehr gute Titelgravüre,
der zweite noch zwei weitere Textillustrationen; der Verlag
verspricht eine gleich sorgfältige Ausstattung für alle Bändchen.

Es liegt in der Sache selbst, dass bei einer Darstellung
der Beziehungen des Katholizismus in seinen herATorragenden
Vertretern zur Kultur in erster Linie Persönlichkeiten zur
Behandlung kommen, die als eine Art Vorläufer des heutigen



— 188 —

Reformkatholizismus angesprochen Averden können; das gibt
dieser Monographiensammlung ein aktuelles Interesse. Von
Deutinger sprach Döllinger als von einem seiner besten Freunde,
von Rosmini führt eine gerade Linie zu A. Fogazzaro: es Avar
ein guter Gedanke, diese beiden Männer an die Spitze der
geplanten Darstellungen zu setzen; ihre Namen, beide von
den Jesuiten und Jesuitengenossen verlästert, bedeuten ein

Programm. —- Deutingers Bild wird in schlichten, klaren Zügen
vor uns entwickelt; es darf besondere Anerkennung
beanspruchen, dass ein Neuscholastiker wie der Regensburger
Lyzealprofessor Endres sich überwindet, von einem seiner
wissenschaftlichen Gegenfüssler — und das Avar Deutinger —
eine so gut wie unbefangene, ansprechende Darstellung zu

geben. Ein tiefes Mitempfinden und Mitringen mit seinem

Helden, ein leidenschaftliches ihn Verstehen kann natürlich
vom Gegner doch nicht im gleichen Masse erwartet werden;
so trifft unser Vorbehalt, den Avir für Deutingers Behandlung
machen müssen, dass ihr ein wenig Seele fehlt, nicht den
Darsteller, sondern den Herausgeber: er hätte für diese Aufgabe
keinen Neuscholastiker Avählen dürfen. —• Inniger belebt durch
die eigene Teilnahme des Verfassers ist die Darstellung
Rosminis ; der Bonner Universitätsprofessor Dyroff steht eher
Schulter an Schulter mit Rosmini, als ihm feindlich oder auch
nur fremd gegenüber. Seine Schilderung ist Avärmer, Avenu
auch vielleicht nicht immer so durchsichtig klar wie die Endres-
sche ; leider scheint das die Schuld einer gewissen Flüchtigkeit
zu sein: Entgleisungen Avie S. 94 („werden dem Kenner nicht
unverborgen bleiben") sollten im Druck nicht stehen bleiben:
auch der Infinitiv „ersprossen" (S. 45) gehört wohl hierher,
Avenn er nicht eine beabsichtigte, nicht sehr glückliche
Neubildung ist. — Im ganzen können Avir nur das ganze
Unternehmen Avie im besonderen die beiden erschienenen Bändchen
der Aufmerksamkeit aller Gebildeten empfehlen.

E. K. Zelenka.



189

Petites Notices.
* D. W. Bousset : Die Religion des Judentums im

neutestamentlichen Zeitalter, II. Auflage. Berlin, Reuther und Reichard,
in-8°, 618 S., 1906, Mk. 12. — C'est un beau succès qu'une
seconde édition d'un ouvrage si spécial, si difficile, si compliqué,
si plein d'érudition et forcément destiné à un cercle restreint
de lecteurs. Le sujet semble épuisé par une étude aussi perspicace

que consciencieuse des sources. L'exposition analytique
est aussi claire qu'elle peut l'être en des matières qui sont loin
de l'être toujours. Tout ici est substantiel, ferme et a de la
portée.

* Dr. K. Budde: Geschichte der althebräischen Literatur.
Leipzig, Amelang, in 8°, 433 S., M. 7. 50, 1906. — Que de

travaux accumulés sur cette question toujours ancienne et
toujours nouvelle L'auteur le remarque dans son introduction,
en ajoutant que les difficultés n'en sont devenues que plus
nombreuses et plus grandes. Il présente son œuvre au public
savant dans ces termes : « Fussend auf der erfolgreichen
Vorarbeit von mehr als einem Jahrhundert, darf ich mich nun
schon auf ein Menschenalter eigener Mitarbeit an den Aufgaben
unserer Wissenschaft berufen und kann für zahlreiche und
wesentliche Abschnitte meiner Darstellung auf die eingehende
Begründung in anderen Veröffentlichungen von meiner Hand
hinAveisen. Den vielfachen Einzelarbeiten gegenüber ist es mir
eine Freude, einmal zusammenfassen zu dürfen und dabei zu
zeigen, wie jene Einzelergebnisse sich einem möglichen Bilde
der Gesamtentwicklung ungezwungen eingliedern. » — Dans
une seconde partie, ce volume contient une étude de M. A. Ber-
tholet, de Bâle, sur les Apocryphes et les Pseudépigraphes, que
M. Budde recommande. Bref, ce ATolume très travaillé et très
érudit, est un de ceux qu'z7 faut lire.

* P. Harispe : Convulsions sociales. Catholicisme et
socialisme. Paris, E. Nourry, in-12, 1907, fr. 3. 50. — L'auteur
veut faire disparaître les « convulsions » sociales et réconcilier
le Capital et le Travail; il veut montrer aux capitalistes qu'ils
ont besoin des travailleurs, et réciproquement ; et de plus, que
le capital des richissimes qui ne travaillent pas, mais qui
gaspillent, est une sorte de vol fait aux pauvres et aux tra-



— 190 —

vailleurs. Sa doctrine est celle de plusieurs Pères de l'Eglise.
Au lieu de la mettre en sermons qu'on ne lirait pas, il
l'a mise en paraboles, à la manière de Lamennais dans les
«Paroles d'un croyant». Il est moins concis, moins serré, moins
saisissant que Lamennais, mais plus expliqué, plus clair,
quoiqu'on puisse désirer encore plus de précision à certaines pages,
il me semble. C'est un poète romantique qui écrit en prose,
non un didactique ; or un didactique nous serait bien nécessaire.

* Ernst Kalb: Kirchen und Sekten der Gegenwart. Stuttgart,

Evangelische Gesellschaft, 1905. XII 576 S. Preis 4 Mk.
Für heute weisen wir unsere Leser nur kurz auf diese sehr
sachkundige Arbeit hin; wir Averden eingehender auf sie
zurückkommen, sobald wir die 2. Auflage in Händen haben, deren
Erscheinen unmittelbar bevorsteht. Wir erAvarten die 2. Auflage,
weil wir Grund haben anzunehmen, dass sie gegenüber der
1. Auflage eine Reihe Änderungen bringt, die es uns erspart,
einige Irrtümer aufzuzählen, die wir dem sonst so lobenswerten
Werke hätten entgegenhalten müssen. E. K. Z-a.

* Monumenta Judaica (Wien, Akademischer Verlag). —
Wie wir erfahren, sind in der Redaktion der Monumenta
Judaica Veränderungen eingetreten, denen zufolge Herr Dr. Morits
Altschüler, der bisher mit unter den Herausgebern dieses grossen

Quellenwerkes fungierte, aus dieser Stellung ausscheidet.
Da das Werk auf dem Grundsatz aufgebaut ist, dass jede der
drei in Betracht kommenden Konfessionen in gleicher Weise
unter den Herausgebern vertreten ist, trat an Stelle des

Ausscheidenden, Herr Landesrabbinerstellvertreter Dr. S. Funk in
Boskowitz als Herausgeber in die Redaktion ein. Mit ihm
zusammen wird Herr Rabbiner Dr. D. Feuchtwang als Haupt-
Mitarbeiter AAirken. Die übrigen Herren Herausgeber verbleiben
nach wie vor als Vertreter des Katholizismus, bezAV. Protestantismus

in ihrer Funktion, und die Redaktion Avird bemüht sein,
den Avissenschaftlichen Plan des Werkes in seiner Gänze
durchzuführen. Schon in der nächsten Zeit werden weitere, bereits
in Druck befindliche Hefte der zweiten Serie des Werkes, der
Monumenta Talmudica, erscheinen und über nicht unAvesentliche
Punkte des Programmes dieses Werkes die erforderlichen
Aufschlüsse bringen. Auch erfahren wir, dass die hebräischen und
aramäischen Stellen und Quellen in Berücksichtigung vielfach



— 191 —

geäusserter Wünsche nunmehr in der Quadratschrift des

Urtextes erscheinen werden.
Im Zusammenhang mit dem Ausscheiden Altschülers hat

sich der Kreis der Mitarbeiter erweitert und aus der Liste der
neu Beigetretenen wollen wir bloss z. B. die Herren Kustos
Dr. Pick in Berlin und Landesrabbiner Dr. Placek in Brunn
erwähnen.

* La Revue (Jean Finot, Paris): 1er novembre 1906:
Flammarion. Les forces naturelles inconnues. 1er décembre :

C,e Léon Tolstoï. Lamennais.
* A. M. Weiss, O. P. : Lutherpsychologie als Schlüssel sur

Lutherlegende, IL Auflage. Mainz, Kirchheim, in-8°, 310 S., 1906,
Mk. 5. 50. — Si l'âme de tout homme est un mystère, à plus
forte raison celle d'un grand homme, et surtout celle d'un
militant qui est jeté, par la force des circonstances, dans les
complications les plus inextricables de la vie. Il faut être bien naïf
pour s'étonner de trouver des luttes et des difficultés dans
l'âme d'un Luther; et il faut être bien présomptueux pour croire
qu'on va en avoir le dernier mot. Il y a des derniers mots
qui n'appartiennent qu'à Dieu. On ne sait que trop à quel degré
de fanatisme s'est laissé emporter le P. Denifle, dont l'érudition
pouvait être mieux utilisée. Quant à vouloir justifier les abus
de l'Eglise romaine au temps de Luther, ni le P. Weiss ni
personne n'y réussira. Les documents réunis dans ce but n'en
ont pas moins leur utilité, ne fût-ce que pour montrer tout
autre chose que ce que leurs collectionneurs voulaient montrer.

Ouvrages nouveaux.
Association du Monument de la Réformation. Genève, Kündig,

br. 1906.

Ejriaqfia eyyçaq>a tcsqi xrjç sv Maxtdovta oâvvrjgaç xaxaavaasoog.
Ev Kcovacciviivovnolsi, sx xov naiQiaQ%ov rimoyçaqeiov. 1906.

D. G. Graue: Zur Gestaltung eines einheitlichen Weltbildes.
Anregungen und Fingerzeige. Leipzig, Heinsius, 1906, 263 S.,

Mk. 4.
H. Gunkel: Elias, Jahve und Baal. Tübingen, Mohr, 50 Pf. 1906.

Fr. Hashagen: Der moderne Roman und die Volkserziehung.
Ein Protest. Wismar, H. Bartholdi, Mk. 1. 1907.



— 192 -
Dr Lepsius: Das Reich Christi. Nr. 7/8, 1906. Gross-Lichterfelde.

Prof. Fr. Nippold : Handbuch der neuesten Kirchengeschichte,
III. Auflage: V. Band. Leipzig, Heinsius, 1906, Mk. 18. (Sera
étudié dans la prochaine livraison.)

N. Orloff: Octoechos or the Book of eight Tones; — The
General Menaion or the Book of Services common to the
Festivals of our Lord J. C, of the holy Virgin and of the
Saints ; — The Ferial Menaion or the Book of Services for
the Twelve great Festivals. London, Davy, 3 vol., 1898,

1899, 1900.

Xq. IlccradoTiovAov: laiOQixai MeXsxai. Ev IsçoaoXvfioiç. 1906.

J. Popp: Ed. v. Steinle. Kirchheim, München, Mk. 1.50.

W. Schirmer : Schönheit der katholischen Kirche in ihrem Kultus
(für Schule und Haus), II. Auflage; Konstanz, Ackermann, 1906.

— Kampf und Friede. Erinnerungen aus dem Leben eines

Leutpriesters ; Frauenfeld, Huber. —Jesus und Judas. Schwab.
Hall, W. German. — Die altkatholische Gemeinde Konstanz.
Bonn, C. Georgi, 1906.

P. W. ScHMiEDEL : Die Person Jesu im Streite der Meinungen
der Gegenwart. Leipzig, Heinsius, 1906, 40 Pf.

J. B. Seidenberger : O. Willmann. Kirchheim, München, Mk. 1.50.

D. A. Stöcker : Die Kirche und die Frauenfrage. Wismar,
Bartholdi, 1907, 60 Pf.

L. Vaganay: Le problème eschatologique dans le IVe livre
d'Esdras. Paris, A. Picard, 1906, in-8°, 121 p. (Sera étudié
dans la prochaine livraison.)

A. J. Van den Bergh: Kritiek van den «Open Brief» van
Prof. Jelgersma contra Prof. Bolland. Utrecht, de Kruyff,
1906, 73 p., br.

H. M.Wiener, M. A. : Studies in Biblical Law. London, D. Nutt,
1904, 128 p.

E. K. Zelenka : Der Altkatholizismus. München, Gotteswinter,
br. 19 S.; Preis Mk. 10.


	Bibliographie théologique

