Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 57

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 161 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Adhémar p’ALiis: La théologie de St-Hippolyte; Paris,
Beauchesne, in-8°, 242 p., 1906, fr. 6.

On peut dire de cet ouvrage: 1° qu'il est plein d’érudi-
tion; 2° mais gaté par Uesprit de parti; 3° et toutefois trés
utile, certaines appréciations de l'auteur conduisant logiquement
a la réforme de la théologie actuelle, dans plusieurs questions.
trés importantes, comme la trinité, 1'incarnation, I’eschatologie:
et 1'ecclésiologie.

Quelques explications sur ces trois points.

D’abord, on ne saurait assez louer les efforts de 'auteur,
dans son Introduction surtout, pour se rendre maitre des sources,
cataloguer les ceuvres, signaler les légendes et préciser les
points qui paraissent maintenant indiscutables.

Quant a son esprit de parti, 'auteur ne s’en doute cer-
tainement pas, parce qu’il est d'entiere bonne foi. Mais les lec-
teurs qui connaissent déja l'histoire de la théologie ne sau-
raient se méprendre. On est d'abord frappé des contradictions
de lauteur. Tantdt il exagere la valeur de son héros. Par
exemple: il déclare «immense» son ceuvre d’érudition ecclé-
siastique (p. 169); il dit que «la carriére d'Hippolyte est intel-
lectuellement la plus brillante de la Rome chrétienne primitive»,
qu’il «personnifie le christianisme romain» (p. 208), et qu’«il ap-
paraissait de plus en plus comme un homme de doctrine siire,
€loigné de tout extréme» (p. 210). Tant6t, au contraire, il fait
de ce méme Hippolyte un personnage trés rapetissé. Par exemple:
il n'a laissé¢ «qu'un souvenir équivoque», il est « d'orthodoxie
suspecte », «personnage énigmatique» (p. 1). «Ni homme de
golt, ni homme de science, encyclopédiste sans originalité,
compilateur sans critique, il apparait dans les Philosophumena,
quand il ne se borne pas a remplir les fonctions de secrétaire,

Revue intern, de Theéologie, Heft 57, 1907, 11



réduit au roéle ingrat d'un esprit médiocre et aigri. L’impuis-
sance dont il fait preuve sur le terrain philosophique contraste
péniblement avec l’ampeleur de certaines déclarations, out il
s'efforce de prendre une attitude d’hiérophante» (p. 213). En
vérité, Hippolyte fut-il et si grand et si petit? En tout cas,
comment l'auteur peut-il concilier ces contradictions?

Ce n’est pas tout. D'une part, le P. D’Alés avoue que
«nous sommes réduits aux comjectures sur les orgines du con-
flit doctrinal qui, du vivant de Zéphyrin, mit aux prises Hip-
polyte et Calliste» (p. 210); et d’autre part, transformant ces
conjectures en certitudes, il décide qu’Hippolyte fut « volontai-
rement injuste envers Calliste » ; que «ses violences ne sauraient
étre acceptées comme base suffisante d'un jugement équitable »
(p. 34); que, «lorsqu’il vit a la téte de I'Eglise ce rival si mé-
prisé mais si habile, sa Zaine s’envenima du ressentiment d’un
orgueil blessé» (p. 65); que les Philosophimena sont une «ceuvre
de passion et machine de guerre contre la mémoire de Calliste »
(p. 66); que «l'orgueil intellectuel et certaine tendance rigoriste
jeterent Hippolyte dans le schisme» (p. 69). Ailleurs, 'auteur
prononce aussi le mot «jalousie» (p. 7). N'est-il pas étrange
que, lorsqu’on est réduit & de simples «conjectures », on se per-
mette d’étre si décisif et si cassant? N'est-ce pas la du pur
esprit de parti?

Cet esprit de parti s’explique trés facilement de la part
de l'auteur. Son point de départ, son principe fondamental et
a priori, c'est qu'un pape est intangible et que quiconque !'at-
taque ne peut 'attaquer que par jalousie, orgueil et haine. Le
bon Pére ne réfléchit pas que les griefs d’'Hippolyte contre les
deux papes Zéphyrin et Calliste, loin d’avoir été démentis et
réfutés, ont été confirmés par Tertullien. Dire que Tertullien
était un homme de parti, suspect lui aussi, comme Hippolyte,
est chose commode; mais ce n'est plus faire de l'histoire.

Le fait est que les deux papes en question ont été accusés
de crimes; et que de fois le méme cas ne s'est-il pas reproduit
dans l'histoire! Le fait est qu'Hippolyte a été honoré comme
un saint dans cette méme Eglise romaine, ott il a combattu
les partisans du pape Calliste comme une secte, les Callistiens.
Le fait est que, loin d'avoir rétracté ses griefs contre Calliste
et sa secte, il s'est borné, méme d’apres le pape Damase, a
«dire que tous doivent suivre la foi catholique» (p. XIV), dé-



e 168 ==

claration élémentaire et qui ne confond nullement ce qui est
catholique et ce qui n'est que romain. Donc il est évident qu’a
cette époque l'Eglise romaine elle-méme ne croyait pas ses
évéques infaillibles, ni impeccables, ni en possession d'une au-
torité universelle qui efit ét¢ la norme de lorthodoxie et de
la sainteté, C'est 12 un premier avantage de ce volume; la
conclusion que j'en tire sautera aux yeux de tout lecteur im-
partial. D’otl il suit logiquement que 'Eglise romaine actuelle,
en enseignant comme un dogme linfaillibilité et l'autorité uni-
verselle et absolue de son pape, ne professe plus 'orthodoxic
catholique du III° siecle.

Un autre avantage de ce volume est que l'auteur, en
cherchant & réhabiliter Zéphyrin et Calliste au détriment d'Hip-
polyte, est obligé de s’adoucir considérablement & 'endroit du
monarchisme, du sabellianisme et de 1'adoptianisme, ces papes
ayant favorisé ces doctrines. Si le point de vue de l'auteur
est accepté, il faudra convenir qu'il y a un monarchisme, un
sabellianisme, un adoptianisme orthodoxes, et que, par consé-
quent, les théories théologiques actuelles sur ces questions sont
non seulement révisables, mais erronées. Déja en ce qui con-
cerne le sabellianisme, ie P, D'Ales n’a pas craint de dire:
«L'auteur des Philosophumena continue de pourchasser ce qui
lui parait étre wun sabellianisme bdtavd, et qui est biemn plutot
la vraie doctvine catholique » (p. 68). Et encore: «En ramenant
les esprits vers la considération de l'unité divine, Calliste a
bien mérité de la doctrine cafholigue» (p. 70). Cet aveu est
d’autant plus grave que Calliste, s'il faut en croire Hippolyte,
ne distinguait le Pére et le Fils que par les noms, ce qui n’était
certainement pas catholique et ce que la tradition catholique
a bien fait de condamner. Mais entre le nominalisme et le
dithéisme il y avait un juste milieu, et c'est ce milieu qu'on
n’a guere observé lorsque le mot modowmov, qui était pris dans
le sens d’aspect et de propriété réelle, a été traduit ensuite
par le mot «personne». Calliste a reproché a Hippolyte de
tomber dans le dithéisme. Je ne saurais entrer ici dans I'examen
de cette question. Toujours est-il qu’Hippolyte passait pour le
grand défenseur du trinitarisme de ce temps-la, et cependant
quelle largeur dans ses explications trinitaires! Explications
quwil est bien difficile de faire cadrer avec le trinitarisme ac-
tuel, le P. D’Ales en conviendra. On n'y arrive qu'en violen-



— 164 —

tant les textes. En sorte que nous avons, en relisant ces dis-
cussions, le spectacle d'un défenseur a outrance de la théologie
trinitaire, et cependant défenseur qu’il serait facile de faire
passer aujourd hui pour hérétique, tant la dogmatique de I'Eglise
romaine actuelle s’est écartée de l'ancienne!

Et si le P. D'Alés est contraint d’avouer qu'il y a eu un
sabellianisme batard qui était bien plutdt la vraie doctrine ca-
tholique, ne devrait-il pas avouer aussi, pour réhabiliter vrai-
ment Zéphyrin et Calliste, qu’il y a eu un adoptianisme batard
qui était bien plutdt la vraie doctrine catholique, et que Théo-
dote, qui a été aussi maltraité que les deux papes en question,
n'était peut-étre pas plus hérétique qu'eux? Ce qui parait cer-
tain, c’est qu’on pouvait trés bien professer la divinité de J.-C.
et la réalité de l'incarnation sans tomber dans 'antinaturalisme
que Théodote combattait, comme on pouvait trés bien professer
la réalité eucharistique sans tomber dans les transformations
matérialistes que le gnostique Marc exploitait (p. 84—85, et
150). Et c’est ici un autre avantage de ce livre, qui montre
aux lecteurs perspicaces combien la théologie romaine officielle
actuelle est en opposition avec celle des trois premiers siécles;
combien celle-1a2 est étroite et irrationnelle dans sa précision
de fantaisie, et celle-ci large, embarrassée sans doute dans un
langage imprécis, mais rationnelle pour les rationnels, et con-
forme en tout cas avec les enseignements du Christ, seul vrai
dépot dogmatique de ce temps-la.

Signalons encore l'aveu suivant du P. D’Ales: «On ne
trouve pas dans l'¢dnc d'Hippolyte la place d'un purgatoire»
(p. 201) — qu’en pense Rome? -— et surtout la trés intéres-
sante constatation du fait que les trois péchés d'impudicité,
d'homicide et d’idolatrie, loin d'avoir été exceptés des pardons
de I'Eglise, comme on laffirme communément, ne l'ont été
que dans certaines Eglises plus rigoristes et a certaines époques,
et que généralement ceux qui en étaient coupables pouvaient
étre admis 4 la pénitence et réconciliés (p. 39—49). Ces der-
nieres pages méritent la plus grande attention,

E. MicHaUD.



—. 165 —

1’abbé Jehan peE BonnNEFoY: Les lecons de la défaite ou la
fin d'un catholicisme. Paris, Emile Nourry, in-18, 112 p,,
1 fr. 25, 1907.

Les derniegres élections francgaises de 1906 surprirent méme
leurs triomphateurs. L’auteur de ces pages pénétrantes avait
prédit ce résultat longtemps & 'avance. Il s’est efforcé de faire
voir, en un style élégant et lumineux, que le catholicisme
évangélique n'a pas €té vaincu, mais bien son associ¢ autori-
taire le catholicisme clérical. Et prenant occasion de cette
derniere défaite du cléricalisme, M. I'abbé de Bonnefoy analyse
ses éléments et montre pourquoi il ne manquera pas demain
de se faire battre et de s'affaiblir sans cesse.

L’auteur a pris le ton de la causerie amicale, respectueux
et de bonne compagnie. Ce qui ne I'empéche pas de dire de
dures et excellentes vérités a ceux qu'il appelle «les incorri-
gibles». Il leur apprend a se connaitre (p. 17—28); il leur
montre que, loin d'étre le parti puissant qu'ils croient étre en
France, ils ne forment qu'une minorité précaire; que cette
minorité décroit chaque jour; que l'esprit réactionnaire sera
forcément vaincu par l'esprit moderne, et le cléricalisme par
l'anticléricalisme; que le catholicisme vrai ne consiste pas a
sacrifier les intéréts de la France au pape, mais a4 mettre les
lecons du Christ au-dessus des ordres du pape. Tout cela est
dit simplement, finement, avec un grand bon sens et des cita-
tions variées, toujours faites a propos. Les méprises cléricales
de M. Faguet sont trés nettement relevées. Ce petit livre
populaire mérite d’étre répandu.

J. DeLvoLvE: L’organisation de la conscience morale,
esquisse d'un art moral positif. Paris, Alcan, in-16, 1906,
2 fr. 50,

Je crains bien que ce titre ne soit mal compris, et qu'il
ne fasse croire a plus d'un lecteur que, selon 'auteur, la con-
science morale n'est pas encore organisée, qu'elle n'a pour se
guider qu'un certain art moral, tres fantaisiste, mais qu'il s'agit
de rendre positif, et que peut-étre cette prétendue positivité
ne sera que la destruction de la morale jusqu’ici reconnue par
la conscience humaine.



— 166 —

Telle n'est certainement pas la pensée de l'auteur. Car
il dit expressément (p. 155): «Il serait funeste, notamment, en
pédagogie, de condamner comme n'étant ni scientifique, ni
efficace, tout enseignement de priucipes de morale, pour lui
substituer une méthode d’éducation purement objective par
I'hygiéne, la discipline, les jeux, méme complétée par des
notions positives sur 'économie sociale et politique et sur I'état
présent de la conscience sociale. La pédagogie emploiera tres
utilement comme auxiliaires les arts moraux objectifs; mais le
centre de 1'éducation morale, aujourd’hui comme par le passé,
c’est I'organisation de la conscience: si l'enseignement moral
officiel parait aujourd’hui inefficace, ce #'est point pavce qit’on
enseigne une movale & principes, mais parce que cette morale
repose sur des principes insuffisants, vagues, sans lien a I'édlat
présent des sciences positives, sans lien véel aux préceptes qut'ils
prétendent fonder.» On ne saurait mieux dire. L’auteur, loin
de sacrifier 1a conscience individuelle a I'art médical, ou & l'art
politique, ou a la méthode sociologique, s’exprime ainsi {p. 159
a 160): «De méme que les physiologistes sont tentés de croire
que l'art moral, en tant que scientifiquement efficace, se réduit
a l'art médical, de méme les sociologistes, s’étant imposé de
n’étudier les sociétés humaines que dans leurs seules mani-
festations sociales objectives, sont entrainés par 'enthousiasme
de leur méthode a absorber dans la sociologie toutes les études
morales, et a4 dénier toute valeur rationnelle a un art moral
non sociologique. Nous pensons avoir suffisamment établi /«
légitimité de Uart moral individuel contrve cel empiétement de
art politique, nous voudrions seulement ici mettre en €évi-
dence lerveur essemlielle qui conduit & 'abus des prétentions
de la méthode sociologique. Cette erreur est de se figurer et
d’affirmer sans preuves que le domaine entier de la pratique
humaine est occupé par les phénomenes sociaux objectifs:
d’ou la prétention de tirer des études sociales objectives tous
les éléments de l'art moral.»

L’auteur, loin d'étre exclusif et démolisseur, cherche donc
a concilier toutes les données des sciences positives, de la
raison, de la psychologie, de la vraie philosophie, donc aussi
de la religion bien comprise, pour donner aux consciences la
lumiere dont elles ont besoin et pour asseoir la morale sur une
base que nul homme de science et de raison ne puisse ébranler.



— 167 —

C'est dans ce but qu'il étudie la cellule vivante, qu’il constate
les lois universelles de la nature vivante, lois de conservation,
d’'accroissement, d’adaptation, d’association, etc.; c’est dans ce
but qu'il les applique a la morale et qu'il indique a la con-
science la voie dans laquelle elle doit entrer pour connaitre
sérieusement et pratiquer ses devoirs.

Que ce soit 1a un art, que ce soit 14 une science; questions
de mots. Nul n’a jamais songé a exiger dans les choses de
l'ordre moral P’évidence algébrique et la certitude mathéma-
tique. Mais il y a aussi une évidence morale, et une certitude
morale, que 'on ne saurait ¢branler; elles suffisent pour con-
stituer un enseignement parfaitement ordonné et didactique
de la morale, donc une science morale et non un simple art,
plus ou moins artificiel, comme fut celui des casuistes et de
tous les escamoteurs de la conscience et de la morale,

La morale qui s’est appuyée sur la vraie religion et sur
la vraie métaphysique, donc la morale vraiment rationnelle,
n’a rien a craindre des recherches faites dans les siences posi-
tives. Celles-ci sont aussi rationnelles, tout en étant expéri-
mentales. Donc elles sont des éléments d’édification et non
de destruction. L'auteur est donc sur un terrain solide. Peut-
étre pourrait-il étre, dans ses futures ¢ditions, plus simple,
plus homme de détails précis, plus analyste, plus & la portée
de toutes les intelligences qui ont précisément besoin des
notions scientifiques élementaires de la morale. E. M.

W. Gisson: L’Eglise libre dans I'Etat libre. Deux idéals,

Lamennais et Grégoire. Paris, E. Nourry, in-18, 1907,
L 1r. 25.

L’auteur a voulu montrer 1'idéal ultramontain dans La-
mennais et 1'idéal gallican dans 1'évéque constitutionnel Gré-
goire. Peut-etre aurait-il bien fait de distinguer plus nettement
les deux Lamennais: le premier, qui fut un des fondateurs de
P'ultramontanisme francais du XIXe® sidcle; le second, qui fut
un des démolisseurs de ce méme ultramontanisme. De méme
que le premier I'avait mal fondé, ainsi le second 'a mal démoli.
La vie de Lamennais, en somme, est une vie manquée, parce
que, deés le principe, il a manqué d'une solide instruction.



— 168 —

Homme d’imagination avant tout, aprioriste, ignorant 'histoire
et méme la philosophie, il a émis des doctrines dont aucune
ne tient debout. L’opuscule de M. Gibson a cela de bon qu'il
montre bien l'insuffisance de l'instruction du premier Lamennais.

Quant a Grégoire, il fut un homme d'honneur et de foi,
de conscience et de courage. On ne saurait 'associer a un
Gobel: car il prenait au sérieux son christianisme, et son galli-
canisme était parfaitement libéral. Le malheur est qu'il n’avait
pas suffisamment étudié, lui non plus, les origines de la pa-
pauté, et que, pour rester catholique, il ait cru devoir main-
tenir plusieurs choses romaines inconnues au catholicisme non
corrompu d'autrefois. Il révait cependant «le rétablissement
de l'ancienne discipline de I'Eglise gallicane », mais il ne la
connaissait pas assez, non plus que la constitution de 'ancienne
Eglise catholique. S'il les efit connues, il ne fit pas resté dans
les indécisions qui l'ont paralysé et qui 'ont empéché de tra-
vailler a4 la réforme révée.

On le voit, les deux idéals de M. Gibson n’en sont aucun.
Le vrai idéal est ailleurs. La connaissance de l'histoire le fera
mieux connaitre. L’auteur semble s’en douter en rendant hom-
mage a M. Duchesne (p. 51). Pour nous qui voyons a 'ceuvre
des historiens d’'une autre envergure, nous plagons aussi notre
idéal plus haut. Mais 'ouvrage de M. G. n’en arrive pas moins
4 son heure, comme un excellent stimulant pour les romanistes
timides qui ont besoin d'étre tirés trés doucement de leur
orniere. L’école des Duchesne, des Loisy, des Batiffol, des
Vacandard, n'’est qu'une école de transition et d’ébauchage,
encore trés romaine par €ducation, mais que la science déta-
chera chaque jour davantage des erreurs romaines. E. M.

H. HorrpinGg: Histoire de la philosophie moderne, T. II.
Paris, Alcan, in-8°, 620 p., 1906, 10 fr.

Nos lecteurs connaissent déja le T. I** de cet important
ouvrage!). Voici le second, qui est son digne couronnement.
Je dis «important», d’abord par le fond, qui est substantiel
sans étalage d’érudition, et qui est méthodique et didactique

1) Voir la Revue, juillet 1906, p. 576-578



— 169 —

sans subtilités scolastiques; ensuite, par 1'exposition qui est
claire, faite avec choix et gofit, d'une grande sobriété, ce qui
n’empéche pas certains apercus de détails trés perspicaces et
tres fins; enfin, par le style, qui est beaucoup plus facile que
ne le sont d'ordinaire les traductions, et qui, toujours élevé,
ne se perd jamais ni dans les nues de la métaphysique ni
dans le jargon technique des sciences.

Les cinq livres de ce volume sont consacrés: le 1°, a
caractériser la pensée du «siecle des lumiéres», la lutte entre
le rationalisme et le sentimentalisme, le role assez précis de
Lessing et de quelques autres précurseurs de Kant, notam-
ment de Wolff, de Mendelssohn et de Jacobi; — le 2¢ &
exposer la philosophie de Kant: sa théorie de la connaissance,
son éthique, sa philosophie de la religion, ses idées spécula-
tives 4 base esthétique et biologique, etc.; — le 3¢, a décrire
la philosophie du romantisme, c'est-a-dire de Fichte, de Schel-
ling, de Hegel, de Schleiermacher et de Schopenhauer, ainsi
gue le courant souterrain de la philosophie critique pendant la
période romantique, courant représenté par Fries, Herbart et
Beneke; puis la transition de la spéculation romantique au
positivisme, avec Strauss, Feuerbach, etc.; — le 4°, au posi-
tivisme francais de Comte, & la philosophie anglaise de Stuart
Mill, a la philosophie évolutionniste de Darwin et de Spencer;
— le 5° a la philosophie allemande, de 1850 a 1880: Robert
Mayer et le principe de la conservation de 1'énergie, le maté-
rialisme, les constructions idéalistes sur bases réalistes (Lotze,
Fechner, Hartmann), le criticisme et le positivisme (Lange et
Diihring). — Ajoutons que des notes précieuses terminent le
volume (p. 591-617).

Je le répete, toutes ces pages sont pleines de choses; et
lT'on regrette que l'auteur se soit arrété a l'année 1880, car
les vingt-cinq derniéres années sont fort intéressantes. Espérons
qu’elles seront l'objet d'un troisiéme volume.

Les lecteurs frangais — c’est surtout & eux que je m’adresse
dans cette trop courte notice — ne trouveront pas, dans ce
second volume, beaucoup de choses qui cependant les auraient
intéressés, surtout présentées par le savant professeur de
Copenhague, par exemple: son appréciation des ceuvres les
plus marquantes de Paul Janet, de Saisset, de Bouillier, de
Vacherot, voire méme de Franck et de Caro, et surtout de



— 170 —

Littré, de Renouvier, de Taine, de Fouillée, de Boutroux, etc.
Mais, en revanche, ils y trouveront, sur la philosophie anglaise
et sur la philosophie allemande, des détails qu'ils ne connais-
sent peut-étre pas et des apergus qui les frapperont. Ce livre
n'est pas de ces livres d'histoire qui se bornent a enregistrer
les faits et a suivre la chronologie pas a pas; il suppose déja
la connaissance des questions philosophiques et des principales
ceuvres; il les apprécie et les classe, il en fait en quelque
sorte la philosophie et la critique, et c’est sa principale valeur..
E. Micuaup.

Von HoexNsgroEcH: Das Papsttum. Volksausgabe. Zweiter Teil.
Ultramontane Moral. Preis Mk. 1.—. Leipzig 1906, Breit-
kopf & Hirtel.

Der 1. Band der Volksausgabe dieses Werkes (die grosse
Ausgabe liegt auch schon in 5. Auflage vor) ist in anndhernd
40,000 Exemplaren verbreitet. Dieser 2. Band enthilt eine
Darstellung der unter teils stillschweigender, teils ausdriicklicher
Billigung des Papsttums allméhlich entstandenen wltramontanenr
Moral. Vorausgeschickt ist, um einen richtigen Massstab der
Beurteilung zu haben, eine Zusammenfassung der christlichen,
Moral so wie die Schrift sie enthdlt. In der Erkenntnis, dass
der Ultramontanismus sich selbst zeichnen muss, hat der Ver-
fasser sein Werk zusammengesetzt aus wortlicher oder sinn-
gemaisser Wiedergabe von Stellen aus ultramontanen Theologen,
und er ist in der Wiedergabe dieser Stellen riicksichtslos ge-
wesen in dem Sinne, dass er auch die moraltheologischen
Ausfiihrungen iber Ehe und 6. Gebot mit aufgenommen hat.
Es ist dadurch vieles mit in die billige Volksausgabe hinein-
gekommen, was vielleicht nicht fiir jedermann passt. Aber die
Erwagung, dass einzelne durch Lesen solcher Stellen vielleicht
Argernis oder Schaden nehmen, konnte und durfte den Ver-
fasser nicht veranlassen, seine Aufkldrungsarbeit iiber den Ulira-
montanismus durch Weglassung solcher Stellen abzuschwichen.
Nur ricksichtsloses Aufdecken des ultramontanen Systems fiihrt
zu seiner geeigneten Bekiampfung. '



— 171 —

Jean LE MoriN: Vérités d’hier? La théologie traditionnelle
et les Critiques catholiques. Paris, E. Nourry, in-18,
345 p., 1906, fr. 3. 50.

Ce titre est tres suggestif, mais insuffisamment clair. L'au-
teur a-t-il voulu dire que les vérités dont il traite et qui étaient
peut-étre des vérités hier, n’en sont plus aujourd’hui? Clest
probable. Mais comme il parle non seulement de doctrines
théologiques, mais encore de doctrines dogmaliques, ou du
moins tenues pour telles et imposées comme telles par son
Eglise (I'Eglise catholique-romaine), la thése parait alors tres
grave: car elle donne & penser que les «critiques catholiques»
dont il s'agit ruinent les dogmes du systéme romain, et non
seulement la simple théologie traditionnelle.

Ce qui est certain et solidement établi par toutes les con-
tradictions qu'il signale entre les dogmes du catholicisme ro-
main, tels qu'ils sont définis par les conciles de Trente et du
Vatican, et les données actuelles de T'histoire, de T'exégese et
de la philosophie, c’est que la théologie romaniste, disons plus,
la dogmatique romaniste, est condamnée par la science; et
que, par conséquent, si Rome veut calmer les angoisses des
esprits, parmi les catholiques-romains qui réfléchissent, elle
doit changer son enseignement et 'adapter aux revendications
de la raison et des sciences.

L'auteur établit ces contradictions avec une grande érudi-
tion. Il connait trés exactement, d'une part, ce qui a été dé-
fini a4 Trente et au Vatican, et, d'autre part, toutes les ob-
jections dirigées contre ces définitions au nom des Ecritures
mieux interprétées, au nom des Péres mieux connus, au nom
de Thistoire ecclésiastique, qui a enregistré des oppositions
positives et formidables contre les empietements dogmatiques
de la Papauté, A ce point de vue, ce livre savant est un ar-
senal terrible contre Rome, dont il démolit les doctrines rela-
tives & l'inerrance biblique, & la chronologie du Pentateuque,
a sa géologie, a son astronomie, 4 son anthropologie, & I’histori-
cité absolue de certains passages de la Bible, notamment du
IVe Evangile, a la révélation de la loi mosaique telle que Rome
la comprend, a la théologie superstitieuse du miracle et de la
prophétie, & nombre de miracles faussement accrédités dans
la liturgie, a la primauté et a linfaillibilité¢ du pape, a la tri-



— 172 -

nité trithéiste, au péché originel de la scolastique, aux sacre-
ments, au purgatoire, au feu matériel de I'enfer, aux chatiments
éternels, a la résurrection, a la fin du monde, etc. Sur tous
ces points, la théologie romaine n’est plus acceptable.

L’auteur est méme trés modéré dans sa sincérité. Au lieu
de tirer les conséquences catégoriques que la raison pourrait
exiger, il se borne a émettre des doutes, & implorer de la part
de l'autorité des explications qui puissent calmer les ames
troublées. Il souffre dans sa piété, il avoue méme des larmes.
Hélas! Comment Rome pourrait-elle se condamner? D’elle
comme de la compagnie de Jésus, il faut dire: sit ul est, aut
non sit. Comme elle a nié le critérium catholique et qu’elle
lui a substitué l'arbitraire du pape, elle n'a plus d’autre regle
que sa propre volonté pour distinguer ce qui est dogme de ce
qui n'est qu'opimion. Il lui est manifestement impossible de
revenir sur ses faux dogmes de Trente et du Vatican, et de
consentir & ne voir en eux que des opinions libres. Donc la
priere que l'auteur adresse humblement au prétendu magistére
romain, ne sera certainement pas exaucée. Rome a voulu do-
miner le monde par sa dogmatique, et c’est sa dogmatique
qui, se retournant contre elle, la condamne & mort.

Je recommande notamment les passages relatifs a la pri-
mauté du pape et a son infaillibilité, a la transsubstantiation
eucharistique, 4 la confession secréte, au pouvoir des clefs, a
P'ordre, a 'épiscopat et au presbytérat, au purgatoire, a 1'éter-
nité des peines. Les aveux sont formels. C'est le triomphe de
la théologie ancienne-catholique, bien que l'ancien-catholicisme
ne soit pas nommé. J'aurais toutefois quelques restrictions a
faire sur la trop grande créance que l'auteur accorde a plu-
sieurs théses de M. Loisy relatives a l'institution de I'Eglise et
aux textes dits eschatologiques. De méme, il va trop loin lors-
qu'il semble admettre que la nouvelle exégese ébranle le fon-
dement du christianisme (p. 29 et 83). Non, ce n'est pas le
christianisme vrai qui est ébranlé, ce n'est que la fausse
théologie et la papauté romaine. L'Eglise elle-méme, prise dans
son universalité, reste ferme: car elle ne saurait étre rendue
solidaire des erreurs de 'Eglise romaine, qui n’est qu'une Eglise
particuliere. Ce n’est donc pas I'Eglise chrétienne elle-méme
qui «induit les fideles en erreur» (p. 188); ce n'est que la frac-
tion romaine.



— 173 —

A tous les ecclésiastiques et a tous les fideles qui ne vivent
que de routine, et qui s'imaginent que les croyances qui leur
ont été inoculées au séminaire ou ailleurs, sont les doctrines
catholiques et qu'il n’'y a pas lieu de les controler, ce livre est
indispensable. 11 les fera réfléchir et ouvrira les yeux & beaucoup.

L'auteur annonce (p. 236) qu'il consacrera un nouveau
volume & la Christologie et a la Rédemption. Puisse ce volume
paraitre prochainement! Les amis de la vérité ne peuvent que
se réjouir. E. MicHAUD.

Ad. Lops: La croyance a la vie future et le culte des
morts dans l'antiquité israélite; 2 vol. in-8°. Paris, Fisch-
bacher, 1906.

Ouvrage trés érudit et trés important. Apreés une Intro-
duction, ol 'auteur montre les évolutions et les contradictions
qui se sont produites chez les savants sur la question soulevée,
il étudie: 1°la notion de 'ame dans l'ancien Israél; 2° le culte
des morts: les rites funéraires, la sépulture, le scheol, le culte
rendu au mort aprés 'ensevelissement; 3° les rapports du culte
des morts avec 'organisation familiale et sociale des anciens
Israélites; puis le culte des ancétres, soit au temps de l'or-
ganisation patriarcale, soit au temps de l'organisation mater-
nelle. Il est impossible de suivre pas a pas les développeéments
de la theése du savant auteur, comme aussi les trés nombreux
documents dans lesquels il a puisé. Au point de vue biblio-
graphique, historique, philosophique et exégétique, son ouvrage
est capital. Pour que le lecteur en ait une idée, jindiquerai
les résumés suivants:

«On peut dire que tous les critiques aujourd’hui sont
d’accord pour affirmer:

1° Que les tribus hébraiques qui devaient constituer le
peuple d’'Israél ont partagé dans une large mesure les croyances
animistes générales de I'humanité primitive,

2° Que, en particulier, elles reconnaissaient aux esprits
des morts une vie réelle et les croyaient en relations suivies
avec les vivants; d’oll certains actes, les rites funéraires, qu'il
est de l'intérét ou du devoir des vivants d’accomplir, soit pour
éviter l'intervention redoutable des esprits, soit pour s'assurer
leur protection, soit simplement pour leur faire du bien.



— 174 —

3° Que, parmi ces rites relatifs aux morts, il y en a de
religieux, bien que l'on se divise lorsqu’il s'agit de déterminer
si ces rites religieux s’'adressaient, ou du moins s'ils s'adres-
saient dés l'origine, aux morts.

11 v a, en effet, d’autre part, un point capital qui est vive-
ment discuté: c'est la question de savoir si les anciens Israé-
lites, et en général les Sémites, ont, comme tant d'autres
peuples, rendu un culte aux esprits de leurs morts.

Parmi les nombreux problémes de détail qui se rattachent
a cette question générale et qui ne paraissent pas entiérement
¢lucidés, citons spécialement les suivants:

1° Dans quel rapport ce culte, s’il a existé, est-il avec la
constitution primitive du clan, et éventuellement avec le
totémisme qui, d'apreés 1'école de Robertson Smith, y tient
organiquement? Ces divers phénomeénes sociaux et religieux
peuvent-ils avoir été contemporains? Sinon, quel a da étre
leur ordre de succession?

2° Le culte des morts était-il /a religion ou seulement 'une
des religions des tribus hébraiques lors de la formation du
yahvisme? Et, dans le second cas, dans quelle relation était-il
avec les autres cultes?

3° Le culte des morts était-il encore vivant lors de la
constitution du yahvisme? S'il n’avait pas disparu, le yahvisme
I’a-t-il toléré temporairement, ou l'a-t-il combattu deés le début?

4o La relation avec les morts chez les Israélites était-elle
faite surtout de crainte, ou de pieuse affection, ou de pitié?

5° Les croyances babyloniennes ont-elles influé sur les
idées gue l'on se faisait en Israél de la vie d’outre-tombe?»
(p. 41-42),

Et encore (p. 263-264): «Les ancétres d'Israél étaient per-
suadés qu'il y a une survie, que le double du défunt continue
24 vivre dans sa tombe ou dans le scheol... Les relations des
vivants avec les morts n’étaient dictées exclusivement ni par
la peur, ni par l'adoration, ni par la piété compatissante. On
avait a l'égard des esprits un mélange de sentiments divers
olt dominait la crainte, mais ol intervenaient aussi 1'horreur
de la mort et la pitié pour les trépassés, l'affection pour le
parent absent, et plus encore le désir de se placer sous sa
protection. Ces contrastes mémes donnent & cette attitude son
relief et sa vérité psychologique. Il y avait chez les Hébreux



les éléments d’un véritable culte rendu aux défunts. Les morts
sont des dieux, d'un rang trés inférieur sans doute, des sortes
de génies familiaux ou locaux, mais enfin des élokim. Ils sont
doués d'un savoir et d'un pouvoir surhumains; on leur offre
des ‘sacrifices; ils ont leurs lieux saints, leurs temps sacrés;
on leur demande des oracles. Il y a de grandes inégalités entre
les morts, non seulement quant a leur condition d’existence
dans la tombe ou dans le scheol, mais aussi quant au culte
qu'on leur rend. On n'honore pas un mort quelconque comme
on honore son pere, ou l'ancétre de sa tribu, ou un prophete.
Cette religion des morts a eu ses grands cotés. Elle a con-
tribué a donner a la famille sa forme spéciale et & en main-
tenir la solidarité sacrée. Mais elle appartenait & un stade
religieux tres intérieur, et, de plus, était incapable de grands
développements. Il était nécessaire et 1égitime qu’elle disparat
devant la religion trés exigeante et, dés ses origines, infiniment
supérieure de Yahvéh. En méme temps qu'il a ruiné le vieux
culte des morts, le yahvisme a affaibli la croyance a la survie,
qui y détait étroitement unie dans l'antiquité israélite. Mais il
faut se souvenir que cette croyance n’avait aucun caractére
moral, et qu'il ne s'y rattachait ni pensée de sanction, ni
espérance de félicité., C'est le yahvisme qui a plus tard donné
a Israé€l une notion de 'au-dela comportant ces deux éléments.»
(Cf. T. 11, p. 125-128.)

André Mater: L’Eglise catholique, sa constitution, son
administration. Paris, Colin, in-18, 461 p., 1906, fr. 5.

Excellent ouvrage, rempli de renseignements condensés
tres objectivement et avec clarté. C'est une petité bibliothéque
portative, ou sont indiquées les sources anciennes et les con-
temporaines sur la matiére. Ecclésiastiques, laiques, canonistes,
le consulteront avec profit, et je dirai aussi avec plaisir, tant
I'exposition est simple, facile, intéressante. Je recommande sur-
tout les chapitres relatifs aux droits des laiques, a leur ancien
role dans 1'Eglise, et a l'organisation paroissiale. Ce sont la
des matieres graves, qu'il faut remettre en lumiere, si 1'on
veut rendre a I'Eglise sa vitalité. A propos de l'organisation
paroissiale, 'auteur mentionne les systémes suisses (p. 339—343),



— 176 —

mais il oublie les lois cultuelles de Berne, de Geneéve, de Neu-
chétel, etc.

L’auteur, qui vise a n’étre qu’objectif et exact, est tres
modéré, trop méme a mon point de vue. Qu'il me permette de
lui dire pourquoi. D’abord, quand il parle de 'Eglise catholique-
romaine, il dit I’ Eglise tout court; il sait cependant que I'Eglise
romaine n’est qu'une Eglise particuliere, qu'elle n'est méme
pas U'Eglise catholiqgue tout court, & fortiori I’Eglise. Un écri-
vain de la valeur de M. A. Mater devrait ne pas concouritr &
accréditer une telle confusion, qui compromet I'Eglise et qui
est une injure pour les catholiques qui ne sont pas romains.

Ensuite, lorsqu’il parle de la hiérarchie romaine et du pape,
il dit: l'autorité religieuse. Nouvelle confusion, a l'avantage
du pape et de sa hiérarchie, Avec un tel point de vue, il était
impossible que l'auteur ne déclarat pas <« monarchique» la
constitution de 1'Eglise, méme dans le sens absolu. Son cha-
pitre III, sous ce rapport, laisse & désirer, notamment le n°® 2
(p. 84—286). Il est vrai qu'il essaie d’adoucir la raideur de sa
these dans les numéros suivants, en exposant les tentatives
pour «limiter» 1'autorité ecclésiastique par les cardinaux, par
les évéques, par les conciles, par les curés, voire méme par les
laiques. De fait, toutes ces limitations montrent que U'Eglise
est plutot, en soi, la respublica christiana d'autrefois que la
monarchie papale d’aujourd'hui. La liste que lauteur donne
des conciles cecuméniques est aussi la liste romaine, ou & peu
pres, et sans observation; elle mentionne Constance, mais elle
oublie Pise et Bale (p. 248—249). Pourquoi?

Bref, 'auteur se fait presque partout I'écho des doctrines.
romaines et il ne les discute pas. Une fois ce point de vue
accepté, il décrit le vaste domaine qui se déroule sous ses
yeux, et il le fait, je le répete, avec la parfaite bonne foi de
I'historien qui ne veut faire ni de la théologie, ni de la po-
1émique. E. M.

A. Mataiez: Contributions a l'histoire religieuse de la
Révolution frangaise. Paris, Alcan, in-16, 1907, 3 fr. 50.

M. le professeur M. est déja connu de nos lecteurs par ses
beaux ouvrages sur «les origines des cultes révolutionnaires.
(1789-1792) », et sur «la théophilanthropie et le culte décadaire.



— 177 —

{1796-1801)» 1), Le présent volume est un supplément, recueil
d’articles parus dans diverses Revues. Espérons que l'auteur
nous donnera un jour une histoire définitive et complete de
la Révolution au point de vue religieux. Car la Révolution,
événement colossal au point de vue politique, a soulevé aussi
la question des réformes sociales et la question des réformes
religieuses et ecclésiastiques. Sans résoudre aucun probléme,
elle les a tous fait surgir, et maintenant ils s’imposent a I'hu-
manité entiere, Aucune Eglise, en effet, ne saurait actuellement
rester étrangére au souffle de la réforme, non de celle du
XVIe siecle, qui n'a été qu'une réforme passageére, mais de la
réforme telle que le XX° siecle I'exige.

Pendant la Révolution, la France a tenté un essai de
réforme ecclésiastique avec la Constitution civile du clergé, et,
cet essai n'ayant pas réussi, elle a essayé de fonder une
religion de la Raison, de la Théophilanthropie et de la Patrie.
Cette tentative a échoué également. Ces faits sont extréme-
ment curieux, et nous sommes loin de les bien connaitre et
de les bien comprendre.

Jusqu’a présent, la plupart des historiens de la Révolution
se sont a peu prés bornés a réduire le mouvement religieux
de cette €poque a la lutte entre le clergé constitutionnel, qu'on
a accablé de calomnies, et le clergé réfractaire, qu’on a exalté
jusqu’au martyre et a l'apothéose. Le reste a passé inapercu
ou a été traité d’absurdité. Ce sont 1a autant d’erreurs.

Premiérement, on commence a mieux connaitre et la
Constitution civile du clergé et le clergé quil’a acceptée. Les
faits et gestes du clergé réfractaire, ses exagérations politiques
et son fanatisme royaliste, sont aussi chaque jour mieux éclairés.
En outre, on commence, griace aux travaux de M. Mathiez, a
mieux pénétrer la signification des divers cultes révolution-
naires. Ce qu'il importerait, & mon sens, de connaitre tres
exactement et trés clairement, ce serait, d'une part, les causes
qui ont engendré le besoin de la réforme ecclésiastique et
religieuse, ainsi que les motifs qui ont poussé les Francais
4 donner a cette double réforme la forme qu'ils lui ont
donnée, et enfin, d’autre part, les causes qui ont rendu I'échec
inévitable.

1) Voir la Revue, avril 1905, p. 352-354.
Revue intern. de Théologie. Heft 57, 1907, 12



— 178 —

Le présent volume contient déja des éclaircissements sur
ces diverses questions, mais il les faudrait plus complets.

I1 semble déja certain que les fautes commises par le
clergé, aux XVII® et XVIII° siecles, ont rendu le clergé odieux,
odieuse T'Eglise qu'on identifiait malheureusement avec lui,
odieuse aussi la religion chrétienne qu’il était censé représenter,
mais dont il dénaturait les doctrines et la morale. Donc une
réforme était nécessaire. Au lieu de songer a la séparation de
'Eglise et de 1'Etat, on songea & une nouvelle union sur la
base de la Constitution civile du clergé. Les adversaires
exploitérent trés habilement les erreurs contenues dans cette
Constitution, et les libéraux lacheérent pied trop facilement.
Comme toujours, on manqua de persévérance. Les partisans
de la réforme religicuse ne s’avouérent pas vaincus par cet
échec, et plutot que de retourner au catholicisme romain qu'ils.
connaissaient, ils imaginérent les cultes que 1'on sait, et que
nous ne connaissons guére que par les parodies qu'on en a
faites. Loin de moi la pensée de les défendre, mais ils prouvent
du moins le besoin qu'on avait d'une religion plus vraie, plus
idéale, plus humaine, plus patriotique que celle dont le clergé
soumis 4 Rome était le représentant. L’échec de ces cultes
montre que les idées de raison, de liberté, de philanthropie et
de patrie, quelque grandes qu’elles soient, ne suffisent pas a
satisfaire les besoins religieux de 'humanité. Les romanistes
ont tort d’en conclure qu'il faut redoubler de fanatisme pour
le culte romain; cette politique d’ancien régime est la mécon-
naissance d'une vérité éclatante.

Tout est a4 lire et & méditer dans cet intéressant volume,
surtout le coup d’ceil critique (p. 1-41), le chapitre sur les pro-
testants et les théophilanthropes (p. 175-196), ainsi que toute
I'étude sur les divisions du clergé réfractaire (p. 201-272).

Jespére revenir sur ces questions toujours instructives.

Oskar MicHEL: Vorwirts zu Christus! Fort mit Paulus!
Deutsche Religion! 2. Auflage. Berlin, Hermann Walther,
1906. 424 S. Preis Mk. 6. —.

H. St. Chamberlain warnt in seinen ,Grundlagen des
XIX. Jahrhunderts“, die Bedeutung der bisherigen Geschichte



— 179 —

des Christentums zu tliberschitzen; dessen Bedeutung liege
nicht in der Vergangenheit, die mit ihren unfruchtbaren theolo-
gischen und konfessionellen Kémpfen wie eine Zeit der Kinder-
krankheiten anmute, vielmehr liege die Geschichte des Christen-
tums wesentlich noch in der Zukunft. Weder habe es ,nunmehr
seine verschiedenen endgiltigen Gestaltungen angenommen®,
noch weniger sei es  eine ausgelebte, abgetane LLrscheinung,
die sich nur noch nach dem Gesetz der Trigheit auf abseh-
bare Zeiten weiterbewege“. Vermieden werde solcher Irvtum,
,wenn man den ewig sprudelnden, ewig sich gleichbleibenden
Quell erhabenster Religiositit, die KErscheinung Christi, von
den Notbauten unterscheidet, welche die wechselnden reli-
giosen Bedirfnisse, die wechselnden geistigen Anspriiche der
Menschen und — was noch weit entscheidender ist — die
grundverschiedenen Gemiitsanlagen ungleicher Menschenrassen
als Gesetz und Tempel fiir ihre Andacht errichteten®.

An diese Gedanken mahnt die immer hiufiger und bedeu-
tender sich darbietende Erscheinung, dass im religiosen Ringen
und Suchen unserer Zeit Christus wieder ganz bewusst in den
Mittelpunkt gestellt wird, vollig losgelost aus der iiberlieferten
theologischen Phraseologie, ohne Verbindung mit dem Kirchen-
tum, ganz gewiss nicht in seinen Formeln, aber sehr hiufig
in gewolltem Gegensatz zu ihm. Die erstarrten theologischen
Formeln sagen einem weiten Kreise religioser Gemiiter nichts
mehr, sic haben den lebendigen Begriff, den sie fassen und
halten sollten, verloren; sie wurden langst als leere Hiilsen
und Spreu verachtet. Aber wéihrend friher die Versuchung
siegte, zu leugnen, dass sie je anders als leer gewesen seien,
wahrend mit den toten Formeln verworfen wurde, was sie zu
enthalten vorgaben, das Christentum mit der Theologie — ist
jetzt unter Hiilsen und Spreu die goldene Frucht gefunden,
Jhristus gleichsam neu entdeckt worden. :

Unter diese Hrscheinungen gehort auch das Buch des
fritheren Offiziers Oskar Michel, das schon ein Jahr nach
seiner ersten Ausgabe in zweiter Auflage erscheinen konnte,
aber es nimmt unter ihnen eine ganz eigenartige Stellung ein.
Wenn Harnack von Porphyrius mit Recht sagt, er habe fur
Jesus eine bis an das Religiose heranstreifende Hochschitzung,
gegen niemanden aber eine so starke Antipathie gehabt wie
gegen Paulus, dann konnte Oskar Michel fiir einen Porphyrius



— 180 —

redivivus gelten. Fir den Theologen ist diese Erbitterung
gegen Paulus zunidchst das am meisten Charakteristische an
Michels Buch. Nur wer die pseudoklementinische und ebioni-
tische Feindschaft gegen Paulus kennt, hat schon Ahnliches
gelesen.  Michel eignet sich das Urteil dieser iltesten Feinde
Pauli an, wonach dieser ein ,Irrlehrer, falscher Prophet, Ver-
kiinder einer verdeckten, gesetzlosen, gottlosen und possen-
haften Lehre* ist, er behandelt ihn in allem Ernst als den , Anti-
christ* und zweifelt nur, ob Paulus ,in erster Linie dem
Sittenrichter oder dem Pathologen zu iibergeben ist* (S. 215).
Um die ganze unerbittliche Folgerichtigkeit des Michelschen
Standpunktes klar zu machen, seien bunt einige Punkte her-
ausgegriffen: Pauli Bekehrung auf dem Wege nach Damaskus
ist bewusste oder unbewusste Liige, sein Apostolat ist ange-
masst, seine Behauptung iiber Petri unzuverliassiges Verhalten
in Antiochia eine Verleumdung, jeder Widerspruch zwischen
ihm und anderen Quellen eine Liige von seiner Seite, im ersten
Korintherbrief (XV, 29) billigt er die stellvertretende Taufe
iiber den Grabern ungetauft Verstorbener und, was schén und
wahr in seinen Schriften ist, hat er gestohlen und abge-
schrieben: ,Diese fremden Entlehnungen bilden die Oasen in
der Wiiste Paulus, die den Wanderer anlocken und erfrischen*
(S. 218).

Mit diesem Punkte haben wir zugleich die schwéichste
Stelle an Michels Arbeit erreicht, denn es ist zwar sehr ein-
fach und bequem, aber ebenso unerlaubt und verwerflich,
eine aus Gegensitzen gemischte Natur kurzweg einer der in
ihr miteinander ringenden Anschauungen zuzuweisen durch
kurzhéindige Ausstreichung aller iibrigen ihr im gleichen
Masse eignenden. Das tut Michel, unterstiitzt durch eine oft
hochst erstaunliche Schriftauslegung. So leistet er sich die
haarstriubende Behauptung, Paulus spreche darum und in
dem Sinne vom alten und neuen Adam, weil er glaubte, dass
I. Mos. 1 und 2 von der Erschaffung zweier verschiedener
Adam die Rede sei (S. 227), und weiter, Paulus lehre Gal. 4, 23
in den Worten: ,der aber von der Freien ist durch die Ver-
heissung geboren® eine Erzeugung Isaaks ,nicht auf fleisch-
liche Weise, sondern durch ein Schopferwort Gottes“. Diese
mehr originelle als zuverlissige Schriftauslegung findet sich
auch an anderen nicht besonders gegen Paulus gerichteten



e B =

Stellen; dazu kommt eine verbliffende Willkiir, die, wo es
passt, mit der dussersten Kritik Schritt hélt, an anderen Stellen
aber dann wieder aus Stellen, die auch der gemissigten Kritik
verdichtig sind, wie die Kindheitsgeschichte oder das letzte
Kapitel des Johannesevangeliums, kalt lachelnd ,feststehende*
Schliisse zieht. Das ist tibelste Dilettantenart, und sie macht
sich leider auch in anderer Weise sehr deutlich bemerkbar, in
einer willkiirlichen Terminologie'), einer anmassend bestimmten
Darstellung von Dingen, die wir gar nicht wissen kénnen,
wie die religiose Entwicklung der Urvolker, und in einer
Reihe von Einzelurteilen, die sich einer besonderen Anfihrung
mit Riicksicht auf den Raum entziehen. Nur zwei Beispiele:
die Sadduzier nennt er ,die oligarchisch altgliubige Partei,
»zéhe und starr am Alten hingend“, ,jeglicher kulturellen
und religiosen Fortbildung feindlich“ (S. 144); das ,Gesetz",
dem Pauli Kampf gilt, glaubt er mit dem weltlich politischen
Staatsgesetz gleichsetzen zu diirfen (S. 388).

Dazu kommen nun noch einige sehr schwerwiegende Be-
sonderheiten, ganz abgesehen davon, dass neben deutlich
pantheistischen Gedanken (z. B. S. 71, 94) eine Ablehnung des
Monismus steht (S. 84), dass Sozialismus und Anarchismus nicht
klar in ihrem Unterschied erkannt scheinen (diese Vermutung
legt sich besonders S. 385 nahe) und dass gelegentlich die Hohen-
zollern in peinlich berithrendem Uberschwang in den Kreis
der Betrachtung gezogen werden (S. 364 und 377). Jene Be-
sonderheiten sind Michels Anschauung von der Priexistenz
der Seele, die er biblisch durch eine hochst willkirliche Uber-
setzung von Joh. 3, 13 stiitzt, seine schiefe Stellung zu den
okkulten Tatsachen, die sich von der eines gliubigen Spiri-
tisten kaum unterscheidet, wie er sich denn auch auf Kindlich-
keiten wie die Schrifien von Aksakow und du Prel beruft
(S. 417 f.), endlich die dogmatisch steife Fassung seines rich-
tigen Leitgedankens, der von ihm sogenannten ,dreistufigen
Vervollkommnungsidee“: er reitet sie immer wieder und wieder
vor, bis zum Uberdruss; scheut er sich doch nicht vor dem
ein wenig licherlich klingenden Satz: ,Die Idee, welche das
Lebenskunstwerk Jesus bestimmte, war die dreistufige Ver-

1 So z. B. ,Religion®, das gelegentlich mit Weltanschauung und

Wissenschaft gleichgesetzt wird (S. 48, S.394) und auch die Politik um-
fassen muss (S. 375).



vollkommnungsidee® (S. 151)Y). Und trotz alledem, und ob der
Verfasser gleich die Wunderlichkeit seines Buches auf die
Spitze treibt durch den Versuch, seine leitenden Gedanken in
Zeichnungen figiirlich darzustellen, es ist bei alledem nicht
bloss ein Buch, von dem es sich zu sprechen lohnt, sondern
es muss sich jeder mit ihm auseinandersetzen, der nicht in
satter Beschrinktheit sich geniigen ldsst am altvéterlichen
Hausrat ererbter theologischer Phrasen.

Denn trotz der eben noch zuletzt geriigten dogmatisch
steifen Fassung seines Leitgedankens ist dieser selbst doch
tiberaus wertvoll: er besagt namlich, dass die im ganzen
Weltgeschehen herrschende steigende Entwicklung von plan-
loser Willkiir durch gesetzmissige Gebundenheit und nur
durch sie zu kiunstlerischer Freiheit fiihre. Hierin liegen drei
sehr bedeutungsvolle Wahrheiten enthalten. Zunéchst ist damit
der Wert der &Husseren Autoritit als der unentbehrlichen
schulenden und erziehenden Macht unverlierbar sichergestellt.
Ziweitens ist sie aber als Schule in die Grenzen eines Durch-
gangswertes zuriickgewiesen und als Zweck und Ziel statt
ihrer die Freiheit klargelegt, und zwar die Freiheit, die
durch innere Aneignung des sittlichen (iehalts der #usseren
Autoritit sich eine innere Autoritit geschaffen hat, so dass sie
handelt, um mit Johannes Miiller zu reden, aus einem inneren
Sein und Gesinntsein, das nicht anders kann. Drittens wird
deutlich, dass niederste und hochste personliche Reife einander
ausserlich #dhnlich sind durch das gemeinsame Merkmal der
Ungebundenheit, so dass hier eine besonders vorsichtige Unter-
scheidung notig ist. Ganz besonders wichtig ist fiir unsere Zeit
der zweite Punkt, weil er allein dazu helfen kann, eine wirklich
christliche Ethik auszubauen, oder richtiger: zu unterbauen.

Um dieses einen Gedankens willen wiirde es sich schon
rechtfertigen, die Bekanntschaft mit diesem Buche allen denen
zu empfehlen, die am Geistesringen unserer Tage mit dem
Herzen Anteil nehmen. Er ist aber eigentlich nur das Vorspiel
zu der Anwendung der ,dreistufigen Vervollkommnungsidee“
auf die Religionsgeschichte. Hierbei sieht der Verfasser die
hochste dritte Stufe mit Recht in Jesus erreicht; er glaubt
aber diese Errungenschaft im kirchlichen Christentum unter-

1) Einen nur durch einen exegetischen Luftsprung bei der Erkldrung
von Joh. 3,14 ermoglichten ,Schriftbeweis“ siehe S. 163.



— 138 —

zegangen und verloren. Gewiss gibt es in diesen Teilen des
Buches viel zu bestreiten und zu bekimpfen; aber gegeniiber
der herzerkiltenden Geschichte der Kirche mit ihren Greueln,
ihrem trostlosen, unfruchtbaren theologischen Gezéink, ihrer
sittlichen Unzuldnglichkeit, gegeniiber der Tatsache, dass
die Kirche heute dem Geistesleben nichts zu geben, die
Kultur nicht zu bereichern, die Menschenherzen, die mehr
~ suchen und ringen als je, nicht beseligend zu erobern weiss,
sondern im Gegenteil froh sein muss, sich den Rest der
(laubigen durch lahme Abwehr des kithnen Andridngens un-
glaubiger Kultur zu erhalten, dem gegeniiber kann nur eng-
herzigste, satte Borniertheit meinen, in der Kirche sei alles
schon und gut, und eine solche Mahnung zur Selbstpriifung
dirfe kurzerhand beiseite geschoben werden. Michel geht
in vielen Einzelheiten zweifellos fehl, und es ist unmoglich,
iiber jeden besonderen Punkt hier mit ihm 2zu rechten; es
scheint jedoch auch viel fruchtbarer, statt dessen kurz den
Wabhrheitsgehalt seiner Ausfilhrungen zu bezeichnen. Michel
wendet sich einmal gegen die in der Theologie herrschend
gewordene juristische Einkleidung der Erlosungsanschauung
und weist auf ihre furchtbaren Gefahren, die notwendig von
ibr heraufgefithrten Missstinde des Pfaffentums und Ablass-
krams, hin; hierbei hat er wesentlich gegen das romische
System zu kimpfen'). Nach der anderen Seite bekimpft er
die ,Rechtfertigung allein durch den Glauben“, wobei er sich
vornehmlich gegen den Protestantismus wenden muss. Beide
{rrtiimer fiihrt er auf Paulus zuriick; sicher sind beide Friichte
eines tberhitzten Paulinismus, aber Paulus selbst ist von Michel
wie vom Protestantismus in gleicher Weise missverstanden.
Die Wahrheit scheint doch eher zu sein, dass Paulus mit
seiner Gegeniiberstellung von Gesetz und Glauben den Unter-
schied von #usserem Tun und innerer Gesinnung, von Ver-
richtung und sittlicher Tat ins Licht setzen wollte: ,Der
Wille, nicht die Gabe macht den Geber.“ Mit der Verwerfung
Jjener paulinistischen Verirrungen hat Michel Recht, und wir
miissen das nicht nur anerkennen, sondern auch wiinschen,
dass recht viele das durch sein Buch verstehen lernen, wenn
wir auch, wie schon gesagt, einerseits die Griinde uns vielfach

1) Referent selbst hat auf diesen Punkt in seiner 1902 erschienenen
Schrift iiber das ,romische System®, S. 3, schon hingedeutet.



— 184 —

nicht aneignen, aus denen er zur Verwerfung kommt, und
anderseits uns fir das, was an die Stelle zu treten hat, nicht
gleich gentigsam an Harnacks ,Wesen des Christentums®
halten konnen. Oder um den Kern der Sache zu bezeichnen:
unsere Wertschatzung der christologischen ist zwar genau
ebenso gering wie die jeder anderen theologischen Spekulation,
aber wir konnen deswegen nicht Jesus Christus aus dem Be-
kenntnis streichen.

Im einzelnen ist hervorzuheben, dass Michel in &dusserst
treffender Weise fiir die Annahme eines eschatologischen
Mittelzustandes, des ,Fegfeuers®, eintritt. Uberhaupt muss be-
tont werden, dass trotz allem Dilettantismus und aller pole-
mischen Heftigkeit sich eine grosse Besonnenheit und Reife
nicht verleugnet. Das erweist sich darin, dass Michel zum
Schlusse nicht zu allerlei Reformunternehmungen, am aller-
wenigsten zu einer neuen Kirchengriindung aufruft. Das ge-
schichtlich Gewordene betrachtet er mit zu grosser Ehrfurcht,
um es ohne weiteres zur Seite zu werfen. KEr will nur das
von ihm als wahr Erkannte darlegen und ist tiberzeugt, dass
diese Wahrheit mit der Zeit die Kirche von innen aus durch-
dringen und erneuern wird; auch fir die von ihm erhofite
Zukunft ist die Kirche ein durchaus unentbehrliches Glied des
Geisteslebens. Alles in allem: Es ist kein Buch, um Wissen dar-
aus zu schopfen, aber es ist packend durch die Begeisterung
und den ernsten Eifer seines Verfassers, und es reizt und zwingt
zu eigener Arbeit. — Zum Schluss wollen wir anmerkungsweise
in der altkatholischen Kirche dem Verfasser eine solche vor-
stellen, wie er sie (vgl. S. 10) nicht zu kennen scheint: sie
hiilt sich nicht fiir die allein wahre, verketzert niemand und
sieht nicht in allen andern den Antichrist.

L& K. ZELENKA.

Clodius PiaT: Platon. Paris, Alcan, in-8°, 1906, 9 fr. 50.

Nous connaissons déja les deux savants ouvrages du méme
auteur, sur Socrate!) et Aristote ¥, Le présent ouvrage n'est
pas moins remarquable. Dans sa préface, M. P. remarque que,
depuis quelques années, Platon est devenu l'objet de toute une
série de publications historiques, doctrinales et philologiques,

1) Revue, octobre 1900, p. 785-786. %) Revue, juillet 1903, p. 601.



— 18 —

et que de ces longs et multiples efforts résulte une appro-
ximation nouvelle de la pensée platonicienne. Non point certes
que l'on puisse résoudre toutes les difficultés; Platon tiendra
toujours du sphinx, soit 4 cause de la forme que revétent ses
écrits, soit a cause de lignorance relative oll nous sommes
de son milieu intellectuel et social. Mais il parait possible, &
Pheure actuelle, d’exposer avec une grande précision quelques-
uns des points fondamentaux de son ceuvre, tels que la suite
des dialogues, la théorie des idées, la notion de I'dme et celle
de Dieu, et, ces points éclairés, la lumiére peut s’étendre sur
tout le reste.

A coté des données que lui ont fournies ses prédécesseurs
dans I'étude du grand philosophe grec, M. P. n'a voulu dégager
ses interprétations que de la lecture intégrale et patiemment
comparée des textes eux-mémes, et c’est grace a4 un commerce
intime et prolongé avec 'ensemble des ceuvres de Platon qu'il
est arrivé a pouvoir présenter une étude aussi approfondie
de son sens philosophique, de ses idées directrices et de sa
maniére.

Le volume est divisé en huit chapitres: 1. les Dialogues;
2. la Méthode; 3. les Idées; 4. la Nature; 5. Dieu; 6. I’Ame
humaine,; 7. le Bien moral; 8. la Cité. —  Suit une Conclusion,
ou l'auteur fait ressortir la place considérable que Platon a
occupée dans la pensée humaine, a partir des Alexandrins et
plus encore a partir du christianisme. On remarquera, a la
fin du volume le tableau philologique des ceuvres de Platon
(p. 360-361), et le trés utile Index bibliographique (p. 363-376).

Il serait bien utile qu'un théologien philosophe établit le
bilan de la théologie chrétienne d’aprés les emprunts qu’elle
a faits d’abord au platonisme et au plotinisme, et cela jusqu'au
XIII® sieécle, voire méme encore dans nos trois derniers si¢cles
depuis Descartes; puis, a 'aristotélisme, du X1III® au X VII® siecle,
voire méme encore actuellement & Louvain et & Rome. Il serait
utile surtout que ce théologien, apreés cet exposé, montriat, avec
une critique sfire, le bien et le mal qui sont résultés de ces
deux emprunts, la nécessité de corriger le mal, donc de r¢-
former la théologie actuelle, de sortir des questions de mots
et des formules scolastiques, vides quand elles ne sont pas
trompeuses, qui 'encombrent et la compromettent gravement;
et enfin de commencer cetle réforme si difficile, mais qui peut



— 186 —

étre si imposante, méme déja dans 1'état imparfait et embrouillé
de nos sciences et de notre philosophie actuelle. E. M.

P. PourraT: La théologie sacramentaire. Etude de théo-
logie positive. Paris, Lecoffre, in-12, 372 p., 1907, 3 fr. 50.

L’auteur est professeur au grand séminaire de Lyon. Il
est de I'école newmanienne. Son volume est composé dans le
méme esprit et daprés les mémes procédés que celui de
M. Batiffol sur 1'eucharistie et celui de M. Riviere sur le dogme
de la rédemption. Les lecteurs de la Revue savent a quoi s’en
tenir sur la valeur du Newmanisme et des deux ouvrages pré-
cités?). Dans une prochaine livraison, j'examinerai ce troisi¢me,
étant données la gravité de la question qui y est traitée et
aussi 'érudition, quoique trop délayée, qui y est accumulée.
Ce serait dommage de le déflorer aujourd’hui; disons seule-
ment qu’il est excellent pour montrer la fausseté de la méthode
newmanienne et le gachis dans lequel la dogmatique ultra-
montaine, griace a cette méthode, s’enlise de plus en plus. Les
différences entre cette école et 1'école ancienne-catholique,
sont: premiérement, que l'école ultramontaine substitue a la
tradition universelle, constante et unanime de I'Eglise I'arbi-
traire des évolutions et des contradictions des théologiens; et,
secondement, que, tandis gue les ultramontains sacrifient le
vrai sens des Ecritures, des Péres et de la tradition historique
pour sauver le concile de Trente, les anciens-catholiques dé-
truisent les faux dogmes de ce concile pour rester fideles &
I'Ecriture, aux Peres et & l'histoire. E. M.

Dr. Martin Spaun: Kultur und Katholizismus. Miinchen und
Mainz, Kirchheimsche Verlagsbuchhandlung, 1906 ff. —-
1. Band: Dr. Josef Anton ENDREs: Martin Deutinger. 76 S.
kl. 8. Mk. 1.50. — 2. Band: Dr. Adolf Dyrorr: Rosmini.
96 S. kI 8°. Mk. 1. 50.

Als Bumiiller den ersten Jahrgang des heutigen ,XX. Jahr-

1} Voir les numéros 52 et 535.



— 187 —

redigierte, erhob er nachdriicklich den Ruf nach einem ,katho-
lischen Aktivismus¥%, nach Mitarbeit auf allen Gebieten der
Kultur. Wie muss es ihn heute mit Genugtuung erfiillen, wenn
er aus seinem Asyl in St. Odilien beobachtet, welch neues
Leben seitdem in der romischen Kirche erwacht ist; damals
geniigte es fast, Fr. X. Kraus und seine ,Bléatter“ zu kennen,
wenn das Lebendige an ihr aufgezeigt werden sollte. Es ist
vom allgemeinen Standpunkte aus hocherfreulich, dass in der
romischen Kirche durchgehends ein Wiedererwachen des wissen-
schaftlichen und kulturellen Interesses beobachtet werden
kann, beweist es doch, dass der Katholizismus in ihr noch
nicht erstorben ist: er hat sich allméhlich von der Betidubung
nach dem vernichtenden Schlage des Vatikanums erholt. Schon
bisher hatte die Kirchheimsche Verlagsbuchhandlung an diesem
neuen Aufschwung erfreulich mitgearbeitet; ihr verdanken
wir die treffliche ,Weltgeschichte in Charakterbildern® mit
Schells ,Christus®“. Jetzt geht sie daran, unter Leitung des
vielumstrittenen Strassburger Professors Spahn die katholische
Literatur durch eine sehr ansprechende Sammlung kleiner
Monographien unter dem Titel ,Kultur und Katholizismus“ zu
bereichern. Diese Sammlung plant nach den Begleitworten
des Verlages ,einesteils wissenschaftlich begriindete, in Essay-
form gehaltene Lebensbilder hervorragender Katholiken, insbesondere
des 19. Jahrhunderts und Deutschlands, sodann auch der
anderen Kulturlinder und der neueren Zeit insgemein, andern-
teils die Behandlung aktueller I'ragen innerhalb des Katholizis-
mus unserer Tage tiberhaupt®. Bisher liegen zwei Béndchen,
itber Deutinger und Rosmini, vor; jahrlich sollen 4—5 Béand-
chen erscheinen, unter den néchsten ,Eichendorff* und ,Hans-
jakob“., Der Umfang jedes Bandchens soll etwa 5 bis 7 Druck-
bogen kleinoktav, der Preis Mk. 1. 50 bis MKk. 2 betragen.
Die wvorliegenden Bédnde erfreuen sich einer wirklich vor-
nehmen, geschmackvoll modernen Druckausstattung, sind ge-
fallic kartoniert und haben jeder eine sehr gute Titelgraviire,
der zweite noch zwei weitere Textillustrationen; der Verlag
verspricht eine gleich sorgtiltige Ausstattung fir alle Bandchen.

Es liegt in der Sache selbst, dass bei einer Darstellung
der Beziehungen des Katholizismus in seinen hervorragenden
Vertretern zur Kultur in erster Linie Personlichkeiten zur
Behandlung kommen, die als eine Art Vorldufer des heutigen



— 188 —

Reformkatholizismus angesprochen werden konnen; das gibt
dieser Monographiensammlung ein aktuelles Interesse. Von
Deutinger sprach Déllinger als von einem seiner besten Freunde,
von Rosmini fithrt eine gerade Linie zu A. Fogazzaro: es war
ein guter Gedanke, diese beiden Manner an die Spitze der
geplanten Darstellungen zu setzen; ihre Namen, beide von
den Jesuiten und Jesuitengenossen verlistert, bedeuten ein
Programm. — Deutingers Bild wird in schlichten, klaren Ziigen
vor uns entwickelt; es darf besondere Anerkennung bean-
spruchen, dass ein Neuscholastiker wie der Regensburger
Lyzealprofessor Endres sich (iberwindet, von einem seiner
wissenschaftlichen Gegenfiissler — und das war Deutinger —
eine so gut wie unbefangene, ansprechende Darstellung zu
geben. KEin tiefes Mitempfinden und Mitringen mit seinem
Helden, ein leidenschaftliches ihn Verstehen kann natiirlich
vom Gegner doch nicht im gleichen Masse erwartet werden;
so trifft unser Vorbehalt, den wir fir Deutingers Behandlung
machen miissen, dass ihr ein wenig Seele fehlt, nicht den Dar-
steller, sondern den Herausgeber: er hitte fiir diese Aufgabe
keinen Neuscholastiker wahlen diirfen. -—— Inniger belebt durch
die eigene Teilnahme des Verfassers ist die Darstellung Ros-
minis ; der Bonner Universitiatsprofessor Dyroff steht eher
Schulter an Schulter mit Rosmini, als ihm feindlich oder auch
nur fremd gegeniiber. Seine Schilderung ist wirmer, wenn
auch vielleicht nicht immer so durchsichtig klar wie die Endres-
sche; leider scheint das die Schuld einer gewissen Fliichtigkeit
zu sein: Entgleisungen wie S. 94 (,werden dem Kenner nicht
unverborgen bleiben®) sollten im Druck nicht stehen bleiben;
auch der Infinitiv ,ersprossen® (S. 45) gehort wohl hierher,
wenn er nicht eine beabsichtigte, nicht sehr gliickliche Neu-
bildung ist. — Im ganzen konnen wir nur das ganze Unter-
nehmen wie im besonderen die beiden erschienenen Bindchen
der Aufmerksamkeit aller GGebildeten empfehlen.
E. K. ZELENKA.



— 189

Petites_ Notices.

* D.W. Bousset: Die Religion des Judentums im neutesta-
mentlichen Zestalter, 11. Auflage. Berlin, Reuther und Reichard,
in-8°, 618 S., 1906, Mk. 12. — C'est un beau succés qu'une se-
conde édition d'un ouvrage si spécial, si difficile, si compliqué,
si plein d'érudition et forcément destiné & un cercle restreint
de lecteurs. Le sujet semble épuisé par une étude aussi perspi-
cace que consciencieuse des sources. L’exposition analytique
est aussi claire qu'elle peut 'étre en des matiéres qui sont loin
de létre toujours. Tout ici est substantiel, ferme et a de la
portee.

* Dr. K. Buppe: Geschichie der althebriischen Literatur.
Leipzig, Amelang, in 8° 433 S., M. 7.50, 1906. — Que de
travaux accumulés sur cette question toujours ancienne et
toujours nouvelle! L'auteur le remarque dans son introduction,
en ajoutant que les difficultés n’en sont devenues que plus
nombreuses et plus grandes. Il présente son ceuvre au public
savant dans ces termes: «Fussend auf der erfolgreichen Vor-
arbeit von mehr als einem Jahrhundert, darf ich mich nun
schon auf ein Menschenalter eigener Mitarbeit an den Aufgaben
unserer Wissenschaft berufen und kann fiir zahlreiche und
wesentliche Abschnitte meiner Darstellung auf die eingehende
Begriindung in anderen Verotffentlichungen von meiner Hand
hinweisen. Den vielfachen Einzelarbeiten gegeniiber ist es mir
eine Freude, einmal zusammenfassen zu diirfen und dabei zu
zeigen, wie jene Einzelergebnisse sich einem moglichen Bilde
der Gesamtentwicklung ungezwungen eingliedern.» — Dans
une seconde partie, ce volume contient une étude de M. A. Ber-
tholet, de Bale, sur les Apocryphes et les Pseudépigraphes, que
M. Budde recommande. Bref, ce volume #rés travaillé et trés
drudif, est un de ceux qu'il fawut lire.

* P. Harispe: Convulsions sociales. Catholicisme et so-
cialisme. Paris, E. Nourry, in-12, 1907, fr. 3. 50. -— L’auteur
veut faire disparaitre les «convulsions» sociales et réconcilier
le Capital et le Travail; il veut montrer aux capitalistes qu'ils
ont besoin des travailleurs, et réciproquement; et de plus, que
le capital des richissimes qui ne travaillent pas, mais qui
gaspillent, est une sorte de vol fait aux pauvres et aux tra-



— 190 —

vailleurs. Sa doctrine est celle de plusieurs Peres de I'Eglise.
Au lieu de la mettre en sermons qu'on ne lirait pas, il
’a mise en paraboles, & la maniére de Lamennais dans les
« Paroles d'un croyant». Il est moins concis, moins serré, moins
saisissant que ILLamennais, mais plus expliqué, plus clair, quoi-
qu’on puisse désirer encore plus de précision a certaines pages,
il me semble. C’est un poéte romantique qui écrit en prose,
non un didactique; or un didactique nous serait bien nécessaire.

* Ernst KaLs: Kirchen und Sekten der Gegenwart. Stutt-
gart, Evangelische Gesellschaft, 1905. XII 576 S. Preis 4 Mk.
Fir heute weisen wir unsere Leser nur kurz auf diese sehr
sachkundige Arbeit hin; wir werden eingehender auf sie zu-
riickkommen, sobald wir die 2. Auflage in Hinden haben, deren
Erscheinen unmittelbar bevorsteht. Wir erwarten die 2. Auflage,
weil wir Grund haben anzunehmen, dass sie gegeniiber der
1. Auflage eine Reihe Anderungen bringt, die es uns erspart,
einige Irrtiimer aufzuzihlen, die wir dem sonst so lobenswerten
Werke hitten entgegenhalten miissen. E. K. Z-a.

* Monumenta Judaica (Wien, Akademischer Verlag). —
Wie wir erfahren, sind in der Redaktion der Monumenta Ju-
daica Verdnderungen eingetreten, denen zufolge Herr Dr. Moriiz
Altschiiler, der bisher mit unter den Herausgebern dieses gros-
sen Quellenwerkes fungierte, aus dieser Stellung ausscheidet.
Da das Werk auf dem Grundsatz aufgebaut ist, dass jede der
drei in Betracht kommenden Konfessionen in gleicher Weise
unter den Herausgebern vertreten ist, trat an Stelle des Aus-
scheidenden, Herr Landesrabbinerstellvertreter Dr. S. Funk in
Boskowitz als Herausgeber in die Redaktion ein. Mit ihm zu-
sammen wird Herr Rabbiner Dr. D. Feuchtwang als Haupt-
Mitarbeiter wirken. Die iibrigen Herren Herausgeber verbleiben
nach wie vor als Vertreter des Katholizismus, bezw. Protestan-
tismus in ihrer Funktion, und die Redaktion wird bemiiht sein,
den wissenschaftlichen Plan des Werkes in seiner Ginze durch-
zufilhren. Schon in der nichsten Zeit werden weitere, bereits
in Druck befindliche Hefte der zweiten Serie des Werkes, der
Monumenta Talmudica, erscheinen und {iber nicht unwesentliche
Punkte des Programmes dieses Werkes die erforderlichen Auf-
schliisse bringen. Auch erfahren wir, dass die hebriischen und
aramiischen Stellen und Quellen in Beriicksichtigung vielfach



— 191 —

geiusserter Wiinsche nunmehr in der Quadratschrift des Ur-
textes erscheinen werden.

Im Zusammenhang mit dem Ausscheiden Altschiilers hat
sich der Kreis der Mitarbeiter erweitert und aus der Liste der
neu Beigetretenen wollen wir bloss z. B. die Herren Kustos
Dr. Pick in Berlin und Landesrabbiner Dr. Placek in Briinn
erwihnen.

* La [Revue (Jean Finot, Paris): 1°* novembre 1906:
Flammarion. Les forces naturelles inconnues. 1¢ décembre:
Cte Léon Tolstoi. Lamennais.

* A. M. Wetss, O. P.: Lutherpsychologie als Schliissel zur
Lutherlegende, 11. Auflage. Mainz, Kirchheim, in-8°, 310 S., 1906,
Mk. 5.50. — Si I'ame de tout homme est un mystére, & plus
forte raison celle d'un grand homme, et surtout celle d’'un mi-
litant qui est jeté, par la force des circonstances, dans les com-
plications les plus inextricables de la vie. Il faut étre bien nait
pour s'étonner de trouver des luttes et des difficultés dans
’ame d'un Luther; et il faut étre bien présomptueux pour croire
qu'on va en avoir le dernier mot. [l v a des derniers mots
qui n’appartiennent qu'a Dieu. On ne sait que trop a quel degré
de fanatisme s’est laissé emporter le P. Denifle, dont 1’érudition
pouvait étre mieux utilisée. Quant a vouloir justifier les abus
de l'Eglise romaine au temps de Luther, ni le P. Weiss ni
personne n'y réussira. Les documents réunis dans ce but n'en
ont pas moins leur utilité, ne flt-ce que pour montrer tout
autre chose que ce que leurs collectionneurs voulaient montrer.

Ouvrages nouveaux.

Assoctation du Monument de la Réformation. Geneéve, Kiindig,
br. 1906.

Emonue eyyoaqga mege wnc &v Meaxedorviy odvimoes xaracregsos.
Ev Koverevirovmods, sx vov Hatgieoyov tvmoypagsiov. 1906,

D. G. GrRAUE: Zur Gestaltung eines einheitlichen Weltbildes.
Anregungen und Fingerzeige. Leipzig, Heinsius, 1906, 263 S,,
Mk. 4.

H. GunkeL: Elias, Jahve und Baal. Tiibingen, Mohr, 50 Pf. 1906.

Fr. Hasuagen: Der moderne Roman und die Volkserziehung.
Ein Protest. Wismar, H. Bartholdi, Mk. 1. 1907.



192

Pr Lepsius: Das Reich Christi. Nr. 7/8, 1906. Gross-Lichterfelde.

Prof. Fr. NiproLD : Handbuch der neuesten Kirchengeschichte,
III. Auflage: V. Band. Leipzig, Heinsius, 1906, Mk. 18, (Sera
étudié dans la prochaine livraison.)

N. OrrLorFF: Octoechos or the Book of eight Tones; — The
General Menaion or the Book of Services common to the
Festivals of our Lord J. C., of the holy Virgin and of the
Saints; — The Ferial Menaion or the Book of Services for.

the Twelve great Festivals. London, Davy, 3 vol., 1898,
1899, 1900.

Xo. Hunadommovdov: lovogueonr Msisvar. Ev Isgoooivuo. 1906.
J. Popp: Ed. v. Steinle. Kirchheim, Miinchen, Mk. 1. 50.

W. ScuirMER : Schénheit der katholischen Kirche in ihrem Kultus
(fiir Schule und Haus), II. Auflage; Konstanz, Ackermann, 1906.
— Kampf und Friede. Erinnerungen aus dem Leben eines
Leutpriesters; Frauenfeld, Huber. — Jesus und Judas. Schwéb.
Hall, W. German. — Die altkatholische Gemeinde Konstanz,
Bonn, C. Georgi, 1906.

P.W. ScamiepeL: Die Person Jesu im Streite der Meinungen
der Gegenwart. Leipzig, Heinsius, 1906, 40 Pf.

J. B. SEIDENBERGER : O. Willmann. Kirchheim, Miinchen, Mk. 1. 50.
D. A, Stocker: Die Kirche und die Frauenfrage. Wismar,
Bartholdi, 1907, 60 Pf.

l.. Vacanav: Le probleme eschatologique dans le IV® livre
d’Esdras. Paris, A. Picard, 1906, in-8°, 121 p. (Sera étudié
dans la prochaine livraison.)

A. J. VAN DEN BERGH: Kritieck van den «Open Brief» van
Prof. Jelgersma contra Prof. Bolland. Utrecht, de Kruyff,
1906, 73 p., br.

H. M. WiENER, M. A.: Studies in Biblical Law. London, D. Nutt,
1904, 128 p.

E. K. ZeLENkA: Der Altkatholizismus. Miinchen, Gotteswinter,
br. 19 S.; Preis Mk. 10.




	Bibliographie théologique

