
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


132

VARIETES.

I. — Der Fürst Chlodowig Hohenlohe und der
Kulturkampf.

Nachdem die erste Verblüffung über die Veröffentlichung
der sensationellen Indiskretionen der Hohenloheschen Denkwürdigkeiten

über Vorgänge aus der Regierungszeit des regierenden
Kaisers Wilhelm IL sich etwas gelegt hat, wendet sich das
Interesse auch den Abschnitten des Werkes zu, die aus den
frühern Lebensjahren des Fürsten Chlodowig stammen. Da
finden sich denn sehr schätzenswerte Beiträge zur deutschen
Geschichte der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts.

In den Sechzigerjahren war Fürst Hohenlohe bayerischer
Ministerpräsident. Fürst Hohenlohe, der zwar katholisch, aber
nicht klerikal war und der die Hoheit des Staates nicht der
Kirche unterordnen wollte, kam in scharfen Konflikt mit den

Ultramontanen, und wurde in seiner Abwehr gegen die
klerikalen Übergriffe von König Ludwig unterstützt. Am 15. Juni
1868 berichtet sein Tagebuch über eine Audienz beim König:

„Es kam die Rede auf die ultramontane Partei, über die
sich der König sehr ungehalten zeigte. Ich hob hervor, dass

man sie im Interesse der Dynastie gebrauchen, sie aber stets
sich vom Leibe halten müsse. Die Ultramontanen hätten die
Absicht, Bayern an Österreich zu bringen, man könne ihnen
also nicht trauen. Das sah der König ein. Als ich bemerkte,
dass diese Partei auf meinen Sturz hinarbeite, und ein neues
Ministerium schon fertig habe, sagte er, dass die Ernennung
der Minister \Ton ihm abhinge."

Durch Bulle vom 29. Juni 1868 Avurde vom Papst ein
allgemeines Konzil ausgeschrieben. Man Avusste bereits, dass das
Konzil berufen werde, um die päpstliche Unfehlbarkeit zu
proklamieren. Der Fürst sah darin eine Gefahr für die Aveltlichen



— 133 —

Obrigkeiten und den Frieden der Völker und richtete am
9. April 1869 ein Rundschreiben an die bayerischen Gesandtschaften

zu dem ZAvecke, die Regierungen zu gemeinsamen
Massregeln gegen die beabsichtigte Veränderung der
Kirchenverfassung zu veranlassen. Das Rundschreiben, das atoii
Döllinger verfasst wurde, führt zunächst aus, dass die Unfehlbarkeitsfrage

weit über das rein religiöse Gebiet hinausreiche und

hochpolitischer Natur sei, da mit der Erklärung der Unfehlbarkeit

auch die Gewalt der Päpste über alle Fürsten und
Völker in Aveltlichen Dingen entschieden und zum Glaubenssatze

erhoben Aväre. Es sei auch ohne Zweifel die Absicht des

römischen Hofes, durch das Konzil wenigstens einige Beschlüsse
über kirchlich-politische Materien oder Fragen gemischter Natur
fassen zu lassen, AAie sie bereits im Syllabus niedergelegt seien.

Das Rundschreiben wirft die Frage auf, ob es nicht zAveck-

mässig erscheine, dass die Regierungen gemeinschaftlich, etwa
durch ihre in Rom befindlichen Vertreter, eine Verwahrung
oder Protestation gegen solche Beschlüsse einlegten, welche
einseitig ohne Zuziehung der Vertreter der Staatsgewalt, ohne
jede vorhergehende Mitteilung über staatskirchliche Fragen oder
Gegenstände gemischter Natur von dem Konzilium gefasst
werden möchten.

Gleichzeitig mit dieser Aktion ging eine andere vor sich.
Am 31. Oktober 1867 brachte die Regierung in die Kammer
den Entwurf eines Schulgesetzes ein, der die lebhafteste Agitation

der ultramontanen Partei hervorrief, weil er prinzipiell
das ausschliessliche Recht des Staates auf Leitung und
Beaufsichtigung der Schule mit Ausnahme des Religionsunterrichtes
feststellte, demgemäss an die Stelle der Pfarrer als alleinigen
Ortsschulinspektor eine örtliche Schulmspektion setzte, an der
die Gemeinde, die Kirche, die Familie und der Lehrerstand
gleichmässig beteiligt waren, und gleichzeitig die technische
Beaufsichtigung des Unterrichts staatlichen Bezirkschulinspektoren

übertrug. In diesen Massregeln sah die ultramontane
Partei die Trennung der Schule von der Kirche und die Ent-
christlichung der Schule. Trotz dem Widerstand der
Ultramontanen nahm die Kammer der Abgeordneten, die damals
mehrheitlich liberal war, das Gesetz mit 114 gegen 26 Stimmen
an. In der Kammer der Reichsräte — wie in Bayern das
Herrenhaus oder die Erste Kammer heisst — stiess die Vorlage



— 134 —

dagegen auf den heftigsten Widerstand der Spitzen der
katholischen und protestantischen Kirche. Hohenlohe hielt am 19. April
1869 in diesem Hause eine grosse Rede, in der er entschieden
für den Entwurf eintrat. Er führte u. a. aus : „Die Schwierig-
keit für ein harmonisches ZusammenAvirken beider GeAvalten
der Kirche und des Staates, liegt aber meines Erachtens darin,
dass in neuerer Zeit Äusserungen kundgegeben sind, die' eine
Abneigung der in der Kirche zurzeit herrschenden Partei gegen
den Staat erkennen lassen. Ich erinnere Sie an die Enzyklika
Gregors XVI. mirari vos, welche die gesetzliche Sicherstellung
der GeAvissensfreiheit eine „sententia erronea et absurda",
ein „deliramentum", eine irrige und absurde Meinung, einen
Wahnsinn nennt. Ich erinnere Sie an die Enzyklika vom 8.
Dezember 1864, Avelche die Freiheit des Kultus zu den verdam-
menswerten Irrtümern rechnet, ich erinnere endlich an die
Stelle derselben Enzyklika, Avelche aufs bestimmteste in
Abrede stellt, dass der Papst sich je mit der modernen Zivilisation

versöhnen und vergleichen könne."
Am Schluss sagte Hohenlohe: „Es wird zu allen Zeiten

Menschen geben — ja es ist die grosse Mehrzahl — die im
Kampf und Sturm des Lebens Schiffbruch zu leiden fürchten
oder Schiffbruch gelitten haben, und die sich in den sichern
Hafen der Kirche flüchten, um bei ihr Trost, Hülfe und
Versöhnung zu finden. Die Menschheit bedarf dieser helfenden,
tröstenden und versöhnenden Kirche zu allen Zeiten, und die
56 Schulinspektoren werden sie nicht erschüttern. Ob die
Menschheit auch einer streitenden und \Terdammenden Kirche
bedarf, das mögen die Theologen entscheiden."¦

Das Schulgesetz fiel, Aveil eine Einigung der beiden Kammern

nicht zu stände kam. Ebenso scheiterte die Aktion des

Fürsten in Sachen des Konzils, und ZAvar hauptsächlich an dem
Widerstan de Österreichs.

(Aus dem „Bund", 20. Oktober 1906.)

Am 12. Juni 1869 hatte Fürst Chlodwig Hohenlohe in
Berlin eine Unterredung mit Bismarck, der ihn und Freiherrn
v. Varnbühler zu sich eingeladen hatte. Bismarck brachte
sofort das Gespräch auf das Konzil, das ihn ganz besonders zu
interessieren schien. Er erging sich zunächst in allgemeinen
Bemerkungen und sprach seine Übereinstimmung mit Hohen-



— 135 -
lohes Auffassung aus. Bismarck kam auf den Vorschlag, es

sollten die deutschen Staaten gemeinsame A-ertrauliche Schritte
in Rom tun, um dort vor zu Aveitgehenden Massregeln
abzumahnen

Aus einem Briefe des Kardinals Hohenlohe an seinen Bruder,
den Fürsten Chlodwig, datiert Rom vom 15. September 1869,

teilen die „DenkAAürdigkeiten" u. a. folgendes mit:
„Von den Jesuiten wird jetzt Avieder die grosse Komödie

aufgeführt, Avonach sie \ov dem Publikum in zwei Parteien
geteilt sind, aber au fond sind sie eins und werden von einem
Zentrum regiert. Es existieren also vor dem Publikum zwei
Parteien unter den Jesuiten. Die einen schreien und jubilieren
für die Unfehlbarkeit des Paptes (wie z. B. die „Civiltà"), um
Pius IX. für sich zu haben, provozieren alle guten Katholiken,
die nicht jesuitisch sind, gegen die Unfehlbarkeit des Papstes
zu sprechen, entfernen sie dadurch vom Papst, so dass der
Papst die Herren der „Civiltà" für seine Leibhusaren auserlesen

muss. Die andere Partei, Avorunter, wie es scheint, auch
der Pater Bekx, der General (früher glaubte ich, Döllinger
gehöre au fond auch dazu), schütteln bedächtig den Kopf AAie

alte, erfahrene Leute, die Pius IX. als einen leichtfertigen
Jungen ansehen, aber nur im tiefen Vertrauen. Diese halten
sich die Tür offen, sei es für ein nächstes Pontifikat, sei es
namentlich für den Episkopat, z. B. für den französischen, und
sobald sich der Wind hier einmal gedreht haben würde, werden
die Jesuiten die ersten sein, die die „Civiltà" (dieses Spielzeug
erfunden für Pius IX.) perhorreszieren, sich über Pius IX.
lustig machen

Ich glaube, dass die Frage der Unfehlbarkeit des Papstes
xoxï der der Jesuiten vollständig zu trennen ist. Wie die
Unfehlbarkeit auch entschieden Avird, den Jesuiten ist dies im
Grunde einerlei. Sie Averden nach wie vor ihre falsche Moral,
ihre Intrigen und ihr gottloses Treiben mit Gemütlichkeit
fortsetzen. Sie haben die Frage der Unfehlbarkeit jetzt nur als
eine Standarte der „Civiltà" in die Hand gegeben, damit sie
dem Papste damit Wind vormacht. Der Papst, entzückt davon,
ohne zu ahnen, Avas die alte Jesuitenpartei sagt und tut, wirft
sich der „Civiltà" gerührt in die Arme, umfasst gar in seiner
Verblendung den ganzen Orden als die Retter seiner Ehre in
der ganz unnötig aufgebrachten Unfehlbarkeitsfrage, flieht alle



- 136 —

andern, macht den Jesuiten alle möglichen Konzessionen, und
les bons Pères lachen sich ins Fäustchen. Die Unfehlbarkeitsent-
scheidung, günstig oder ungünstig, bringt uns in der Jesuiten-
frage nicht vor noch zurück. Wohl aber hat die Unfehlbarkeitsfrage

Pius IX. den Jesuiten so in die Arme gebracht, dass

von allen Plänen und Ideen Pius' IX. gegen die Jesuiten keine
Spur mehr übrig ist. Die Patres wissen, dass sie Pius IX. nur
dadurch festhalten können, dass er in die Enge getrieben wird
und sich zu ihnen flüchten muss. Pius IX. muss vollständig
isoliert bleiben; deshalb hetzen sie ihn auch gegen alle
Regierungen, damit er, mit allen Regierungen verfeindet, nie mehr
auf einen grünen Zweig komme Wenn das Konzil zu stände
kommt, so mag Avohl manches anders kommen, als Avir fürchten.
Aber eben darum, dass es anders komme, muss man sich
rühren. Du bist einer der Avenigen, die das einsehen."

Die Wahlen von 1869 brachten eine ultramontane Mehrheit

in die neue bayerische Kammer der Abgeordneten. Die
ultramontane Mehrheit der neuen Kammer eröffnete sofort den

Angriff auf den Fürsten, der als Ministerpräsident und Minister
des Auswärtigen das Bündnis zwischen Bayern und dem
Norddeutschen Bunde zu stände gebracht hatte, den deutschen
Einheitsbestrebungen Vorschub leistete und den klerikalen
Übergriffen entgegentrat.

In ihrer Adresse verlangte die ultramontane Kammermehrheit

einen Minister des Auswärtigen, „dem das Vertrauen
des Landes entgegengetragen würde"-. Gründe für dieses
indirekte Misstrauensvotum waren nicht angegeben ; sie lagen
aber offenbar nicht bloss in der Haltung des Fürsten in der
deutschen Frage, sondern vor allem in seiner kirchenpolitischen
Aktion, was mehrere klerikale Redner in der Adressdebatte
klar genug zu verstehen gaben. Besonders hatte sich Hohenlohe
den Ultramontanen verhasst gemacht durch sein Rundschreiben
vom 9. April 1869 an die bayerischen Gesandtschaften im
Auslande, worin er versuchte, die Regierungen zu gemeinsamen
Massnahmen gegen die Proklamierung des Unfehlbarkeitsdogmas
durch das Konzil zu veranlassen, das Hohenlohe als eine
politische Gefahr ansah. In einer grossen Rede am 4. Februar
1870 rechtfertigte der Fürst seine Haltung, indem er nachwies,
dass er den Grundsätzen, mit denen er in das Ministerium
trat, in allem treu geblieben sei. Auf die Angriffe wegen seines



— 137 —

Rundschreibens vom 9. April 1869 führte er u. a. aus, dass bei
dem letzten, dem Tridentinischen Konzil, die Regierungen an
den Beratungen teilgenommen haben und dass noch im Sommer
1868 der Kardinal Antonelli im ZAveifel Avar, ob eine Einladung
an die Regierungen zur Teilnahme erfolgen solle.

„Wir mussten uns also darauf gefasst machen — fuhr
Hohenlohe weiter — zu dem Konzil eingeladen zu werden.
Das Avar also ein formeller Grund, weshalb die Regierung
verpflichtet Avar, sich näher mit der Sache zu beschäftigen und
sich mit den übrigen europäischen Regierungen ins Benehmen
zu setzen, damit eine gleichmässige Haltung gegenüber dem
Konzil ermöglicht werde. Ein zweiter Grund, Aveshalb die
Regierung ihre Aufmerksamkeit dem Konzil zuwenden musste,
Avar der Inhalt der bevorstehenden Verhandlungen. Hier boten
sich uns offiziöse Mitteilungen aus Rom dar, in Avelchen die
Absichten, Avelche von einer sehr mächtigen Partei in Rom
gehegt wurden, dargelegt waren. Es Avaren dies die „Civiltà
cattolica" und die „Laacher Blätter". Was in jenen Zeitschriften
über die Absichten enthalten war, welche dem Konzil
zugeschrieben wurden, musste die Regierung mit einiger Besorgnis
erfüllen. Das Avar der Grund, weshalb ich mich an die
andern Regierungen gewendet und auf die Gefahren
aufmerksam gemacht habe, die aus solchen Beschlüssen hervorgehen

könnten, und ich habe zugleich darauf angetragen, sich
durch gemeinschaftliche Beratungen darüber klar zu Averden,
in Avelcher Weise man etwaigen Beschlüssen derart, Avelche
Staat und Kirche in Zwiespalt zu bringen geeignet Avaren,
entgegenarbeiten könnte." Sodann verwies der Fürst auf das
von dem Jesuiten Perrone verfasste „Schema de ecclesia", das
die Ansprüche der Päpste auf Oberherrschaft über Fürsten
und Völker erneuerte. „Ich glaube — fügte Hohenlohe bei —
dass, Aver dieses Schema, welches den Beratungen des Konzils
unterstellt Averden wird, aufmerksam durchliest, keinen Zweifel
darüber haben wird, dass hier der Keim zu einem Konflikt
zwischen Staat und Kirche gegeben sein dürfte."

Tags darauf erhielt der Fürst ein Schreiben König Ludwigs IL,
der ihm für diese Rede seine Freude und vollste Anerkennung aus
ganzem Herzen aussprach und den Wunsch beifügte, es möge
dem Fürsten gelingen, das Misstrauen zu bannen. Das hinderte
aber nicht, dass der Satz der Adresse, der das Misstrauen



— 138 —

aussprach, mit 77 gegen 62 Stimmen angenommen wurde.
Bereits vorher hatte die Kammer der Reichsräte ebenfalls ein
Misstrauensvotum ausgesprochen, aber der König lehnte es ab,
die Deputation der Reichsräte zu empfangen und deren Adresse
entgegenzunehmen. Er hatte Lust, es mit der Adresse der
Abgeordnetenkammer ebenso zu machen, aber der Fürst machte
ihn in einer Audienz darauf aufmerksam, dass der Beschluss
der gewählten Vertreter des Landes eine andere Bedeutung
habe als der Beschluss der Reichsräte und das Verbleiben
eines Ministers, dem die Kammer so feindlich gegenüberstehe,
zu Übeln Folgen führen könne. Der Fürst beharrte auf seiner
Demission, und der König musste nachgeben. Damit Avar auch
die kirchenpolitische Tätigkeit des Fürsten zu Ende.

(Aus dem „Bund", 22. Oktober 1906.)

II. — Un important article de M. Henri des Houx.
On sait que M. H. des Houx a fait appel aux catholiques

de France pour les prier d'organiser des associations cultuelles
d'après la Loi de la Séparation, et cela, malgré la défense

portée par le pape Pie X. Les articles de M. des H. ont paru,
pour la plupart, dans le Matin l). Nous ne saurions les reproduire

ici, faute de place. Ils seront un jour, pour l'histoire du
catholicisme en France, des documents précieux. Nous leur
rendons pleinement justice, en regrettant toutefois que leur
auteur croie à l'infaillibilité papale en matière de foi et de

mœurs. Tout en s'efforçant de restreindre le plus possible le
prétendu domaine de la foi et des moeurs, M. des Houx admet
le droit divin de cette infaillibilité, tandis que nous la rejetons
comme contraire à l'Ecriture, à la Tradition catholique et à l'Histoire

de l'Eglise catholique. Lorsque M. des H. aura étudié cette
question d'après les sources authentiques et non d'après les
documents frelatés de la papauté, il ouvrira certainement les

yeux. Il dit aux ultramontains pour les confondre : « Si nous
sommes schismatiques, c'est avec la majorité de notre
épiscopat»... Quoi qu'il en soit, nous, anciens-catholiques antiinfailli-
bilistes, nous lui disons: «Si nous sommes schismatiques, c'est

') Un de ses principaux manifestes a été reproduit dans la Revue chrétienne

d'octobre 1906, p. 326-328.



— 139 —

av-ec la majorité des Eglises chrétiennes. » C'est dans cet esprit
que nous sommes heureux de reproduire les extraits suivants
d'un de ses articles, paru en octobre dernier et intitulé : La
France aux Français.

«Je ne prends pas garde aux injures: j'ai donc peu de

mérite à les pardonner. Elles me chagrinent pourtant, quand,
étant grossières et bêtes, elles attestent la déplorable éducation
intellectuelle et morale qui se distribue en quelques séminaires.
Je ne parle pas de l'absence de charité. C'est un terme qui
n'a plus cours dans la langue de la fraction dirigeante du
clergé.

Beaucoup de lettres de prêtres à moi adressées sont or-
durières, quelques-unes féroces. Par exemple, tel de mes
correspondants ecclésiastiques détaille avec Arolupté les supplices qu'il
m'infligerait, s'il me tenait. Il m'écorcherait, m'étriperait,
m'arracherait la langue, les yeux et le reste. Ce ministre de l'Evangile

a dû faire merveille, lors des inventaires
Ce qui m'afflige aussi, c'est qu'un grand nombre m'envoie

une injure uniforme, comme si elle était dictée par un mot
d'ordre. Ces pauvres lévites n'ont plus même la liberté de
choisir leurs outrages.

Voici cette injure rituelle : «Combien as-tu touché, Judas?»
Ainsi la foi, l'élan vers les saintes causes, l'appel impérieux

de la conscience, auquel il faut obéir, quoi qu'il en coûte
d'angoisses intimes et de blessures au cœur, ce sont choses
auxquelles ne peuvent croire certaines âmes desséchées par
le culte exclusif du Veau d'or. Elles ne comprennent pas une
religion dont le but n'est pas la quête, et des prières qui ne
sont pas accompagnées du bruit des gros sous.

Elles n'admettent pas que des hommes aperçoivent au bout
de leur prière une autre récompense que les titres et les
honneurs, avec des pierreries, des dentelles, des crosses d'or et
des mitres. L'immense joie d'avoir bien servi son Dieu et sa
patrie, d'avoir déjoué de vilaines combinaisons, prévenu d'horribles

conflits, contribué au salut des autels et au respect des
lois : voila ce qui dépasse l'imagination des marchands du
Temple.

Disons tout de suite que, sur plus de 40,000 prêtres qui
ont reçu notre Appel aux catholiques de France, c'est à peine
s'il s'en est encore rencontré une centaine qui aient osé faire



— 140 —

devant nous l'étalage de leur avilissement. C'est assez pour
redoubler notre ardeur à libérer ces âmes sacerdotales de

l'épaisse croûte de matière qui les rend stériles pour l'apostolat.

L'accusation la plus répandue, c'est que nous essayons de

créer un schisme. C'est juste le contre-pied de la vérité.
Le succès le plus certain de notre entreprise, c'est précisément

qu'elle empêchera le schisme que la politique romaine
rendait inévitable, fatal.

Si nous sommes schismatiques, c'est avec la majorité de

notre épiscopat.
Au contraire, si la politique romaine prévaut, croit-on

échapper au schisme? Croit-on que nos prêtres accepteront
d'être évincés de leurs églises par des missionnaires
congréganistes soldés par cette caisse noire internationale que le
cardinal Merry del Val s'occupe déjà de constituer pour acheter
les consciences françaises avec de l'or étranger?...

Mais, dit-on, si Rome le veut ainsi, il faut bien obéir à

Rome. Rome, étant infaillible, ne peut ni se tromper ni nous
tromper.

Ne soyons pas plus Romains et plus infaillibilistes que le
concile œcuménique du Vatican. N'accordons pas à Pie X ce

que les docteurs de l'Eglise universelle n'ont pas accordé à

Pie IX.
Le concile n'a pas reconnu au pape l'impeccabilité qui

n'appartient qu'à Dieu. Il n'a pas conféré à l'évêque de Rome
le privilège surhumain d'être exempt d'erreur. On n'a pas
décrété qu'il était, comme la Vierge Marie, affranchi du péché
originel, c'est-à-dire de la faiblesse inhérente à la nature de

tous les enfants d'Adam.
Le chapitre IX du schéma de Ecclesia, le seul de ce schéma

que le concile ait voté, a défini, par conséquent limité, l'autorité
du pape.

J'emprunte cette définition à une thèse soutenue en 1901

par un jeune docteur de la faculté de droit de Paris, et qu'a
consacrée l'approbation unanime d'un jur3r recruté parmi les

plus savants et les plus catholiques professeurs de cette faculté.



— 141 —

« Pour que l'autorité du Souverain-Pontife revête le caractère

d'infaillibilité doctrinale, il faut qu'il parie ex cathedra,
c'est-à-dire du haut de la chaire de Saint-Pierre, en qualité de

pasteur et de docteur de tous les chrétiens. Alors, ses décisions
deviennent dogmes sur les matières touchant àiafoi et aux mœurs.
Un amendement voté par l'assemblée générale du concile ajouta
que ces définitions du pontife romain étaient, « par elles seules, et

non pas en vertu du consentement de l'Eglise, irréfamiables».»
C'est beaucoup, mais c'est tout.
Où trouve-t-on le caractère d'infaillibilité doctrinale en des

encycliques de circonstance adressées aux évêques d'un seul

pays, rédigées le plus souvent par quelque prélat-secrétaire, et
tranchant, avec une trop visible incompétence, des questions
d'ordre intérieur aux Etats, de pure politique, n'intéressant ni
la foi ni les mœurs?

Quand le pape nous défend d'obéir aux lois de notre pays,
alors que ces lois ne portent pas la moindre atteinte à la foi
et aux mœurs, il commet un acte abusif, indiscret, inadmissible,
de souverain étranger.

Autant nous devons notre adhésion et notre respect aux
actes de son infaillibilité doctrinale autant nous sommes
libres deA^ant les avis qu'il émet sur des affaires qui ne le

regardent pas.
Ainsi pensèrent les royalistes quand Léon XIII leur ordonna

le ralliement à la République, et cela, non seulement par lettre,
mais aussi par encyclique.

Ainsi pensons-nous quand, au nom de Pie X, on nous
ordonne la rébellion contre les lois de notre pays

Laissons donc ces prosternations, ces attitudes d'obéissance
et d'abdication, d'ailleurs conditionnelles et peu sincères, aux
idolâtres, aux adorateurs de la créature humaine, et gardons
notre liberté de chrétiens en face d'ordres arbitraires qui ne
lient pas notre conscience et qui ne touchent pas à nos dogmes.

Soumis à l'autorité spirituelle du chef de l'Eglise, nous
sommes indépendants à l'égard du souverain étranger, chef de
la cour romaine, devenue en ce moment la moins spirituelle
de toutes les cours d'Europe.

Ce n'est pas là faire œuvre de schismatiques, mais de
catholiques scrupuleux et instruits. »



142

III. — Les anciens-catholiques et l'église Notre-Dame
à Genève.

L'Etat de Genève, en 1850, a donné aux catholiques de la ville
le terrain sur lequel cette église a été construite; elle l'a été avec
l'argent donné par les catholiques. En 1875, la paroisse catholique
s'est déclarée en majorité contre le nouveau dogme de l'infaillibilité,

et a continué a tenir ses offices dans son église, sans toutefois

expulser les partisans de l'infaillibilité, auxquels elle a offert
la cojouissance. Les infaillibilistes ou ultramontains ont refusé la
cojouissance').

Aujourd'hui, ils font effort pour se faire adjuger par l'Etat la
possession de cette église, avec exclusion des catholiques
libéraux, restés fidèles à l'ancien-catholicisme. Et ce sont des protestants,

M. Rutty en tête, qui les favorisent dans ce projet. M. Rutty
a présenté au Grand Conseil une proposition à cet effet, proposition

qui a été repoussée par la majorité du Conseil d'Etat.
M. Fazy, comme président du Conseil d'Etat, a fait ressortir

que ce serait attenter au droit de propriété des catholiques-nationaux

que de les expulser de cette église, qui appartient aux catholiques

comme tels.
Le Genevois a fait ressortir le caractère politique de toute

cette affaire, les conservateurs politiques (dont M. Rutty est un
représentant) ayant besoin des voix du parti ultramontain pour
renverser le parti radical et s'emparer du pouvoir aux prochaines
élections. Le jeu est évident.

Les ultramontains, qui se prêtent à ce marché, cherchent à faire
illusion aux naïfs au moyen de deux trucs.

Le premier consiste à crier à la persécution, au moins à

l'injustice. Ils prétendent qu'ils sont persécutés comme catholiques et
non pas comme cléricaux. C'est la tactique qu'ils emploient aussi
à Fribourg, dans le Jura et dans toute la Suisse. Le Pays (journal
ultramontain du Jura bernois) disait récemment: « Les hypocrites du
radicalisme, dans notre Jura, en Suisse, comme partout ailleurs,
feignent de ne vouloir attaquer que les cléricaux lorsque ce sont
les catholiques qu'ils visent. » A quoi le Démocrate, de Delémont
(5 octobre 1906), a répliqué:

« N'en déplaise à la feuille ultramontaine, il y a dans le parti
radical une foule d'excellents citoyens qui sont des catholiques
convaincus, des pratiquants sincères et cependant ils ne songent nul-

') Voir, pour plus ample information, l'article paru dans le Katholik de Berne,
du 27 octobre 1906, p. 361-365, sous ce titre: Zur Angelegenheit der Notre-Dame-
Kirche in Genp.



— 143 —

lement à déserter nos rangs. Si leurs convictions avaient à supporter
le moindre froissement, consentiraient-ils un seul instant encore à

suivre notre drapeau Les hypocrites ne sont pas les radicaux qui
ont la confiance de l'immense majorité du peuple suisse, dont ils
conduisent les destinées, mais ce sont ceux qui usurpent une
étiquette et tentent de l'accaparer exclusivement pour en retirer le

maximum d'avantages possible. Ce sont ceux qui sous prétexte de
faire les affaires du catholicisme ont d'abord en vue la satisfaction
de leurs ambitions personnelles. Ce sont ceux qui cherchent à faire
une pression sur les masses crédules en s'affublant d'un titre auquel
ils n'ont pas plus de droit que leurs adversaires. Oue leur
importe, en effet, la religion Ils sont heureux si au cours des

polémiques elle paraît malmenée; ce sera pour eux l'occasion de crier
plus fort à la persécution et de se poser avec une ostentation plus
ridicule encore en défenseurs de la foi! Les hypocrites, ce sont
ceux à qui Numa Droz, dans un beau mouvement de protestation
indignée, disait un jour : « Au nom de la paix publique, comme
au nom de vos propres intérêts, laissez l'Eglise dans son rôle, laissez
la religion ce qu'elle doit être : la grande consolatrice des âmes,
le refuge des affligés, l'ange béni de charité. Le rôle de l'Eglise est
assez grand et assez beau. Ne le rapetissez pas en mêlant la
religion à vos passions politiques et aux agitations de la place
publique. N'obscurcissez pas aux yeux des fidèles l'image sublime de
celui que nous reconnaissons tous pour notre maître et qui a dit:
« Mon règne n'est pas de ce monde ». Les voilà, les vrais hypocrites...
Ce sont peut-être des catholiques, mais ce sont avant tout des
cléricaux, des politiciens de sacristie qui, sous le masque de la
religion, tentent d'asservir la démocratie pour la réalisation de leurs
visées. Voilà ceux que combat et ne cessera de combattre le radicalisme.

Nous nous étonnons seulement que le clergé tout entier ne soit
pas à nos côtés pour chasser ces marchands du temple »

Donc, à bas le premier masque Les ultramontains de Genève
en prennent un second, qui consiste à prétendre qu'en conscience
ils ne peuvent pas célébrer leurs offices dans une église qui est
profanée par les anciens-catholiques. Et les protestants de l'école
de M. Rutty les appuient, en disant que, du moment que leur
conscience leur défend cette promiscuité, les vrais libéraux doivent la
respecter et la faire respecter. Candeur ou rouerie! La simple raison
dit que le même Dieu peut être adoré dans les mêmes temples,
même par des hommes à sentiments différents, et qu'une prière
sincère qui honore le Père céleste ne saurait souiller l'âme des
enfants. Mais voyons les faits. D'abord, nous avons vu des
ultramontains tenir leur office à sept heures du matin dans une salle
où l'on avait dansé toute la nuit jusqu'à six heures. A qui feront-ils



— 144 —

croire que, si cette promiscuité laissait leur âme sans reproche, celle
avec les anciens-catholiques les eût rendus coupables? En outre,
c'est un fait que là où leurs intérêts de propagande exigent qu'ils
célèbrent leur office dans la même chapelle et sur le même autel

que les anciens-catholiques, ils le font. Le fait se passe dans le
canton de Berne. Bien plus, en France, dans la paroisse de Culey,
n'a-t-on pas vu le curé ultramontain célébrer la messe et tous les

offices paroissiaux dans l'église paroissiale, celle-là même où officiait
M. Hutin, le curé excommunié : Et le curé ultramontain agissait
ainsi par ordre de son évêque. La cojouissance n'est-elle pas visible
en ce cas, malgré « la souillure de l'autel et de l'église par
l'excommunié » Les ultramontains ont donc deux logiques selon leurs
intérêts, l'une qui permet, l'autre qui défend; tout dépend du profit.

Donc affirmer que la cojouissance répugne à leur conscience
est une simple habileté pour réclamer le tout ou rien. Cette
politique d'exclusivisme et de casse-cou n'est plus de mise, surtout là
où la bouche est remplie, comme celle de M. Rutty, des mots de
tolérance et de conciliation. En vérité, qui trompe-t-on ici?

M. Albert Bonnard (de la Gazette de Lausanne et de la Semaine
littéraire de Genève) a donné aussi son avis dans la question!),
avis qui peut se résumer ainsi: i° Le gouvernement de Genève a
commis un « abus de pouvoir » quand il a attribué aux catholiques-
nationaux (qu'il appelle schismatiques) l'église de Notre-Dame,
«construite par les deniers des catholiques». 2° La proposition faite

par M. Rutty, « l'éloquent leader de la droite », de rendre aux seuls

catholiques-romains ladite église, est une proposition de réparation.
3° Le mouvement ancien-catholique est ainsi jugé : « Nous avons
assisté, lors de la promulgation du dogme de l'infaillibilité, à un
schisme courageux, infiniment digne de respect. Il s'est brisé. Ses
chefs les plus nobles et les plus purs ont été salis de toutes les
calomnies et on les a vus près d'en être accablés. Le grand
troupeau s'est détourné d'eux. Peut-être dans l'angoisse de l'âme et le
déchirement du cœur, des tentatives semblables se préparent-elles
en d'humbles presbytères. Elles honoreront les vaillants qui les
oseraient, mais elles restent, je le crains, sans espoir. »

Je commence par le troisième point, et je remercie l'honorable

publiciste d'avoir bien voulu reconnaître quelque courage et
quelque vaillance à ceux qui ont repoussé, au nom de leur
conscience, le dogme nouveau de l'infaillibilité papale. Mais connaît-il
bien exactement le mouvement ancien-catholique quand il dit qu'il
s'est brisé Non. Loin d'être brisés, les anciens-catholiques sont
plus fermes et plus décidés que jamais. M. Bonnard ignore certai-

') Voir la Semaine littéraire, 29 sept. 1906, p. 463-465.



- 145 —

nement l'état de nos paroisses, nos statistiques, nos œuvres, nos

cours de religion, l'organisation de notre jeunesse, nos synodes, etc.

Que la majorité se soit détournée de nous, nous l'avouons sans

peine: car nous n'avons rien de ce qui peut flatter cette majorité;
nous laissons volontiers cette aptitude aux catholiques-romains et
à ceux des protestants qui ont à peu près la même mentalité.

M. Bonnard, parlant de cette majorité, dit: iLe grand troupeau
s'est détourné d'eux. » Ce langage expressif ne nous déplaît pas. Il
insinue que nous ne sommes pas de ceux qu'on mène aveuglément

et passivement comme un «troupeau». Il a raison.

En outre, M. Bonnard, qui ne connaît pas la situation des

Eglises anciennes-catholiques, connaît-il bien exactement le fond de
la question ancienne-catholique lorsqu'il la qualifie de schismatique

i1 S'il appelle schismatique, dans une rupture, la minorité,
simplement parce qu'elle est moindre en nombre et indépendamment

des motifs qui l'ont déterminée, il a raison, puisque nous
sommes une minorité. Mais il avouera que cette définition du
schisme est plus que discutable. La vérité est que celui-là fait
schisme, qui rompt la raison sociale, et qui change la nature de
l'union jusque-là existante; peu importe s'il entraîne la majorité
avec lui ou s'il reste en minorité. Le schismatique est celui qui se
sépare parce qu'il change, et non celui qui reste fidèle à la raison
sociale et aux principes de l'union. Or, je le demande en toute
bonne foi à M. Bonnard, quelle est la fraction qui a changé la raison
sociale de l'Eglise catholique en 1870, déjà même en 1854 et en
1864? Sont-ce les adversaires des nouveaux dogmes? Non, puisqu'ils
maintenaient l'antiquité. Donc, c'est la fraction ultramontaine avec
son pape et ses évêques, bien qu'elle ait été en majorité en
certains pays.

Les protestants qui font chorus avec Rome considèrent la date
du 18 juillet 1870 comme une date ordinaire et banale. Ils
ignorent totalement la portée des dogmes définis ce jour-là. Ils
ignorent que le dogme de l'infaillibilité papale a bouleversé la
base de la dogmatique catholique, et que le dogme de la
juridiction universelle du pape a changé en principe et en fait la
constitution de l'Eglise catholique. Pour messieurs les protestants
susdits, ce sont là deux bagatelles. Mais pour les vrais catholiques,
ce sont deux erreurs formidables, deux corruptions radicales du
critérium catholique et de la hiérarchie catholique. Grâce à ces deux
corruptions doctrinales et constitutionnelles, tous les anciens dogmes
du catholicisme sont à la merci de l'arbitraire du pape, qui peut
en effet les interpréter à son gré et infailliblement, à ce point que
tout fidèle doit se soumettre en conscience à cette interprétation nou-

Revue intern, de Thtologie. Heft 57, 1907. 10



— 146 —

velie, et cela en Suisse, en France, où même les canons disciplinaires du
concile de Trente n'ont jamais été acceptés officiellement. Et c'est ce
changement essentiel, constitutionnel, dogmatique, que les protestants
susdits considèrent comme n'existant pas

M. Bonnard, en traitant de schismatiques les fidèles du
catholicisme, c'est-à-dire ceux qui ont dit hautement : Nous maintiendrons,

et en donnant au parti ultramontain le titre de propriétaire
orthodoxe de la maison, se trompe donc et commet une grave
injustice.

J'arrive au second point, et je dis que la proposition de
M. Rutty, loin d'être une proposition de réparation, est une
proposition de dépouillement. En effet, en voulant exclure de l'église
de Notre-Dame les anciens-catholiques, M. Rutty et M. Bonnard
demandent qu'on les dépouille de leur droit de propriété. Ces
messieurs se récrient et prétendent que les catholiques-romains sont
les seuls propriétaires de cette église. Ils se trompent.

Us se trompent : i° Parce que le terrain sur lequel a été
construite cette église a été donné aux catholiques; or les
catholiques, en ce temps-là, ne reconnaissaient officiellement ni le dogme
de 1854, ni le Syllabus de 1864, ni le dogme de 1870. Les vrais
propriétaires du terrain et de l'église sont donc, en réalité, les

catholiques restés fidèles à la raison sociale de la communauté, et
non les catholiques novateurs qui ont changé la constitution de

l'Eglise et qui ont mis le pape à la place de l'Eglise universelle
et du Christ.

Ces messieurs se trompent : 20 Parce que les catholiques qui
ont contribué à la construction de l'église Notre-Dame, sont les

catholiques de ce temps-là, aussi bien les antiinfaillibilistes que les

infaillibilistes; en fait de contributions pécuniaires, la question
dogmatique n'était pas soulevée. Lorsque l'abbé Mermillod venait
prêcher à Sainte-Clotilde, à Paris, et quêtait pour les œuvres
catholiques de Genève, il se gardait bien de poser en ultramontain
et en infaillibiliste ; il prenait bel et bien des deux mains l'or libéral
et gallican. Dire que l'église Notre-Dame a été construite avec
l'argent ultramontain, est une grossière erreur de fait, j'allais dire
une mauvaise plaisanterie.

Enfin, il est faux que le gouvernement genevois ait commis
un abus de pouvoir, en se conformant à la majorité des catholiques
genevois, lorsque ceux-ci ont repoussé le dogme nouveau de 1870.
Le gouvernement ne s'est nullement fait théologien, et le conseil
d'Etat ne s'est nullement érigé en concile dogmatique. Il a simplement

sanctionné un vote légal. Aujourd'hui encore, le gouvernement

genevois, en refusant de s'immiscer dans une question
dogmatique sur la constitution même de l'Eglise catholique, a raison.



— 147 —

Il a devant lui deux fractions d'Eglise, qui se disent l'une et l'autre
catholiques; il refuse de jouer au Justinien et de distribuer un
brevet d'orthodoxie. Il a raison.

Je prie toutefois M. Bonnard de remarquer que le gouvernement,

sans entrer le moins du monde dans la question théologique
et dogmatique, pourrait, s'il le voulait, s'en référer à son simple
bon sens et constater le fait purement historique et palpable, à

savoir : que les catholiques genevois de la fondation de Notre-Dame
ne professaient pas les dogmes du catholicisme romain actuel, et

que, dès lors, il n'a pas eu affaire avec les ultramontains infaillibilistes

qui réclament la propriété de l'église en question. Pas n'est
besoin d'être grand clerc pour toucher du doigt ce fait qui crève
les yeux à tout homme impartial. Le gouvernement genevois pourrait

donc, déjà à ce seul point de vue, liquider la question de

Notre-Dame, en toute justice, sans forfaire à l'honneur et au droit.
On a dit que c'est dans l'effervescence des passions politiques

que cette église a été adjugée aux catholiques-nationaux.
L'effervescence, s'il y en a eu, a été toute du côté de Rome, qui a voulu
faire des coups d'Etat, et non du côté des catholiques-nationaux
qui ont voulu simplement défendre leurs droits et qui en cela ont
été soutenus par les protestants éclairés, encore soucieux des
principes de la Réforme protestante.

Ce qu'on pourrait dire aujourd'hui, c'est que la proposition
d'enle\rer l'église de Notre-Dame aux catholiques-nationaux et de
l'adjuger aux seuls infaillibilistes, est faite dans une double
effervescence : d'abord, l'effervescence politique électorale, le parti
politique de M. Rutty ayant besoin des voix ultramontaines pour
conquérir la majorité politique qu'il convoite 1) ; ensuite, l'effervescence
d'un dilettantisme ecclésiastique, fondé sur une parfaite ignorance
de la question religieuse. Ces messieurs, qui font de la théologie
de dilettantes, confondent catholicisme et ultramontanisme. Ils
ignorent l'a b c de ce que fut le catholicisme anciennement; ils
ignorent les empiétements de la cour de Rome ; et surtout ils prennent

ces empiétements pour le droit commun du catholicisme. Les
protestants de nom qui se moquent de la mentalité catholique-
romaine (et certes à bon droit), la confondent avec la mentalité
catholique tout court. Ils ignorent que les catholiques d'avant 1854
et même d'avant 1870 n'ont jamais admis qu'on pût mentir à sa
conscience et changer de conviction sur la simple parole du pape.
Ils ignorent l'histoire de ces vaillants gallicans qui ont protesté
contre le papisme pendant tout le cours du XIXe siècle, et qui sont

') Le Genevois du 21 septembre 1906 a mis ce point en toute lumière, et
dans un style autrement «éloquent» que celui de M. Rutty.



— 148 —

morts sans fléchir le genou devant l'Idole du Vatican. De quel droit
ces messieurs viennent-ils aujourd'hui railler la mentalité catholique?
Qu'ils raillent la mentalité romaine ou papiste, très bien. Mais
comment la mentalité protestante de ces messieurs est-elle assez peu
éclairée, pour confondre le catholicisme des Richer, des Launoi,
des Bossuet même, des Clausel de Montais, des Darboy, et de
cent autres avec celui des évêques français actuels, qui ne sont
plus en effet que des répétiteurs inconscients (ou hypocrites) de la
parole d'un Italien qu'ils appellent pape? Cette distinction historique
plus encore que doctrinale entre le catholicisme ancien et
l'ultramontanisme jésuitique d'aujourd'hui, est-elle donc si difficile qu'elle
dépasse la portée des intelligences protestantes? J'en appelle à

M. Bonnard mieux informé.
Le Genevois du 6 octobre dernier résumait ce débat en

formulant les deux opinions suivantes :

« D'une part, ceux qui veulent rester sur le terrain légal, tout
en s'efforçant de donner la preuve de leur tolérance et le témoignage

du sincère désir qu'ils éprouvent de voir la paix confessionnelle

définitivement assise. D'autre part, ceux qui, faisant litière de
la légalité, ne songent qu'à attirer à leur parti ceux des catholiques-
romains qui seraient assez naïfs pour discerner une intention
sincère où il n'y a qu'une enchère électorale. »

Cette description des partis est-elle complète Non. Il est une
troisième opinion, qui n'est pas tout à fait la première, en ce sens

que, tout en voulant maintenir la légalité, et tout en désirant la
paix, nous ne croyons pas à la possibilité d'une paix définitive
avec le parti ultramontain. Lorsque les partisans de la première
opinion parlent d'une paix confessionnelle définitivement assise, ils
nous paraissent naïfs jusqu'à l'enfantillage. Eh quoi ignorent-ils la
psychologie ultramontaine jusqu'à croire que Rome soit jamais
satisfaite? Toute l'histoire de la papauté jésuitique proteste contre
une telle utopie. Rome, dit l'histoire, veut la domination absolue
sur le spirituel et sur le temporel, parce qu'elle est la dépositaire
de l'autorité surnaturelle sur la terre, c'est-à-dire de l'autorité infaillible,

absolue, directe, sur les consciences et sur les peuples. Il n'y
a pas à discuter sur ce point: i° parce que Rome n'admet pas de
discussion en pareille matière ; 2° parce que tout catholique-romain,
modéré ou non, pacifique ou non, est obligé en conscience, qu'il
le veuille ou non, d'obéir à l'ordre de Rome. Donc, tant que Rome
ne gouvernera pas, par sa majorité à elle, le gouvernement genevois,
l'Etat genevois, le grand Conseil genevois, tant que son clergé
n'aura pas Notre-Dame, St-Germain, St-Pierre et les autres églises
de Genève, il n'y a pas, avec elle, de paix confessionnelle possible.
Il y aura, ça et là, des intervalles de transaction, des intérim, pour



— 149 —

aiguiser de nouveau les armes, mais c'est tout ; la lutte commencera
de plus belle à la première occasion. Voilà la réalité inéluctable;
et vous vous leurrez à plaisir, si vous croyez à la possibilité du

contraire. Sous le couvert et le prétexte de la catholicisation du

monde, Rome poursuit son projet de domination universelle. C'est

sa vie, c'est son âme. Nul ne l'y fera renoncer.

Tenez-vous pour avertis, vous, partisans de la liberté. C'est
Va b c de la question politique et théologique. Est-il admissible que
M. Fazy puisse en douter? J'en appelle à sa connaissance de
l'histoire. Que de simples boutiquiers l'ignorent, il n'y a à cela rien
d'étonnant; mais un historien doit le savoir.

Qu'on le. veuille ou non, faire aujourd'hui aux ultramontains
la concession de l'église de Notre-Dame, c'est leur donner de
l'appétit pour celle de St-Germain, qu'ils réclameront demain, et pour
celle de St-Pierre, qu'ils exigeront après-demain, dès qu'ils seront
en majorité. Ils diront alors aux protestants : « Est-ce vous qui l'avez
bâtie? Non, puisqu'elle existait déjà avant le protestantisme. Ce

sont donc les catholiques qui l'ont bâtie; or il n'y a pas d'autres
catholiques que ceux qui sont avec le pape. Donc, au nom du droit
de propriété, et pour la paix confessionnelle, disparaissez, protestants
et catholiques schismatiques. La maison est à nous, c'est à vous
d'en sortir. »

Que répondront les Rutty de l'avenir, s'ils ont la même mentalité

que les Rutty d'aujourd'hui? E. MlCHAUD.

P. S. Depuis la publication de cet article dans le Catholique
national, le peuple de Genève, par son vote du 11 novembre, a
repoussé la politique cléricale du parti dit conservateur. A la suite
de ce vote, le Bund du 15 novembre a publié l'article suivant,
qui justifie et complète ce que nous avons dit dans l'article
précédent :

« Notre-Dame in Genf. Die « National-Zeitung » greift die Rede
auf, die Gignoux nach der Niederlage im konservativen Cercle in
Genf hielt: Eine der Ursachen des Durchfalles der Konservativen
sei sicher die Frage der Notre-Dame-Kirche.

Nicht nur als eine der Ursachen, sondern als die Hauptursache
der Niederlage will uns gerade die Haltung der konservativen Partei
in dieser Frage erscheinen, schreibt das Basler Blatt, denn mit
ihrer Befürwortung der Rückgabe der Notre-Dame aus den Händen
der Altkatholiken an die Römischkatholischen haben die Konservativen

eine schöne Anzahl der entschiedenen konservativen
Protestanten der alten Calvinstadt so vor den Kopf gestossen, dass
diese grollend zu Hause blieben.



— 150 —

Denn auch aus dem «Katholik», dem schweizerischen Organ
für kirchlichen Fortschritt, gehen folgende, diese Frage betreffenden
Dinge zur Evidenz hervor: Das Terrain zur Notre-Dame-Kirche
wurde im Jahre 1850 vom Staate den katholischen Bürgern der
Stadtgemeinde Genf geschenkt. Die Verhandlungen des Grossen
Rates von damals zeigen aber deutlich, dass man unter Katholiken
nicht die ultramontanen Bürger verstanden wissen wollte, und auch
in der Schenkungsurkunde wurden darum die Worte « römisch »

und «apostolisch» extra gestrichen. Artikel 7 der Schenkungsurkunde

bestimmte nun wiederum klar : « In bezug auf alle
Verordnungen, welche das Eigentum oder die Benutzung (in Zukunft)
berühren, soll von einer allgemeinen Versammlung der katholischen
Bürger eine Kommission von fünf Mitgliedern ernannt werden. »

Als nun im Jahre 1874 die Christkatholiken die Mitbenutzung
der Notre-Dame-Kirche verlangten, wurde gemäss dieser Bestimmung
vom Vertrag von 1850 zur Wahl einer Kommission geschritten,
die mit 800 gegen 600 Stimmen in altkatholischem Sinne bestellt
wurde. Die Römischkatholischen hatten durch die Teilnahme an
der Wahl die Gesetzmässigkeit derselben stillschweigend bejaht,
und erst als nun die Altkatholiken gesiegt hatten und die
Kommission die Kirche beiden Konfessionen zur Verfügung stellte,
bestritten sie überhaupt das Anrecht der Altkatholiken am gemeinsamen

Besitze, wurden aber damit von den Gerichten abgewiesen.
Daraufhin verzichteten die Römischkatholischen überhaupt auf die
Mitbenützung der Kirche.

Das ist die Vorgeschichte der heute wieder auf der
Tagesordnung stehenden Frage. Das « Journal de Genève » hatte in
jenen Tagen wacker zu den Altkatholiken gehalten und damit den
Beifall seiner protestantischen Anhänger gefunden. Um die Stimmen
der Ultramontanen zu fangen, griffen die Konservativen zu dem
Manöver des Antrags, die Kirche nunmehr wieder einzig den
Römischkatholischen einzuräumen. Damit haben sie sich allerdings
die Unterstützung der Römischkatholischen bei den Wahlen gesichert,
aber eine grosse Anzahl sonstiger protestantischer Anhänger tief
verstimmt. Die Konservativen täten in ihrem eigenen Interesse gut
daran, ihre Ansichten in der Notre-Dame-Frage zu revidieren ; das
Volk hat durch sein vorgestriges Votum deutlich zu erkennen
gegeben, dass ihm eine gerechte Trennung lieber ist, als das von
den Konservativen geplante Unrecht, den Altkatholiken wider
ihren Willen das Mitbenutzungsrecht der Notre-Dame-Kirche zu
entziehen. »



— 151 —

IV. — Y a-t-il place pour une Eglise entre le catholi¬
cisme et le protestantisme?

Dans le numéro 278 du «Chrétien français», M. le pasteur
(protestant) A. Bourrier se prononçait catégoriquement pour
la négative. Dans le numéro 279, un «abbé B.» est venu à sa

rescousse et a soutenu la même thèse, mais par des arguments
si pitoyables qu'il est nécessaire de remettre les choses au
point. Cet «abbé B.», par exemple, déclare une Eglise
intermédiaire impossible, parce que M. Hyacinthe Loyson, qui avait
« tout » pour réussir, a échoué ; parce que le ritualisme en

Angleterre va jusqu'à Rome ; parce que l'Eglise catholique
c'est l'autorité, la Bible la liberté, or entre l'autorité et la liberté
pas de milieu ; parce qu'on ne se confesse pas à un prêtre
marié ; parce que le peuple ne comprendra jamais la messe
avec un prêtre marié Etc.

On voit que ce brave homme n'est jamais sorti de son
trou ; qu'il ignore comment, chez les anciens-catholiques, il y a
des prêtres mariés, le sacrement de la pénitence avec confession
publique, la messe et tous les exercices essentiels du culte
catholique. Mais prenons les choses ab ovo.

La logique la plus élémentaire exige que, pour expliquer
s'il y a une place entre le catholicisme et le protestantisme,
on commence par définir ce qu'on entend par catholicisme et
par protestantisme.

Or, sans être grand clerc, on peut apercevoir, de fait,
trois catholicismes.- le catholicisme qui a sa règle de foi et de
discipline dans le pape, c'est le catholicisme ultramontain; •—
le catholicisme qui a sa règle de foi et de discipline dans le
pape et les évêques, c'est le catholicisme gallican, que le
concile de 1870 a singulièrement affaibli, mais dont les
principes subsistent toujours dans nombre d'esprits et qu'on cherchera
sans doute à faire revivre ça et là ; — le catholicisme qui a
sa règle dans l'Eglise même (hiérarchie et simples fidèles y
compris), et qui ne reconnaît que le catholicisme chrétien
intégral, suivant le critère de l'ancienne Eglise : « ce qui a été
cru partout, toujours et par toutes les Eglises particulières
orthodoxes», c'est l'ancien-catholicisme.

Sans être grand clerc, on peut savoir aussi qu'il existe
de nombreux protestantismes, soit au point de vue doctrinal,



— 152 —

soit au point de vue constitutif et administratif. Les divisions
protestantes en France, en Suisse, en Angleterre, en Allemagne,
sont trop visibles pour qu'il soit nécessaire d'insister.

En sorte que la question posée plus haut : «Y a-t-il place
pour une Eglise entre le catholicisme et le protestantisme?»
est une question tellement vaste qu'elle en implique plusieurs
autres, par exemple : Y a-t-il une place religieuse et
ecclésiastique entre le catholicisme papiste ou ultramontain et le
protestantisme radical? Evidemment oui. — Ou encore: Y a-t-il
une place religieuse et ecclésiastique entre le catholicisme
gallican et le protestantisme calviniste, soit orthodoxe, soit
libéral Evidemment oui. — Etc.

En tout cas, pour rester dans le fait et dans la pratique,
le Chrétien français sait, à n'en pas douter, qu'il y a une Eglise
ancienne-catholique, qui n'est ni catholique romaine, ni même

catholique gallicane, ni protestante ; il sait qu'elle existe en

France, en Suisse, en Allemagne, en Hollande, etc.; il sait que,
même si elle n'était pas très nombreuse, elle n'en serait pas
moins vivante, ayant des principes positifs, une constitution
précise, une discipline non moins précise, des doctrines qu'on
peut attaquer, mais qui peuvent aussi se défendre. En sorte
que la phrase de M. André Bourrier : « Entre le catholicisme
et le protestantisme il n'y a pas de place pour une Eglise »,

nous paraît une contre-vérité, manifestement démentie par
l'histoire et par la doctrine. La phrase en question nous paraît
même si exorbitante que nous n'oserions pas essayer d'analyser
les sentiments ou les points de vue qui semblent l'avoir inspirée.
Nous espérons que son auteur voudra bien l'expliquer de
manière à donner satisfaction à ceux qu'elle intéresse et
surtout à ceux qu'elle blesse.

Comme tous les prêtres qui ont rompu avec la papauté,
M. A. Bourrier a certes le droit de s'occuper de la réforme
catholique, et de dire franchement aux prêtres qui sont dans
la même voie de rupture les motifs et les avantages qui l'ont
déterminé personnellement à se faire protestant. Mais alors,
qu'il parle franchement, comme un homme qui est loyalement
protestant et qui, comme tel, n'a aucune mission pour prêcher
la réforme catholique. Sa loyauté protestante ne saurait blesser
aucun ancien-catholique : car les anciens-catholiques, loin d'en
vouloir aux protestants, se plaisent à reconnaître tout ce qu'il



— 153 —

y a de chrétien en eux. Si même ils étaient mis en demeure
de formuler un grief, ils n'hésiteraient pas, je crois, à reprocher
aux protestants actuels de n'être plus assez protestants. Les
anciens-catholiques ont, en effet, la prétention de protester
contre l'ultramontanisme et contre les principes négatifs de

toute Eglise, avec plus d'énergie et de logique que ne font
beaucoup de protestants actuels. Et dans leurs protestations,
ils n'ont pas moins la prétention de rester fidèles au critère
catholique, aux dogmes catholiques, à la constitution catholique
et à la discipline catholique de l'Eglise primitive.

Peut-être M. B. trouvera-t-il que, dans ces conditions, ils
sont protestants. Libre à lui. Mais qu'il définisse alors ses

mots. Toujours est-il qu'il y aurait alors des protestants qui
croient énergiquement que J.-C. a fondé une Eglise; qui
répudient toutes les erreurs et les fautes des protestants du
XVIe siècle, ainsi que celles des protestants actuels ; et qui se
disent avant tout partisans et défenseurs du catholicisme, non
du catholicisme papiste ou ultramontain, ni du catholicisme
gallican du XVIIe siècle, mais du catholicisme ancien ou
primitif, qui n'est autre que le christianisme intégral ou universel :

quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. La
place qu'on nous dénie n'est point un mirage, et nous sommes
bien décidés à la conserver et à la défendre.

Quant au fameux cliché que l'Eglise c'est l'autorité et le
protestantisme la liberté, il peut paraître péremptoire au
collaborateur du Chrétien français, l'abbé B. Mais les faits
démontrent : que l'Eglise romaine, loin de représenter l'autorité,
représente et pratique l'arbitraire tyrannique du pape et de
sa camarilla; que, dans l'Eglise gallicane, l'autorité des évêques
était aussi tyrannique; que, dans le protestantisme,
l'individualisme n'est limité que par la Bible, là où c'est la Bible qui
s'impose au libre examen et non le libre examen qui s'impose
à la Bible; que cette façon de pratiquer la Bible et le libre
examen ne fait qu'augmenter les divisions doctrinales et
autres dans le protestantisme; qu'en soi il y a, entre
l'autorité absolue et l'individualisme absolu, un milieu évident,
à savoir l'autorité limitée par les droits d'un sage
individualisme, ou l'individualisme limité par les droits de l'autorité
bien comprise ; que, dans l'ancien-catholicisme, cette conciliation
de l'autorité et de la liberté, de l'Eglise et de l'individualisme,



— 154 —

est évidente pour quiconque connaît les principes anciens-
catholiques.

Qu'est-ce, en effet, que l'ancien-catholicisme? C'est la
conciliation catholique, comme elle avait lieu anciennement, de tout
ce qu'il y a de vrai dans l'ecclésiasticisme et de tout ce qu'il
y a de vrai dans l'individualisme.

L'ecclésiasticisme, c'est le système fondé sur la notion
d'Eglise. Le protestantisme, c'est le système fondé sur la notion
d'individu.

Le protestantisme veut qu'on s'unisse au Christ par une-
relation personnelle et directe ; dès lors, poussé à l'extrême,
il peut, à la rigueur, se passer d'Eglise. « Le christianisme sans
Eglise», est une formule admise par nombre de protestants.

L'ecclésiasticisme strict, tel que nombre de catholiques-
romains le comprennent, A^eut qu'on s'unisse simplement à

l'Eglise : c'est l'Eglise qui enseigne, qui éclaire, qui purifie,
qui sauve; donc lui être uni directement, tel est le salut. Et
pour eux l'Eglise se résume dans le pape.

Or, l'ancien-catholicisme réclame le Christ et l'Eglise. Il
veut l'union avec le Christ, qui est la lumière, la vie, le fondement,

le Maître, le Chef, le Pontife, le Pasteur ; tel est le but,
telle est la fin. Il veut aussi l'Eglise, qui est le moyen, en ce
sens que c'est elle (société de tous les fidèles) qui est la sûre
gardienne, la fidèle dépositaire des enseignements et des

préceptes de J.-C, et que, par son témoignage historique —
universel, constant et unanime — elle préserve tout individu
d'erreur, lorsqu'il s'agit de connaître les enseignements et les
préceptes du Maître ; non pas qu'elle ait le droit d'enseigner
et d'ordonner tout ce qui lui semble bon et de déclarer que
cela est ipso facto divin et révélé. Non. Mais elle a le devoir
de rendre témoignage à ce qu'elle a reçu, dès le commencement,

du Christ même; le dépôt qu'elle a reçu existe dans
l'histoire de l'Eglise, dans la transmission qui en a été faite
par les Eglises apostoliques ; et cette transmission universelle,
constante, unanime, est la plus haute garantie historique que
chaque individu et chaque Eglise particulière puissent avoir,
lorsqu'il s'agit de connaître objectivement le vrai Christ
historique.

Donc l'ancien-catholicisme reconnaît tous les droits de
l'individualisme et affirme la nécessité, pour chaque fidèle, de



— 155 —

vivre personnellement et directement du Christ, sa lumière et
sa vie; et de plus, il reconnaît toutes les sûretés historiques,
toutes les garanties d'inerrance, dans le témoignage de l'Eglise
universelle, lorsque ce témoignage est libre, scientifique,
sincèrement produit au grand jour. La conciliation est évidente,
et les lacunes des deux systèmes opposés sont comblées.

E. Michaud.

V. —- L'Eglise établie d'Angleterre, jugée par un
Méthodiste de Jersey.

M. W. de Jerry a publié, dans le Chrétien français du
20 octobre 1906, une lettre très importante, dont nous ne citons

que quelques extraits à titre de renseignements sur 1'«

Etablissement » anglican et surtout sur une partie de son clergé.

«... Jersey comprend douze paroisses. A la tête de

chacune se trouve un recteur anglican. Ce recteur est un
personnage important qui siège aux Etats à côté des députés,
jouit d'un joli revenu et souvent s'occupe assez peu de ses
ouailles. Il mène une existence douillette et confortable, mais
hélas assez éloignée quelquefois de l'idéal du ministre de

l'Evangile. C'est un Révérend qui bien peu souvent condescend
à s'occuper des misères de ses paroissiens; d'ailleurs la majeure
partie ne se compose que des gens comme il faut, les pauvres
en Angleterre ne vont pas à l'Eglise, mais à la «Chapel».

Une grande partie des Jersiais de vieille souche n'appartiennent

pas à l'Eglise établie, mais sont non conformistes. On
leur a imposé des pasteurs anglicans sous le règne de la bonne
reine Elisabeth, mais ils n'ont pas oublié que leurs ancêtres
embrassèrent avec une sorte cle ferveur sauvage la cause de la
Réforme et un reste du vieux presbytérianisme fermentant
dans ces descendants de Huguenots les a poussés en masse
vers le méthodisme. Il a compté de fervents adhérents depuis
le moment où le grand John Wesley est venu prêcher lui-même
la seconde réforme dans nos îles. Les méthodistes wesleyens,
méthodistes primitifs, nouveaux wesleyens sont très nombreux
dans les îles; plus évangéliques que les recteurs anglicans,
leurs pasteurs savent aller vers le peuple, conserver sa langue,
s'enquérir de ses besoins, avoir une parole d'encouragement
pour tous. Les wesleyens méthodistes, qui forment la secte la



— 156 —

plus puissante, possèdent de nombreuses chapelles dans les
îles. Les congrégations sont divisées en anglaises et françaises,
ces dernières de beaucoup les plus nombreuses surtout à la

campagne. Dans beaucoup de paroisses il n'y a pas de service
wesleyen en anglais. C'est là une des causes de la force du
méthodisme. J'ai connu nombre de gens attachés à leur vieux
langage qui pourtant aimaient l'Eglise anglicane, mais qui en
ont été pour ainsi dire chassés parce que le recteur, comme
cela s'est fait tout dernièrement à Saint-Pierre Port à Guer-
nesey, trouvant que la collecte du service français était
insuffisante, l'a purement et simplement supprimé. On voit dans les
îles anglo-normandes, plus peut-être que partout ailleurs, combien

une Eglise officielle soutenue par l'Etat est peu conforme
à l'idéal évangélique. Ces recteurs anglicans sont pour la
plupart (malgré quelques nobles et heureuses exceptions), surtout
parmi les ritualistes, d'honnêtes pères de famille plus soucieux
de marier leurs filles que de soulager les infortunes et les
misères de leurs frères. Ce sont des fonctionnaires souvent
plus prompts à angliciser qu'à christianiser. Et cependant, si

l'Eglise anglicane était animée d'un autre esprit, quel bien ne
pourrait-elle pas faire ici comme ailleurs. Nous aA^ons beaucoup
de descendants de Normands continentaux ; ces pauvres gens,
d'origine catholique, se convertiraient volontiers à l'Evangile
et la forme protestante episcopale conviendrait certainement
mieux à leur tournure d'esprit que le pur protestantisme.
Moi-même, élevé dans le catholicisme romain, venu librement
au protestantisme, j'aurais certainement choisi cette Eglise si
elle eût été plus libre, moins Eglise d'Etat, telle qu'elle est
aux Etats-Unis par exemple. Enfin il ne faut pas se le
dissimuler, l'Eglise d'Angleterre tend de plus en plus vers le
romanisme. A Jersey comme en Angleterre, nous avons des

ritualistes, des gens qui rougissent du beau nom de protestants
«t ne souhaitent rien tant qu'une alliance avec Rome ...»


	Variétés

