Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 57
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Der Fiirst Chlodowig Hohenlohe und der
Kulturkampf.

Nachdem die erste Verbliiffung tiber die Verosffentlichung
der sensationellen Indiskretionen der Hohenloheschen Denkwiir-
digkeiten lber Vorginge aus der Regierungszeit des regierenden
Kaisers Wilhelm II. sich etwas gelegt hat, wendet sich das
Interesse auch den Abschnitten des Werkes zu, die aus den
friihern Lebensjahren des Fiirsten Chlodowig stammen. Da
finden sich denn sehr schitzenswerte Beitrige zur deutschen
Geschichte der zweiten Halfte des vorigen Jahrhunderts.

In den Sechzigerjahren war Fiirst Hohenlohe bayerischer
Ministerprisident. Fiirst Hohenlohe, der zwar katholisch, aber
nicht Kklerikal war und der die Hoheit des Staates nicht der
Kirche unterordnen wollte, kam in scharfen Konflikt mit den
Ultramontanen, und wurde in seiner Abwehr gegen die kleri-
kalen Ubergriffe von Koénig Ludwig unterstiitzt. Am 15. Juni
1868 berichtet sein Tagebuch iiber eine Audienz beim Konig:

»IEs kam die Rede auf die wllramontane Partei, iiber die
sich der Konig sehr ungehalten zeigte. Ich hob hervor, dass
man sie im Interesse der Dynastie gebrauchen, sie aber stets
sich vom Leibe halten miisse. Die Ultramontanen hétten die
Absicht, Bayern an Osterreich zu bringen, man kénne ihnen
also nicht trauen. Das sah der Konig ein. Als ich bemerkte,
dass diese Partei auf meinen Sturz hinarbeite, und ein neues
Ministerium schon fertig habe, sagte er, dass die Ernennung
der Minister von ihm abhinge.“

Durch Bulle vom 29. Juni 1868 wurde vom Papst ein
allgemeines Konzil ausgeschrieben. Man wusste bereits, dass das
Konzil berufen werde, um die pdpstliche Unfehlbarkeit zu pro-
" klamieren. Der Fiirst sah darin eine Gefahr fir die weltlichen



— 133 —

Obrigkeiten und den Frieden der Volker und richtete am
9. April 1869 ein Rundschreiben an die bayerischen Gesandt-
schaften zu dem Zwecke, die Regierungen zu gemeinsamen
Massregeln gegen die beabsichtigte Verdnderung der Kirchen-
verfassung zu veranlassen. Das Rundschreiben, das von Dil-
linger verfasst wurde, fithrt zunéchst aus, dass die Unfehlbar-
keitsfrage weit iiber das rein religiose Gebiet hinausreiche und
hochpolitischer Natur sei, da mit der Erklarung der Unfehl-
barkeit auch die Gewalt der Pipste itiber alle Fiirsten und
Volker in weltlichen Dingen entschieden und zum Glaubens-
satze erhoben wire. Es sei auch ohne Zweifel die Absicht des
romischen Hofes, durch das Konzil wenigstens einige Beschliisse
iiber kirchlich-politische Materien oder Fragen gemischter Natur
fassen zu lassen, wie sie bereits im Syllabus niedergelegt seien.
Das Rundschreiben wirft die Frage auf, ob es nicht zweck-
miéssig erscheine, dass die Regierungen gemeinschaftlich, etwa
durch ihre in Rom befindlichen Vertreter, eine Verwahrung
oder Protestation gegen solche Beschliisse einlegten, welche
einseitig ohne Zuziehung der Vertreter der Staatsgewalt, ohne
jede vorhergehende Mitteilung iiber staatskirchliche Fragen oder
Gegenstiinde gemischter Natur von dem Konzilium gefasst
werden mochten.

(Gleichzeitig mit dieser Aktion ging eine andere vor sich.
Am 31. Oktober 1867 brachte die Regierung in dic Kammer
den Entwurf eines Schulgesetzes ein, der die lebhafteste Agita-
tion der ultramontanen Partei hervorrief, weil er prinzipiell
das ausschliessliche Recht des Staates auf Leitung und Beaut-
sichtigung der Schule mit Ausnahme des Religionsunterrichtes
feststellte, demgemséss an die Stelle der Pfarrer als alleinigen
Ortsschulinspektor eine ortliche Schulinspektion setzte, an der
die Gemeinde, die Kirche, die Familie und der Lehrerstand
gleichmissig beteiligt waren, und gleichzeitig die technische
Beaufsichtigung des Unterrichts staatlichen Bezirkschulinspek-
toren Ubertrug. In diesen Massregeln sah die ultramontane
Partei die Trennung der Schule von der Kirche und die Ent-
christlichung der Schule. Trotz dem Widerstand der Ultra-
montanen nahm die Kammer der Abgeordneten, die damals
mehrheitlich liberal war, das Gesetz mit 114 gegen 26 Stimmen
an. In der Kammer der Reichsrite — wie in Bayern das
Herrenhaus oder die Erste Kammer heisst — stiess die Vorlage



— 134 —

dagegen auf den heftigsten Widerstand der Spitzen der katho-
lischen und protestantischen Kirche. Hohenlohe hielt am 19. April
1869 in diesem Hause eine grosse Rede, in der er entschieden
fliir den Entwurf eintrat. Er fiithrte u. a. aus: ,Die Schwierig-
keit fir ein harmonisches Zusammenwirken beider Gewalten
der Kirche und des Staates, liegt aber meines Erachtens darin,
dass in neuerer Zeit Ausserungen kundgegeben sind, die eine
Abneigung der in der Kirche zurzeit herrschenden Partei gegen
den Staat erkennen lassen. Ich erinnere Sie an die Enzyklika
Gregors XVI. mirari vos, welche die gesetzliche Sicherstellung
der Gewissensfreiheit eine ,sententia erronea et absurda‘,
ein ,deliramentum®, eine irrige und absurde Meinung, einen
Wahnsinn nennt. Ich erinnere Sie an die Enzyklika vom 8. De-
zember 1864, welche die Freiheit des Kultus zu den verdam-
menswerten Irrtiimern rechnet, ich erinnere endlich an die
Stelle derselben Enzyklika, welche aufs bestimmteste in Ab-
rede stellt, dass der Papst sich je mit der modernen Zivili-
sation versohnen und vergleichen konne.“

Am Schluss sagte Hohenlohe: .Iis wird zu allen Zeiten
Menschen geben — ja es ist die grosse Mehrzahl — die im
Kampf und Sturm des Lebens Schiffbruch zu leiden firchten
oder Schiffbruch gelitten haben, und die sich in den sichern
Hafen der Kirche fliichten, um bei ihr Trost, Hiilfe und Ver-
sohnung zu finden. Die Menschheit bedarf dieser helfenden,
trostenden und versohnenden Kirche zu allen Zeiten, und die
56 Schulinspektoren werden sie nicht erschiittern. Ob die
Menschheit auch einer streitenden und verdammenden Kirche
bedart, das mogen die Theologen entscheiden.“

Das Schulgesetz fiel, weil eine Kinigung der beiden Kam-
mern nicht zu stande kam. Ebenso scheiterte die Aktion des
Fiirsten in Sachen des Konzils, und zwar hauptséchlich an dem
Widerstande Osterreichs. ‘

(Aus dem ,Bund“, 20. Oktober 1906.)

Am 12. Juni 1869 hatte First Chlodwig Hohenlohe in
Berlin eine Unterredung mit Bismarck, der ihn und Freiherrn
v. Varnbiihler zu sich eingeladen hatte. Bismarck brachte so-
fort das Gespriach auf das Konzid, das ihn ganz besonders zu
interessieren schien. Er erging sich zunéichst in allgemeinen
Bemerkungen und sprach seine Ubereinstimmung mit Hohen-



— 135 —

lohes Auffassung aus. Bismarck kam auf den Vorschlag, es
sollten die deutschen Staaten gemeinsame vertrauliche Schritte
in Rom tun, um dort vor zu weitgehenden Massregeln abzu-
mahnen.

Aus einem Briefe des Kardinals Hohenlohe an seinen Bruder,
den Firsten Chlodwig, datiert Rom vom 15. September 1869,
teilen die ,Denkwiirdigkeiten* u. a. folgendes mit:

,Von den Jesuiten wird jetzt wieder die grosse Komddie
aufgefithrt, wonach sie vor dem Publikum in zwei Parteien
geteilt sind, aber au fond sind sie eins und werden von einem
Zentrum regiert. Es existieren also vor dem Publikum zwei
Parteien unter den Jesuiten. Die einen schreien und jubilieren
fiir die Unfehlbarkeit des Paptes (wie z. B. die ,Civilta®), um
Pius TX. flir sich zu haben, provozieren alle guten Katholiken,
die nicht jesuitisch sind, gegen die Unfehlbarkeit des Papstes
zu sprechen, entfernen sie dadurch vom Papst, so dass der
Papst die Herren der ,Civilta® fiir seine Leibhusaren auser-
lesen muss. Die andere Partei, worunter, wie es scheint, auch
der Pater Bekx, der General (friiher glaubte ich, Déllinger ge-
hore au fond auch dazu), schiitteln bedichtig den Kopf wie
alte, erfahrene Leute, die Pius IX. als einen leichtfertigen
Jungen ansehen, aber nur im tiefen Vertrauen. Diese halten
sich die Tir offen, sei es fir ein nichstes Pontifikat, sei es
namentlich fir den Episkopat, z. B. fiir den franzosischen, und
sobald sich der Wind hier einmal gedreht haben wiirde, werden
die Jesuiten die ersten sein, die die ,Civilta“ (dieses Spielzeug.
erfunden fur Pius IX.) perhorreszieren, sich iiber Pius IX.
lustig machen . . .

Ich glaube, dass die Frage der Unfehlbarkeit des Papstes
von der der Jesuiten vollstindig zu trennen ist. Wie die Un-
tehlbarkeit auch entschieden wird, den .Jesuwiten ist dies im
Grunde einerlei. Sie werden nach wie vor ihre falsche Moral,
ihre Intrigen und ihr gottloses Treiben mit Gemiitlichkeit fort-
setzen. Sie haben die Frage der Unfehlbarkeit jetzt nur als
eine Standarte der ,Civilta“ in die Hand gegeben, damit sie
dem Papste damit Wind vormacht. Der Papst, entziickt davon,
ohne zu ahnen, was die alte Jesuitenpartei sagt und tut, wirft
sich der ,Civilta® geriihrt in die Arme, umfasst gar in seiner
Verblendung den ganzen Orden als die Retter seiner Ehre in
der ganz unnétig aufgebrachten Unfehlbarkeitstrage, flieht alle



— 136 —

andern, macht den Jesuiten alle mdéglichen Konzessionen, und
les bons Péres lachen sich ins Faustchen. Die Unfehlbarkeitsent-
scheidung, giinstig oder ungilinstig, bringt uns in der Jesuiten-
frage nicht vor noch zurtick. Wohl aber hat die Unfehlbar-
keitsfrage Pius IX. den Jesuiten so in die Arme gebracht, dass
von allen Plianen und Ideen Pius’ IX. gegen die Jesuiten keine
Spur mehr ibrig ist. Die Patres wissen, dass sie Pius IX. nur
dadurch festhalten kénnen, dass er in die Enge getrieben wird
und sich zu ihnen flichten muss. Pius IX. muss vollstindig
isoliert bleiben; deshalb hetzen sie ihn auch gegen alle Re-
gierungen, damit er, mit allen Regierungen verfeindet, nie mehr
auf einen grinen Zweig komme ... Wenn das Konzil zu stande
kommt, so mag wohl manches anders kommen, als wir fiirchten.
Aber eben darum, dass es anders komme, muss man sich
riihren. Du bist einer der wenigen, die das einsehen.”

Die Wahlen von 1869 brachten eine ultramontane Mehr
heit in die neue bayerische Kammer der Abgeordneten. Die
ultramontane Mehrheit der neuen Kammer eroffnete sofort den
Angriff auf den Firsten, der als Ministerpriisident und Minister
des Auswirtigen das Biindnis zwischen Bayern und dem Nord-
deutschen Bunde zu stande gebracht hatte, den deutschen Ein-
heitsbestrebungen Vorschub leistete und den klerikalen Uber-
griffen entgegentrat.

In ihrer Adresse verlangte die ultramontane Kammer-
mehrheit einen Minister des Auswirtigen, ,dem das Vertrauen
des Landes entgegengetragen wiirde“. Griinde fiur dieses in-
direkte Misstrauensvotum waren nicht angegeben; sie lagen
aber offenbar nicht bloss in der Haltung des Fiirsten in der
deutschen Frage, sondern vor allem in seiner kirchenpolitischen
Aktion, was mehrere klerikale Redner in der Adressdebatte
klar genug zu verstehen gaben. Besonders hatte sich Hohenlohe
den Ultramontanen verhasst gemacht durch sein Rundschreiben
vom 9. April 1869 an die bayerischen Gesandtschaften im Aus-
lande, worin er versuchte, die Regierungen zu gemeinsamen
Massnahmen gegen die Proklamierung des Unfehlbarkeitsdogmas
durch das Konzil zu veranlassen, das Hohenlohe als eine poli-
tische Gefahr ansah. In einer grossen Rede am 4. Februar
1870 rechtfertigte der Fiirst seine Haltung, indem er nachwies,
dass er den Grundsétzen, mit denen er in das Ministerium
trat, in allem treu geblieben sei. Auf die Angriffe wegen seines



— 137 —

Rundschreibens vom 9. April 1869 fithrte er u. a. aus, dass bei
dem letzten, dem Tridentinischen Konzil, die Regierungen an
den Beratungen teilgenommen haben und dass noch im Sommer
1868 der Kardinal Antonelli im Zweifel war, ob eine FKinladung
an die Regierungen zur Teilnahme erfolgen solle.

, Wir mussten uns also darauf gefasst machen — fuhr
Hohenlohe weiter — zu dem Konzil eingeladen zu werden.
Das war also ein formeller Grund, weshalb die Regierung ver-
pflichtet war, sich ndher mit der Sache zu beschaftigen und
sich mit den tbrigen europiischen Regierungen ins Benehmen
zu setzen, damit eine gleichmiéssige Haltung gegeniiber dem
Konzil ermoglicht werde. Kin zweiter Grund, weshalb die Re-
gierung ihre Aufmerksamkeit dem Konzil zuwenden musste,
war der Inhalt der bevorstehenden Verhandlungen. Hier boten
sich uns offiziose Mitteilungen aus Rom dar, in welchen die
Absichten, welche von einer sehr michtigen Partei in Rom
gehegt wurden, dargelegt waren. Es waren dies die ,Civilta
cattolica® und die ,Laacher Blitter“. Was in jenen Zeitschriften
tiber die Absichten enthalten war, welche dem Konzil zuge-
schrieben wurden, musste die Regierung mit einiger Besorgnis
erfillen. Das war der Grund, weshalb ich mich an die
andern Regierungen gewendet und auf die Gefahren auf-
merksam gemacht habe, die aus solchen Beschliissen hervor-
gehen kénnten, und ich habe zugleich darauf angetragen, sich
durch gemeinschaftliche Beratungen dariber klar zu werden,
in welcher Weise man etwaigen Beschliissen derart, welche
Staat und Kirche in Zwiespalt zu bringen geeignet wiren,
entgegenarbeiten konnte.“ Sodann verwies der Fiirst auf das
von dem Jesuiten Perrone verfasste ,Schema de ecclesia%, das
die Anspriiche der Piapste auf Oberherrschaft itber Fiirsten
und Volker erneuerte. ,Ich glaube — fiigte Hohenlohe bei —
dass, wer dieses Schema, welches den Beratungen des Konzils
unterstellt werden wird, aufmerksam durchliest, keinen Zweifel
dartiber haben wird, dass hier der Keim zu cinem Konflikt
zwischen Staat und Kirche gegeben sein diirfte.“

Tags darauf erhielt der Fiirst ein Schreiben Konig Ludwigs I1.,
der ihm fiir diese Rede seine Freude und vollste Anerkennung aus
ganzem Herzen aussprach und den Wunsch beifiigte, es moge
dem Firsten gelingen, das Misstrauen zu bannen. Das hinderte
aber nicht, dass der Satz der Adresse, der das Misstrauen



— 138 ==

aussprach, mit 77 gegen 62 Stimmen angenommen wurde.
Bereits vorher hatte die Kammer der Reichsrite ebenfalls ein
Misstrauensvotum ausgesprochen, aber der Konig lehnte es ab,
dic Deputation der Reichsrite zu empfangen und deren Adresse
entgegenzunehmen. Er hatte Lust, es mit der Adresse der
Abgeordnetenkammer ebenso zu machen, aber der Fiirst machte
ihn in einer Audienz darauf aufmerksam, dass der Beschluss
der gewihlten Vertreter des Landes eine andere Bedeutung
habe als der Beschluss der Reichsriate und das Verbleiben
eines Ministers, dem die Kammer so feindlich gegeniiberstehe,
zu iibeln Folgen fiihren koénne. Der Fiirst beharrte auf seiner
Demission, und der Konig musste nachgeben. Damit war auch
die kirchenpolitische Titigkeit des Fiirsten zu Ende.
(Aus dem ,Bund“, 22. Oktober 1906.)

II. — Un important article de M. Henri des Houx.

On sait que M. H. des Houx a fait appel aux catholiques
de France pour les prier d’'organiser des associations cultuelles
d’aprés la Loi de la Séparation, et cela, malgré la défense
portée par le pape Pie X. Les articles de M. des H. ont paru,
pour la plupart, dans le Matin'). Nous ne saurions les repro-
duire ici, faute de place. Ils seront un jour, pour l'histoire du
catholicisme en France, des documents précieux. Nous leur
rendons pleinement justice, en regrettant toutefois que leur
auteur croie a linfaillibilité papale en matiére de foi et de
moeurs. Tout en s’effor¢ant de restreindre le plus possible le
prétendu domaine de la foi et des mceurs, M. des Houx admet
le droit divin de cette infaillibilité, tandis que nous la rejetons
comme contraire a I'Ecriture, a4 la Tradition catholique et & 1’'His-
toire de 'Eglise catholique. Lorsque M. des H. aura étudié cette
question d'aprés les sources authentiques et non d'aprés les
documents frelatés de la papauté, il ouvrira certainement les
yeux. Il dit aux ultramontains pour les confondre: «Si nous
sommes schismatiques, c’est avec la majorité de notre épis-
copat»... Quoi qu'il en soit, nous, anciens-catholiques antiinfailli-
bilistes, nous lui disons: «Si nous sommes schismatiques, c'est

1) Un de ses principaux manifestes a été reproduit dans la AKevwe chrétienne
d’cctobre 1906, p. 326-328.



— 139 —

avec la majorité des Eglises chrétiennes.» C'est dans cet esprit
que nous sommes heureux de reproduire les extraits suivants
d'un de ses articles, paru en octobre dernier et intitulé: La
France aux Francais.

«Je ne prends pas garde aux injures: jai donc peu dec
mérite 4 les pardonner. Elles me chagrinent pourtant, quand,
étant grossieres et bétes, elles attestent /a déploradle éducation
intellectuclle et morale qui se distribue en quelques séminaires.
Je ne parle pas de l'absence de charité. C'est un terme qui
n'a plus cours dans la langue de la fraction dirigeante du
clovgé.

Beaucoup de lettres de prétres 4 moi adressées sont or-
durieres, quelques-unes féroces. Par exemple, tel de mes corres-
pondants ecclésiastiques détaille avec volupté les supplices qu'il
m'infligerait, s’il me tenait. Il m’écorcherait, m'étriperait, m’ar-
racherait la langue, les yeux et le reste. Ce ministre de I'Evan-
gile a di faire merveille, lors des inventaires.

Ce qui m'afflige aussi, c'est qu'un grand nombre m’envoie
une injure uniforme, comme si elle était dictée par un mot
d’ordre. Ces pauvres lévites n'ont plus méme la liberté de
choisir leurs outrages.

Voici cette injure rituelle : «Combien as-tu touché, Judas?»

Ainsi la foi, 1'élan vers les saintes causes, l'appel impé-
rieux de la conscience, auquel il faut obéir, quoi qu'il en coflite
d’angoisses intimes et de blessures au coeur, ce sont choses
auxquelles ne peuvent croire certaines Ames desséchées par
le culte exclusif du Veau d’or. Elles ne comprennent pas une
religion dont le but n’est pas la quéte, et des prieres qui ne
sont pas accompagnées du bruit des gros sous.

Elles n'admettent pas que des hommes apercoivent au bout
de leur priére une autre récompense que les titres et les hon-
neurs, avec des pierreries, des dentelles, des crosses d’or et
des mitres. L'immense joie d’avoir bien servi son Dieu et sa
patrie, d’avoir déjoué de vilaines combinaisons, prévenu d'hor-
ribles conflits, contribué au salut des autels et au respect des
lois: woila ce qui dépasse Uimagination des wmarchands du
Temple.

Disons tout de suite que, sur plus de 40,000 prétres qui
ont recu notre Appel awmx catholiques de France, c'est & peine
s'il s’en est encore rencontré une centaine qui aient osé faire



— 140 —

devant nous l'étalage de leur avilissement. C'est assez pour
redoubler notre ardeur a libérer ces ames sacerdotales de
Uépaisse croute de matidve qui les rend stériles pour 'apostolat.

%

L’accusation la plus répandue, c'est que nous essayons de
créer un schisme. C'est juste le contre-pied de la vérité.

Le succes le plus certain de notre entreprise, c'est précisé-
ment qu’elle empéchera le schisme que la politique romaine
rendait inévitable, fatal...

Si nous sommes schismatiques, c'est avec la majorité de
notre épiscopat.

Au contraire, si la politique romaine prévaut, croit-on
échapper au schisme? Croit-on que nos prétres accepteront
d’étre évincés de leurs églises par des missionnaires congré-
ganistes soldés par cette caisse noire internationale que le
cardinal Merry del Val s’occupe déja de constituer pour acheter
les consciences francaises avec de l'or étranger?...

Mais, dit-on, si Rome le veut ainsi, il faut bien obéir a
Rome. Rome, étant infaillible, ne peut ni se tromper ni nous
tromper.

Ne soyons pas plus Romains et plus infaillibilistes que le
concile cecuménique du Vatican. N’accordons pas a Pie X ce
que les docteurs de I'Eglise universelle n'ont pas accordé a
Pie IX.

Le concile n’a pas reconnu au pape l'impeccabilité qui
n’appartient qu'a Dieu. Il n’a pas conféré a 1'évéque de Rome
le privilege surhumain d'étre exempt d'erreur. On n'a pas
décrété qu'il était, comme la Vierge Marie, affranchi du péché
originel, c’est-a-dire de la faiblesse inhérente a la nature de
tous les enfants d’Adam.

Le chapitre IX du schéma de¢ FEcclesia, le seul de ce schéma
que le concile ait voté, a défini, par conséquent limité, I'autorité
du pape.

J'emprunte cette définition a4 une thése soutenue en 1901
par un jeune docteur de la faculté de droit de Paris, et qu'a
consacrée l'approbation unanime d'un jury recruté parmi les
plus savants et les plus catholiques professeurs de cette faculté.



14—

« Pour que l'autorité du Souverain-Pontife revéte le carac-
tere d'infaillibilité doctrinale, il faut qu'il parle ex cathedra,
c'est-a-dire du haut de la chaire de Saint-Pierre, en qualité de
pasteur et de docteur de tous les chrétiens. Alors, ses décisions
deviennent dogmes sur les matieres touchant ala foi et aux maoeurs.
Un amendement voté par l'assemblée générale du concile ajouta
que ces définitions du pontife romain étaient, «par elles seules, et
non pas en vertu du consentement de 'Eglise, svréformables».»

C'est beaucoup, mais c’est tout.

Ou trouve-t-on le caractere d’infaillibilité doctrinale en des
encycliques de circonstance adressées aux évéques d'un seul
pays, rédigées le plus souvent par quelque prélat-secrétaire, et
tranchant, avec une trop visible incompétence, des questions
d’ordre intérieur aux Etats, de pure politique, n'intéressant ni
la foi ni les moeeurs?

Quand le pape nous défend d'obéir aux lois de notre pays,
alors que ces lois ne portent pas la moindre atteinte & la foi
et aux meeurs, il commet un acte abusif, indiscret, itnadmissible,
de souverain dtranger,

Autant nous devons notre adhésion et notre respect aux
actes de son infaillibilité doctrinale (?), autant nous sommes
libres devant les avis qu'il émet sur des affaires qui ne le
regarvdent pas.

Ainsi penserent les royalistes quand Léon XIII leur ordonna
le ralliement & la République, et cela, non seulement par lettre,
mais aussi par encyclique.

Ainsi pensons-nous quand, au nom de Pie X, on nous
ordonne la rébellion contre les lois de notre pays...

Laissons donc ces prosternations, ces attitudes d’obéissance
et d’abdication, d'ailleurs conditionnelles ef penu sincéres, aux
idolatres, aux adorateurs de la créature humaine, et gardons
notre liberté de chrétiens en face d’ordres arbitraires qui ne
lient pas notre conscience et qui ne touchent pas a nos dogmes.

Soumis a lautorité spirituelle du chef de I'Eglise, nous
sommes indépendants a I’égard du souverain étranger, chef de
la cour romaine, devenue en ce moment /a moins spirvituelle
de toutes les cours d’ Europe.

Ce n'est pas la faire ceuvre de schismatiques, mais de
catholiques scrupuleux et instruits. »



o AT

IIT. — Les anciens-catholiques et 1’église Notre-Dame
a Geneve.

L’Etat de Genéve, en 1850, a donné aux catholigues de la ville
le terrain sur lequel cette église a été construite; elle I'a été avec
l'argent donné par les catholiques. En 1875, la paroisse catholigue
s'est déclarée en majorité contre le nouveau dogme de linfailli-
bilité, et a continué a tenir ses offices dans son église, sans toute-
fois expulser les partisans de linfaillibilité, auxquels elle a offert
la cojouissance. Les infaillibilistes ou ultramontains ont refusé la
cojouissance ').

Aujourd’hui, ils font effort pour se faire adjuger par I'Etat la
possession de cette église, avec exclusion des catholiques libé-
raux, restés fideles a l'ancien-catholicisme. Et ce sont des protes-
tants, M. Rutty en téte, qui les favorisent dans ce projet. M. Rutty
a présenté au Grand Conseil une proposition a cet effet, proposi-
tion qui a €té repoussée par la majorité du Conseil d’Etat.

M. Fazy, comme président du Conseil d’Etat, a fait ressortir
que ce serait attenter au droit de propriété des catholiques-natio-
naux que de les expulser de cette église, qui appartient aux catho-
liques comme tels.

Le Genevoss a fait ressortir le caractere politique de toute
cette affaire, les conservateurs politiques (dont M. Rufty est un re-
présentant) ayant besoin des voix du parti ultramontain pour ren-
verser le parti radical et s’emparer du pouvoir aux prochaines élec-
tions. Le jeu est évident.

Les ultramontains, qui se prétent a ce marché, cherchent a faire
illusion aux naifs au moyen de deux trucs.

Le premier consiste a crier a la persécution, au moins a l'in-
justice. Ils prétendent qu’ils sont persécutés comme catholiques et
non pas comme cléricaux. C'est la tactique qu’ils emploient aussi
a Fribourg, dans le Jura et dans toute la Suisse. L.e FPays (journal
ultramontain du Jura bernois) disait récemment: <« Les hypocrites du
radicalisme, dans notre Jura, en Suisse, comme partout ailleurs,
feignent de ne vouloir attaquer que les cléricanx lorsque ce sont
les catholigues qu’ils visent.» A quoi le Démocrate, de Delémont
(5 octobre 1900), a répliqué:

¢« N'en déplaise a la feuille ultramontaine, il y a dans le parti
radical une foule d’excellents citoyens qui sont des catholiques con-
vaincus, des pratiquants sinceéres et cependant ils ne songent nul-

) Voir, pour plus ample information, l'article paru dans le Aazto/% de Berne,
du 2% octobre 1906, p. 361-365, sous ce titre: Zur Angelegenkeit dey Notfre-Dame-
Kirche in Genf.



— [48 =

lement a déserter nos rangs. Si leurs convictions avaient a supporter
le moindre froissement, consentiraient-ils un seul instant encore a
suivre notre drapeau? Les hypocrites ne sont pas les radicaux qui
ont la confiance de l'immense majorité du peuple suisse, dont ils
conduisent les destinées, mais ce sont ceux qui usurpent une éti-
quette et tentent de l'accaparer exclusivement pour en retirer le
maximum d'avantages possible. Ce sont ceux qui sous prétexte de
faire les affaires du catholicisme ont d’abord en vue la satisfaction
de leurs ambitions personnelles. Ce sont ceux qui cherchent a faire
une pression sur les masses crédules en s’affublant d’un titre auquel
ils n’ont pas plus de droit que leurs adversaires. Que leur im-
porte, en effet, la religion? Ils sont heureux si au cours des polé-
miques elle parait malmenée; ce sera pour eux l'occasion de crier
plus fort a la persécution et de se poser avec une ostentation plus
ridicule encore en défenseurs de la foi! I.es hypocrites, ce sont
ceux a qui Numa Droz, dans un beau mouvement de protestation
indignée, disait un jour: « Au nom de la paix publique, comme
au nom de vos propres intéréts, laissez 'Eglise dans son role, laissez
la religion ce qu’elle doit étre: la grande consolatrice des ames,
le refuge des affligés, 'ange béni de charité. Le role de I'Eglise est
assez grand et assez beau. Ne le rapetissez pas en mélant la reli-
gion a vos passions politiques et aux agitations de la place pu-
blique. N’obscurcissez pas aux yeux des fideles I'image sublime de
celui que nous reconnaissons tous pour notre maitre et qui a dit:
« Mon regne n’est pas de ce monde ». Les voila, les vrais hypocrites...
Ce sont peut-etre des catholiques, mais ce sont avant tout des
cléricaur, des politiciens de sacristie qui, sous le masque de la
religion, tentent d’asservir-la démocratie pour la réalisation de leurs
visées. Voila ceux que combat et ne cessera de combattre le radica-
lisme. Nous nous étonnons seulement que le clergé tout entier ne soit
pas a nos cdtés pour chasser ces marchands du temple!»

Donc, a bas le premier masque! Les ultramontains de Geneve
en prennent un second, qui consiste a prétendre qu’en conscience
ils ne peuvent pas célébrer leurs offices dans une église qui est
profanée par les anciens-catholiques. Et les protestants de ’école
de M. Rutty les appuient, en disant que, du moment que /leur con-
science leur défend cette promiscuité, les vrais libéraux doivent la
respecter et la faire respecter. Candeur ou rouerie! La simple raison
dit que le méme Dieu peut étre adoré dans les mémes temples,
méme par des hommes 2 sentiments différents, et qu’une pritre
sincére qui honore le Pére céleste ne saurait souiller 'Ame des
enfants. Mais voyons les faits. D’abord, nous avons vu des ultra-
montains tenir leur office 4 sept heures du matin dans une salle
ou I'on avait dansé toute la nuit jusqu’a six heures. A qui feront-ils



— 144 —

croire que, si cette promiscuité laissait leur ame sans reproche, celle
avec les anciens-catholiques les elt rendus coupables: En outre,
c’est un fait que la ou leurs intéréts de propagande exigent qu’ils
célebrent leur office dans la méme chapelle et sur le méme autel
que les anciens-catholiques, ils le font. Le fait se passe dans le
canton de Berne, Bien plus, en France, dans la paroisse de Culey,
n’a-t-on pas vu le cure ultramontain célébrer la messe et tous les
offices paroissiaux dans l'église paroissiale, celle-la méme ol officiait
M. Hutin, le curé excommunzé? Et le curé ultramontain agissait
ainsi par ordre de son évéque. La cojouissance n’est-elle pas visible
en ce cas, malgré «la souillure de lautel et de l'église par l'ex-
communié » I Les ultramontains ont donc deux logiques selon leurs
intéréts, 'une qui permet, 'autre qui défend; tout dépend du profit.

Donc affirmer que la cojouissance répugne a leur conscience
est une simple habileté pour réclamer le tout ou rien. Cette poli-
tique d’exclusivisme et de casse-cou n’est plus de mise, surtout la
ou la bouche est remplie, comme celle de M. Rutty, des mots de
tolérance et de conciliation. En vérité, qui trompe-t-on icis

M. Albert Bonnard (de la Gasette de Lausanne et de la Semazne
littéraive de (Genéve) a donné aussi son avis dans la question?),
avis qui peut se résumer ainsi: 1° L.e gouvernement de Genéve a
commis un ¢abus de pouvoir» quand il a attribué aux catholiques-
nationaux (qu’il appelle schismatiques) 1'église de Notre-Dame,
« construite par les deniers des catholiques ». 2° L.a proposition faite
par M. Rutty, «léloquent leader de la droite », de rendre aux seuls
catholiques-romains ladite église, est une proposition de réparation.
3° Le mouvement ancien-catholique est ainsi jugé: « Nous avons
assisté, lors de la promulgation du dogme de linfaillibilité, a un
schisme courageux, infiniment digne de respect. 1l s’est brisé. Ses
chefs les plus nobles et les plus purs ont été salis de toutes les
calomnies et on les a vus prés d’en étre accablés. Le grand trou-
peau s’est détourné d’eux. Peut-étre dans l'angoisse de I'ame et le
déchirement du cceur, des tentatives semblables se préparent-elles
en d’humbles presbyteres. Elles honoreront les vaillants qui les
oseraient, mais elles restent, je le crains, sans espoir. »

Je commence par le troisieme point, et je remercie 1’hono-
rable publiciste d’avoir bien voulu reconnaitre quelque courage et
quelque vaillance a ceux qui ont repoussé, au nom de leur con-
science, le dogme nouveau de linfaillibilité papale. Mais connait-il
bien exactement le mouvement ancien-catholique quand il dit qu'il
s'est bris¢ ¢ Non. Loin d’étre brisés, les anciens-catholiques sont
plus fermes et plus décidés que jamais. M. Bonnard ignore certai-

Y Voir la Semaine litéraire, 29 sept. 1906, p. 463-465.



— 145 —

nement 1’état de nos paroisses, nos statistiques, nos ceuvres, nos
cours de religion, 'organisation de notre jeunesse, nos synodes, etc.
Que la majorité se soit détournée de nous, nous l'avouons sans
peine : car nous n’avons rien de ce qui peut flatter cette majorité;
nous laissons volontiers cette aptitude aux catholiques-romains et
3 ceux des protestants qui ont & peu prés la méme mentalité.
M. Bonnard, parlant de cette majorité, dit: «Le grand troupean
s’est détourné d’eux. » Ce langage expressif ne nous déplait pas. Il
insinue que nous ne sommes pas de ceux qu'on mene aveuglé-
ment et passivement comme un «troupeau». Il a raison.

En outre, M. Bonnard, qui ne connait pas la situation des
Eglises anciennes-catholiques, connait-il bien exactement le fond de
la question ancienne-catholique lorsqu’il la qualifie de sciisma-
tigue? S’il appelle schismatique, dans une rupture, la minorité,
simplement parce qu’elle est moindre en nombre et indépendam-
ment des motifs qui Pont déterminée, il a raison, puisque nous
sommes une minorité. Mais il avouera que cette définition du
schisme est plus que discutable. La vérité est que celui-la fait
schisme, qui rompt la raison sociale, et qui change la nature de
Punion jusque-la existante; peu importe s’'il entralne la majorité
avec lui ou ¢'il reste en minorité. Le schismatique est celui qui se
sépare parce qu’il change, et non celui qui reste fidéle a la raison
sociale et aux principes de l'union. Or, je le demande en toute
bonne foi & M. Bonnard, quelle est la fraction qui a changé la raison
sociale de I’Eglise catholique en 1870, déja méme en 1854 et en
18647 Sont-ce les adversaires des nouveaux dogmes? Non, puisqu’ils
maintenaient 'antiquité. Donc, c’est la fraction ultramontaine avec
son pape et ses évéques, bien qu’elle ait été en majorité en cer-
tains pays.

Les protestants qui font chorus avec Rome considérent la date
du 18 juillet 1870 comme une date ordinaire et banale. Ils
ignorent totalement la portée des dogmes définis ce jour-la. Ils

ignorent que le dogme de linfaillibilité papale a bouleversé la
base de la dogmatique catholique, et que le dogme de la juri-

diction universelle du pape a changé en principe et en fait la
constitution de I’Eglise catholique. Pour messieurs les protestants
susdits, ce sont la deux bagatelles. Mais pour les vrais catholiques,
ce sont deux erreurs formidables, deux corruptions radicales du
critérium catholique et de la hiérarchie catholique. Grace 4 ces deux
corruptions doctrinales et constitutionnelles, tous les anciens dogmes
du catholicisme sont & la merci de l'arbitraire du pape, qui peut
en effet les interpréter a son gré et infailliblement, a4 ce point que
tout fidele doit se soumettre en conscience a cette interprétation nou-

Revue intern, de Thiologie, Heft 57, 1907. 10



- 1l —

velle, et cela en Suisse, en France, ot méme les canons disciplinaires du
concile de Trente n’ont jamais été acceptés officiellement. Et c’est ce
changement essenticl, constitutionnel, dogmatique, que les protestants
susdits considérent comme n’existant pas!

M. Bonnard, en traitant de schismatiques les fidéles du catho-
licisme, c’est-a-dire ceux qui ont dit hautement: Nows maintien-
drons, et en donnant au parti ultramontain le titre de propriétaire
orthodoxe de la maison, se trompe donc et commet une grave
injustice.

J’arrive au second point, et je dis que la proposition de
M. Rutty, loin d’étre une proposition de réparation, est une pro-
position de dépouillement. En effet, en voulant exclure de 1'église
de Notre-Dame les anciens-catholiques, M. Rutty et M. Bonnard
demandent qu’on les dépouille de leur droit de propriété. Ces mes-
sieurs se récrient et prétendent que les catholiques-romains sont
les seuls propriétaires de cette église. Ils se trompent.

Ils se trompent: 1° Parce que le terrain sur lequel a été
construite cette église a été donné aux catholiques; or les catho-
liques, en ce temps-la, ne reconnaissaient officiellement ni le dogme
de 18354, ni le Syllabus de 1864, ni le dogme de 1870. Les vrais
propriétaires du terrain et de Véglise sont donc, en réalité, les
catholiques restés fideles a la raison sociale de la communauté, et
non les catholiques novateurs qui ont changé la constitution de
I’Eglise et qui ont mis le pape a la place de 'Eglise universelle
et du Christ.

Ces messieurs se trompent: 2° Parce que les catholiques qui
ont contribué a la construction de I'église Notre-Dame, sont les
catholiques de ce temps-la, aussi bien les antiinfaillibilistes que les
infaillibilistes; en fait de contributions pécuniaires, la question dog-
matique n’était pas soulevée. Lorsque Vabbé Mermillod venait
précher a Sainte-Clotilde, a Paris, et quétait pour les ceuvres ca-
tholiques de Geneve, il se gardait bien de poser en ultramontain
et en infaillibiliste; il prenait bel et bien des deux mains l'or libéral
et gallican. Dire que l'église Notre-Dame a été construite avec
Pargent ultramontain, est une grossiére erreur de fait, j’allais dire
une mauvaise plaisanterie.

Enfin, il est faux que le gouvernement genevois ait commis
un abus de pouvoir, en se conformant a la majorité des catholiques
genevois, lorsque ceux-ci ont repoussé le dogrhe nouveau de 1870.
Le gouvernement ne s’est nullement fait théologien, et le conseil
d’Etat ne s’est nullement érigé en concile dogmatique. Il a simple-
ment sanctionné un vote légal. Aujourd’hui encore, le gouverne-
ment genevois, en refusant de s'immiscer dans une question dog-
matique sur la constitution méme de I'Eglise catholique, a raison.



147 —

Il a devant lui deux fractions d’Eglise, qui se disent I'une et 'autre
catholiques; il refuse de jouer au Justinien et de distribuer un
brevet d’orthodoxie. Il a raison.

- Je prie toutefois M. Bonnard de remarquer que le gouverne-
ment, sans entrer le moins du monde dans la question théologique
et dogmatique, pourrait, s’il le voulait, s’en référer a son simple
bon sens et constater le fast purement lListorvique et palpable, a
savoir: que les catholiques genevois de la fondation de Notre-Dame
ne professaient pas les dogmes du catholicisme romain actuel, et
que, dés lors, il n’a pas eu affaire avec les ultramontains infailli-
bilistes qui réclament la propriété de I'église en question. Pas n’est
besoin d’étre grand clerc pour toucher du doigt ce fait qui creve
les yeux & tout homme impartial. Le gouvernement genevois pout-
rait donc, déja a ce seul point de vue, liquider la question de
Notre-Dame, en toute justice, sans forfaire a l'honneur et au droit.

On a dit que c’est dans leffervescence des passions politiques
que cette église a été adjugée aux catholiques-nationaux. L’effer-
vescence, s'il y en a eu, a été toute du coté de Rome, qui a voulu
faire des coups d'Etat, et non du coté des catholiques-nationaux
qui ont voulu simplement défendre leurs droits et qui en cela ont
¢té soutenus par les protestants éclairés, encore soucieux des prin-
cipes de la Réforme protestante.

Ce qu'on pourrait dire aujourd’hui, c'est que la proposition
d’enlever l'église de Notre-Dame aux catholiques-nationaux et de
ladjuger aux seuls infaillibilistes, est faite dans une double effer-
vescence: d’abord, 'effervescence politique électorale, le parti poli-
tique de M. Rutty ayant besoin des voix ultramontaines pour con-
quérir la majorité politique qu’il convoite?); ensuite, l'effervescence
d’'un dilettantisme ecclésiastique, fondé sur une parfaite ignorance
de la question religieuse. Ces messieurs, qui font de la théologie
de dilettantes, confondent cadkholicisme et ultramontanisme. s
ignorent I'a 6 ¢ de ce que fut le catholicisme anciennement: ils
ignorent les empietements de la cour de Rome; et surtout ils pren-
nent ces empietements pour le droit commun du catholicisme. Les
protestants de nom qui se moquent de la mentalité catholique-
romaine (et certes a bon droit), la confondent avec la mentalité
catholique Zout court. Ils ignorent que les catholiques d’avant 1854
et méme d’avant 1870 n'ont jamais admis qu’on pft mentir 4 sa
conscience et changer de conviction sur la simple parole du pape.
Ils ignorent Uhistoire de ces vaillants gallicans qui ont protesté
contre le papisme pendant tout le cours du XIXe siécle, et qui sont

') Le Genevois du 21 septembre 1906 a mis ce point en toute lumiere, et
dans un style autrement «éloquent» que celui de M. Rutty.



— 148 —

morts sans fléchir le genou devant 'ldole du Vatican. De quel droit
ces messieurs viennent-ils aujourd’hui railler la mentalité catkoligque?
Qu'ils raillent la mentalité romazne ou papeste, trés bien. Mais com-
ment la mentalité protestante de ces messieurs est-elle assez peu
éclairée, pour confondre le catholicisme des Richer, des Launoi,
des Bossuet méme, des Clausel de Montals, des Darboy, et de
cent autres avec celui des évéques frangais actuels, qui ne sont
plus en effet que des répétiteurs inconscients (ou hypocrites) de la
parole d’un Italien qu’ils appellent paper Cette distinction historique
plus encore que doctrinale entre le catholicisme ancien et I'ultra-
montanisme jésuitique d’aujourd’hui, est-elle donc si difficile qu’elle
dépasse la portée des intelligences protestantes? J’en appelle a
M. Bonnard mieux informé.

Le Genevois du 6 octobre dernier résumait ce debat en for-
mulant les deux opinions suivantes:

« D’une part, ceux qui veulent rester sur le terrain légal, tout
en s’efforcant de donner la preuve de leur tolérance et le témoi-
gnage du sincere désir qu'ils éprouvent de voir la paix confession-
nelle définitivement assise. D’autre part, ceux qui, faisant litiere de
la 1égalité, ne songent qu’a attirer a leur parti ceux des catholiques-
romains qui seraient assez naifs pour discerner une intention sin-
cére ou il n'y a qu’une enchere électorale. »

Cette description des partis est-elle compléte: Non. Il est une
troisiéme opinion, qui n'est pas tout a fait la premiere, en ce sens
que, tout en voulant maintenir la légalité, et tout en désirant la
paix, nous ne croyons pas a la possibilité d’une paix définitive
avec le parti ultramontain. Lorsque les partisans de la premiere
opinion parlent d’une paix confessionnelle définitivement assise, ils
nous paraissent naifs jusqu’a l'enfantillage. Eh quoi! ignorent-ils la
psychologie ultramontaine jusqu’a croire que Rome soit jamais
satisfaite? Toute 'histoire de la papauté jésuitique proteste contre
une telle utopie. Rome, dit I'histoire, veut la domination absolue
sur le spirituel et sur le temporel, parce qu’elle est la dépositaire
de l'autorité surnaturelle sur la terre, c’est-a-dire de 'autorité infail-
lible, absolue, directe, sur les consciences et sur les peuples. Il n’y
a pas a discuter sur ce point: 1° parce que Rome n’admet pas de
discussion en pareille matiére; 2° parce que tout catholique-romain,
modéré ou non, pacifique ou non, est obligé en conscience, qu'il
le veuille ou non, d'obéir a l'ordre de Rome. Donc, tant que Rome
ne gouvernera pas, par sa majorité a elle, le gouvernement genevois,
I'Etat genevois, le grand Conseil genevois, tant que son clergé
n'aura pas Notre-Dame, St-Germain, St-Pierre et les autres églises
de Geneve, il n'y a pas, avec elle, de paix confessionnelle possible.
Il v aura, ca et la, des intervalles de transaction, des interim, pour



= 149 —

aiguiser de nouveau les armes, mais c’est tout; la lutte commencera
de plus belle & la premitre occasion. Voila la réalité inéluctable;
et vous vous leurrez A plaisir, si vous croyez a la possibilité¢ du
contraire. Sous le couvert et le prétexte de la catholicisation du
monde, Rome poursuit son projet de domination universelle. C’est
sa vie, c’est son dme. Nul ne l'y fera renoncer.

Tenez-vous pour avertis, vous, partisans de la liberté. Clest
I'a b ¢ de la question politique et théologique. Est-il admissible que
M. Fazy puisse en douter? J'en appelle a sa connaissance de l'his-
toire. Que de simples boutiquiers l'ignorent, il n'y a a cela rien
d’étonnant; mais un historien doit le savoir.

Qu’on le veuille ou non, faire aujourd’hui aux ultramontains
la concession de l'église de Notre-Dame, c’est leur donner de I'ap-
pétit pour celle de St-Germain, qu’ils réclameront demain, et pour
celle de St-Pierre, qu'ils exigeront apres-demain, deés qu’ils seront
en majorité. Ils diront alors aux protestants: « Est-ce vous qui 'avez
batie? Non, puisqu’elle existait déja avant le protestantisme. Ce
sont donc les catholiques qui l'ont batie; or 2z »'y a pas d’autres
catholiques que ceux qui sont avec le pape. Donc, au nom du droit
de propriéte, et pour la paix confessionnelle, disparaissez, protestants
et catholiques schzsmatiques. La maison est 4 nous, c’est a vous
d’en sortir. »

Que répondront les Rutty de l'avenir, s’ils ont la méme men-
talit¢ que les Rutty d’aujourd’hui? E. MICHAUD.

P. S. Depuis la publication de cet article dans le Catholigue
national, le peuple de Geneve, par son vote du 11 novembre, a
repoussé la politique cléricale du parti dit conservateur. A la suite
de ce vote, le Burnd du 15 novembre a publié I'article suivant,
qui justifie et complete ce que nous avons dit dans Particle pré-
cédent:

« Notre-Dame in Genf. Die « National-Zeitung » greift die Rede
auf, die Gignoux nach der Niederlage im konservativen Cercle in
Genf hielt: Eine der Ursachen des Durchfalles der Konservativen
sei sicher die Frage der Notre-Dame-Kirche.

Nicht nur als eine der Ursachen, sondern als die Hauptursache
der Niederlage will uns gerade die Haltung der konservativen Partei
in dieser Frage erscheinen, schreibt das Basler Blatt, denn mit
ihrer Befiirwortung der Riickgabe der Notre-Dame aus den Hinden
der Altkatholiken an die Romischkatholischen haben die Konser-
vativen eine schone Anzahl der entschiedenen konservativen Pro-

te_stanten der alten Calvinstadt so vor den Kopf gestossen, dass
diese grollend zu Hause blieben.



— 150 —

Denn auch aus dem <« Katholik », dem schweizerischen Organ
fiir kirchlichen Fortschritt, gehen folgende, diese Frage betreffenden
Dinge zur Evidenz hervor: Das Terrain zur Notre-Dame-Kirche
wurde im Jahre 1850 vom Staate den katholischen Biirgern der
Stadtgemeinde Genf geschenkt. Die Verhandlungen des Grossen
Rates von damals zeigen aber deutlich, dass man unter Katholiken
nicht die ultramontanen Biirger verstanden wissen wollte, und auch
in der Schenkungsurkunde wurden darum die Worte «romisch »
und «apostolisch» extra gestrichen. Artikel 7 der Schenkungs-
urkunde bestimmte nun wiederum klar: «In bezug auf alle Ver-
ordnungen, welche das Eigentum oder die Benutzung (in Zukunft)
beriihren, soll von einer allgemeinen Versammlung der katholischen
Biirger eine Kommission von fiinf Mitgliedern ernannt werden. »

Als nun im Jahre 1874 die Christkatholiken die Mitbenutzung
der Notre-Dame-Kirche verlangten, wurde gemiss dieser Bestimmung
vom Vertrag von 1850 zur Wahl einer Kommission geschritten,
die mit 800 gegen 600 Stimmen in altkatholischem Sinne bestellt
wurde. Die Romischkatholischen hatten durch die Teilnahme an
der Wahl die Gesetzmaissigkeit derselben stillschweigend bejaht,
und erst als nun die Altkatholiken gesiegt hatten und die Kom-
mission die Kirche beiden Konfessionen zur Verfiigung stellte,
bestritten sie iiberhaupt das Anrecht der Altkatholiken am gemein-
samen Besitze, wurden aber damit von den Gerichten abgewiesen.
Daraufhin verzichteten die Romischkatholischen iiberhaupt auf die
Mitbentitzung der Kirche.

Das ist die Vorgeschichte der heute wieder auf der Tages-
ordnung stehenden Frage. Das <« Journal de (Genéve» hatte in
jenen Tagen wacker zu den Altkatholiken gehalten und damit den
Beifall seiner protestantischen Anhinger gefunden. Um die Stimmen
der Ultramontanen zu fangen, griffen die Konservativen zu dem
Manover des Antrags, die Kirche nunmehr wieder einzig den
Romischkatholischen einzurdumen. Damit haben sie sich allerdings
die Unterstiitzung der Romischkatholischen bei den Wahlen gesichert,
aber eine grosse Anzahl sonstiger protestantischer Anhinger tief
verstimmt. Die Konservativen titen in ihrem eigenen Interesse gut
daran, ihre Ansichten in der Notre-Dame-Frage zu revidieren; das
Volk hat durch sein vorgestriges Votum deutlich zu erkennen
gegeben, dass ihm eine gerechte Trennung lieber ist, als das von
den Konservativen geplante Unrecht, den Altkatholiken wider
ithren Willen das Mitbenutzungsrecht der Notre-Dame-Kirche zu
entziehen. » '



— 151 —

IV. — Y a-t-il place pour une Eglise entre le catholi-
cisme et le protestantisme?

Dans le numéro 278 du «Chrétien francais», M. le pasteur
(protestant) A. Bourrier se pronongait catégoriquement pour
la négative., Dans le numéro 279, un «abb¢ B.» est venu a sa
rescousse et a soutenu la méme thése, mais par des arguments
si pitoyables qu'il est nécessaire de remettre les choses au
point. Cet «abbé¢ B.», par exemple, déclare une Eglise inter-
médiaire impossible, parce que M, Hyacinthe Loyson, qui avait
«tout» pour réussir, a échoué; parce que le ritualisme en
Angleterre va jusqu'a Rome; parce que I'Eglise catholique
c’est l'autorité, la Bible la liberté, or entre 'autorité et la liberté
pas de milieu; parce qu'on ne se confesse pas a un prétre
marié; parce que le peuple ne comprendra jamais la messe
avec un prétre marié¢!... Etc.

On voit que ce brave homme n’est jamais sorti de son
trou; qu'il ignore comment, chez les anciens-catholiques, il y a
des prétres mariés, le sacrement de la pénitence avec confession
publique, la messe et tous les exercices essentiels du culte
catholique. Mais prenons les choses ab ovo.

La logique la plus élémentaire exige que, pour expliquer
s'il y a une place entre le catholicisme et le protestantisme,
on commence par définir ce qu'on entend par catholicisme et
par protesiantisme.

Or, sans étre grand clerc, on peut apercevoir, de fait,
trois catholicismes: le catholicisme qui a sa reégle de foi et de
discipline dans le pape, c’est le catholicisme ultramontain; —
le catholicisme qui a sa regle de foi et de discipline dans le
pape et les évéques, c'est le catholicisme gallican, que le
concile de 1870 a singulierement affaibli, mais dont les prin-
cipes subsistent toujours dans nombre d’esprits et qu'on cherchera
sans doute a faire revivre ¢a et la; — le catholicisme qui a
sa regle dans 1'Eglise méme (hiérarchie et simples fideles y
compris), et qui ne reconnait que le catholicisme chrétien in-
tégral, suivant le critere de 'ancienne Eglise: «ce qui a été
Cru partout, toujours et par toutes les Eglises particulieres
orthodoxes», c’est 'ancien-catholicisme.

Sans étre grand clerc, on peut savoir aussi qu'il existe
de nombreux protestantismes, soit au point de vue doctrinal,



— 152 —

soit au point de vue constitutif et administratif. Les divisions
protestantes en France, en Suisse, en Angleterre, en Allemagne,
sont trop visibles pour qu'il soit nécessaire d’insister.

En sorte que la question posée plus haut: «Y a-t-il place
pour une Eglise entre le catholicisme et le protestantisme?»
est une question tellement vaste qu’elle en implique plusieurs
autres, par exemple: Y a-t-il une place religicuse et ecclé-
siastique entre le catholicisme papiste ou ultramontain et le
protestantisme radical? Evidemment oui. — Ou encore: Y a-t-il
une place religieuse et ecclésiastique entre le catholicisme
gallican et le protestantisme calviniste, soit orthodoxe, soit
libéral? Evidemment oui. — Zlc.

En tout cas, pour rester dans le fait et dans la pratique,
le Chirétien francais sait, a n’en pas douter, qu'il y a une Eglise
ancienne-catholique, qui n’est ni catholique romaine, ni méme
catholique gallicane, ni protestante; il sait qu’elle existe en
France, en Suisse, en Allemagne, en Hollande, etc.; il sait que,
méme si elle n’était pas trés nombreuse, elle n'en serait pas
moeins vivante, ayant des principes positifs, une constitution
précise, une discipline non moins précise, des doctrines qu'on
peut attaquer, mais qui peuvent aussi se défendre. En sorte
que la phrase de M. André Bourrier: « Entre le catholicisme
et le protestantisme ¢ %'y a pas de place pour une Eglise»,
nous parait une contre-vérité, manifestement démentie par
I'histoire et par la doctrine. La phrase en question nous parait
méme si exorbitante que nous n’oserions pas essayer d'analyser
les sentiments ou les points de vue qui semblent 'avoir inspirée.
Nous espérons que son auteur voudra bien l'expliquer de
manieére a donner satisfaction 4 ceux qu'elle intéresse et sur-
tout & ceux qu’elle blesse.

Comme tous les prétres qui ont rompu avec la papauté,
M. A. Bourrier a certes le droit de s’occuper de la réforme
catholique, et de dire franchement aux prétres qui sont dans
la méme voie de rupture les motifs et les avantages qui l'ont
déterminé personnellement A se faire protestant. Mais alors,
qu'il parle franchement, comme un homme qui est loyalement
protestant et qui, comme tel, n'a aucune mission pour précher
la réforme catholique. Sa loyauté protestante ne saurait blesser
aucun ancien-catholique: car les anciens-catholiques, loin d'en
vouloir aux protestants, se plaisent & reconnaitre tout ce qu'il



— 153 —

y a de chrétien en eux. Si méme ils étaient mis en demeure
de formuler un grief, ils n’hésiteraient pas, je crois, & reprocher
aux protestants actuels de #n'élre plus asses protestants. Les
anciens-catholiques ont, en effet, la prétention de protester
contre l'ultramontanisme et contre les principes negatifs de
toute Eglise, avec plus d'énergie et de logique que ne font
beaucoup de protestants actuels. Et dans leurs protestations,
ils n'ont pas moins la prétention de rester fideles au critere
catholique, aux dogmes catholiques, a la constitution catholique
et a la discipline catholique de 1'Eglise primitive.

Peut-etre M. B. trouvera-t-il que, dans ces conditions, ils
sont protestants. Libre a lui. Mais qu'il définisse alors ses
mots. Toujours est-il qu'il y aurait alors des protestants qui
croient énergiquement que J.-C. a fondé une Eglise; qui ré-
pudient toutes les erreurs et les fautes des protestants du
XVIe siecle, ainsi que celles des protestants actuels; et qui se
disent avant tout partisans et défenseurs du catkolicisme, non
du catholicisme papiste ou ultramontain, ni du catholicisme
gallican du XVII® siecle, mais du catholicisme ancien ou pri-
metif, qui n’est autre que le christianisme intégral ou universel :
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. La
place qu'on nous dénie n'est point un mirage, et nous sommes
bien décidés a la conserver et a la défendre.

Quant au fameux cliché que I'Eglise c’est l'autorité et le
protestantisme la liberté, il peut paraitfe péremptoire au colla-
borateur du Chrétien francais, 'abbé B. Mais les faits dé-
montrent : que I'Eglise romaine, loin de représenter 'autorité,
représente et pratique l'arbitraire tyrannique du pape et de
sa camarilla; que, dans 'Eglise gallicane, l'autorité des évéques
¢tait aussi tyrannique; que, dans le protestantisme, l'indivi-
dualisme n’est limité que par la Bible, 12 ol c'est la Bible qui
s'impose au libre examen et non le libre examen qui s'impose
24 la Bible; que cette fagon de pratiquer la Bible et le libre
examen nec fait qu'augmenter les divisions doctrinales et
autres dans le protestantisme; qu'en soi il y a, entre l'au-
torité absolue et l'individualisme absolu, un milieu évident,
a savoir lautorité limitée par les droits d'un sage indivi-
dualisme, ou l'individualisme limité par les droits de l'autorité
bien comprise; que, dans I’ancien-catholicisme, cette conciliation
de Yautorité et de la liberté, de I’Eglise et de 'individualisme,



188 —

est ¢vidente pour quiconque connait les principes anciens-
catholiques.

Qu’'est-ce, en effet, que 'ancien-catholicisme? C'est la con-
ciliation catholique, comme elle avait lieu anciennement, de tout
ce qu'il y a de vrai dans l'ecclésiasticisme et de tout ce gu'il
v a de vrai dans l'individualisme.

L’ecclésiasticisme, c'est le systéme fondé sur la notion
d’Eglise. Le protestantisme, c’est le systéme fondé sur la notion
d’individu.

Le protestantisme veut qu'on s’unisse au Christ par une
relation personnelle et directe; dés lors, poussé a l'extréme,
il peut, 2 la rigueur, se passer d'Eglise. «Le christianisme sans.
Eglise», est une formule admise par nombre de protestants.

L’ecclésiasticisme strict, tel que nombre de catholiques-
romains le comprennent, veut qu’'on s'unisse simplement a
I'Eglise : c’est I'’Eglise qui enseigne, qui éclaire, qui purifie,
qui sauve; donc lui étre uni directement, tel est le salut, Et
pour eux l'Eglise se résume dans le pape.

Or, P'ancien-catholicisme réclame le Christ ef 'Eglise. 11
veut 1'union avec le Christ, qui est la lumiere, la vie, le fonde-
ment, le Maitre, le Chef, le Pontife, le Pasteur; tel est le but,
telle est la fin. Il veut aussi I'Eglise, qui est le moyen, en ce
sens que c'est elle (société de tous les fideles) qui est la sfire
gardienne, la fidele dépositaire des enseignements et des pré-
ceptes de J.-C., et que, par son témoignage historique — uni-
versel, constant et unanime — elle préserve tout individu
d’erreur, lorsqu’il s'agit de connaitre les enseignements et les
préceptes du Malitre; non pas qu'elle ait le droit d’enseigner
et d’ordonner tout ce qui lui semble bon et de déclarer que
cela est ipso facto divin et révélé. Non. Mais elle a le devoir
de rendre témoignage a ce qu’elle a recu, des le commence-
ment, du Christ méme; le dépdt qu’elle a recu existe dans
I'histoire de I'Eglise, dans la transmission qui en a été faite
par les Eglises apostoliques; et cette transmission universelle,
constante, unanime, est la plus haute garantie historique que
chaque individu et chaque Eglise particuliere puissent avoir,
lorsqu’il s'agit de connaitre objectivement le vrai Christ his-
torique.

Donc l'ancien-catholicisme reconnait tous les droits de
Pindividualisme et affirme la nécessité, pour chaque fidele, de



— 155 —

vivre personnellement et directement du Christ, sa lumitre et
sa vie; et de plus, il reconnait toutes les stretés historiques,
toutes les garanties d’'inerrance, dans le témoignage de I'Eglise
universelle, lorsque ce témoignage est libre, scientifique, sin-
cerement produit au grand jour. La conciliation est évidente,
et les lacunes des deux systemes opposés sont comblées.

E. Micuaup.

V. — L’Eglise établie d’Angleterre, jugée par un
Meéthodiste de Jersey.

M. W. de Jerry a publi¢, dans le Chrétien francais du
20 octobre 1906, une lettre trés importante, dont nous ne citons
que quelques extraits a titre de renseignements sur !'«Eta-
blissement » anglican et surtout sur une partie de son clergé.

«,., Jersey comprend douze paroisses. A la téte de cha-
cune se trouve un recteur anglican. Ce recteur est un per-
sonnage important qui siege aux Etats a coté des députés,
jouit d'un joli revenu et souvent s’occupe assez peu de ses
ouailles. Il meéne une existence douillette et confortable, mais
hélas! assez ¢éloignée quelquefois de l'idéal du ministre de
I'Evangile. C'est un KRdvérend qui bien peu souvent condescend
a s'occuper des miseres de ses paroissiens; d’ailleurs la majeure
partie ne se compose que des gens comme il faut, les pauvres
en Angleterre ne vont pas 4 I'Eglise, mais a la «Chapel».

Une grande partie des Jersiais de vieille souche n'appar-
tiennent pas a I'Eglise établie, mais sont non conformistes. On
leur a imposé des pasteurs anglicans sous le regne de la bonne
reine Elisabeth, mais ils n'ont pas oubli¢ que leurs ancétres
embrasseérent avec une sorie de ferveur sauvage la cause de la
Réforme et un reste du vieux presbytérianisme fermentant
dans ces descendants de Huguenots les a poussés en masse
vers le méthodisme. 11 a compté de fervents adhérents depuis
le moment ot le grand John Wesley est venu précher lui-méme
la seconde réforme dans nos iles. Les méthodistes wesleyens,
meéthodistes primitifs, nouveaux wesleyens sont trés nombreux
dans les iles; plus évangéliques que les recteurs anglicans,
leurs pasteurs savent aller vers le peuple, conserver sa langue,
s'enquérir de ses besoins, avoir une parole d’encouragement
pour tous. Les wesleyens méthodistes, qui forment la secte la



— 156 —

plus puissante, possédent de nombreuses chapelles dans les
iles. Les congrégations sont divisées en anglaises et francaises,
ces derniéres de beaucoup les plus nombreuses surtout a la
campagne. Dans beaucoup de paroisses il n'y a pas de service
wesleyen en anglais. C'est 14 une des causes de la force du
méthodisme. J'ai connu nombre de gens attachés a leur vieux
langage qui pourtant aimaient I'Eglise anglicane, mais qui en
ont été pour ainsi dire chassés parce que le recteur, comme
cela s'est fait tout derniérement a Saint-Pierre Port & Guer-
nesey, trouvant que la collecte du service francais était insuf-
fisante, 1'a purement et simplement supprimé. On voit dans les
iles anglo-normandes, plus peut-étre que partout ailleurs, com-
bien une Eglise officielle soutenue par I'Etat est peu conforme
a l'idéal évangélique. Ces recteurs anglicans sont pour la plu-
part (malgré quelques nobles et heureuses exceptions), surtout
parmi les ritualistes, d’honnétes péres de famille plus soucieux
de marier leurs filles que de soulager les infortunes et les
miseres de leurs fréres. Ce sont des fonctionnaires souvent
plus prompts & angliciser qu'a christianiser. Et cependant, si
PEglise anglicane était animée d'un autre esprit, quel bien ne
pourrait-elle pas faire ici comme ailleurs. Nous avons beaucoup
de descendants de Normands continentaux,; ces pauvres gens,
d'origine catholique, se convertiraient volontiers a4 I'Evangile
et la forme protestante épiscopale conviendrait certainement
mieux a leur tournure d'esprit que le pur protestantisme.
Moi-méme, ¢levé dans le catholicisme romain, venu librement
au protestantisme, j'aurais certainement choisi cette Eglise si
elle efit été plus libre, moins Eglise d'Etat, telle qu'elle est
aux Etats-Unis par exemple. Enfin il ne faut pas se le dis-
simuler, I'Eglise d’Angleterre tend de plus en plus vers le
romanisme. A Jersey comme en Angleterre, nous avons des
ritualistes, des gens qui rougissent du beau nom de protestants
et ne souhaitent rien tant qu'une alliance avec Rome...»




	Variétés

