
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— /o

FRANZ HEINRICH REUSCH

ALS SCHRIFTSTELLER.

(1825—1900.)

(Fortsetzung.)

IV.

Die nun zu besprechende Gruppe von Büchern steht in
ihren Haupterscheinungen unter dem Zeichen der gemeinsamen
Arbeit Reuschs mit seinem Lehrer und Freunde Döllinger. Zu
den übrigen hat letzterer Material beigesteuert, wie er dies auch
zu früheren, namentlich der Indexgeschichte, getan hatte.
F. von Schulte, der jedenfalls genau unterrichtet ist, sagt
darüber im Nekrolog (p. 168): Hat auch Döllinger vieles Material
geliefert, was Reusch selbst gefunden und gesammelt hat, bildet
den weitaus grössten Teil. Bezüglich der gemeinsam verfassten
Werke sagfder genannte vertraute Freund Reuschs (ibid., p. 169),
dass auch hier der Löwenanteil der Verarbeitung Reusch
zugefallen sei. Dies bestätigt Gœtz (p. 96) auf Grund seiner
Einsichtnahme in die zwischen Reusch und Döllinger
stattgehabte und noch vorhandene Korrespondenz.

Aus diesem Zusammenarbeiten ging zuerst hervor: Die
Selbstbiographie des Kardinals Bellarmin, lateinisch und deutsch,
mit geschichtlichen Erläuterungen, herausgegeben von Joh. Jos. Lgn.
von Döllinger und Fr. Heinrich Reusch, Bonn 1887.

In der Einleitung steht ein vollständiger Bericht über die
interessanten Verhandlungen betreffend die Heiligsprechung
Bellarmins, welche im Jahre 1627 begonnen, wiederholt
abgebrochen und, zuletzt im Jahre 1827, wieder aufgenommen



— 76 —

und bis jetzt noch nicht zu Ende geführt sind. Bei diesen
Verhandlungen hat die Selbstbiographie eine grosse Rolle gespielt,
weil sie, da nicht zur Veröffentlichung bestimmt, mit grosser
Offenherzigkeit und Naivität bedenkliche Mitteilungen macht
und so ein grosses Hindernis der Heiligsprechung wurde, die,
nachdem unsere beiden Gelehrten die Sache klargestellt haben,
wohl ausgeschlossen ist.

Die Vita war bis dahin, obwohl mehrmals gedruckt, so

gut wie unbekannt, nur sehr wenige Exemplare waren
vorhanden, Döllinger und Reusch besässen jeder eines. Sie hat
den Titel: Venerabilis Roberti Bellarmini S. R. E. Cardinalis
Vita, quam ipsemet scripsit anno Ritatis sua3 LXXI. und reicht
bis 1613; Bellarmin starb am 17. September 1621. Dem
lateinischen Text lässt Reusch die von ihm gefertigte deutsche
Übersetzung folgen.

In der Form von Anmerkungen zur Vita folgen dann —
und darin besteht der wichtigste Teil des Werkes — aus
gedruckten und ungedruckten Quellen geschöpfte Mitteilungen
über die bedeutende schriftstellerische und die einflussreiche
kirchlich-politische Tätigkeit des Kardinals, soAvie über die

kirchlich-politischen Zustände und Vorgänge in Rom zu der
Zeit, in welcher er lebte. Ausführlicher sind in diesen
Erläuterungen folgende Gegenstände besprochen: Bellarmins
pseudonyme Schrift gegen Heinrich IV. Seine Mission nach
Frankreich. Seine Kontroversen im Index. Die Vulgata-Ausgaben
von Sixtus V. und Klemens VIH. Abiasswesen. Pensionen der
Kardinäle. Bellarmins Denkschrift über Missbräuche. Die
Konklaven von 1605. Nepotismus. Der Streit Pauls V. mit Venedig.
Jakob I. und die Pulververschwörung. Verbote von
kirchlichpolitischen Schriften der Jesuiten in Frankreich. Die Zählung
der allgemeinen Konzilien. Hinrichtung von Ketzern in Rom.
Der Streit der Löwener theologischen Fakultät mit den Jesuiten.
Die Congregationes de auxiliis. Bellarmins Gutachten über die
Bulle Johannes' XXII. von 1327. Deutsches Pasquill gegen
Bellarmin vom Jahre 1614. Heiligsprechungen im allgemeinen.
Der von Pius V. gebilligte Mordanschlag gegen Elisabeth von
England. Die Heiligsprechung des Ignatius von Loyola.

Einige Erläuterungen von besonderem Interesse, welche
den Kardinal in der angegebenen doppelten Beziehung charakterisieren,

mögen auszugsweise mitgeteilt werden. In der Vita sagt



— 77 —

Bellarmin: Als im Jahre 1591 Gregor XIV. darüber nachdachte,
was mit der von Sixtus V. herausgegebenen Bibel zu machen

wäre, in welche sehr viele verkehrte Änderungen aufgenommen

waren, fehlte es nicht an angesehenen Männern, welche der
Ansicht waren, jene Bibel müsse öffentlich verboten werden;
aber N. (so bezeichnet Bellarmin sich selbst) bewies in Gegenwart

des Papstes, die Bibel müsse nicht verboten, aber so korrigiert

werden, dass sie ohne Beeinträchtigung der Ehre des

Papstes Sixtus' V. verbessert herausgegeben werden könne; das

könne ausgeführt werden, wenn man möglichst rasch die
verkehrten Änderungen beseitige und die Bibel unter dem Namen
desselben Sixtus neu drucken lasse, mit Beifügung einer
Vorrede, in welcher angedeutet werde, in die erste Ausgabe Sixtus'
hätten sich infolge der eiligen Herstellung einige Fehler, sei es

der Setzer, sei es anderer, eingeschlichen. Und so vergalt N.
dem Papste Sixtus Böses mit Gutem. Denn Sixtus hatte wegen
jener Ansieht von der direkten Herrschaft des Papstes über
den ganzen Erdkreis seine Kontroversen in den Index der
verbotenen Bücher gesetzt, bis sie verbessert würden ; aber nach
seinem Tode befahl die heilige Kongregation der Riten (lapsus
calami, soll heissen : Indexkongregation), seinen Namen in dem
Index zu streichen. Der Rat N.'s gefiel dem Papste Gregor,
und er befahl, dass eine Kommission gebildet würde, um rasch
die Sixtinische Bibel zu revidieren und der gewöhnlichen Bibel,
namentlich der Löwener, wieder gleichförmig zu machen. Das
geschah zu Zagarola im Hause des Marcantonio Colonna in
Anwesenheit des Kardinals Colonna selbst, des englischen
Kardinals Allen, des Magister Sacri Palatii, N.'s und drei oder vier
anderer, und nach dem Tode Gregors und Innocenz' (IX.) gab
Klemens VIII. die revidierte Bibel unter dem Namen Sixtus'
heraus, mit einer Vorrede, welche derselbe N. verfasste.

Zu der auffallenden Tatsache, dass sogar der Name Bellarmins
sich im Index findet, wird folgendes bemerkt. Der Grund,
weshalb Sixtus V. den ersten Band von Bellarmins Kontroversen,
obschon er ihm selbst gewidmet war, mit donec corrigatur in
den Index setzte, ist sicher der, den Bellarmin etwas salopp
angibt : dass er behauptet hatte, der Papst sei nicht der direkte
Herr der ganzen Welt. In dem 5. Buche der Abhandlung über
den Papst verwirft Bellarmin einerseits die Ansicht, der Papst
habe nach göttlichem Recht uneingeschränkte Gewalt über die



ganze Welt, wie in kirchlichen, so auch in politischen Dingen,
und anderseits die Ansicht, er habe nach göttlichem Rechte
überhaupt keine weltliche Gewalt, und begründet dann die
Meinung, die er als die gewöhnliche Ansicht der katholischen
Theologen bezeichnet, der Papst habe als Papst allerdings direkt
und unmittelbar keine weltliche Gewalt, sondern nur eine
geistliche, aber wegen dieser geistlichen Gewalt habe er wenigstens
indirekt auch eine gewisse, und zwar die höchste, Gewalt in
weltlichen Dingen.

Die Ansicht von der nur indirekten Gewalt des Papstes
in weltlichen Dingen, welche Bellarmin vortrug, war jedenfalls
die liberalste, die er in Rom vortragen durfte. Er soll dem
französischen Jesuiten Fronton le Duc, der ihm vorhielt, dass

er sich nicht auf die Verteidigung der geistlichen Gewalt des

Papstes beschränkt habe, geantwortet haben: Wärest du zu
Rom, so würdest du anders urteilen; ich musste so schreiben;
es war nahe daran, dass sich die Inquisition mit meinen Schriften
zu tun machte.

Nach dem Tode Sixtus' V. wurde der eben fertig gedruckte
Index vorläufig zurückgehalten, und die Ausarbeitung eines

neuen beschlossen. Dieser erschien erst 6 Jahre später, und
in ihm steht Bellarmin natürlich nicht.

Mit dem weiterhin erwähnten, die Vulgata betreffenden
Vorgang hat es folgende Bewandtnis. Das Konzil von Trient
hatte die Vulgata für authentisch erklärt und einen möglichst
korrekten Druck derselben angeordnet. Nachdem die
Vorarbeiten anfangs einen sehr langsamen Fortgang genommen,
veröffentlichte Sixtus V., der selbst die Korrekturbogen gelesen,
im Jahre 1590 drei Foliobände unter dem Titel: Biblia Sacra
Vulgatse Editionis Sixti V. P. M. jussu recognita. Etwa dreissig
Druckfehler wurden nachträglich teils mit der Feder, teils durch
Ausradieren von Buchstaben und Überdrucken der richtigen
oder durch aufgeklebte Zettelchen verbessert ; ausserdem mögen
noch etwa fünfzig Druckfehler stehen geblieben sein.

Die mit den Vorarbeiten betraute Kommission, zu der auch
Bellarmin gehörte, hatte ihre Vorschläge dem Papste in der
Form unterbreitet, dass sie ein Exemplar der von der Löwener
theologischen Fakultät besorgten und 1583 bei Christoph Plantin
zu Antwerpen gedruckten Vulgata-Ausgabe nach ihren
Beschlüssen korrigierte und überreichte. Da dieses Exemplar



— 79 —

noch vorhanden, so lässt sich feststellen, dass der von der
Kongregation fixierte Text allen Anforderungen entsprach, die man
damals an eine korrekte Ausgabe der Vulgata stellen konnte,
jedenfalls bedeutend besser war, als der Löwener Text. Sixtus V.

war mit der Arbeit der Kongregation unzufrieden, namentlich
missfielen ihm die vielfachen Abweichungen von dem Löwener
Texte, dessen Wert er überschätzte. Er machte daher selbst
einen neuen Text zurecht, der sich weniger von dem Löwener
entfernte und weniger gut war, als der von seiner Kongregation
hergestellte, und veröffentlichte ihn, wie oben angegeben.

An der Spitze der Ausgabe steht eine umfangreiche, von
Sixtus selbst verfasste, vom 1. März 1589 datierte Bulle, worin
der Papst erklärt, er habe, um das Dekret des Trienter Konzils
zur Ausführung zu bringen, gelehrte Männer mit den Vorarbeiten
für eine Ausgabe der Vulgata beauftragt, die endgültige
Festsetzung des Textes aber sich selbst vorbehalten. Seine
Ausgabe biete den alten, seit vielen Jahrhunderten in der Kirche
rezipierten Text, und damit sie um so fehlerfreier erscheine,
habe er mit eigener Hand die Druckfehler korrigiert. Unter
Berufung auf seine, ihm als dem Nachfolger Petri garantierte
Untrüglichkeit im Glauben verordnet er dann, kraft der Fülle
seiner apostolischen Gewalt, durch diese Bulle, die ewig gelten
solle: Dass die von Uns jetzt veröffentlichte Ausgabe ohne alle
Anzweiflung und Bestreitung als die Vulgata anzusehen ist,
welche das Trienter Konzil als authentisch rezipiert hat, indem
Wir verfügen, dass dieselbe, nachdem sie früher durch die
allgemeine Übereinstimmung der h. Kirche und der h. Väter, dann
durch das Dekret des allgemeinen Trienter Konzils, jetzt endlich

auch durch die apostolische, von Gott Uns übertragene
Autorität approbiert worden ist, als wahr, gesetzlich, authentisch
und unzweifelhaft bei allen öffentlichen und privaten
Disputationen, Vorlesungen, Predigten und Auslegungen
angenommen und festgehalten werden soll.

Erst wenige Exemplare waren ausgegeben, als Sixtus starb.
Gregor XIV., der ihm nach dem zwölftägigen Pontifikate
Urbans VII. folgte, ordnete auf die Klagen der Kommissionsmitglieder

über die Mängel der sixtinischen Ausgabe eine
Beratung an, an der Bellarmin teilnahm, und die er in der Vita
erwähnt. Wir haben über diese keine andern Nachrichten und
wissen darum auch nicht, welche Mitglieder der Kommission



— 80 —

ein förmliches Verbot der sixtinischen Ausgabe beantragten.
Auf den Rat Bellarmins wurde eine Kommission gebildet.

Was er über die derselben gestellte Aufgabe sagt, ist
unrichtig. Der Auftrag, „die sixtinische Bibel der gewöhnlichen
Bibel, namentlich der Löwener, wieder gleichförmig zu machen",
bezog sich nur auf die Interpunktion und Versabteilung, die
Sixtus vielfach willkürlich geändert hatte. Die sonstigen
„verkehrten Änderungen", von denen Bellarmin redet, bestanden
nicht in Abweichungen von dem Löwener Texte, sondern im
Gegenteil darin, dass Sixtus viele von seiner Kommission
vorgeschlagenen Änderungen des Löwener Textes nicht genehmigt
hatte. Die Kommission beschloss, im allgemeinen die im Widerspruch

mit den Vorschlägen der Kommission Sixtus' V. von
diesem weggelassenen Sätze und Satzteile wieder aufzunehmen,
die von ihm beigefügten zu streichen und die von ihm verworfenen
Verbesserungen wiederherzustellen, jedoch nur insoweit, als
es sich um irgendwie bedeutende Dinge und nicht um solche
handle, die für den Sinn keine Bedeutung hätten, wie z. B. die

Vertauschung von nam und enim, ergo und igitur, et, ac und

que. Das Ergebnis ihrer Beratungen wurde in der Weise fixiert,
dass auf den Rändern eines Exemplars der Ausgabe Sixtus' V. ihre
Änderungsvorschläge aufgezeichnet wurden. Noch vor Ablauf
des Jahres 1592 erschien die neue Ausgabe unter dem Titel: Biblia
sacra Vulgate editionis Sixti V. P. M. jussu recognita et edita.

Vorgedruckt ist ein Breve Klemens' VIII. vom 9. November 1592,
welches durch seine Kürze und Harmlosigkeit — es ist lediglich
ein Druckprivilegium — einen schroffen Gegensatz zu der
natürlich nicht wieder abgedruckten Bulle Sixtus' V. bildet.

Der Titel ist darauf berechnet, die ganz falsche Vorstellung
zu erwecken, als biete die Ausgabe den von Sixtus V.
genehmigten Text. Die von Bellarmin, wie er sich in der Vita
rühmt, verfasste Vorrede stellt die Sache so dar: Als die unter
Sixtus V. vollendete Ausgabe schon gedruckt war und der
Papst sie veröffentlichen wollte, bemerkte er, dass sich in die
Bibel durch die Schuld der Drucker nicht wenige Fehler
eingeschlichen, die eine nochmalige Revision nötig machten, und
er beschloss und verordnete darum einen neuen Druck des

ganzen Werkes. Da ihn aber der Tod an der Ausführung
hinderte, so habe jetzt Klemens VIII. das von Sixtus V.
beabsichtigte Werk vollendet.



— 81 —

Die Verfasser weisen in dieser Darstellung vier Unwahrheiten
nach, aj Bellarmin bestätigt dadurch zunächst gegen besseres

Wissen die Angabe des Titelblattes, dass das Buch, vor welchem
seine Vorrede steht, den von Sixtus V. festgestellten Text der
Vulgata, lediglich von Druckfehlern gesäubert, biete, b) Un-
Avahr ist die Behauptung, die Ausgabe Sixtus' V. sei fertig
gedruckt geAvesen, aber nicht veröffentlicht worden ; denn wenigstens

ein Teil der Auflage war ausgegeben, und der Papst selbst
schickte Exemplare an die katholischen Höfe. Auf Bellarmins
Vorschlag liess Klemens alle erreichbaren Exemplare zurückkaufen,

so dass die sixtinische Ausgabe sehr selten geworden
ist. c) Unwahr ist weiter die Behauptung, Sixtus habe selbst
einen verbesserten Neudruck seiner Ausgabe angeordnet ; denn
es findet sich nirgendwo ein Anhaltspunkt für diese Angabe,
und sie steht mit der Darstellung in Bellarmins Vita in
Widerspruch, d) Einen bedeutenden Fortschritt auf dieser Bahn
bezeichnet es endlich, wenn die Vorrede sagt, Sixtus habe den
Neudruck wegen der Druckfehler, die sich in den ersten Druck
eingeschlichen, angeordnet.

Nachdem gezeigt, welche Rolle diese Dinge im Heilig-
sprechungsprozess Bellarmins gespielt, wird auf den für die
päpstliche Autorität bedenklichsten Punkt eingegangen, der
merkwürdigerweise weder von Bellarmin noch in den seine
Heiligsprechung betreffenden Aktenstücken erwähnt wird. Es
ist die Bulle Sixtus' V., die offenbar eine ex cathedra erlassene
ist. Die Verfasser setzen sich hier mit Kaulen, Hergenröther
und Cornely auseinander und geben dem zuletzt Genannten zu
bedenken: Ob Pater Cornely wohl im Ernst glaubt, eine von
einem Papste ex cathedra erlassene, auf seinen Befehl gedruckte
und an die katholischen Monarchen versandte und zur
förmlichen Publikation bestimmte Bulle sei nur ein wertloses Stück
Papier, wenn sich nicht nachweisen lässt, dass sie an der Türe
von St. Peter angeheftet worden, und es wahrscheinlich ist,
dass der Papst entweder vor dem Tage dieser Anheftung oder
doch innerhalb der nächsten vier, beziehungsweise acht Monate
nach der Anheftung gestorben ist?

Weiterhin ist es von Interesse, zu erfahren, dass Bellarmin
der Begründer einer sententia communis unter den kurialistischen
Theologen geworden ist über die Frage, welche Konzilien als
allgemeine anzusehen seien. Für ihn selbst war diese Frage,

Revue intern, de Theologie. Heft 57, 1907. 6



— 82 —

da er InfallibilistJ) war, nur von untergeordneter Bedeutung;
aber mit Rücksicht auf diejenigen, welche nicht den Papst,
sondern das allgemeine Konzil für unfehlbar hielten, musste er
doch die Frage erörtern, welche Konzilien als allgemeine
anzusehen seien, und dabei musste ihm daran liegen, die Autorität
der beiden, welche das Konzil über den Papst gestellt hatten,
das Konstanzer und das Baseler, zu beseitigen und diejenigen,
welche diesen Konzilien entgegengetreten, das Florenzer und
das fünfte Lateran-Konzil, sowie diejenigen, welche er für sein

Lieblingsdogma von der Gewalt des Papstes in weltlichen Dingen
anzuführen pflegte, das vierte Lateran-Konzil, das erste Lyoner
und das von Vienne, unter die allgemeinen zu stellen. So zählt er
denn De conc. 1, 5 achtzehn „approbierte allgemeine Konzilien-' :

Die acht aus dem ersten Jahrtausend, dann die vier Lateran-
Konzilien von 1123, 1139, 1179 und 1215, die zwei Lyoner von
1245 und 1274, das Vienner von 1311, das Florenzer, das
fünfte Lateran-Konzil und das Trienter. Dazu kommen als „teils
bestätigte, teils verworfene" (De conc. 1, 7) unter anderen das
Konstanzer und das Baseler und endlich (1, 8) als „weder
augenscheinlich bestätigt, noch augenscheinlich verworfen" das

Konzil von Pisa von 1409.

Bis auf Bellarmin haben die meisten Theologen und auch
nach ihm die nicht kurialistischen das Konstanzer Konzil und
das Baseler wenigstens bis zum Jahre 1436 als ökumenisch
angesehen, dagegen nicht das Florenzer und noch weniger das
5. Lateran-Konzil, von welchem Bellarmin selbst (De conc. 2, 13)

sagt, einige bezweifelten, ob es ein wahres, allgemeines Konzil
sei. Ganz durchgedrungen ist Bellarmin mit seiner Theorie
auch bei den kurialistischen Theologen nicht, wie der Streit
über die Zählung des vatikanischen Konzils zeigt. Schliesslich
bezeichnete man ein Bruchstück der Konstanzer Versammlung
als allgemeines Konzil und bezeichnete die vatikanische als

zwanzigstes.
Schliesslich die Bemerkung, dass die Ausführungen über

die vielfachen Abweichungen in der Zählung der allgemeinen
Konzilien auch auf den Unterschied aufmerksam machen zwi-

x) Cf. Langen, Das vatikanische Dogma, IV, 91 sq. und 96, wo gezeigt
wird, dass der Inhalt des vatikanischen Dogmas genau mit der Lehre
Bellarmins und der durch diese begründeten Ordensdoktrin der Jesuiten
übereinstimmt.



— 83 —

sehen den wirklich allgemeinen Konzilien des ersten Jahrtausends
und den abendländischen Generalkonzilien, die ihrer Zahl nach
nicht genau fixiert sind, ein Unterschied und eine Unbestimmtheit,

die für eine zukünftige Neuordnung der kirchlichen
Verhältnisse des Occidents von Bedeutung sind und auch bei
Verhandlungen zwischen den Kirchen des Abend- und des Morgen-*ö
landes nicht unbeachtet bleiben können. —

Das folgende gemeinsame Werk betrifft gleichfalls eine

Frage, über die in der Indexgeschichte manches Material
vorliegt, und behandelt: Geschichte der Moralstreitigkeiten in der

römisch-katholischen Kirche seit dem 16. Jahrhundert mit Beiträgen
zur Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens. Auf Grund

ungedruckter Aktenstücke bearbeitet. Nördlingen 1889, 2 Bände,
wovon der zweite Aktenstücke enthält, die, mit Ausnahme von
zwei aus einer vatikanischen Handschrift herrührenden Nummern,
aus dem Nachlass des Jesuitenordens stammend, in den
Münchener Bibliotheken und Archiven sich vorfanden.

Absicht der Verfasser war es, durch ihr ¥/erk eine genaue
Beschreibung der moraltheologischen Kämpfe zu bieten, welche
im Schosse der katholischen Kirche im 17. und 18. Jahrhundert
sich abspielten, und dadurch in eine Lücke der
historischtheologischen Literatur einzutreten, welche seit geraumer Zeit
und von nicht wenigen empfunden wurde. Was man bisher
von diesen Kämpfen wusste, beschränkte sich meist auf
diejenige Episode dieses Theologen-Krieges, welche durch Pascal
und die Provinzialbriefe gekennzeichnet ist und allerdings alle
Beachtung verdient, weil damals der gelungene Versuch
gemacht wurde, das Interesse der gebildeten Laienwelt für die
streitigen Fragen zu wecken und die Blossen aufzudecken, die
die Kasuisten des Jesuitenordens sich gegeben hatten. Nun aber
hat von jener Zeit an der Streit und Gegensatz sich erweitert
und vertieft, und die bedeutendsten Körperschaften wurden
hineingezogen. Die Geschichte dieser Bewegungen war bisher
wenig bekannt und wenig beachtet. Die Verfasser hatten für
ihre Arbeit nur zwei Vorgänger, die beiden Dominikaner Concina
und Patuzzi, welche 1743 und 1751 eine eingehendere
Darstellung der Geschichte des Probabilismus oder doch Material
dazu geliefert hatten. Sie selber waren durch die erwähnten
Aktenstücke in den Stand gesetzt, zum erstenmal den gesamten
Verlauf dieses theologischen Dramas in all seinen Wendungen



— 84 —

und Wechselfällen, mit den Motiven und Urteilen der
beteiligten Zeitgenossen, soweit immer möglich, klar und
vollständig darzulegen.

Die Moraltheologie als wissenschaftliche Begründung und
Entwicklung der christlichen Sittenlehre wurde früher nach
dem Vorgange der mittelalterlichen Theologen, namentlich des

Thomas von Aquin, mit der Dogmatik zusammen behandelt
und diese Disziplin als theologia speculativa oder scholastica
bezeichnet. Daneben bildete sich als besondere Disziplin die
Kasuistik heraus, deren Aufgabe es ist, die allgemeinen
Sittengesetze auf konkrete Fälle anzuwenden und die in solchen
Fällen sich ergebenden Gewissensfragen (casus conscientiae) zu
lösen. Während z. B. die Moraltheologie im allgemeinen zeigt, dass
und wie der Sonntag zu heiligen ist, und die Pflichten der
Unterlassung der Arbeit, der Teilnahme am Gottesdienst u. s. w.
begründet, gibt die Kasuistik ins einzelne gehende Erörterungen
über das, was erforderlich ist, um die Messe pflichtgemäss zu
hören, und über die Gründe, welche die Nichterfüllung dieser
Pflicht entschuldigen, ferner über die Arbeiten, die an Sonn- und
Feiertagen verboten sind, über die Gründe, die sie als erlaubt
erscheinen lassen, dann eine Aufzählung von Dingen, die mit
gewissen Einschränkungen erlaubt sind, kaufen, verkaufen u. s. w.,
endlich eine Reihe von Fragen, wie: ist es erlaubt, zu schreiben,
abzuschreiben, zu korrigieren, zu zeichnen, zu malen, zu sticken,
zu häkeln, zu jagen? u. s. w.; dabei wird auch die Frage
aufgeworfen, ob etwas unter einer Todsünde oder unter einer
lässlichen Sünde verboten sei ; es werden genaue Berechnungen
nach Stunden und Bruchteilen von Stunden angestellt, um
festzustellen, was als lässliche, und was als Todsünde zu gelten
habe.

Ihre Ausbildung erhielt die Kasuistik in engem Zusammenhang

mit dem Buss- und Beichtwesen. Die ersten Anfänge
derselben finden sich schon zur patristischen Zeit, z. B. in den
beiden Schriften des hl. Augustinus über die Lüge. Eine weitere
Ausgestaltung wurde durch die sogenannten kanonischen Briefe
von morgenländischen Bischöfen und im Abendlande durch die
libri pcenitentiales bewirkt. Um den Beichtvater zur Erfüllung
seiner Aufgabe in den Stand zu setzen, wurde weiterhin nicht
nur in den grössern theologischen Werken des spätem Mittelalters

die Moraltheologie durch eine stärkere Berücksichtigung



— 85 —

des kasuistischen Elementes praktischer gestaltet, sondern auch
eine Reihe von spezifisch kasuistischen Werken verfasst, und

zwar ausser umfangreichen und gelehrten auch kompendiöse
Handbücher für Beichtväter und in der Volkssprache
geschriebene Anleitungen zur Beichte für Laien. Vom 16.

Jahrhundert an wird zumeist den ausführlichen kasuistischen
Erörterungen eine kurze Darlegung der allgemeinen Grundsätze
vorausgeschickt, und so die Kasuistik mit der theoretischen
Moral in engere Verbindung gebracht. Ihre volle Ausbildung
erhielt diese Disziplin durch die Jesuiten in der nachtriden-
tinischen Zeit ').

Hirscher, der in seiner 1823 erschienenen Schrift: Über
das Verhältnis des Evangeliums zu der theologischen Scholastik,
auf die bedenklichen Seiten der kasuistischen Behandlung der
Moraltheologie aufmerksam machte, hob eine der bedenklichsten

nicht hervor: das Eindringen des Probabilismus seit dem
Ende des 16. Jahrhunderts.

Bezüglich der Pflichtmässigkeit, Erlaubtheit oder
Unerlaubtheit einer Handlung sind seit der genannten Zeit folgende
Theorien ausgebildet worden : In manchen Fällen ist über
diese Fragen keine volle Gewissheit zu erlangen, es stehen sich
dann zwei Ansichten gegenüber, von denen jede sich auf
Gründe stützt, also probabilis, keine certa, ist. In diesem Falle
sind entweder beide aoque probalis, oder das gegenseitige
Verhältnis lässt sich je nach der Zahl der Gründe durch die
termini: probabilior und minus probabilis, beziehungsweise
probabilissima und tenuiter probabilis bezeichnen. Je nachdem
sich die Probabilität auf innere oder auf äussere Gründe, d. h.
auf die Autorität der Sachverständigen, stützt, ergibt sich die
probabilitas intrinseca oder extrinseca.

') Auch von protestantischen Theologen ist die Kasuistik im 17. und
18. Jahrhundert fleissig kultiviert worden in Bearbeitungen, die sich natürlich

in wesentlichen Punkten von den katholischen unterscheiden. Die
Verordnungen der Konzilien und Päpste, die Lehren der Scholastiker und
spätem Theologen und der Kanonisten kommen bei den protestantischen
Kasuisten nicht als massgebend in Betracht; sie gehen meist nicht so in
Einzelheiten ein wie die katholischen, der Unterschied von Tod- und läss-
lichen Sünden tritt nicht in einer so äusserlichen Weise hervor, wie auf
katholischer Seite, und namentlich hat bei ihnen der Probabilismus nur in
sehr beschränktem Masse Eingang gefunden.



— 86 —

Von der opinio probabilior, beziehungsweise minus
probabilis ist zu unterscheiden die opinio tutior, beziehungsweise
minus tuta. Die sicherere Meinung ist diejenige, bei deren
Befolgung die Verletzung eines Gesetzes sicherer vermieden wird,
als bei der Befolgung der entgegengesetzten, sie ist also legi
favens, die minus tuta aber libertati favens.

Aus diesen Unterscheidungen ergeben sich folgende
Auffassungen :

1. Tutiorismus, d. h. ich muss der opinio tutior folgen,
auch wenn die opinio minus tuta probabilior oder probabilissima
ist. Diese von den meisten Theologen und von Alexander VIII.
am 7. Dezember 1690 als zu streng verworfene Regel spricht
der gemilderte Tutiorismus so aus: ich darf der weniger sichern
Meinung dann, aber auch nur dann, folgen, wenn sie
probabilissima ist.

2. Probabiliorismus : der opinio tutior darf man folgen,
auch wenn sie minus probabilis ist; der minder sichern
Meinung darf man nur dann folgen, wenn sie probabeler ist als
die entgegengesetzte.

3. Äquiprobabilismus : der minder sichern Meinung darf
man auch dann folgen, wenn sie und die sicherere gleich
probabel sind.

4. Probabilismus: der minder sichern Meinung darf man
auch dann folgen, wenn sie die weniger probabele ist.

Beim Probabilismus sind drei Abstufungen zu unterscheiden :

der minder sichern Meinung darf man a) nur dann folgen,
wenn sie beinahe ebenso probabel ist wie die entgegengesetzte ;

diese Ansicht steht dem Äquiprobabilismus am nächsten und
wird vielfach mit diesem zusammengeworfen; b) nur dann,
wenn sie zwar weniger probabel, aber doch vere et solide
probabilis, also auf gute Gründe gestützt ist — echter
Probabilismus; c) auch dann, wenn sie nur tenuiter, ja sogar, wenn
sie nur dubie oder probabiliter probabilis ist, also, wenn nur
irgend welche Gründe dafür sprechen, oder wenn es nicht
gewiss ist, dass keine Gründe dafür sprechen — laxer
Probabilismus.

Der erste prinzipielle Vertreter des Probabilismus ist der
spanische Dominikaner Bartholomäus de Medina in seinem
1577 erschienenen Kommentar über Thomas von Aquin. Ihm
folgten noch im selben Jahrhundert spanische Dominikaner,



— 87 —

Augustiner und zuletzt Jesuiten. In der ersten Hälfte des
17. Jahrhunderts wurde der Probabilismus die herrschende
Ansicht zumeist in Spanien, aber auch in Italien und Deutschland,

am wenigsten in Frankreich. Man kann also weder
sagen, die Jesuiten hätten den Probabilismus erfunden, noch
sie allein hätten ihn verteidigt und verbreitet. Er fand sogar
schon in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts im Orden
Widerspruch, aber die Zahl der Gegner ist verschwindend
klein im Vergleich zur Zahl derjenigen, die zur genannten
Zeit das System verteidigten, weiter ausbildeten und in der
Kasuistik in der mannigfachsten Weise zur Anwendung brachten.

Gegen diesen Zustand trat im Anfange der zweiten Hälfte
des 17. Jahrhunderts ein Rückschlag ein. Dass der Probabilismus,

ausser in Spanien, aufhörte, die herrschende Ansicht
zu sein, ist in erster Linie das Verdienst Pascals und seiner
Freunde, was ihnen sofort den Vorwurf des „Jansenismus"
eintrug. Gegen den Probabilismus sprachen sich gleichzeitig
Bischöfe, Pfarrer und Universitäten aus. Sogar Päpste, Innocenz

X., Alexander VIL, Innocenz XL, verwarfen wenigstens
eine Anzahl der allerbedenklichsten Moralsätze und Hessen
durch die Inquisition und die Indexkongregation eine Reihe
von laxen moraltheologischen und kasuistischen Büchern —
aber auch solche von Pascal und Arnauld — verbieten.
Alsbald wurde der verpflichtende Charakter dieser Dekrete von
den Probabilisten angezweifelt, wobei das „ex cathedra" wieder
eine Rolle spielte.

Bei den Dominikanern wurde seit 1656 der Probabilioris-
raus so gut wie Ordensdoktrin; der Probabilismus wird von
ihnen bekämpft und stösst auf Widerspruch bei Kapuzinern,
Trappisten und Benediktinern. Mabillon z. B. sagt 1691 in dem
Traité des études monastiques, p. 2, ch. 7 : Es ist viel nützlicher,
Ciceros Bücher de offieiis zu lesen, als gewisse Kasuisten zu
studieren, welche, abgesehen davon, dass sie unendlich
ausführlich sind, sehr oft nur dazu dienen, den Leser in der
schlimmsten Weise zu verwirren, und dann schlechte Regeln
geben, um sich aus der Verwirrung herauszuhelfen. Findet
man bei diesen Kasuisten bezüglich der Probabilität eine bessere
Regel, als die Ciceros, dass man sich vor allem hüten solle,
wovon man im Zweifel ist, ob es recht oder unrecht sei?
Aequitas enim, sagt er (de off. 1, 30), lucet ipsa per se; dubi-



tatio autem cogitationem significat injurias. Wie viele Gewissensfälle,

sagt ein ausgezeichneter Übersetzer, Hessen sich nach
diesem Grundsatze entscheiden, wenn die Christen ihn befolgen
wollten

Im Jesuitenorden dagegen entwickelte sich zu gleicher Zeit
der Probabilismus zur sententia communis, zumal er von einigen
Ordensgeneralen begünstigt wurde.

Da geschah das Unerwartete, dass im Orden selber, in
der Person seines Generals Gonzalez, gebürtig aus Spanien,.
dem klassischen Lande des Probabilismus, ein Mann aufstand,
der, durch den Papst geschützt und angeleitet, den Kampf
gegen den Probabilismus und damit gegen die überwiegende
Mehrheit seiner Untergebenen aufnahm. Seine Anschauung, für
die er, wo nicht Herrschaft, so doch zunächt wenigstens
Duldung zu erringen suchte, war der Äquiprobabilismus, nicht wie
gegnerischerseits mitunter behauptet wird, der Tutiorismus oder
der Probabiliorismus.

Die daraus sich ergebenden Wirren mit allen ihren Kreuz-
und Querzügen, mit allen ihren Intrigen und Leidenschaften,
werden von den Verfassern ausführlich und quellenmässig
beschrieben, und es ist von hohem Interesse, unter ihrer Leitung
die Wendungen und Wechselfälle dieses Streites kennen zu
lernen. Eine mehr populäre Darstellung dieser Krisis im
Jesuitenorden lieferte Reusch im Jahre 1889 in den Preussischen
Jahrbüchern, Bd. 63, 52 sqq.

Thyrsus Gonzalez de Santalla war 1655—1665 Professor
der scholastischen Theologie zu Salamanca und wirkte dann
1665—1676 als Missionsprediger in verschiedenen Teilen von
Spanien. Als solcher lernte er die schlimmen Folgen der laxen
Moraltheologie kennen und wurde um 1670 an der Richtigkeit
des Probabilismus irre, den er selbst als Professor früher
vorgetragen hatte. Nachdem er die Frage genauer studiert,
verfasste er eine ausführliche Bekämpfung des Probabilismus unter
dem Titel : Fundamentum theologise moralis, i. e. tractatus 'de

recto usti opinionum probabilium etc. Im Jahre 1673 schickte
er das Manuskript zur Approbation dem Ordensgeneral Oliva,
dem er das Werk in der Absicht widmen wollte, um so deutlich

zu zeigen, dass die Gesellschaft als solche den Probabilismus

nicht adoptiert habe. Der General verweigerte 1674
die Druckerlaubnis und beharrte bei seiner Weigerung auch,



als Gonzalez sich zu Milderungen und Änderungen bereit
erklärte, wenn nur der wesentliche Inhalt seines Buches unberührt

bleibe. Im Jahre 1676 wurde Gonzalez erster Professor
der Theologie zu Salamanca. Als solcher schrieb er Selecta?

disputationes ex universa theologia scholastica in vier Bänden.
Er hatte in einem Bande seine Ansicht über den Probabilismus
vortragen wollen, aber auch das wurde auf den Rat der
Revisoren vom General nicht gestattet. Gonzalez bat in dieser
Zeit auch den General, durch ein amtliches Rundschreiben zu

erklären, die Gesellschaft erkenne nicht die Meinung der
Probabilisten als Ordensdoktrin an und verpflichte ihre Professoren
nicht zur Verteidigung derselben, sondern stelle es ihnen frei,
diese oder die entgegengesetzte Meinung vorzutragen. Er
erklärte sich auch bereit, alle seine eigenen Schriften über die

Streitfrage zu unterdrücken, wenn nur in den Schulen der
Jesuiten die Lehre der Antiprobabilisten mit Genehmigung der
Oberen vorgetragen würde und von andern Jesuiten Schriften
in diesem Sinne veröffentlicht würden. Der General Oliva
erklärte, ein Rundschreiben, wie Gonzalez es wünsche, sei
unnötig, da kein Gesetz der Gesellschaft existiere, woraus
geschlossen werden könnte, dass der Probabilismus Orclensdoktrin
sei. Diesen zu bekämpfen, wurde aber Gonzalez weder von
Oliva, noch von dem folgenden General Charles de Noyelle
-1682—1686) gestattet.

Diese Haltung der beiden Generale ist um so bemerkenswerter,

als sie damit in einen scharfen Gegensatz zu dem
damaligen Papste Innocenz XL (1676—1689) traten, welcher,
wie sein Vorgänger Alexander VII. im Jahre 1665, um dem
Umsichgreifen des Probabilismus zu steuern, im Jahre 1679
durch die Inquisition eine Reihe von laxen Sätzen von grossen-
teils jesuitischen Kasuisten verdammen liess, darunter auch
den Satz, dass man jeder irgendwie probabeln Meinung folgen
dürfe.

Der Papst, der durch den Nuntius in Madrid von dem
nicht gedruckten Manuskripte des Gonzalez Kunde erhalten,
liess ihm den Befehl zugehen, frei und unerschrocken den
Probabiliorismus zu verteidigen und den Probabilismus zu
bekämpfen. Der General wurde amtlich aufgefordert, bekannt
zu geben, es sei die Willensmeinung des Papstes, dass jeder
zu gunsten des Probabiliorismus schreiben und die entgegen-



— 90 —

gesetzte Meinung bekämpfen dürfen solle. Der Jesuitengeneral
gehorchte indess nicht.

Gonzalez wurde durch den Nuntius aufgefordert, sein Buch
druckfertig zu machen, und hätte dasselbe nun, auf die
Weisung des Papstes gestützt, auch gegen den Willen des Generals
veröffentlichen können. Es lag ihm aber viel daran, dass das
Buch mit Genehmigung der Ordensoberen erscheine, da es nur
so bekunden konnte, dass der Probabilismus nicht als Ordens-
doktrin anzusehen sei. Er schrieb also dem Papste, er halte
es für besser, sein Buch noch einmal umzuarbeiten und
namentlich auch die mittlerweile erschienenen Schriften zu
berücksichtigen. Damit erklärte sich der Papst einverstanden.
Gonzalez war eben mit dieser Umarbeitung fertig, als er von
seiner Provinz Kastilien als Abgeordneter zu der
Generalkongregation gesandt wurde, die am 21. Juni 1687 zusammentrat,

um den Nachfolger des am 12. Dezember 1686 gestorbenen
Generals Noyelle zu wählen.

Innocenz XL setzte die Wahl des Gonzalez zum General
durch in der ausgesprochenen Absicht, dadurch die Erhebung
des Probabilismus zur Ordensdoktrin zu verhindern. Indessen

waren schon die Bemühungen, die der neue General in den
unter seinem Vorsitz fortgesetzten Verhandlungen der
Generalkongregation in dieser Richtung unternahm, nur von sehr
zweifelhaftem Erfolg.

Als Gonzalez vier Jahre General war, entschloss er sich
zur Veröffentlichung eines Buches gegen den Probabilismus,
dem er den Titel gab : Tractatus succinctus de recto usu opi-
nionum probabilium, auctore admodum Rev. P. Thyrso
Gonzalez etc. Er legte die Schrift nicht den Revisoren der
Gesellschaft vor, sagte auch den fünf Assistenten nichts davon,
gab sie aber einigen Ordensgenossen zu lesen und teilte andern
die Hauptpunkte mit, liess sie dann, nachdem diese sich
einverstanden erklärt hatten, durch zwei Theologen aus andern
Orden approbieren und in Dillingen drucken.

Dass das Buch in Dillingen gedruckt werde, wurde zu
Rom im September 1691 bekannt, und sofort richtete sich der
Widerstand aller probabilistischen Elemente des Ordens, vorab
der fünf Assistenten, gegen den General. Da die mündlichen
und schriftlichen Verhandlungen mit ihm nicht zum Ziele
führten, wandten die Assistenten sich an Innocenz XII. mit



— 91 —

der Bitte, er möge die Veröffentlichung des Buches, das der
General mit Umgehung der Zensur des Ordens und des

Magister Sacri Palati habe drucken lassen, nicht gestatten. Während

der letztere Vorwurf, was auch Gonzalez durch sein
Verhalten anerkannte und gut machte, begründet war, weil
jeder in Rom lebende Schriftsteller zur Veröffentlichung eines
Werkes die Erlaubnis des Magister Sacri Palati und des

Kardinalvikars haben musste, wurde die Rechtmässigkeit des

ersteren von Gonzalez, indem er für den General eine
Ausnahmestellung beanspruchte, bestritten. Selbstverständlich waren
Inhalt und Tendenz des Buches für das Vorgehen der Assistenten
massgebend. Die Anordnung des Papstes, die ganze Auflage
nach Rom zu schicken, entsprach nicht den Wünschen der
Gegner des Generals. Die Assistenten, die im Jahre 1692 einen
mächtigen Bundesgenossen erhielten in dem Jesuiten Paolo
Segneri, der, als päpstlicher Prediger nach Rom berufen, bald
bei Innocenz XII. sehr beliebt wurde, setzten den Befehl durch,
die i\.uflage zu Dillingen unter Verschluss zu halten. Dort
muss sie später vernichtet worden sein, denn, soweit bekannt,
ist kein Exemplar mehr vorhanden.

Fortan handelt es sich nur um Veröffentlichung eines neuen
Buches. Der Papst nahm eine zuwartende Stellung ein, die
Gegner des Generals setzten ihre Ränke fort, die sich bis zum
vergeblichen A^ersuch der Bestellung eines Koadjutors und
damit der faktischen Beseitigung des Generals steigerten, einige
katholische Höfe wurden in den Streit hineingezogen und
intervenierten zu gunsten des Generals, endlich veröffentlichte dieser
Anfang 1694 sein Buch: Fundamentum theologias moralis, i. e.

tractatus theologicus de recto usu opinionum probabilium
Aufhöre P. Thyrso Gonzalez, Theol. Prof. Salmanticensi, nunc
Proposito Generali Societatis Jesu.

Da Gonzalez das Dünger Buch gänzlich umgearbeitet
hatte, und von den Probabilisten bei der Zensur viele
Änderungen waren durchgesetzt worden, so trat das Buch schliesslich

ganz verstümmelt ans Licht. Viele Leser fanden daher
die Erwartungen, welche durch die langen und heftigen
Erörterungen über das Buch vor seinem Erscheinen erweckt waren,
nicht erfüllt. Es fand aber weite Verbreitung und erregte auch
in protestantischen Kreisen Aufsehen. Jesuitischerseits wurde
es, insbesondere von Segneri und Rassler in Dillingen, alsbald



— 92 —

angegriffen, während andere Ordensgenossen im Sinne des

Generals tätig waren, dessen Ansichten am ausführlichsten und
besten von dem Spanier Ignacio de Camargo verteidigt wurden.
Immerhin war der Sieg, den Gonzalez durch die Veröffentlichung
seines Werkes über seine Gegner davontrug, nur ein
unvollkommener, wenn er es auch erreichte, dass der Probabilismus
innerhalb des Ordens nicht mehr so ungescheut sein Haupt
erheben durfte.

In der Folgezeit hatte der General weitere aufreibende
Kämpfe zu bestehen mit den widerstrebenden Elementen seines

Ordens; es gelang ihm aber, dieselben, trotz heftiger Anklagen
der Assistenten, niederzuhalten. Im Jahr 1702 übersandte er
Klemens XL, der zwei Jahre vorher auf Innocenz XII. gefolgt
war, eine Denkschrift, worin er sagt: er fürchte, dass nach
seinem Tode der Streit über den Probabilismus in der Gesellschaft

wieder zum offenen Ausbruch kommen werde. Er spricht
dann den Wunsch aus, der apostolische Stuhl möge den
Probabilismus, der die Ursache zahlloser Sünden sei, durch ein
unfehlbares Urteil verdammen 1) ; jedenfalls möge der Papst den
Oberen der Gesellschaft dringend empfehlen, die Verteidigung
des Probabilismus nicht zu dulden. Klemens antwortete dem
Jesuiten, der ihm die Denkschrift überreichte, es werde ihm
sehr lieb sein, wenn die Oberen der Gesellschaft dafür sorgen
wollten, dass die Jesuiten sich des Lehrens und Verteidigens
des Probabilismus enthielten ; er sei überzeugt, dass dieses für
die Ehre und das Gedeihen der Gesellschaft nützlich sei. Unter
ihm und den folgenden Päpsten wurde der Probabilismus von
den Jesuiten mindestens ebenso eifrig verteidigt wie vor
Gonzalez. Die Jesuiten, die ihn im 18. Jahrhundert bekämpften,
bilden eine verschwindende Minderheit. Gonzalez lebte noch bis
1705, hatte aber in den letzten Jahren einen Koacljutor.
wahrscheinlich, weil er geisteskrank war, was bei seinen vielen
Aufregungen ganz glaubhaft ist.

Um die Wende des Jahrhunderts erklärte sich die Assemblée
du clergé de France in scharfen Ausdrücken unter Führung
Bossuets, der Gonzalez' Buch benützte, prinzipiell gegen den
Probabilismus und stellte folgenden Grundsatz auf: wenn für

*) Gonzalez war Infallibilist, wie er überhaupt in allen Fragen die
Anschauungen seines Ordens vertrat, mit alleiniger Ausnahme der Moral-
fraffen.



— 93 —

zwei entgegengesetzte Meinungen gleich viele Gründe zu sprechen
scheinen, habe man die sicherere zu wählen, unter probabelen
Meinungen die probabelere; niemand dürfe einer Meinung folgen,
welche ihm nicht der Wahrheit entsprechender scheine ; die

Ansicht, man dürfe in der Praxis einer Meinung folgen, die

man nicht selbst für die probabelere halte, sei eine im Altertum

unerhörte und erst im letzten Jahrhundert von gewissen
wohlbekannten Theologen ersonnene, die Quelle vieler
sittenverderblichen Sätze; sie sei auch schon von frühern
französischen Bischöfen verdammt worden.

Trotz der Bulle Unigenitus schreitet der Probabiliorismus
siegreich vorwärts, nur avo der Einfluss der Jesuiten ausschlaggebend

war, namentlich in Spanien, herrscht der Probabilismus,
und es ist nicht zu verkennen, dass dieser Umstand zum Sturze
des Ordens Avesentlich beigetragen hat.

Dennoch ist die ganze Reaktion zuletzt gescheitert. Denn,
so rühmt der Jesuit Matignon '•)> „in demselben Augenblicke,
in welchem die Gesellschaft Jesu vernichtet wTurde, erweckte
Gott dem Probabilismus einen neuen Vorkämpfer, und sicherte
er ihr für die Zukunft einen Triumph, auf den man nach
menschlicher Voraussicht nicht hätte rechnen können".

Von ihrem Standpunkte aus mit Recht jubeln die Jesuiten
über diesen Triumph, dass ihr Jünger und Geisteserbe, der
Erste unter den Kasuisten, immer mehr zur Geltung kam und
schliesslich als der unantastbare Lehrer der Moral proklamiert
wurde. Die einschlägigen Partien in der Darstellung der beiden
Verfasser — nächst den Mitteilungen über Gonzalez der
interessanteste Teil des ganzen Werkes — liefern mehr als genug
Beweise dafür, wie berechtigt der Jubel ist.

Menn, Freiburg i. Br.

(Schluss folgt.)

') Études relig., 1866, 9, 20.


	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]

