Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ HEINRICH REUSCH
ALS SCHRIFTSTELLER.

(1825

1900.)

(Fortsetzung.)

IV.

Die nun zu besprechende Gruppe von Biichern steht in
ihren Haupterscheinungen unter dem Zeichen der gemeinsamen
Arbeit Reuschs mit seinem Lehrer und Freunde Déllinger. Zu
den lbrigen hat letzterer Material beigesteuert, wie er dies auch
zu fritheren, namentlich der Indexgeschichte, getan hatte.
F. von Schulte, der jedenfalls genau unterrichtet ist, sagt dar-
iiber im Nekrolog (p. 168): Hat auch Déllinger vieles Material
geliefert, was Reusch selbst gefunden und gesammelt hat, bildet
den weitaus grossten Teil. Beziiglich der gemeinsam verfassten
Werke sagtder genannte vertraute Freund Reuschs (ibid., p.169),
dass auch hier der Lowenanteil der Verarbeitung Reusch zu-
gefallen sei. Dies bestitigt Goetz (p. 96) auf Grund seiner
Einsichtnahme in die zwischen Reuseh und Ddéllinger statt-
gehabte und noch vorhandene Korrespondenz.

Aus diesem Zusammenarbeiten ging zuerst hervor: Die
Selbstbiographie des Kardinals Bellarmin, lateinisch und deutsch,
mit geschichtlichen Erldiuterungen, herausgegeben von Joh. Jos. Ign.
von Dollinger und Fr. Heinvich Reusch, Bonn 1887.

In der Einleitung steht ein vollstindiger Bericht tiber die
interessanten Verhandlungen betreffend die Heiligsprechung
Bellarmins, welche im Jahre 1627 begonnen, wiederholt ab-
gebrochen und, zuletzt im Jahre 1827, wieder aufgenommen



et P

und bis jetzt noch nicht zu Ende gefiihrt sind. Bei diesen Ver-
handlungen hat die Selbstbiographie eine grosse Rolle gespielt,
weil sie, da nieht zur Veroéffentlichung bestimmt, mit grosser
Offenherzigkeit und Naivitit bedenkliche Mitteilungen macht
und so ein grosses Hindernis der Heiligsprechung wurde, die,
nachdem unsere beiden Gelehrten die Sache klargestellt haben,
wohl ausgeschlossen ist.

Die Vita war bis dahin, obwohl mehrmals gedruckt, so
gut wie unbekannt, nur sehr wenige Exemplare waren vor-
handen, Dollinger und Reusch besassen jeder eines. Sie hat
den Titel: Venerabilis Roberti Bellarmini S. R. E. Cardinalis
Vita, quam ipsemet scripsit anno setatis susee LXXI. und reicht
bis 1613; Bellarmin starb am 17. September 1621. Dem la-
teinischen Text liasst Reusch die von ihm gefertigte deutsche
Ubersetzung folgen.

In der Form von Anmerkungen zur Vita folgen dann —
und darin besteht der wichtigste Teil des Werkes — aus ge-
druckten und ungedruckten Quellen geschopfte Mitteilungen
titber die bedeutende schriftstellerische und die einflussreiche
kirchlich-politische Titigkeit des Kardinals, sowie Uber die
kirchlich-politischen Zustande und Vorgéinge in Rom zu der
Zeit, in welcher er lebte. Ausfiithrlicher sind in diesen Er-
lauterungen folgende Gegenstiande besprochen: Bellarmins
pseudonyme Schrift gegen Heinrich IV. Seine Mission nach
Frankreich. Seine Kontroversenim Index. Die Vulgata-Ausgaben
von Sixtus V. und Klemens VIII. Ablasswesen. Pensionen der
Kardindle. Bellarmins Denkschrift iiber Missbriuche. Die Kon-
klaven von 1605. Nepotismus. Der Streit Pauls V. mit Venedig.
Jakob 1. und die Pulververschworung. Verbote von kirchlich-
politischen Schriften der Jesuiten in Frankreich. Die Ziahlung
der allgemeinen Konzilien. Hinrichtung von Ketzern in Rom.
Der Streit der Lowener theologischen Fakultit mit den Jesuiten.
Die Congregationes de auxiliis. Bellarmins Gutachten tiber die
Bulle Johannes’ XXII. von 1327. Deutsches Pasquill gegen
Bellarmin vom Jahre 1614. Heiligsprechungen im allgemeinen.
Der von Pius V. gebilligte Mordanschlag gegen Elisabeth von
England. Die Heiligsprechung des Ignatius von Loyola.

Einige FErlduterungen von besonderem Interesse, welche
den Kardinal in der angegebenen doppelten Beziehung charakte-
risieren, mogen auszugsweise mitgeteilt werden. In der Vita sagt



e TR =

Bellarmin: Als im Jahre 1591 Gregor X1V. dariiber nachdachte,
was mit der von Sixtus V. herausgegebenen Bibel zu machen
wire, in welche sehr viele verkehrte Anderungen aufgenommen
waren, fehlte es nicht an angesehenen Minnern, welche der
Ansicht waren, jene Bibel miisse offentlich verboten werden;
aber N. (so bezeichnet Bellarmin sich selbst) bewies in Gegen-
wart des Papstes, die Bibel miisse nicht verboten, aber so korri-
giert werden, dass sie ohne Beeintridchtigung der Ehre des
Papstes Sixtus’ V. verbessert herausgegeben werden konne; das
konne ausgefithrt werden, wenn man moglichst rasch die ver-
kehrten Anderungen beseitige und die Bibel unter dem Namen
desselben Sixtus neu drucken lasse, mit Beiftigung einer Vor-
rede, in welcher angedeutet werde, in die erste Ausgabe Sixtus’
hittten sich infolge der eiligen Herstellung einige Fehler, sei es
der Setzer, sei es anderer, eingeschlichen. Und so vergalt N.
dem Papste Sixtus Boses mit Gutem. Denn Sixtus hatte wegen
jener Ansicht von der direkten Herrschaft des Papstes iiber
den ganzen Erdkreis seine Kontroversen in den Index der ver-
botenen Biicher gesetzt, bis sie verbessert wiirden; aber nach
secinem Tode befahl die heilige Kongregation der Riten (lapsus
calami, soll heissen: Indexkongregation), seinen Namen in dem
Index zu streichen. Der Rat N.s¢ gefiel dem Papste Gregor,
und er befahl, dass eine Kommission gebildet wiirde, um rasch
die Sixtinische Bibel zu revidieren und der gewdhnlichen Bibel,
namentlich der Lowener, wieder gleichformig zu machen. Das
geschah zu Zagarola im Hause des Marcantonio Colonna in
Anwesenheit des Kardinals Colonna selbst, des englischen Kar-
dinals Allen, des Magister Sacri Palatii, N.’s und drei oder vier
anderer, und nach dem Tode Gregors und Innocenz’ (IX.) gab
Klemens VIII. die revidierte Bibel unter dem Namen Sixtus’
heraus, mit einer Vorrede, welche derselbe N. verfasste.

Zu der auffallenden Tatsache, dass sogar der Name Bellarmins
sich im Index findet, wird folgendes bemerkt. Der Grund, wes-
halb Sixtus V. den ersten Band von Bellarmins Kontroversen,
obschon er ihm selbst gewidmet war, mit donec corrigatur in
den Index setzte, ist sicher der, den Bellarmin etwas salopp
angibt: dass er behauptet hatte, der Papst sei nicht der direkte
Herr der ganzen Welt. In dem 5. Buche der Abhandlung iiber
den Papst verwirft Bellarmin einerseits die Ansicht, der Papst
habe nach gottlichem Recht uneingeschrinkte Gewalt iber die



ganze Welt, wie in kirchlichen, so auch in politischen Dingen,
und anderseits die Ansicht, er habe nach gottlichem Rechte
iberhaupt keine weltliche Gewalt, und begriindet dann die
Meinung, die er als die gewoOhnliche Ansicht der katholischen
Theologen bezeichnet, der Papst habe als Papst allerdings direkt
und unmittelbar keine weltliche Gewalt, sondern nur eine geist-
liche, aber wegen dieser geistlichen Gewalt habe er wenigstens
indirekt auch eine gewisse, und zwar die hochste, Gewalt in
weltlichen Dingen.

Die Ansicht von der nur indirekten Gewalt des Papstes
in weltlichen Dingen, welche Bellarmin vortrug, war jedenfalls
die liberalste, die er in Rom vortragen durfte. Er soll dem
franzosischen Jesuiten Fronton le Due, der ihm vorhielt, dass
er sich nicht auf die Verteidigung der geistlichen Gewalt des
Papstes beschrinkt habe, geantwortet haben: Wirest du zu
Rom, so wiirdest du anders urteilen; ich musste so schreiben;
es war nahe daran, dass sich die Inquisition mit meinen Schriften
zu tun machte.

Nach dem Tode Sixtus’ V. wurde der eben fertig gedruckte
Index vorldufig zuriickgehalten, und die Ausarbeitung eines
neuen beschlossen. Dieser erschien erst 6 Jahre spéter, und
in ihm steht Bellarmin natiirlich nicht.

Mit dem weiterhin erwihnten, die Vulgata betreffenden
Vorgang hat es folgende Bewandtnis. Das Konzil von Trient
hatte die Vulgata fiir authentisch erklirt und einen mdéglichst
korrekten Druck derselben angeordnet. Nachdem die Vor-
arbeiten anfangs einen sehr langsamen Fortgang genommen,
veroffentlichte Sixtus V., der selbst die Korrekturbogen gelesen,
im Jahre 1590 drei Foliobinde unter dem Titel: Biblia Sacra
Vulgatee Editionis Sixti V. P. M. jussu recognita. Etwa dreissig
Druckfehler wurden nachtriglich teils mit der Feder, teils durch
Ausradieren von Buchstaben und Uberdrucken der richtigen
oder durch aufgeklebte Zettelchen verbessert; ausserdem mogen
noch etwa fiinfzig Druckfehler stehen geblieben sein.

Die mit den Vorarbeiten betraute Kommission, zu der auch
Bellarmin gehorte, hatte ihre Vorschlige dem Papste in der
Form unterbreitet, dass sie ein Exemplar der von der Lowener
theologischen Fakultit besorgten und 1583 bei Christoph Plantin
zu Antwerpen gedruckten Vulgata-Ausgabe nach ihren Be-
schliissen korrigierte und tiberreichte. Da dieses Exemplar



—_— 79 —

noch vorhanden, so lisst sich feststellen, dass der von der Kon-
gregation fixierte Text allen Anforderungen entsprach, die man
damals an eine korrekte Ansgabe der Vulgata stellen konnte,
jedenfalls bedeutend besser war, als der Léwener Text. Sixtus V.
war mit der Arbeit der Kongregation unzufrieden, namentlich
missfielen ihm die vielfachen Abweichungen von dem Lowener
Texte, dessen Wert er tiberschitzte. Er machte daher selbst
einen neuen Text zurecht, der sich weniger von dem Loéwener
entfernte und weniger gut war, als der von seiner Kongregation
hergestellte, und verdoffentlichte ihn, wie oben angegeben.

An der Spitze der Ausgabe steht eine umfangreiche, von
Sixtus selbst verfasste, vom 1. Mirz 1589 datierte Bulle, worin
der Papst erklirt, er habe, um das Dekret des Trienter Konzils
zur Ausfithrung zu bringen, gelehrte Ménner mit den Vorarbeiten
fir eine Ausgabe der Vulgata beauftragt, die endgiiltige Fest-
setzung des Textes aber sich selbst vorbehalten. Seine Aus-
gabe biete den alten, seit vielen Jahrhunderten in der Kirche
rezipierten Text, und damit sie um so fehlerfreier erscheine,
habe er mit eigener Hand die Druckfehler korrigiert. Unter
Berufung auf seine, ihm als dem Nachfolger Petri garantierte
Untriiglichkeit im Glauben verordnet er dann, kraft der Fiille
seiner apostolischen Gewalt, durch diese Bulle, die ewig gelten
solle: Dass die von Uns jetzt verdoffentlichte Ausgabe ohne alle
Anzweiflung und Bestreitung als die Vulgata anzusehen ist,
welche das Trienter Konzil als authentisch rezipiert hat, indem
Wir verfigen, dass dieselbe, nachdem sie frither durch die all-
gemeine Ubereinstimmung der h. Kirche und der h. Viiter, dann
durch das Dekret des allgemeinen Trienter Konzils, jetzt end-
lich auch durch die apostolische, von Gott Uns iibertragene
Autoritat approbiert worden ist, als wahr, gesetzlich, authentisch
und unzweifelhaft bei allen offentlichen und privaten Dis-
putationen, Vorlesungen, Predigten und Auslegungen ange-
nommen und festgehalten werden soll.

Erst wenige Exemplare waren ausgegeben, als Sixtus starb.
Gregor XIV., der ihm nach dem zwolftigigen Pontifikate
Urbans VII. folgte, ordnete auf die Klagen der Kommissions-
mitglieder iiber die Méngel der sixtinischen Ausgabe eine Be-
ratung an, an der Bellarmin teilnahm, und die er in der Vita
erwihnt. Wir haben tber diese keine andern Nachrichten und
wissen darum auch nicht, welche Mitglieder der Kommission



— 80 —

ein formliches Verbot der sixtinischen Ausgabe beantragten.
Auf den Rat Bellarmins wurde eine Kommission gebildet.

Was er tliber die derselben gestellte Aufgabe sagt, ist un-
richtig. Der Auftrag, ,die sixtinische Bibel der gewohnlichen
Bibel, namentlich der Lowener, wieder gleichformig zu machen*,
bezog sich nur auf die Interpunktion und Versabteilung, die
Sixtus vielfach willkiirlich geéndert hatte. Die sonstigen ,ver-
kehrten Anderungen“, von denen Bellarmin redet, bestanden
nicht in Abweichungen von dem Loéwener Texte, sondern im
(Gegenteil darin, dass Sixtus viele von seiner Kommission vor-
geschlagenen Anderungen des L.owener Textes nicht genehmigt
hatte. Die Kommission beschloss, im allgemeinen die im Wider-
spruch mit den Vorschligen der Kommission Sixtus’ V. von
diesem weggelassenen Sitze und Satzteile wieder aufzunehmen,
die von ihm beigefiigten zu streichen und die von ihm verworfenen
Verbesserungen wiederherzustellen, jedoch nur insoweit, als
es sich um irgendwie bedeutende Dinge und nicht um solche
handle, die fiir den Sinn keine Bedeutung hitten, wie z. B. die
Vertauschung von nam und enim, ergo und igitur, et, ac und
que. Das Frgebnis ihrer Beratungen wurde in der Weise fixiert,
dass auf den Réndern eines Exemplars der Ausgabe Sixtus' V. ihre
Anderungsvorschlige aufgezeichnet wurden. Noch vor Ablauf
des Jahres 1592 erschien die neue Ausgabe unter dem Titel : Biblia
sacra Vulgatee editionis Sixti V. P. M. jussu recognita et edita.
Vorgedruckt ist ein Breve Klemens’ VIII. vom 9. November 1592,
welches durch seine Kiirze und Harmlosigkeit — es ist lediglich
ein Druckprivilegium -— einen schroffen Gegensatz zu der
natiirlich nicht wieder abgedruckten Bulle Sixtus’ V. bildet.

Der Titel ist darauf berechnet, die ganz falsche Vorstellung
zu erwecken, als biete die Ausgabe den von Sixtus V. ge-
nehmigten Text. Die von Bellarmin, wie er sich in der Vita
rithmt, verfasste Vorrede stellt die Sache so dar: Als die unter
Sixtus V. vollendete Ausgabe schon gedruckt war und der
Papst sie versffentlichen wollte, bemerkte er, dass sich in die
Bibel durch die Schuld der Drucker nicht wenige Fehler ein-
geschlichen, die eine nochmalige Revision noétig machten, und
er beschloss und verordnete darum einen neuen Druck des
ganzen Werkes. Da ihn aber der Tod an der Ausfiihrung
hinderte, so habe jetzt Klemens VIII. das von Sixtus V. be-
absichtigte Werk vollendet.



e B

Die Verfasser weisen in dieser Darstellung vier Unwahrheiten
nach. « Bellarmin bestétigt dadurch zunédchst gegen besseres
Wissen die Angabe des Titelblattes, dass das Buch, vor welchem
seine Vorrede steht, den von Sixtus V. festgestellten Text der
Vulgata, lediglich von Druckfehlern gesiubert, biete. 5) Un-
wahr ist die Behauptung, die Ausgabe Sixtus’ V. sei fertig ge-
druckt gewesen, aber nicht veroffentlicht worden; denn wenig-
stens ein Teil der Auflage war ausgegeben, und der Papst selbst
schickte Exemplare an die katholischen Hofe. Auf Bellarmins
Vorschlag liess Klemens alle erreichbaren Exemplare zuriick-
kaufen, so dass die sixtinische Ausgabe sehr selten geworden
ist. ¢ Unwahr ist weiter die Behauptung, Sixtus habe selbst
einen verbesserten Neudruck seiner Ausgabe angeordnet; denn
es findet sich nirgendwo ein Anhaltspunkt fir diese Angabe,
und sie steht mit der Darstellung in Bellarmins Vita in Wider-
spruch. d) Einen bedeutenden Fortschritt auf dieser Bahn be-
zeichnet es endlich, wenn die Vorrede sagt, Sixtus habe den
Neudruck wegen der Druckfehler, die sich in den ersten Druck
eingeschlichen, angeordnet.

Nachdem gezeigt, welche Rolle diese Dinge im Heilig-
sprechungsprozess Bellarmins gespielt, wird auf den fiir die
pépstliche Autoritit bedenklichsten Punkt eingegangen, der
merkwiirdigerweise weder von Bellarmin noch in den seine
Heiligsprechung betreffenden Aktenstiicken erwihnt wird. Ks
ist die Bulle Sixtus’ V., die offenbar eine ex cathedra erlassene
ist. Die Verfasser setzen sich hier mit Kaulen, Hergenrother
und Cornely auseinander und geben dem zuletzt Genannten zu
bedenken: Ob Pater Cornely wohl im Ernst glaubt, eine von
einem Papste ex cathedra erlassene, auf seinen Befehl gedruckte
und an die katholischen Monarchen versandte und zur form-
lichen Publikation bestimmte Bulle sei nur ein wertloses Stiick
Papier, wenn sich nicht nachweisen lisst, dass sie an der Tiire
von St. Peter angeheftet worden, und es wahrscheinlich ist,
dass der Papst entweder vor dem Tage dieser Anheftung oder
doch innerhalb der nichsten vier, beziehungsweise acht Monate
nach der Anheftung gestorben ist?

Weiterhin ist es von Interesse, zu erfahren, dass Bellarmin
der Begriinder einer sententia communis unter den kurialistischen
Theologen geworden ist iiber die Frage, welche Konzilien als
allgemeine anzusehen seien. Fiir ihn selbst war diese Frage,

Revue intern. de Théologie. Heft 57, 1907. 6



89

da er Infallibilist®) war, nur von untergeordneter Bedeutung;
aber .mit Rucksicht auf diejenigen, welche nicht den Papst,
sondern das allgemeine Konzil fiir unfehlbar hielten, musste er
doch die Frage erortern, welche Konzilien als allgemeine an-
zusehen seien, und dabeil musste ihm daran liegen, die Autoritit
der beiden, welche das Konzil iiber den Papst gestellt hatten,
das Konstanzer und das Baseler, zu beseitigen und diejenigen,
welche diesen Konzilien entgegengetreten, das Florenzer und
das flinfte Lateran-Konzil, sowie diejenigen, welche er flir sein
Lieblingsdogma von der Gewalt des Papstes in weltlichen Dingen
anzufiihren pflegte, das vierte Lateran-Konzil, das erste Lyoner
und das von Vienne, unter die allgemeinen zu stellen. So zihlt er
denn De conc. 1, 5 achtzehn ,approbierte allgemeine Konzilien*:
Die acht aus dem ersten Jahrtausend, dann die vier Lateran-
Konzilien von 1123, 1139, 1179 und 1215, die zwel Lyoner von
1245 und 1274, das Vienner von 1311, das Florenzer, das
fiinfte Lateran-Konzil und das Trienter. Dazu kommen als ,teils
bestiitigte, teils verworfene“ (De conc. 1, 7) unter anderen das
Konstanzer und das Baseler und endlich (1, 8) als ,weder
augenscheinlich bestitigt, noch augenscheinlich verworfen* das
Konzil von Pisa von 1409.

Bis auf Bellarmin haben die meisten Theologen und auch
‘nach ihm die nicht kurialistischen das Konstanzer Konzil und
das Baseler wenigstens bis zum Jahre 1436 als o6kumenisch
angesehen, dagegen nicht das Florenzer und noch weniger das
5. Lateran-Konzil, von welchem Bellarmin selbst (De cone. 2, 13)
sagt, einige bezweitelten, ob es ein wahres, allgemeines Konzil
sei. (Ganz durchgedrungen ist Bellarmin mit seiner Theorie
auch bei den kurialistischen Theologen nicht, wie der Streit
iiber die Zahlung des vatikanischen Konzils zeigt. Schliesslich
bezeichnete man ein Bruchstiick der Konstanzer Versammlung
als allgemeines Konzil und bezeichnete die vatikanische als
zwanzigstes.

Schliesslich die Bemerkung, dass die Ausfiihrungen tiber
die vielfachen Abweichungen in der Z#hlung der allgemeinen
Konzilien auch auf den Unterschied aufmerksam machen zwi-

1 Cf. Langen, Das vatikanische Dogma, IV, 91 sq. und 96, wo gezeigt
wird, dass der Inhalt des vatikanischen Dogmas genau mit der Lehre
Bellarmins und der durch diese begriindeten Ordensdoktrin der Jesuiten
iibereinstimmt.



. 83 —

schen den wirklich allgemeinen Konzilien des ersten Jahrtausends
und den abendliindischen Generalkonzilien, die ihrer Zahl nach
nicht genau fixiert sind, ein Unterschied und eine Unbestimmt-
heit, die fiir eine zukiinftige Neuordnung der Kkirchlichen Ver-
hitltnisse des Occidents von Bedeutung sind und auch bei Ver-
handlungen zwischen den Kirchen des Abend- und des Morgen-
landes nicht unbeachtet bleiben kénnen. —

Das folgende gemeinsame Werk betrifft gleichfalls eine
Frage, iiber die in der Indexgeschichte manches Material vor-
liegt, und behandelt: Geschichte der Moralstreitighkeiten in der
romisch-katholischen Kirche seit dem 16. Jahrhundert mit Beitrigen
zur Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens. Auf Grund
ungedruckter Aktenstiicke bearbeitet. Nordlingen 1889, 2 Bénde,
wovon der zweite Aktenstiicke enthélt, die, mit Ausnahme von
zwei aus einer vatikanischen Handschrift herriihrenden Nummeri,
aus dem Nachlass des Jesuitenordens stammend, in den Miin-
chener Bibliotheken und Archiven sich vorfanden.

Absicht der Verfasser war es, durch ihr Werk eine genaue
Beschreibung der moraltheologischen Kampfe zu bieten, welche
im Schosse der katholischen Kirche im 17. und 18. Jahrhundert
sich abspielten, und dadurch in eine Licke der historisch-
theologischen Literatur einzutreten, welche seit geraumer Zeit
und von nicht wenigen empfunden wurde. Was man bisher
von diesen Kéimpfen wusste, beschrinkte sich meist auf die-
jenige Episode dieses Theologen-Krieges, welche durch Pascal
und die Provinzialbriefe gekennzeichnet ist und allerdings alle
Beachtung verdient, weil damals der gelungene Versuch
gemacht wurde, das Interesse der gebildeten Laienwelt fiir die
streitigen Fragen zu wecken und die Blossen aufzudecken, die
die Kasuisten des Jesuitenordens sich gegeben hatten. Nun aber
hat von jener Zeit an der Streit und Gegensatz sich erweitert
und vertieft, und die bedeutendsten Korperschaften wurden
hineingezogen. Die Geschichte dieser Bewegungen war bisher
wenig bekannt und wenig beachtet. Die Verfasser hatten fiir
ihre Arbeit nur zwei Vorganger, die beiden Dominikaner Concina
und Patuzzi, welche 1743 und 1751 eine eingehendere Dar-
stellung der Geschichte des Probabilismus oder doch Material
dazu geliefert hatten. Sie selber waren durch die erwihnten
Aktenstiicke in den Stand gesetzt, zum erstenmal den gesamten
Verlauf dieses theologischen Dramas in all seinen Wendungen



— 84 __

und Wechselfiallen, mit den Motiven und Urteilen der be-
teiligten Zeitgenossen, soweit immer mdoglich, klar und voll-
standig darzulegen.

Die Moraltheologie als wissenschaftliche Begriindung und
Entwicklung der christlichen Sittenlehre wurde frither nach
dem Vorgange der mittelalterlichen Theologen, namentlich des
Thomas von Aquin, mit der Dogmatik zusammen behandelt
und diese Disziplin als theologia speculativa oder scholastica
bezeichnet. Daneben bildete sich als besondere Disziplin die
Kasuistik heraus, deren Aufgabe es ist, die allgemeinen Sitten-
gesetze aul konkrete Fialle anzuwenden und die in solchen
Fallen sich ergebenden Gewissensfragen (casus conscientise) zu
losen. Wihrend z. B. die Moraltheologie im allgemeinen zeigt, dass
und wie der Sonntag zu heiligen ist, und die Pflichten der Unter-
lassung der Arbeit, der Teilnahme am Gottesdienst u. s. w. be-
griindet, gibt die Kasuistik ins einzelne gehende Frorterungen
tiber das, was erforderlich ist, um die Messe pflichtgemiss zu
horen, und tber die Griinde, welche die Nichterfiillung dieser
Pflicht entschuldigen, ferner iiber die Arbeiten, die an Sonn- und
Feiertagen verboten sind, tiber die Griinde, die sie als erlaubt
erscheinen lassen, dann eine Aufzihlung von Dingen, die mit
gewissen Einschrankungen erlaubt sind, kaufen, verkaufen u.s. w.,
endlich eine Reihe von Fragen, wie: ist es erlaubt, zu schreiben,
abzuschreiben, zu korrigieren, zu zeichnen, zu malen, zu sticken,
zu hakeln, zu jagen? u.s.w.; dabei wird auch die Frage auf-
geworfen, ob etwas unter einer Todsiinde oder unter einer
lisslichen Stinde verboten sei; es werden genaue Berechnungen
nach Stunden und Bruchteilen von Stunden angestellt, um fest-
zustellen, was als lissliche, und was als Todsiinde zu gelten
habe. ,

Ihre Ausbildung erhielt die Kasuistik in engem Zusammen-
hang mit dem Buss- und Beichtwesen. Die ersten Anfange der-
selben finden sich schon zur patristischen Zeit, z. B. in den
beiden Schriften des hl. Augustinus tiber die Liige. Eine weitere
Ausgestaltung wurde durch die sogenannten kanonischen Briefe
von morgenlindischen Bischofen und im Abendlande durch die
libri peenitentiales bewirkt. Um den Beichtvater zur Erfillung
seiner Aufgabe in den Stand zu setzen, wurde weiterhin nicht
nur in den grossern theologischen Werken des spitern Mittel-
alters die Moraltheologie durch eine stirkere Beriicksichtigung



. 8y

des kasuistischen Elementes praktischer gestaltet, sondern auch
eine Reihe von spezifisch kasuistischen Werken verfasst, und
zwar ausser umfangreichen und gelehrten auch kompendiose
Handbiicher fiir Beichtviter und in der Volkssprache ge-
schriebene Anleitungen zur Beichte fir Laien. Vom 16. Jahr-
hundert an wird zumeist den ausfiihrlichen kasuistischen IEr-
orterungen eine kurze Darlegung der allgemeinen Grundsitze
vorausgeschickt, und so die Kasuistik mit der theoretischen
Moral in engere Verbindung gebracht. Ihre volle Ausbildung
erhielt diese Disziplin durch die Jesuiten in der nachtriden-
tinischen Zeit1!).

Hirscher, der in seiner 1823 erschienenen Schrift: Uber
das Verhéltnis des Evangeliums zu der theologischen Scholastik,
auf die bedenklichen Seiten der kasuistischen Behandlung der
Moraltheologie aufmerksam machte, hob eine der bedenklich-
sten nicht hervor: das Eindringen des Probabilismus seit dem
Ende des 16. Jahrhunderts.

Beziiglich der Ptlichtméassigkeit, Erlaubtheit oder Uncr-
laubtheit einer Handlung sind seit der genannten Zeit folgende
Theorien ausgebildet worden: In manchen Fillen ist iiber
diese Fragen keine volle Gewissheit zu erlangen, es stehen sich
dann zwel Ansichten gegentiber, von denen jede sich auf
Griinde stiitzt, also probabilis, keine certa, ist. In diesem Falle
sind entweder beide meque probalis, oder das gegenseitige Ver-
haltnis lisst sich je nach der Zahl der Griinde durch die
termini: probabilior und minus probabilis, beziehungsweise
probabilissima und tenuiter probabilis bezeichnen. Je nachdem
sich die Probabilitiat auf innere oder auf dussere Griinde, d. h.
aul die Autoritat der Sachverstindigen, stiitzt, ergibt sich die
probabilitas intrinseca oder extrinseca.

') Auch von protestantischen Theologen ist die Kasuistik im 17. und
18. Jahrhundert fleissig kultiviert worden in Bearbeitungen, die sich natiir-
lich in wesentlichen Punkten von den katholischen unterscheiden. Die Ver-
ordnungen der Konzilien und Pipste, die Lehren der Scholastiker und
spitern Theologen und der Kanonisten kommen bei den protestantischen
Kasuisten nicht als massgebend in Betracht; sie gehen meist nicht so in
Einzelheiten ein wie die katholischen, der Unterschied von Tod- und liiss-
lichen Siinden tritt nicht in einer so Husserlichen Weise hervor, wie auf
katholischer Seite, und namentlich hat bei ihnen der Probabilismus nur in
sehr beschrinktem Masse Eingang gefunden.



— 86 -

Von der opinio probabilior, beziehungsweise minus pro-
babilis ist zu unterscheiden die opinio tutior, beziehungsweise
minus tuta. Die sicherere Meinung ist diejenige, bei deren Be-
folgung die Verletzung ecines Gesetzes sicherer vermieden wird,
als bei der Befolgung der entgegengesetzten, sie ist also legi
favens, die minus tuta aber libertati favens.

Aus diesen Unterscheidungen ergeben sich folgende Auf-
fassungen:

1. Tutiorismus, d. h. ich muss der opinio tutior folgen,
auch wenn die opinio minus tuta probabilior oder probabilissima
ist. Diese von den meisten Theologen und von Alexander VIII.
am 7. Dezember 1690 als zu streng verworfene Regel spricht
der gemilderte Tutiorismus so aus: ich darf der weniger sichern
Meinung dann, aber auch nur dann, folgen, wenn sie proba-
bilissima ist.

2. Probabiliorismus: der opinio tutior darf man folgen,
auch wenn sie minus probabilis ist; der minder sichern Mei-
nung darf man nur dann folgen, wenn sie probabeler ist als
die entgegengesetzte.

3. Aquiprobabilismus: der minder sichern Meinung darf
man auch dann folgen, wenn sie und die sicherere gleich
probabel sind.

4. Probabilismus: der minder sichern Meinung darf man
auch dann folgen, wenn sie die weniger probabele ist.

Beim Probabilismus sind drei Abstutungen zu unterscheiden :
der minder sichern Meinung darf man @) nur dann folgen,
wenn sie beinahe ebenso probabel ist wie die entgegengesetzte ;
diese Ansicht steht dem Aquiprobabilismus am nichsten und
wird vielfach mit diesem zusammengeworfen; #) nur dann,
wenn sie zwar weniger probabel, aber doch vere et solide
probabilis, also auf gute Griinde gestiitzt ist — echter Proba-
bilismus; ¢/ auch dann, wenn sie nur tenuiter, ja sogar, wenn
sie nur dubie oder probabiliter probabilis ist, also, wenn nur
irgend welche Grinde dafir sprechen, oder wenn es nicht ge-
wiss ist, dass keine Grinde dafiir sprechen — laxer Proba-
bilismus.

Der erste prinzipielle Vertreter des Probabilismus ist der
spanische Dominikaner Bartholomius de Medina in seincm
1577 erschienenen Kommentar tiber Thomas von Aquin. Ihm
folgten noch im selben Jahrhundert spanische Dominikaner,



— 87 —

Augustiner und zuletzt Jesuiten. In der ersten Hilfte des
17. Jahrhunderts wurde der Probabilismus die herrschende An-
sicht zumeist in Spanien, aber auch in Ttalien und Deutsch-
land, am wenigsten in Frankreich. Man kann also weder
sagen, die Jesuiten hitten den Probabilismus erfunden, noch
sie allein hétten ihn verteidigt und verbreitet. Er fand sogar
schon in der ersten Hilfte des 17.Jahrhunderts im Orden
Widerspruch, aber die Zahl der Gegner ist verschwindend
klein im Vergleich zur Zahl derjenigen, die zur genannten
Zeit das System verteidigten, weiter ausbildeten und in der
Kasuistik in der mannigfachsten Weise zur Anwendung brachten.

Gegen diesen Zustand trat im Anfange der zweiten Hilfte
des 17. Jahrhunderts ein Riickschlag ein. Dass der Probabi-
lismus, ausser in Spanien, aufhorte, die herrschende Ansicht
zu sein, ist in erster Linie das Verdienst Pascals und- seiner
Freunde, was ihnen sofort den Vorwurf des ,Jansenismus®
eintrug. (vegen den Probabilismus sprachen sich gleichzeitig
Bischofe, Pfarrer und Universititen aus. Sogar Péapste, Inno-
cenz X., Alexander VII., Innocenz XI., verwarfen wenigstens
eine Anzahl der allerbedenklichsten Moralsitze und liessen
durch die Inquisition und die Indexkongregation eine Reihe
von laxen moraltheologischen und kasuistischen Biichern —
aber auch solche von Pascal und Arnauld — verbieten. Als-
bald wurde der verpflichtende Charakter dieser Dekrete von
den Probabilisten angezweifelt, wobei das ,ex cathedra“ wieder
eine Rolle spielte.

Bel den Dominikanern wurde seit 16566 der Probabilioris-
mus so gut wie Ordensdoktrin; der Probabilismus wird von
ihnen bekampft und stosst auf Widerspruch bei Kapuzinern,
Trappisten und Benediktinern. Mabillon z. B. sagt 1691 in dem
Traité des ¢tudes monastiques, p. 2, ch. 7: Es ist viel niitzlicher,
Ciceros Biicher de officiis zu lesen, als gewisse Kasuisten zu
stiudieren, welche, abgesehen davon, dass sie unendlich aus-
fihrlich sind, sehr oft nur dazu dienen, den Leser in der
schlimmsten Weise zu verwirren, und dann schlechte Regeln
geben, um sich aus der Verwirrung herauszuhelfen. Findet
man bei diesen Kasuisten beziiglich der Probabilitiit eine bessere
Regel, als die Ciceros, dass man sich vor allem hiiten solle,
wovon man im Zweifel ist, ob es recht oder unrecht sei?
Aequitas enim, sagt er (de off. 1, 30), lucet ipsa per se; dubi-



. 88

tatio autem cogitationem significat injurice. Wie viele Gewissens-
fille, sagt ein ausgezeichneter Ubersetzer, liessen sich nach
diesem Grundsatze entscheiden, wenn die Christen ihn befolgen
wollten!

Im Jesuitenorden dagegen entwickelte sich zu gleicher Zeit
der Probabilismus zur sententia communis, zumal er von einigen
Ordensgeneralen begiinstigt wurde.

Da geschah das Unerwartete, dass im Orden selber, in
der Person seines Generals Gonzalez, gebiirtig aus Spanien,
dem klassischen Lande des Probabilismus, ein Mann aufstand,
der, durch den Papst geschiitzt und angeleitet, den Kampf
gegen den Probabilismus und damit gegen die iiberwiegende
Mehrheit seiner Untergebenen aufnahm. Seine Anschauung, fir
die er, wo nicht Herrschaft, so doch zunicht wenigstens Dul-
dung zu erringen suchte, war der Aquiprobabilismus, nicht wie
gegnerischerseits mitunter behauptet wird, der Tutiorismus oder
der Probabiliorismus.

Die daraus sich ergebenden Wirren mit allen ihren Kreuz-
und Querziigen, mit allen ihren Intrigen und Leidenschaften,
werden von den Verfassern ausfiithrlich und quellenméssig be-
schrieben, und es ist von hohem Interesse, unter ihrer Leitung
die Wendungen und Wechselfille dieses Streites kennen zu
lernen. Eine mehr populidre Darstellung dieser Arisis im .Je-
suitenorden lieferte Reusch im Jahre 1889 in den Preussischen
Jahrbiichern, Bd. 63, 52 sqq.

Thyrsus Gonzalez de Santalla war 1655—1665 Professor
der scholastischen Theologie zu Salamanca und wirkte dann
1660—1676 als Missionsprediger in verschiedenen Teilen von
Spanien. Als solcher lernte er die schlimmen Folgen der laxen
Moraltheologie kennen und wurde um 1670 an der Richtigkeit
des Probabilismus irre, den er selbst als Professor frither vor-
getragen hatte. Nachdem er die Frage genauer studiert, ver-
fasste er eine ausfithrliche Bekdmpfung des Probabilismus unter
dem Titel: Fundamentum theologise moralis, 1. e. tractatus de
recto usu opinionum probabilium etc. Im Jahre 1673 schickte
er das Manuskript zur Approbation dem Ordensgeneral Oliva,
dem er das Werk in der Absicht widmen wollte, um so deut-
lich zu zeigen, dass die Gesellschaft als solche den Probabi-
lismus nicht adoptiert habe. Der General verweigerte 1674
die Druckerlaubnis und beharrte bei seiner Weigerung auch,



— 89 —

als Gonzalez sich zu Milderungen und Anderungen bereit er-
kldrte, wenn nur der wesentliche Inhalt seines Buches unbe-
rithrt bleibe. Im Jahre 1676 wurde Gonzalez erster Professor
der Theologie zu Salamanca. Als solcher schrieb er Selectee
disputationes ex universa theologia scholastica in vier Bénden.
Er hatte in einem Bande seine Ansicht @iber den Probabilismus
vortragen wollen, aber auch das wurde auf den Rat der Re-
visoren vom General nicht gestattet. Gonzalez bat in dieser
Zeit auch den General, durch ein amtliches Rundschreiben zu
erkliren, die Gesellschaft erkenne nicht die Meinung der Pro-
babilisten als Ordensdoktrin an und verpflichte ihre Professoren
nicht zur Verteidigung derselben, sondern stelle es ihnen frei,
diese oder die entgegengesetzte Meinung vorzutragen. Kr er-
klarte sich auch bereit, alle seine eigenen Schriften iiber die
Streitfrage zu unterdriicken, wenn nur in den Schulen der
Jesuiten die l.ehre der Antiprobabilisten mit Genehmigung der
Oberen vorgetragen wiirde und von andern Jesuiten Schriften
in diesem Sinne veroffentlicht wiirden. Der General Oliva er-
kliarte, ein Rundschreiben, wie Gonzalez es wiinsche, sei un-
notig, da kein Gesetz der Gesellschaft existiere, woraus ge-
schlossen werden konnte, dass der Probabilismus Ordensdoktrin
sel. Diesen zu bekidmpfen, wurde aber Gonzalez weder von
Oliva, noch von dem folgenden General Charles de Noyelle
(1682—1686) gestattet.

Diese Haltung der beiden Generale ist um so bemerkens-
werter, als sie damit in einen scharfen Gegensatz zu dem
damaligen Papste Innocenz XI. (1676—1689) traten, welcher,
wie sein Vorgénger Alexander VII. im Jahre 1665, um dem
Umsichgreifen des Probabilismus zu steuern, im Jahre 1679
durch die Inquisition eine Reihe von laxen Sitzen von grossen-
teils jesuitischen Kasuisten verdammen liess, darunter auch
den Satz, dass man jeder irgendwie probabeln Meinung folgen
dirfe.

Der Papst, der durch den Nuntius in Madrid von dem
nicht gedruckten Manuskripte des Gonzalez Kunde erhalten,
liess ihm den Befehl zugehen, frei und unerschrocken den
Probabiliorismus zu verteidigen und den Probabilismus zu be-
kampfen. Der General wurde amtlich aufgefordert, bekannt
zu geben, es sei die Willensmeinung des Papstes, dass jeder
zZu gunsten des Probabiliorismus schreiben und die entgegen-



S .

gesetzte Meinung bekimpfen diirfen solle. Der Jesuitengeneral
gehorchte indess nicht.

(ronzalez wurde durch den Nuntius aufgefordert, sein Buch
druckfertig zu machen, und héitte dasselbe nun, auf die Wei-
sung des Papstes gestiitzt, auch gegen den Willen des Generals
verdffentlichen koénnen. Es lag ihm aber viel daran, dass das
Buch mit Genehmigung der Ordensoberen erscheine, da es nur
so bekunden konnte, dass der Probabilismus nicht als Ordens-
doktrin anzusehen sei. Er schrieb also dem Papste, er halte
es fir besser, sein Buch noch einmal umzuarbeiten und na-
mentlich auch die mittlerweile erschienenen Schriften zu be-
riicksichtigen. Damit erklarte sich der Papst einverstanden.
Gonzalez war eben mit dieser Umarbeitung fertig, als er von
seiner Provinz Kastilien als Abgeordneter zu der General-
kongregation gesandt wurde, die am 21. Juni 1687 zusammen-
trat, um den Nachfolger des am 12. Dezember 1686 gestorbenen
Generals Novelle zu wihlen.

Innocenz XI. setzte die Wahl des Gonzalez zum General
durch in der ausgesprochenen Absicht, dadurch die Erhebung
des Probabilismus zur Ordensdoktrin zu verhindern. Indessen
waren schon die Bemiihungen, die der neue General in den
unter seinem Vorsitz fortgesetzten Verhandlungen der General-
kongregation in dieser Richtung unternahm, nur von sehr
zweifelhaftem Erfolg.

Als Gonzalez vier Jahre General war, entschloss er sich
zur Veroéffentlichung eines Buches gegen den Probabilismus,
dem er den Titel gab: Tractatus succinctus de recto usu opi-
nionum probabilinm, auctore admodum Rev. P. Thyrso Gon-
zalez etc. Er legte die Schrift nicht den Revisoren der Ge-
sellschaft vor, sagte auch den fiinf Assistenten nichts davon,
gab sie aber einigen Ordensgenossen zu lesen und teilte andern
die Hauptpunkte mit, liess sie dann, nachdem diese sich ein-
verstanden erkldrt hatten, durch zwei Theologen aus andern
Orden approbieren und in Dillingen drucken.

Dass das Buch in Dillingen gedruckt werde, wurde zu
Rom im September 1691 bekannt, und sofort richtete sich der
Widerstand aller probabilistischen Elemente des Ordens, vorab
der finf Assistenten, gegen den General. Da die miindlichen
und schriftlichen Verhandlungen mit ihm nicht zum Ziele
fihrten, wandten die Assistenten sich an Innocenz XII. mit



SR ., [

der Bitte, er moge die Veroffentlichung des Buches, das der
(veneral mit Umgehung der Zensur des Ordens und des Ma-
gister Sacri Palatii habe drucken lassen, nicht gestatten. Wéh-
rend der letztere Vorwurf, was auch Gonzalez durch sein
Verhalten anerkannte und gut machte, begrindet war, weil
jeder in Rom lebende Schriftsteller zur Veroifentlichung eines
Werkes die Erlaubnis des Magister Sacri Palatii und des
Kardinalvikars haben musste, wurde die Rechtmiissigkeit des
ersteren von Gonzalez, indem er fiir den General eine Aus-
nahmestellung beanspruchte, bestritten. Selbstverstindlich waren
Inhalt und Tendenz des Buches fiir das Vorgehen der Assistenten
massgebend. Die Anordnung des Papstes, die ganze Auflage
nach Rom zu schicken, entsprach nicht den Wiinschen der
Goegner des Generals. Die Assistenten, die im Jahre 1692 einen
mitchtigen Bundesgenossen erhielten in dem Jesuiten Paolo
Segneri, der, als péapstlicher Prediger nach Rom berufen, bald
bei Innocenz XII. sehr beliebt wurde, setzten den Befehl durch,
die Auflage zu Dillingen unter Verschluss zu halten. Dort
muss sie spéter vernichtet worden sein, denn, soweit bekannt,
ist kein Exemplar mehr vorhanden.

Fortan handelt es sich nur um Verdéffentlichung eines neuen
Buches. Der Papst nahm eine zuwartende Stellung ein, die
Gregner des Generals setzten ihre Rénke fort, die sich bis zum
vergeblichen Versuch der Bestellung eines Koadjutors und da-
mit der faktischen Beseitigung des Generals steigerten, einige
katholische Hofe wurden in den Streit hineingezogen und inter-
venierten zu gunsten des (denerals, endlich verdsffentlichte dieser
Anfang 1694 sein Buch: Fundamentum theologise moralis, i. e,
tractatus theologicus de recto usu opinionum probabilium . ..
Authore P. Thyrso Gonzalez, Theol. Prof. Salmanticensi, nunc
Preeposito Generali Societatis Jesu.

Da Gonzalez das Dillinger Buch ginzlich umgearbeitet
hatte, und von den Probabilisten bei der Zensur viele Ande-
rungen waren durchgesetzt worden, so trat das Buch schliess-
lich ganz verstiimmelt ans Licht. Viele Leser fanden daher
die Erwartungen, welche durch die langen und heftigen Er-
orterungen tiber das Buch vor seinem Erscheinen erweckt waren,
nicht erfiillt. Es fand aber weite Verbreitung und erregte auch
in protestantischen Kreisen Aufsehen. Jesuitischerseits wurde
es, insbesondere von Segneri und Rassler in Dillingen, alsbald



92

angegriffen, wihrend andere Ordensgenossen im Sinne des
(Generals téitig waren, dessen Ansichten am ausfiihrlichsten und
besten von dem Spanier Ignacio de Camargo verteidigt wurden.
Immerhin war der Sieg, den Gonzalez durch die Veroffentlichung
seines Werkes fiiber seine Gegner davontrug, nur ein unvoll-
kommener, wenn er es auch erreichte, dass der Probabilismus
innerhalb des Ordens nicht mehr so ungescheut sein Haupt
erheben durfte.

In der Folgezeit hatte der General weitere aufreibende
Kampfe zu bestehen mit den widerstrebenden Elementen seines
Ordens; es gelang ihm aber, dieselben, trotz heftiger Anklagen
der Assistenten, niederzuhalten. Im Jahr 1702 ibersandte er
Klemens XI., der zwei Jahre vorher auf Innocenz XII. gefolgt
war, eine Denkschrift, worin er sagt: er fiirchte, dass nach
seinem Tode der Streit tiber den Probabilismus in der Gesell-
schaft wieder zum offenen Ausbruch kommen werde. Er spricht
dann den Wunsch aus, der apostolische Stuhl moge den Pro-
babilismus, der die Ursache zahlloser Stinden sei, durch cin
unfehlbares Urteil verdammen '); jedenfalls moge der Papst den
Oberen der Gesellschaft dringend empfehlen, die Verteidigung
des Probabilismus nicht zu dulden. Klemens antwortete dem
Jesuiten, der ihm die Denkschrift tiberreichte, es werde ihm
sehr lieb sein, wenn die Oberen der Gesellschaft dafiir sorgen
wollten, dass die Jesuiten sich des Lehrens und Verteidigens
des Probabilismus enthielten; er sei {iberzeugt, dass dieses fiir
die Ehre und das Gedeihen der Gesellschaft niitzlich sei. Unter
ihm und den folgenden Papsten wurde der Probabilismus von
den Jesuiten mindestens ebenso eifrig verteidigt wie vor (Gon-
zalez. Die Jesuiten, die ihn im 18. Jahrhundert bekampften,
bilden eine verschwindende Minderheit. Gonzalez lebte noch bis
1705, hatte aber in den letzten Jahren einen Koadjutor, wahr-
scheinlich, well er geisteskrank war, was bei seinen vielen
Aufregungen ganz glaubhaft ist.

Um die Wende des Jahrhunderts erklirte sich die Assemblée
du clerge de France in scharfen Ausdriicken unter Fiithrung
Bossuets, der Gonzalez’ Buch beniitzte, prinzipiell gegen den
Probabilismus und stellte folgenden Grundsatz auf: wenn fir

) Gonzalez war Infallibilist, wie er iiberhaupt in allen Fragen die
Anschauungen seines Ordens vertrat, mit alleiniger Ausnahme der Moral-
fragen.



. 93 —

zwel entgegengesetzte Meinungen gleich viele Griinde zu sprechen
scheinen, habe man die sicherere zu wihlen, unter probabelen
Meinungen die probabelere; niemand diirfe einer Meinung folgen,
welche ihm nicht der Wahrheit entsprechender scheine; die
Ansicht, man dirfe in der Praxis einer Meinung folgen, die
man nicht selbst fiir die probabelere halte, sei eine im Alter-
tum unerhorte und erst im letzten Jahrhundert von gewissen
wohlbekannten Theologen ersonnene, die Quelle vieler sitten-
verderblichen Sitze; sie sei auch schon von frithern fran-
zosischen Bischofen verdammt worden.

Trotz der Bulle Unigenitus schreitet der Probabiliorismus
siegreich vorwarts, nur wo der Einfluss der Jesuiten ausschlag-
gebend war, namentlich in Spanien, herrscht der Probabilismus,
und es ist nicht zu verkennen, dass dieser Umstand zum Sturze
des Ordens wesentlich beigetragen hat.

Dennoch ist die ganze Reaktion zuletzt gescheitert. Denn,
so rihmt der Jesuit Matignon '), ,in demselben Augenblicke,
in welchem die Gesellschaft Jesu vernichtet wurde, erweckte
Gott dem Probabilismus einen neuen Vorkiampfer, und sicherte
er ihr fir die Zukunft einen Triumph, auf den man nach
menschlicher Voraussicht nicht hétte rechnen koénnen.

Von ihrem Standpunkte aus mit Recht jubeln die Jesuiten
tiber diesen Triumph, dass ihr Jinger und Geisteserbe, der
Erste unter den Kasuisten, immer mehr zur Geltung kam und
schliesslich als der unantastbare Lehrer der Moral proklamiert
wurde. Die einschléigigen Partien in der Darstellung der beiden
Verfasser — néchst den Mitteilungen iiber Gonzalez der in-
teressanteste Teil des ganzen Werkes — liefern mehr als genug
Beweise dafiir, wie berechtigt der Jubel ist.

MENN, Freiburg i. Br.
(Schluss folgt.)

1 Etudes relig., 1866, 9, 20.




	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]

