
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Artikel: Notes d'ecclésiologie

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33

NOTES D'ECCLÉSIOLOGIE.

I.

Nécessité de définir exactement le mot «Eglise». —
L'union des Eglises doit être autre chose qu'un mot magnifique
et vain. Nous ne sommes pas en discussion pour échanger des

illusions et prolonger des erreurs. Le monde présent est
ambigu et mêlé, et cette confusion est en très grande partie
l'héritage du passé. La formidable part d'inconnu qui pèse sur
la société en général et sur l'Eglise en particulier, est redoutable

pour toutes les Eglises particulières et pour tous les
peuples. Les situations les plus dangereuses sont, effectivement,

les situations troublées où les plus graves méprises sont
possibles. Filtrer ce mélange trouble, en dégager les éléments
qui empêchent la clarté et la pureté, c'est préparer le règlement

pacifique des difficultés.
Tel est le but de ces modestes Notes.
Un premier éclaircissement doit porter sur le mot Eglise :

car ce mot est pris dans plusieurs sens et donne lieu à des
malentendus qui sont la cause des plus fâcheux imbroglios.
Quelqu'un repousse-t-il une encyclique du pape, on le traite
d'ennemi de l'Eglise, comme si le pape était l'Eglise. Rejette-ton

les décisions de l'index et des autres congrégations romaines,
on passe aussitôt pour un ennemi de l'Eglise, comme si l'index
et les congrégations romaines étaient l'Eglise. Un prêtre qui
critique un évêque, un fidèle qui critique un prêtre, sont
accusés ipso facto de manquer de respect à l'Eglise, comme si un
évêque ou un prêtre, ou encore comme si l'épiscopat, le presbytérat,

en un mot la hiérarchie était l'Eglise. Si l'on attaque l'inquisition

romaine, espagnole et française, on est censé attaquer l'Eglise.
Si l'on s'élève contre les superstitions, les légendes, les
indulgences, les guérisons prétendues miraculeuses, les apparitions

Kevue intern, de Théologie. Heft 57, 1907. 3



— 34 -
de Lourdes, de la Salette, etc., on passe vite pour un ennemi
de l'Eglise. Si quelques-uns identifient la hiérarchie avec l'Eglise
et l'Eglise avec la hiérarchie, d'autres commettent la même
identification de l'Eglise avec le concile et du concile avec
l'Eglise. Chose singulière, presque toutes les définitions
officielles de l'Eglise mentionnent les fidèles, et dans la pratique
ordinaire des choses on les élimine, en ce sens qu'on attribue
à l'Eglise des doctrines, des décisions, dans lesquelles les
fidèles ne sont pour rien, et contre lesquelles la majorité des
fidèles proteste. D'autres fois on glorifie l'Eglise en glorifiant
le christianisme même, en en faisant ressortir la grandeur
et la divinité, comme si l'Eglise était le christianisme ; on
confond religion et Eglise. Souvent on prend la défense d'un
évêque coupable, on cherche à couvrir ses fautes, sous
prétexte qu'il faut défendre l'Eglise; et, d'autre part, quand un
évêque ou un pape est par trop compromis, indéfendable, on
ne craint pas de dire : le pape n'est pas l'Eglise, l'évêque n'est
pas l'Eglise; donc l'Eglise n'est pas solidaire de leur conduite.
Là on identifie, ici on sépare. Tantôt on parle de l'infaillibilité
de l'Eglise, tantôt des erreurs de l'Eglise ; tantôt on exalte sa
beauté et sa pureté, tantôt on s'élève contre ses crimes, comme
si l'Eglise même avait commis les crimes de tel pape, ou
comme si elle avait accompli elle-même les actes héroïques
de tel ou tel Saint.

Il est clair qu'avec de tels quiproquos, on va de

méprises en méprises, et on propage l'erreur au lieu de la
détruire. Donc il faut parler un langage exact, d'après une
définition stricte. C'est la première condition à remplir.

L'Eglise est l'assemblée, ou la société, ou la communauté :

die Ecclesiœ. — Si l'on parle d'une assemblée locale, ou régionale,

il faut rester dans ce particularisme, et ne pas attribuer
à l'Eglise universelle ce qui n'est le fait que d'une Eglise
particulière. — Si l'on parle d'une assemblée d'évêques, il faut la
distinguer de l'Eglise, car les évêques ne sont pas l'Eglise. —
On ne peut attribuer à l'Eglise universelle que ce qu'elle a
dit ou fait elle-même, donc avec le concours de ses membres,
soit les membres de la hiérarchie, soit les simples fidèles, le
concours de tous constituant l'activité de l'Eglise.

C'est là du simple bon sens et de la stricte justice. Or
cette notion renverse la plupart des jugements que l'on porte



— 35 —

sur l'Eglise. C'est ainsi que toute l'Ecclésiologie et toute
l'Histoire de l'Eglise sont à refaire. On a jugé l'Eglise d'après
les faits et gestes des princes de l'Eglise, comme on a jugé
telle nation d'après la conduite de ses princes ; on s'est trompé.
Nous n'admettons plus cette confusion. Nous voulons des définitions

exactes et des jugements justes. Cuiquc suum.
On objecte que le langage est chose de convention et d'à

peu près, et qu'on n'arrivera jamais à lui donner la précision
dont nous parlons. — Il est possible en effet qu'il y ait
toujours de l'indécision dans l'usage qu'on fait de certains mots.
Mais lorsque les mots ont une importance capitale, il n'est que
juste de vouloir qu'ils soient bien définis et bien employés.
Les théologiens n'ont pas été stricts dans leur langage : de là
les contradictions qui remplissent la théologie et son histoire.
Il n'est que temps de sortir de ce gâchis. Les théologiens qui
se font les défenseurs de ces libertés de langage, et qui en
profitent commodément pour entretenir le vague là où le vague
leur plaît, sont les premiers à prendre au pied de la lettre
ces manières de parler, vagues et figurées, dès qu'ils trouvent
plaisir à faire du littéralisme strict. S'ils étaient logiques avec
eux-mêmes, on pourrait admettre l'un ou l'autre procédé ; mais
aller de l'un à l'autre arbitrairement, prendre capricieusement
tel mot ici dans un sens vague et figuré, là dans un sens strict
et littéral, c'est se mettre en opposition avec tout ce que la
science la plus élémentaire prescrit.

Donc le premier devoir du théologien, en commençant
le «Traité de l'Eglise», est de définir ce mot, et de rester,
pendant tout le cours du Traité et dans les applications
ultérieures, dans le sens de la définition. Admettre en principe
la définition, et la violer en fait à la première occasion, est
un procédé inadmissible.

II.
La vraie notion de l'Eglise chrétienne. — Les définitions

de l'Eglise par les théologiens romanistes s'éloignent
tellement des définitions de l'ancienne Eglise qu'on se demande
par quelle aberration ils peuvent se lancer, tête baissée, dans
des contradictions aussi complètes. Bossuet, lui-même s'en
rapporte sur ce point au concile de Trente! C'est le concile
de Trente qu'il interroge, c'est à lui qu'il demande une défini-



tion Comme si les Orientaux, les anglicans, les protestants et
tous ceux qui ne reconnaissent pas ce concile n'avaient
aucune voix au chapitre! Comme si aucune définition exacte de

l'Eglise n'avait été donnée avant ce concile
D'autres laissent ce concile et se bornent à identifier

l'Eglise avec l'Eglise romaine, au point de considérer comme
hors de l'Eglise tous les chrétiens qui ne font pas partie de

l'Eglise romaine. Ils adjugent à Rome le monopole de l'orthodoxie

chrétienne et la possession exclusive des clefs qui
ouvrent le ciel ou qui le ferment. A les croire, quiconque n'est
pas romaniste est hérétique ou schismatique.

D'autres sont plus étroits encore et identifient l'Eglise
avec la seule hiérarchie romaine et même avec la seule papauté,
et même avec le seul pape Pour eux, l'Eglise et le magistère
de l'Eglise, c'est tout un; et le magistère de l'Eglise, c'est le

pape, soit qu'il parle seul, soit qu'il daigne se faire entendre
par ses délégués les évêques.

De telles définitions sont en complète opposition avec ce

que le N. T. dit de l'Eglise et avec les enseignements les plus
formels de la tradition chrétienne primitive. Citons quelques
documents.

Ce n'est pas Pierre qui a fondé l'Eglise, Elle a été fondée

par le Christ même, qui seul est la pierre sur laquelle elle est
construite. Le Christ n'a pas dit à Pierre : Tu es la Pierre,
mais tu es Pierre '), c'est-à-dire tu es celui qui vient de
confesser ma divinité et qui la fera confesser par beaucoup, tu
es un pêcheur d'hommes. Les autres apôtres l'ont été aussi
et ont reçu la même mission. L'Eglise du Christ est donc la
société des disciples de J.-C, c'est-à-dire de ceux qui confessent
sa divinité, qui croient en J.-C. fils du Dieu vivant et qui
adhèrent à ses paroles, paroles de vie éternelle. « L'Eglise, a dit
Irénée, est formée de ceux qui reçoivent l'adoption divine »

en J.-C. (III, 6, 1).

Au IVe siècle, Optât de Milève, quoique excessif envers
les donatistes sur plusieurs points, a donné cependant une
juste idée de l'Eglise, lorsque, à ces mêmes donatistes qui se

J) Et encore n'est-il pas certain que le Christ ait prononcé cette parole. Au
lieu de Uv Sl Ttoç (TievQof), il faut très vraisemblablement lire Ov sinoç,
tu dixisti.



— 37 -
disaient persécutés par l'Eglise, il a répliqué: L'Eglise est

composée d'évêques, de prêtres, de diacres, de ministres et de

la foule des fidèles; nommez donc ceux d'entre eux qui vous
persécutent, quels ministres, quels fidèles? «Neque enim
Ecclesia illa dici potest quae cruentis morsibus pascitur, et

sanctorum sanguine et carnibus opimatur. Certa membra sua
habet Ecclesia episcopos, presbyteros, diaconos, ministros et

turbam fidelium : dicite cui generi hominum in Ecclesia nostra
hoc possit adscribi quod objicere voluisti? specialiter nomina
aliquem ministrum, ostende aliquem diaconum nomine suo,
indica hoc ab aliquo factum esse presbytero, proba hoc

episcopos admisisse, doce aliquem nostrum cuiquam insidiatum
esse. Quis nostrum quemquam persecutus est? quem a nobis

persecutum esse aut dicere poteris aut probare?»1).
Donc, à cette époque, l'Eglise est encore manifestement

une république, composée non seulement de toute la hiérarchie,

mais aussi de tous les fidèles (turba fidelium). J'ai
démontré ailleurs que la constitution de l'Eglise chrétienne est
monarchique ex parte Christi, et démocratique ou républicaine
ex parte corporis Ecclesiœ. Le corps de l'Eglise est composé
des simples fidèles et des ministres; le chef de l'Eglise est le
Christ, et non le pape2).

Telle fut la notion de l'Eglise dans toute l'ancienne
Eglise, même en Occident, avant les innovations de la papauté
romaine. On peut la formuler simplement ainsi: «L'Eglise est
la société des disciples de J.-C». Et si l'on veut une explication

nette : « L'Eglise est la société des fidèles, incorporés au
Christ par la foi et le baptême; société chargée de conserver
intact, sans addition ni soustraction, et de transmettre au monde
le dépôt des enseignements, des préceptes et des moyens de

') De Schismale Donatistarum, II, 14.
2) Se trompent manifestement les ultramontains qui, avec VAmi du clergé du

19 juillet 1906, disent: « Ea constitution de l'Eglise n'est pas démocratique; ce n'est
point d'en bas, mais d\en haut, que procède chez elle le mouvement régulateur qui
anime et dirige toutes les parties hiérarchisées de son organisme. » Le régulateur
de l'Eglise, est J.-C. par ses enseignements et ses préceptes ; tout mouvement chrétien

vient de là, et de là seulement, et non des hommes. La hiérarchie est aussi
« d'en bas » par rapport à J.-C, à qui elle doit être aussi soumise. Prétendre que
le pape et les évêques sont « le haut » dans l'Eglise, c'est les substituer au Christ
et traiter le Christ comme n'existant plus dans l'Eglise. Ils n'ont ni la notion du
Christ toujours vivant dans son Eglise, ni la notion de l'Eglise comme corps du
Christ.



— 38 -
salut établis par le Christ, son unique chef, son unique docteur,
l'unique pontife, l'unique médiateur et l'unique sauveur; société
administrée ou servie par une hiérarchie d'évêques et de
prêtres, légitimement élus par elle et consacrés selon les
traditions apostoliques. »

C'était la pensée de St. Paul, lorsqu'il comparaît l'Eglise
à un corps dont J.-C. est la tête, et dont les membres sont les
pasteurs et les fidèles. Sur quoi Guettée à remarqué : « Il n'y a
donc qu'une Eglise dont J.-C. est le chef, qui est composée
des fidèles aussi bien que des pasteurs, et au sein de laquelle
les pasteurs travaillent à développer la vie chrétienne, ou la
charité qui en est le résumé, par les divers ministères qui leur
sont confiés. Aperçoit-on, dans ces notions de l'Eglise, une
monarchie gouvernée par un pontife souverain, absolu et
infaillible? Or, c'est l'Eglise, ainsi entendue dans son unité et
son universalité, que St. Paul regarde comme dépositaire de

l'enseignement divin ; c'est elle qu'il appelle la colonne et le
fondement de la vérité (I Tim. Ill, 15). St. Pierre, dont les
théologiens romains veulent faire le premier souverain absolu
de l'Eglise, n'a pas eu la moindre idée des hautes prérogatives

dont ils le gratifient et qu'ils accordent si libéralement
aux évêques de Rome comme à ses successeurs. En s'adressant

aux chefs de l'Eglise, il s'exprime ainsi (I, 5, 1 et suiv.) :

« Je m'adresse à vous qui êtes les seniores, moi qui suis votre
consenior et témoin des souffrances du Christ, paissez le

troupeau de Dieu qui est avec vous, pourvoyant (providentes)
non avec violence, mais spontanément selon Dieu, non pour
un gain honteux, mais volontairement, non en dominant sur
l'héritage, mais en étant le modèle du troupeau par votre vertu
sincère ; et lorsqu'apparaîtra le prince des pasteurs, vous
recevrez une couronne de gloire qui ne se flétrira jamais. >

St. Pierre ne connaissait qu'un prince des pasteurs, J.-C. Quant
à lui, il n'était que le collègue des autres prêtres par son
sacerdoce; il ne parle ni de sa primauté, ni de sa souveraineté.
Il ne s'élève pas au-dessus des autres pasteurs de l'Eglise,
auxquels il s'adresse, au contraire, comme à ses frères et à

ses égaux, ne s'appuyant, pour leur donner des conseils, que
sur son titre de témoin des souffrances de J.-C. et de sa gloire
future, qui lui avait été révélée sur le Thabor» l).

:) Papauté schismatique, p. 6-7; 1863.



— 39 —

Les chrétiens exacts doivent tenir à cette définition parce
qu'elle est exacte. Ceux qui joignent à l'exactitude la
perspicacité et la connaissance des besoins sociaux actuels, y
tiendront plus fermement encore, parce qu'ils sentent et voient
que, de même que, dans la société naturelle et temporelle,
l'autorité vraie réside dans la société même et non dans la
hiérarchie (trop souvent aveugle et coupable), ainsi dans la
société surnaturelle ou l'Eglise, l'autorité vraie réside dans

l'Eglise même et non dans la seule hiérarchie (trop souvent
aussi aveugle et coupable). C'est donc à l'Eglise à se ressaisir,
c'est aux fidèles à reprendre conscience de leurs devoirs et
cle leurs droits dans l'Eglise. La société temporelle agréera la
société spirituelle et vivra pacinquemment avec elle, dès que
les hiérarchies seront, de part et d'autre, remises à leurs vraies
places, c'est-à-dire subordonnées, là, à la société temporelle,
ici, à l'Eglise. Si l'on veut que la société temporelle soit forte,
il faut que la loi soit faite par tous et obéie par tous; de

même, si l'on veut que l'Eglise soit prospère, il faut que chaque
membre, chaque fidèle, baptisé en J.-C. et vivant de J.-C, soit
à lui-même sa loi (ipsi sibi sunt lex). La vie est dans tout le
corps et non dans quelques organes seulement, et plus le corps
entier de l'Eglise sera vivant, éclairé, actif, plus le Christ sera
vivant et glorifié en chacun et en tous. Ce n'est pas la notion
d'autorité qui se transforme dans la société actuelle (car
l'autorité est toujours l'autorité, et la loi toujours la loi), c'est le
siège de l'autorité qui est mieux aperçu et mieux compris, et
l'application de l'autorité et de la loi qu'on veut plus parfaite,
dans le sens de tous et non plus seulement au profit de la
seule hiérarchie. A mesure que les hiérarchies s'amoindrissent
et se réduisent à un minimum d'influence, les sociétés croissent
et tendent à leur maximum d'action et de vitalité. Tel est
l'esprit dans lequel l'Eglise redeviendra prospère1).

On lit dans le Guardian du 30 août 1905 (lettre de Rome): «A Roman
priest, one of the greatest living authorities on Church history and ceremony, said
to me not so long ago that the priest's office should lie obtruded as little as
possible, whereas, as things are, the Church gives it everywhere the greatest possible
prominence. This strikes the right note, not only historically, but religiously. It is

evidently an inferior conception to exalt the ministers and officers of the Household
of Faith and concurrently degrade the conception of discipleship without official
position. It is the right note historically, because while the phrase „Church officers"
is held in odium by the Ultramontane, it is the right and proper phrase; and though



— 40 —

Bref, on fait quelquefois sur la hiérarchie et l'Eglise des
phrases qui rappellent celles de Quinet sur la bourgeoisie et le
peuple. « La bourgeoisie sans le peuple, disait Quinet, c'est la tête
sans le bras; le peuple sans la bourgeoisie, c'est la force sans
la lumière. » Illusions. La vérité est que la bourgeoisie est
quelquefois moins lumineuse que le peuple, et que le peuple
est quelquefois moins fort et moins actif que la bourgeoisie.
La vérité est que chaque citoyen, chaque patriote doit être
tête et bras, éclairé et fort, peu importe qu'il soit de la
bourgeoisie ou du peuple. De même, la vérité est que tout membre
de l'Eglise, tout vrai chrétien — qu'il soit prêtre, évêque ou
simple fidèle, peu importe — doit être instruit de sa foi et de
ses devoirs, et doit les pratiquer. C'est une erreur de penser
que le fidèle ne doit pas se diriger, et de croire qu'il doit
toujours être dirigé par la hiérarchie. Nullement. Le simple
fidèle doit être dirigé par le pasteur de toute l'Eglise, lequel
est le Christ et le Christ seul. Le simple fidèle puise sa
lumière, comme sa direction, dans les enseignements et les
préceptes du Christ, son Docteur et son Maître. S'il n'avait pas
cette lumière pour se diriger, comment pourrait-il se juger en
conscience, conserver le dépôt de la foi, concourir à déposer
les membres de la hiérarchie qui enseignent l'erreur et qui pré-
variquent? Non, la conscience du simple fidèle n'est pas à la
merci de la hiérarchie ; or elle 3^ serait, si la hiérarchie seule
était toute la tête ; et la hiérarchie serait paralysée, si les
simples fidèles seuls étaient tous les bras. C'est mal
comprendre la vie du corps du Christ ou de l'Eglise que de la
diviser en organes, et de dire : ceux-là sont la tête, ceux-ci
les bras. Tous les membres de ce corps doivent vivre de la
vie même du Christ, laquelle est lumière et force, foi et sain-

it may be truly contended that there is no Church separated from its officers, the
clergy, it should also be remembered that in the last ressort „ubi 1res ibi ecclesia,
licet laici". The officers without the faithful and the faithful without the officers
nihil sunt. The clergy and the laity are like the form and matter of Sacraments,
and the clergy represent the form. Sacramental grace cannot flow without the first,
but grace is not tied thereby. That this is not only the sound and healthy doctrine,
but that in a state of healthy vitality these things should be cried aloud on the
housetops will probably be allowed; but few ecclesiastics, even if they think these

things, desire to expound them. Nevertheless, at any rate in France and in America,
it has been recognised for some time past that the fate of the Church of the future
is bound up with a restatement of this belief, both as an ecclesiastical and religious
truth. »



— 41 —

teté; donc tous les fidèles, tous les prêtres, et tous les évêques
doivent être, quoique dans des mesures diverses, éclairés, actifs
et saints. La hiérarchie n'a pas été instituée pour être tête,
au lieu et place du Christ qui est la seule tête de l'Eglise ;

les évêques et les prêtres sont des ministres spéciaux, chargés
de servir les fidèles spirituellement et religieusement, rien de plus.
Les évêques sont des surveillants ; or surveiller ne signifie pas que
le surveillant soit le seul éclairé, le seul détenteur de la doctrine,
le seul directeur, le seul chef. C'est donc se tromper gravement

que de croire que l'Eglise dépend de la hiérarchie ; c'est,
au contraire, la hiérarchie qui dépend de l'Eglise, société de

tous les membres du Christ, les simples fidèles y compris.

III.
L'Eglise chrétienne est une et universelle. — Certains

esprits n'ont pas le sens des différences ou du moins ne
peuvent les supporter: ils n'admettent que les ressemblances, ne
rêvent que l'imitation et l'uniformité, sont intolérants, veulent
s'imposer comme étant eux-mêmes la norme. C'est une espèce
de mentalité et de caractère. Ils croient avoir tout dit lorsqu'ils
ont remarqué qu' « il n'y a qu'une religion comme il n'y a qu'un
Océan», et qu'il n'y a qu'une seule Eglise comme il n'y a
qu'un seul Christ. Ils ne considèrent pas que, de fait, il y a
plusieurs religions dans la religion comme il y a beaucoup
de mers dans l'Océan, et que, s'il n'y a qu'une seule maison
du Père céleste, il y a plusieurs demeures dans cette maison.

Ces esprits ne doutent pas qu'ils soient dans la vérité, et
de cette certitude ils concluent qu'ils ont le monopole de la
vérité. Pour eux, se croire dans la vérité et posséder le
monopole de la vérité, c'est identique. Nous possédons la vérité,
donc nous seuls la possédons! Notre Eglise est vraie, donc
elle seule est vraie! Elle est vraie, donc elle ne possède que
la vérité sans mélange d'erreur! Ils n'aperçoivent pas le
sophisme de ces fausses équivalences.

Rétablissons la vérité.
L'Eglise chrétienne, quoique composée de plusieurs Eglises

particulières, locales, voire même nationales en certains pays,
doit être une et universelle.

Elle doit être une dans la profession de tous les éléments
divins que le Christ lui a confiés. Il est évident que l'unité



— 42 —

des hommes, si chrétiens qu'ils soient, est impossible dans les

opinions ou les explications que chacun peut professer : car
chaque individualité comprend et pratique à sa manière les
doctrines et les préceptes que tous acceptent en principe et
de fait. Le Christ n'a imposé à personne une telle unité, qui
serait d'ailleurs désastreuse. Ses enseignements, tels que nous
les connaissons par les Ecritures et par la tradition universelle,
voilà ce que tous ses fidèles disciples doivent être unanimes à

confesser, et cela seulement.
L'Eglise doit être universelle, en ce sens qu'elle doit

professer l'intégralité des enseignements du Christ, et cela, non à

une époque seulement, mais à toutes, non dans une province
seulement, mais partout où elle est établie. Le Christ n'a pas
fait une Eglise pour l'Afrique seulement, ni une autre pour
l'Espagne seulement, mais il n'en a établi qu'une et pour toutes
les nations : docete omnes gentes. Au Ve siècle, Tychonius lui-
même, quoique donatiste, reconnaissait cette vérité et parlait
sur ce point comme Augustin; il avouait nettement que les

péchés des hommes ne sauraient détruire l'Eglise.
Les romanistes, loin de méconnaître le caractère de la

véritable Eglise chrétienne, se l'attribuent, pour essayer de

démontrer par là que l'Eglise romaine, non seulement est
universelle, mais qu'elle est IEglise universelle. Telle était la
prétention du pape Innocent III en 1198. Le patriarche de

Constantinople, Jean Camatère, lui répliqua : «Je m'étonne que
vous ayez appelé l'Eglise des Romains une et universelle,
puisqu'il est constant que l'Eglise est partagée en Eglises
particulières régies par des pasteurs sous un seul et unique
pasteur suprême, J.-C. Ce que je ne comprends pas non plus,
c'est que vous ayez appelé l'Eglise des Romains la mère des

autres Eglises. La mère des Eglises, c'est celle de Jérusalem,
qui les surpasse toutes en antiquité et en dignité» x).

Déjà Léon IX avait également prétendu que l'Eglise
romaine n'est pas une Eglise particulière, mais l'Eglise universelle,

et que toute Eglise qui le nie n'est qu'un conventicule
d'hérétiques et une synagogue de Satan 2).

Certains théologiens orientaux ont adopté cette doctrine,
mais en la retournant, c'est-à-dire en disant que l'Eglise uni-

') Guettée, ouvr. cité, p. 368-369.
2) Ibid., p. 362.



verseile n'est pas l'Eglise romaine, mais l'Eglise orientale.
C'est donc le même point de vue étroit et faux, mais appliqué
différemment. Il n'en vaut pas mieux. Guettée, qui ne saurait
être suspect dans cette question, l'a reconnu nettement. Dans
l'ancienne Eglise, dit-il, « on comprenait que l'Eglise catholique
n'était exclusivement dans aucune contrée ; que l'Orient ne

jouissait pas plus que l'Occident d'une autorité universelle;
voilà pourquoi certains hérétiques nés et condamnés en Orient
cherchaient de l'appui en Occident et surtout à Rome, qui le

représentait; voilà pourquoi encore des Saints, comme Poly-
carpe de Smyrne, se rendaient à Rome pour conférer avec
l'évêque de cette ville sur les questions religieuses. Mais on
ne peut étudier consciencieusement ces faits, d'après les
documents certains, sans qu'il en ressorte cette vérité : que
l'influence de l'évêque de Rome ne venait point d'une autorité
universelle. ; qu'elle n'avait même pas sa source dans une
autorité reconnue par toutes les Eglises occidentales, mais qu'elle
dérivait uniquement de l'importance de son siège episcopal.
Rome était le centre de toutes les communications entre les
différentes parties de l'empire. Les fidèles y affluaient de
toutes parts, soit pour les affaires politiques, soit pour leurs
intérêts particuliers; c'est pourquoi son témoignage d'Eglise
apostolique se trouvait fortifié par les fidèles qui s'y rendaient
de toutes parts et qui y apportaient le témoignage de toutes
les Eglises auxquelles ils appartenaient. Tel est le sens d'un
passage de St. Irénée, dont les théologiens romains ont fait le
plus étrange abus x) ». Et encore : «Un des résultats du sixième
canon de Nicée avait été de laisser à l'évêque de Rome le
premier rang dans l'Eglise. De plus, par suite des circonstances
où se trouvait l'Occident, il devait en être considéré comme
l'interprète. En conséquence, cette règle ecclésiastique passa
en usage : qu'on devait toujours le convoquer aux conciles
orientaux qu'on assemblerait et que l'on ne devait rien décider
sans avoir son assentiment. Cette règle était juste : car l'Orient
à lui seul, ne forme pas plus l'Eglise universelle que l'Occident,
et l'évêque de Rome représentait l'Occident entier à une époque
où ces contrées étaient bouleversées par les barbares, où les
évêques ne pouvaient pas quitter leurs sièges pour aller en

') Md; P- 36-37-



_ 44 —

Orient porter leur témoignage dans des discussions où leurs
Eglises particulières n'étaient point intéressées. C'est la raison
que donne Sozomène *). »

La thèse de Guettée est donc très claire. Les Orientaux
qui ne l'admettent pas et qui prétendent que leur Eglise est
la seule Eglise universelle, objectent que l'Eglise romaine est,
depuis lors, tombée dans l'hérésie et le schisme et que, par
conséquent, elle a cessé d'être catholique ; d'où il suit que c'est
l'Eglise d'Orient qui aujourd'hui possède, à elle seule, la catholicité,

c'est-à-dire l'universalité ou l'orthodoxie. Cette argumentation

des Orientaux en leur faveur est absolument identique
à celle du jésuite Dez, lorsqu'en 1687, il voulait démontrer,
contre les protestants, que l'Eglise romaine, ayant été autrefois
la vraie Eglise et étant actuellement toujours la même (vu
qu'elle n'enseigne aucune erreur fondamentale), doit encore
être tenue pour la seule Eglise universelle 2). Ces Orientaux
et ces ultramontains sont d'accord pour soutenir que l'Eglise
universelle n'est plus l'Eglise d'Occident et d'Orient, mais seulement

l'une des deux fractions; cette fraction vraie est
exclusivement la fraction romaine selon les romanistes, et la
fraction orientale selon les Orientaux. Or, les uns et les autres
se trompent. Les romanistes se trompent, parce que les dogmes
de l'Eglise orientale sont restés les mêmes, malgré les
explications théologiques erronées données par plusieurs théologiens
de cette Eglise. Et les Orientaux en question se trompent
aussi, parce que, si la papauté romaine a altéré le sens des

dogmes catholiques, cette altération n'a pas été acceptée
universellement en Occident, où les vrais catholiques ont toujours
distingué l'Eglise catholique occidentale d'avec la papauté
romaine et même d'avec l'Eglise proprement romaine. Le
patriarche de Rome, à lui seul, n'est pas plus toute l'Eglise
d'Occident, que les quatre patriarches de Constantinople,
d'Alexandrie, d'Antioche et de Jérusalem ne sont, à eux seuls, toute
l'Eglise d'Orient. Les vrais orthodoxes ont toujours distingué
la hiérarchie et l'Eglise, et les cinq patriarches réunis ne sont
même pas, à eux seuls, toute la hiérarchie.

') p. 104.
2) Voir La réunion des protestants de Strasbourg a l'Eglise romaine, également

nécessaire pour leur salut, et facile selon leurs principes ; 1687. — Histoire critique, etc.,
par Tabaraud, 1824, p. 400-402.



— 45 —

Mais, objectent les Orientaux en question, que devient la
visibilité de l'Eglise universelle ou orthodoxe en Occident,
lorsque la papauté romaine y enseigne l'hérésie? N'est-il pas
évident que les hérésies romaines, en obscurcissant l'Occident,
ne laissent plus d'autre visibilité possible que celle de l'Eglise
d'Orient? — Voici ma réponse.

IV.

De la visibilité de l'Eglise universelle en Occident,
malgré les hérésies romaines et les hérésies protestantes.

— Rien n'est fastidieux comme de se répéter : les
lecteurs sont donc priés de se reporter aux articles publiés
par la Revue sur cette question *).

Si l'on veut comprendre exactement cette question, il ne
faut pas seulement voir l'Eglise d'Occident telle qu'elle est, il
faut encore se corriger de ses préjugés et notamment d'un
faux point de vue presque général. On abuse étrangement de

la synecdoque dans beaucoup de cas où l'on confond le tout
avec la partie, la nation avec le gouvernement, l'Eglise avec
la papauté. L'habitude de considérer la tête plutôt que le corps,
est si répandue et si invétérée qu'on attribue à toute la nation
ce qui n'est que le fait de son gouvernement, et cela, même
quand, la nation le désapprouve. On procède et on raisonne
de même en matière ecclésiastique. En Occident, la papauté
a enseigné et décrété à tort et à travers ; l'Eglise gallicane a
eu beau protester en maintes circonstances, les esprits superficiels

n'ont tenu aucun compte des dénégations du corps, ils
n'ont vu que la tête. «.Rome est hérétique, ont-ils dit, donc
l'Occident est hérétique. » Ils biffent ainsi d'un trait de plume
toutes les oppositions contre l'ultramontanisme ou le papisme.
Ils déclarent qu'ils ne voient pas le catholicisme d'autrefois là
où le patriarche de Rome étend sa juridiction. C'est tant pis
pour eux : car ils regardent mal. L'opposition contre Rome
avait beau n'être pas organisée officiellement, l'organisation
officielle n'est pas tout. Que de réalités, que de vérités ne
sont pas organisées officiellement, et cependant vivantes Dira-
t-on que, dans tel pays, il n'y a pas d'anarchistes parce qu'ils

J) Par exemple : Sur la visibilité de l'Eglise catholique en Occident, du IXe siècle
à nos jours, Revue 1896, p. 264-280; — Sur cette visibilité au temps d'Innocent III,
Revue 1905, p. 776-782; — Voir aussi, même année, p. 730-731.



— 46 —

n'}? sont pas organisés officiellement? Ce serait fermer les yeux
à la réalité. Les forces d'un fleuve peuvent n'être pas utilisées
par un endiguement parfait, elles n'en sont pas moins réelles.
Ne disons donc pas : Tel pays fait cela, quand ce sont seulement

quelques habitants du pays; tel parti vilipende l'armée,
quand il ne vilipende que huit ou dix militaires coupables;
l'Eglise blâme ceci ou loue cela, quand ce sont seulement quelques

membres de la hiérarchie ou quelques fidèles qui blâment
ou qui louent. La saine logique proteste contre de telles
méprises.

Précisons. C'est un fait qu'au moyen âge personne ne
voulait sortir de l'Eglise, même quand on rompait avec
l'obédience de tel pape, avec tel évêque, avec la hiérarchie même,
et qu'on élevait autel contre autel. Abélard, par exemple, a

eu beau être condamné et repousser les doctrines théologiques
courantes, il s'est toujours considéré comme membre de l'Eglise
chrétienne. En 1167, Nicétas de Constantinople a consacré
trois évêques cathares; donc il considérait certains cathares
comme orthodoxes.

Vaudois et Albigeois ont été traités de manichéens, et sous
ce qualificatif on leur a imputé des erreurs qu'ils n'ont pas
enseignées. La vérité est au rebours de ce que les historiens
ultramontains racontent. C'est le clergé romain, ce sont les

moines, qui, par leur inconduite, par le matérialisme qu'ils ont
introduit dans l'administration des sacrements, par le littéralisme
avec lequel ils ont dénaturé l'Ecriture et la religion spirituelle
par excellence, ce sont eux qui ont scandalisé les fidèles et
nombre de prêtres, ce sont eux qui les ont poussés à la
réforme et à la révolte contre le joug antichrétien de Rome.
Donc Rome a été doublement coupable en sévissant contre

eux; le sectarisme et l'hérésie n'étaient pas chez les Vaudois
et autres, ils étaient à Rome et chez les agents de Rome ; et
les prétendus hérétiques, en déposant les mauvais évêques et
les mauvais prêtres, ne faisaient qu'user de leurs droits de

chrétiens. Il faut donc le dire hautement : c'est la hiérarchie
romaniste qui a corrompu la doctrine, la morale et la discipline,
et si les simples fidèles ont dépassé, en certains cas, la mesure
de la l'ésistance, la faute en est, avant tout, à elle *).

') Revue intern, de théol., juillet 1906, p. 573.



— 47 —

M. Guiraud a montré comment la liturgie cathare, loin
d'être hérétique, se rapprochait des antiques formules
chrétiennes A Même Innocent III a soutenu l'orthodoxie de

prétendus hérétiques que ses légats poursuivaient à tort comme
hérétiques. Ces prétendus hérétiques voulaient rester dans

l'Eglise; ils ne sont jamais, de fait, sortis de l'Eglise catholique.

Donc l'orthodoxie continua en Occident et resta visible,
au XIIIe siècle, sous Innocent III, en pleine période d'ultra-
montanisme 2).

De fait, les Occidentaux qui réclamaient la réforme de

l'Eglise in capite et in membris et qui condamnaient énergiquement

les erreurs et les crimes de Rome, voire même le système
romain, étaient nombreux au XVe siècle. Les conciles de Pise,
de Constance, de Bâle, en sont des preuves irrécusables.

Ceux qui nient l'orthodoxie de l'Eglise occidentale sous
prétexte que les évêques, les prêtres et les fidèles, en Occident,
ont fini par accepter l'ultramontanisme en général et le concile
de Trente en particulier, se trompent. Leur conclusion dépasse
de beaucoup le contenu de leurs prémisses ; la prétendue
acceptation du concile de Trente par les catholiques d'Occident
n'est pas un fait qui justifie l'accusation d'hérésie portée contre
toute l'Eglise d'Occident.

On oublie, d'abord, que, pendant de longues années, le

gouvernement de la France a refusé de reconnaître et
d'admettre ce concile; et que, dans cette opposition, il a été
soutenu par le clergé gallican et par les fidèles gallicans ; car les
ultramontains étaient seuls à demander cette reconnaissance,
qu'ils n'ont jamais obtenue. On dit quelquefois que l'Eglise de
France a reconnu les canons dogmatiques de ce concile, et
que le gouvernement s'est borné à rejeter les seuls canons
disciplinaires. Cette distinction captieuse n'a été faite que par
le parti ultramontain ; mais les catholiques gallicans faisaient
reposer leur rejet sur des raisons majeures qui annulaient ipso
facto l'œcuménicité et la valeur du concile. Ils attaquaient sa
composition, son règlement, la validité de ses votes comme
expressions des sentiments de l'Eglise.

Même encore en 1844, Quinet, par exemple, s'exprimait
ainsi, applaudi par tous les catholiques antiultramontains et

») Ibid., p. 574-575-
2) Revue intern, de théol., octobre 1905, p. 781-782.



— 48 —

antijésuitiques : « Le concile de Trente n'a plus, comme les

précédents, ses racines dans toutes les nations; il n'attire pas
à lui les représentants de toute la chrétienté; il ne s'appuie,
en toute sécurité, sur personne, excepté sur le peuple que la
papauté a investi de tous cotés. Au lieu de cette foule
innombrable de théologiens, de docteurs, de peuple (omni plebe
adstante, c'est la formule des anciens conciles), que l'on savait
attirer dans les époques précédentes, comment était composée,
en réalité, cette illustre assemblée de Trente /<S7 prélats
Italiens, 32 Espagnols, 26 Français, 2 Allemands: voilà quels sont
les mandataires de l'univers chrétien. L'Orient et le Nord y
manquent presque également; c'est ce qui lui faisait refuser
par le roi de France le titre de concile. Encore le mode de

délibération fut-il changé; dans les conciles antérieurs, on votait
par corps de nations ; tout peuple qui avait une langue
particulière comptait pour une personne. Dans le concile de Trente,
on vota par individu, par tête, ce qui assura pour toujours et

sur tous les points la majorité de l'Italie. Ici, n'êtes-vous pas
frappés de ce qu'il y a à'extraordinaire dans cette situation?
La papauté dit à l'Italie : « Tu es morte, mais je vais te faire
régner... Tes pensées de mort, qui s'élèvent du milieu de tes
maremmes et de tes villes désertes, je les imposerai au monde,
et il se fera, comme chez toi, un grand silence; tu te
reconnaîtras, tu te retrouveras partout. l'herbe croîtra sur le
monde civil comme sur la campagne de Rome. » C'est là ce
qu'on appelle l'ultramontanisme moderne : domination absolue
de l'esprit italien, tel que les temps nouveaux l'on fait et qui
fut cause que tant de protestations éclatèrent dans le concile,
de la part des Français, des Espagnols, des Allemands. La vie
résistait à cette déclaration de mort. »

On ne saurait mieux dire : le concile de Trente fut un
effort pour italianiser, ultramontaniser, romaniser l'Eglise
universelle ; tous les universalistes ou catholiques résistèrent, pour
conserver l'universel contre le particulier de Rome : orbis major
urbe. Et les catholiques se maintinrent non seulement en France
sous le nom de Gallicans, mais aussi en Allemagne, en
Espagne, etc.

On oublie encore que, si Rome a réussi à étouffer ces
débats et ces oppositions dans le silence, c'est mal interpréter
ce silence que de le considérer comme une acceptation véritable



— 49 —

des choses romaines. La vérité est que les gallicans sont restés

sur leur terrain; qu'ils ont interprété les doctrines du concile
de plusieurs manières, toujours en vue de tourner et d'éviter les

enseignements ultramontains. Qu'on lise, par exemple, les
subtilités émises au sujet de la transsubstantiation ; elles sont la
preuve manifeste que leurs auteurs n'admettaient pas le sens
visé par les ultramontains du concile. Et il en fut de même
de tous les autres dogmes.

Etait-il nécessaire que les évêques et les prêtres
rompissent avec Rome Le maintien de leur foi orthodoxe exigeait-
il cette rupture officielle et éclatante? Nullement. Les doctrines
gallicanes s'enseignaient dans nombre de séminaires, en
Sorbonne, dans des journaux et des revues ; elles n'étaient un
mystère pour personne. Toujours les évêques gallicans ont
soutenu que leur épiscopat était un pouvoir ordinaire qu'ils
tenaient du Christ et de l'Eglise, et non de la papauté. Que
la papauté fût erronée et coupable, ils ne se gênaient pas pour
le dire, et ils n'en continuaient pas moins visiblement et au-
thentiquement l'exercice de leur autorité ordinaire dans leurs
diocèses. Et lorsqu'au concile du Vatican, de 1870, le parti
ultramontain, encore beaucoup plus nombreux qu'à Trente,
voulut qu'ils abdiquassent cette autorité pour ne reconnaître
plus que le seul pouvoir du pape comme pouvoir ordinaire
dans l'Eglise et sur l'Eglise, 140 protestèrent, refusèrent, s'écrièrent

: non placet, et se retirèrent. Et c'est après leur départ
qu'eut lieu la fameuse définition, ou plutôt l'escamotage du
18 juillet 1870.

Et presque aussitôt, lorsque la plupart se furent soumis
extérieurement aux injonctions tyranniques de Rome, les
anciens-catholiques se levèrent, s'organisèrent pour continuer
l'œuvre catholique, qui, ainsi, ne cesse pas d'être visible en
Occident, notamment en Hollande, en Allemagne, en Suisse,
en Autriche, en France, aux Etats-Unis, etc.

Il importe de remarquer combien cette position ecclésiastique

des anciens-catholiques diffère de celle de certains anglicans.

Les anglicans dont je veux parler sont ceux qui
professent la théorie dites des trois Eglises-branches, à savoir :

que l'Eglise anglicane, l'Eglise romaine et l'Eglise grecque sont
les trois branches de l'Eglise catholique universelle. J'ai déjà

RevKC intern, de Théologie. Heft 57, 191)7. 4



— 50 —

démontré que cette théorie est erronée et inacceptable Autre
chose est de dire qu'il y a, dans l'Eglise catholique occidentale,

de véritables catholiques orthodoxes, soit dans l'Eglise
anglicane, soit dans les Eglises protestantes, soit même dans
l'Eglise romaine, etc. Ceci est exact, c'est un fait constatable
et visible. Parmi ces catholiques orthodoxes, quelle que soit
l'étiquette ecclésiastique qu'ils portent, il n'y a aucune contradiction

in fide; tous admettent les enseignements formels du
Christ, tels que nous les connaissons. Tandis que, dans le
système anglican susdit, non seulement les contradictions
dogmatiques sont manifestes, les dogmes romains n'étant ni ceux
des Grecs, ni ceux des Anglicans, etc., mais encore ces
contradictions in fide sont considérées comme n'altérant pas l'unité
de l'Eglise, comme ne touchant pas au tronc des trois branches!
C'est réputer pour nulles dans la vie religieuse et dans l'unité
du corps de l'Eglise, des doctrines manifestement hérétiques
soit sur la Trinité, soit sur le Christ, soit sur le baptême et
l'eucharistie, etc. Ce mépris du dogme chrétien est scandaleux.
Aussi les Eglises romaine et orthodoxe ont-elles parfaitement
raison de rejeter cette théorie, et les anciens-catholiques la
répudient également.

Leur explication de l'unité et de la catholicité de l'Eglise
est absolument correcte. Leur rupture avec la papauté hérétique

n'entraîne nullement une rupture avec l'Eglise catholique
d'Occident. Loin de là. Elle n'a eu lieu que pour continuer et
consolider leur persévérance dans l'Eglise catholique et orthodoxe

d'Occident. En condamnant la papauté officielle hérétique,
il ne se sont nullement séparés des catholiques romains qui,
dans le sein de l'Eglise romaine, restent fidèles aux dogmes
de l'ancienne Eglise catholique. Il y en a, comme il y en a
aussi parmi les protestants et les anglicans. Il n'est pas difficile

de constater leur existence, leurs écrits dans les Revues
théologiques et ecclésiastiques en donnant la preuve
constamment.

J'en appelle donc aussi à l'élite des théologiens romanistes
actuels. Oh sans doute il y a, dans cette élite, des hommes
qui se trompent manifestement et dont les idées ne sont rien
moins qu'orthodoxes ou vraiment catholiques, mais il en est

') Traité de l'Eglise chrétienne en général, ch. XI, n. II ; voir Revue intern, de

théol., 1903, oct., p. 719-20.



— 51 -
aussi qui répudient nettement les erreurs de Rome ou de

l'ultramontanisme, qui sapent le système romain par la base, au

profit du catholicisme historique, c'est-à-dire du catholicisme
réel, tel qu'il fut dans l'ancienne Eglise d'après les documents

historiques mieux constatés et mieux démontrés. Leur volonté
d'être vraiment et exactement catholiques, fidèles à la véritable
orthodoxie, est manifeste. Qui oserait dès lors, et de quel droit,
leur jeter l'anathème et déclarer qu'ils sont hors de l'Eglise?
Ces évêques, ces prêtres, ces laïques antiultramontains
confessent le catholicisme d'autrefois, même quand ils ne
l'expriment pas toujours parfaitement. L'imperfection dans

l'expression n'a jamais été l'hérésie, celle-ci étant la négation ou
l'altération de la vérité révélée. Ceux qui leur jettent la pierre
s'expriment-ils toujours parfaitement? Hélas!... Voyons donc
les idées, non les mots ; les dogmes formels, non la scolastique ;

les vérités qui sanctifient, non les subtilités qui compromettent
le dogme.

Tel théologien, encore membre de l'Eglise romaine,
condamne expressément l'intolérance et cependant reste dans cette
Eglise intolérante; son patriarche le touche peu et n'est guère
pour lui qu'une étiquette. Tel autre est condamné par Rome,
et n'en continue pas moins ses publications antiultramontaines
dans le sein de cette même Eglise. Que l'on trouve cette
situation peu logique, elle n'en est pas moins réelle. Nicodème,
dans le secret, était pour Jésus et avec Jésus; beaucoup de

catholiques-romains sont de même pour le catholicisme ancien
et le professent aussi publiquement qu'ils croient pouvoir le
faire x). Les abeilles travaillent sans bruit et ne cherchent pas
à se montrer; elles valent mieux que les bourdons tapageurs
qui ne produisent rien. M. G. d'Avenel a dit de la France :

« Dans ce pays où il se dit beaucoup de choses folles, il se
fait beaucoup de choses sages. Les choses folles sont dites
par la France qui se voit, les choses sages sont faites par la
France qui ne se voit pas. » Il y a, de même, dans tout l'Occident,

des catholiques modestes qui travaillent dans l'ombre ; ils
ne recherchent pas l'éclat. Ceux qui savent observer peuvent
aisément les voir et rendre hommage à leur activité. Ils sont

') Voir dans le Katholik (Bern) du 21 octobre 1905, p. 349-350, l'excellent
article intitulé : Jünger im Dunkeln. Voir aussi le Deutscher Merkur du 6 octobre
1905, P- 80.



— 52 —

dispersés, il est vrai ; mais la visibilité dans la dispersion n'en
est pas moins positive, quoique imparfaite. Aucune des marques
de l'Eglise vraie n'est complète, ni la sainteté, ni l'unité, ni la
catholicité, parce que l'imperfection est une des conditions de

l'Eglise sur la terre. M. Hutin, curé de Culey, a écrit à

M. l'évêque Herzog, le 3 novembre 1905 : « Nous ne sommes
pas des hérétiques ou des schismatiques comme se plaisent à

dire les ultramontains, nous sommes simplement des catholiques
qui voulons travailler à notre sanctification personnelle et à
celle d'autrui autant que faire se peut, dans le calme et la
liberté de nos consciences. Plutôt que d'obéir à des ordres
injustes, plutôt que de favoriser l'ambition de certains princes
des prêtres ou de leurs suppôts, nous sommes prêts à tout
souffrir...» Or, les catholiques qui pensent ainsi, sont légion.
M. de Narfon, par exemple, n'a pas parlé autrement dans son
volume : Vers l'Eglise libre (1905). Il a protesté contre les abus
de pouvoir des papes (p. VII). Il a dit de Lamennais (p. 222) :

« Apôtre et soldat d'une idée, à laquelle lui semblait attaché
l'avenir de la cause catholique, son erreur est d'avoir cru qu'il
devait nécessairement, étant désavoué par ses chefs et aussi

par ses frères d'armes, séparer à leur exemple la cause et
l'idée, mais parce que celle-ci s'imposait à son esprit avec une
évidence absolue, abandonner donc celle-là, dont il était
malheureusement vrai que les représentants officiels le repolissaient.
Et c'est en quoi il se trompa; car l'encyclique Mirari vos
n'engageait point l'infaillibilité doctrinale de l'Eglise, et Lamennais
conservait par conséquent, au point de vue même de Iorthodoxie,
le droit d'avoir raison contre Grégoire XVP. »

Les faits sont si clairs, si positifs, que l'on doit s'étonner
de voir des théologiens orientaux élever des doutes sur la
visibilité de l'orthodoxie ou du catholicisme ancien dans les
douze derniers siècles en Occident. Leur excuse est qu'ils ne
connaissent pas exactement notre histoire, la voyant à trop
grande distance et à travers des publications ultramontaines.
Ce qui devrait les rendre plus équitables envers les catholiques
d'Occident, c'est la conduite fraternelle de ces derniers envers
les patriarcats orientaux, lorsque ceux-ci sont tombés dans

plusieurs des erreurs romaines ou dans d'autres, comme à

l'époque du concile de Florence et au XVIIe siècle. Les catholiques

d'Occident n'en ont pas conclu que l'Eglise d'Orient fût



— 53 —

pour cela devenue romaine et hérétique. Pourquoi certains
orthodoxes orientaux veulent-ils aujourd'hui soutenir que les

erreurs de la papauté romaine sont imputables à toute l'Eglise
occidentale, malgré les protestations publiques d'une grande
partie de cette Eglise l)? Nous ne pouvons nous expliquer cette

illogicité que par l'ultramontanisation qui s'est opérée en certains
cercles orthodoxes orientaux dans ces dernières années. L'abbé
Gustave Morel a avoué qu'il y a en Russie, actuellement, des

ritualistes extrêmes pires qu'à Rome et des orthodoxes qui se

croient si orthodoxes et si irréprochables que le monopole de

l'orthodoxie leur appartient2) On le voit, les ultramontains
mêmes sont dépassés. E. Michaud.

(A continuer.)

') Voir notre Réponse à VExxXl,(Jia(TllXïj 'AXéjDsiu : Revue int. de théol., 1905,

P- 547-552-
2) Le Church Times du 8 septembre 1905 a publié de cet ecclésiastique

romain, très ami de M. Khomiakow, la lettre suivante (p. 272): "I find myself in
contact with men of two kinds. There are those who, transplanted to England, would
be extreme Ritualists, indeed more ritualistic than Catholic, laying stress on petty
details. They have much in common with Catholicism and love that in it which we
are disposed to blame. These are not the men we need. The other category is

frankly and obstinately orthodox. They remind me of P. P., save that they attach
less importance to dogmatic formulas. The are people who think they possess the
truth so completely, that it is superfluous for them to look beyond their own frontiers
and question the rest of humanity. Such at least is the impression which that group—
or rather, different members of that group—which holds at St. Petersburg periodical
reunions in memory of Vladimir Soloview has given me. I have found there titled
men they are interested in the position of Catholicism in France, but as a
matter of fact they do not take into any account the workings of religious thought
with us. These people are too old. We need young men, less exalted in rank or
less advanced. Pray Heaven that one such may come into our path."


	Notes d'ecclésiologie

