Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Artikel: Notes d'ecclésiologie

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTES D’ECCLESIOLOGIE.

L.

Nécessité de définir exactement le mot «Eglise ». —
L'union des Eglises doit étre autre chose qu’'un mot magnifique
et vain. Nous ne sommes pas en discussion pour échanger des
illusions et prolonger des erreurs. Le monde présent est am-
bigu et meélé, et cette confusion est en treés grande partie
I'héritage du passé. La formidable part d'inconnu qui pése sur
la société en général et sur 'Eglise en particulier, est redou-
table pour toutes les Eglises particulieres et pour tous les
peuples. Les situations les plus dangereuses sont, effective-
ment, les situations troublées ou les plus graves méprises sont
possibles. Filtrer ce mélange trouble, en dégager les éléments
qui empéchent la clarté et la pureté, c'est préparer le régle-
ment pacifique des difficultés.

Tel est le but de ces modestes Notes.

Un premier éclaircissement doit porter sur le mot Eglise:
car ce mot est pris dans plusieurs sens et donne lieu & des
malentendus qui sont la cause des plus ficheux imbroglios.
Quelqu'un repousse-t-il une encyclique du pape, on le traite
d’ennemi de I'Eglise, comme si le pape était I'Eglise. Rejette-t-
on les décisions de l'index et des autres congrégations romaines,
on passe aussitdét pour un ennemi de I'Eglise, comme si 'index
et les congrégations romaines étaient 1'Eglise. Un prétre qui
critique un évéque, un fidele qui critique un prétre, sont ac-
cusés ipso facto de manquer de respect a 'Eglise, comme si un
€véque ou un prétre, ou encore comme si I'épiscopat, le presbyté-
rat, en un mot la hiérarchie était 1' £glise. Si I'on attaque l'inquisi-
tion romaine, espagnole et francaise, on est censé attaquer 1’ Eglise.
Si I'on s'éleve contre les superstitions, les légendes, les indul-
gences, les guérisons prétendues miraculeuses, les apparitions
 Revue intern. de Théologie. Heft 57, 1907. 3



. 34 —

de Lourdes, de la Salette, etc., on passe vite pour un ennemi
de I'Eglise. Si quelques-uns identifient la hiérarchie avec I'Eglise
et I'Eglise avec la hiérarchie, d'autres commettent la méme
identification de I'Eglise avec le concile et du concile avec
I'Eglise. Chose singuliére, presque toutes les définitions offi-
cielles de 1'Eglise mentionnent les fideles, et dans la pratique
ordinaire des choses on les élimine, en ce sens qu'on attribue
a V'Eglise des doctrines, des décisions, dans lesquelles les
fideles ne sont pour rien, et contre lesquelles la majorité des
fideles proteste. D’autres fois on glorifie I'Eglise en glorifiant
le christianisme méme, en en faisant ressortir la grandeur
et la divinité, comme si I'Eglise était le christianisme; on
confond religion et Eglise. Souvent on prend la défense d'un
évéque coupable, on cherche a couvrir ses fautes, sous pré-
texte qu’il faut défendre 1'Eglise; et, d’autre part, quand un
évéque ou un pape est par trop compromis, indéfendabie, on
ne craint pas de dire: le pape n'est pas 'Eglise, I'évéque n'est
pas I'Eglise; donc I'Eglise n’est pas solidaire de leur conduite.
La on identifie, ici on sépare. Tantot on parle de l'infaillibilité
de I'Eglise, tantdt des erreurs de I'Eglise; tantdt on exalte sa
beauté et sa pureté, tantot on s’éleve contre ses crimes, comme
si I'Eglise méme avait commis les crimes de tel pape, ou
comme si elle avait accompli elle-méme les actes héroiques
de tel ou tel Saint.

Il est clair qu'avec de tels quiproquos, on va de mé-
prises en méprises, et on propage l'erreur au lieu de la dé-
truire. Donc il faut parler un langage exact, d'aprés une dé-
finition stricte. Clest la premicre condition a4 remplir.

L’Eglise est l'assemblée, ou la société, ou la communauteé:
dic Ecclesice. — Si 'on parle d'une assemblée locale, ou régio-
nale, il faut rester dans ce particularisme, et ne pas attribuer
a I'Eglise universelle ce qui n'est le fait que d'une Eglise parti-
culiere. — Si U'on parle d’'une assemblée d’évéques, il faut la
distinguer de I'Eglise, car les évéques ne sont pas I'Eglise. —
On ne peut attribuer a I'Eglise universelle que ce qu'elle a
dit ou fait elleeméme, donc avec le concours de ses membres,
soit les membres de la hiérarchie, soit les simples fideles, le
concours de tous constituant 'activité de 1'Eglise.

C’est 12 du simple bon sens et de la stricte justice. Or
cette notion renverse la plupart des jugements que 1'on porte



e BE

sur I'Eglise. Cest ainsi que toute I'Ecclésiologie et toute
I'Histoire de I'Eglise sont a refaire. On a jugé I'Eglise d’apres
les faits et gestes des princes de I'Eglise, comme on a jugé
telle nation d’'apres la conduite de ses princes; on s'est trompé.
Nous n'admettons plus cette confusion. Nous voulons des défini-
tions exactes et des jugements justes. Cuique Sunm.

On objecte que le langage est chose de convention et d’a
peu pres, et qu'on n’arrivera jamais a lui donner la précision
dont nous parlons. — Il est possible en effet qu'il y ait tou-
jours de l'indécision dans l'usage qu'on fait de certains mots.
Mais lorsque les mots ont une importance capitale, il n’est que
juste de vouloir qu'ils soient bien définis et bien employés.
Les théologiens n'ont pas été stricts dans leur langage: de la
les contradictions qui remplissent la théologie et son histoire.
Il n’est que temps de sortir de ce gachis. Les théologiens qui
se font les défenseurs de ces libertés de langage, et qui en
profitent commodément pour entretenir le vague 14 ou le vague
leur plait, sont les premiers a prendre au pied de la lettre
ces maniéres de parler, vagues et figurées, dés qu’ils trouvent
plaisir & faire du littéralisme strict. S’ils étaient logiques avec
eux-mémes, on pourrait admettre 1'un ou lautre procédé; mais
aller de 'un a T'autre arbitrairement, prendre capricieusement
tel mot ici dans un sens vague et figuré, 1a dans un sens strict
et littéral, c'est se mettre en opposition avec tout ce que la
science la plus élémentaire prescrit.

Donc le premier devoir du théologien, en commencant
le « Trait¢ de 1'Eglise», est de définir ce mot, et de rester,
pendant tout le cours du Traité et dans les applications ulté-
rieures, dans le sens de la définition. Admettre en principe

la définition, et la violer en fait a la premiere occasion, est
un procédé inadmissible.

IL.

La vraie notion de I'Eglise chrétienne. — Les défini-
tions de I'Eglise par les théologiens romanistes s’¢loignent
tellement des définitions de 'ancienne Eglise qu’on se demande
par quelle aberration ils peuvent se lancer, téte baissée, dans
des contradictions aussi completes. Bossuet, lui-méme s’en
rapporte sur ce point au concile de Trente! C’est le concile
de Trente qu'il interroge, c’est a lui qu’il demande une défini-



tion! Comme si les Orientaux, les anglicans, les protestants et
tous ceux qui ne reconnaissent pas ce concile n’avaient au-
cune voix au chapitre! Comme si aucune définition exacte de
I'Eglise n'avait été¢ donnée avant ce concile!

D'autres laissent ce concile et se bornent a identifier
I'Eglise avec I'Eglise romaine, au point de considérer comme
hors de I'Eglise tous les chrétiens qui ne font pas partie de
I’Eglise romaine. [ls adjugent & Rome le monopole de 1'ortho-
doxie chrétienne et la possession exclusive des clefs qui ou-
vrent le ciel ou qui le ferment. A les croire, quiconque n’est
pas romaniste est hérétique ou schismatique.

D'autres sont plus étroits encore et identifient I'Eglise
avec la seule hiérarchie romaine et méme avec la seule papauté,
et méme avec le seul pape! Pour eux, I'Eglise et le magistere
de I'Eglise, c'est tout un; et le magistére de I'Eglise, c'est le
pape, soit qu'il parle seul, soit qu’il daigne se faire entendre
par ses délégués les évéques.

De telles définitions sont en compléte opposition avec ce
que le N.T. dit de I'Eglise et avec les enseignements les plus
formels de la tradition chrétienne primitive. Citons quelques
documents.

Ce n’est pas Pierre qui a fondé 'Eglise. Elle a été fondée
par le Christ méme, qui seul est la pierre sur laquelle elle est
construite. Le Christ n'a pas dit a Pierre: Tu es la Pierre,
mais fu es Pierre'), c’est-a-dire tu es celui qui vient de con-
fesser ma divinité et qui la fera confesser par beaucoup, tu
es un pécheur d’hommes. Les autres apotres l'ont été aussi
et ont recu la méme mission. L'Eglise du Christ est donc la
société des disciples de J.-C., c’est-a-dire de ceux qui confessent
sa divinité, qui croient en J.-C. fils du Dieu vivant et qui ad-
hérent & ses paroles, paroles de vie éternelle. «L’Eglise, a dit
Irénée, est formée de ceux qui rec¢oivent l'adoption divine »
en J.-C. (I1I, 6, 1).

Au Ve siecle, Optat de Mileve, quoique excessif envers
les donatistes sur plusieurs points, a donné cependant une
juste idée de I'Eglise, lorsque, a ces mémes donatistes qui se

1y Et encore n’est-il pas certain que le Christ ait pronouncé cette parole. Au
lien de Gv & 7Tog (;’IE"L’QO;), il faut trés vraisemblablement lire v ELTT 06,
f1e dixiséi.




37

disaient persécutés par 1'Eglise, il a répliqué: L'Eglise est
composée d'évéques, de prétres, de diacres, de ministres et de
la foule des fideles; nommez donc ceux d'entre eux qui vous
persécutent, quels ministres, quels fideles? ... «Neque enim
Ecclesia illa dici potest qua cruentis morsibus pascitur, et
sanctorum sanguine et carnibus opimatur. Certa membra sua
habet Ecclesia episcopos, presbyteros, diaconos, ministros et
turbam fidelium : dicite cui generi hominum in Ecclesia nostra
hoc possit adscribi quod objicere voluisti? specialiter nomina
aliquem ministrum, ostende aliquem diaconum nomine suo,
indica hoc ab aliquo factum esse presbytero, proba hoc epis-
copos admisisse, doce aliquem nostrum cuiquam insidiatum
esse. Quis nostrum quemquam persecutus est? quem a nobis
persecutum esse aut dicere poteris aut probare?»?).

Donc, a cette époque, I'Eglise est encore manifestement
une république, composée non seulement de toute la hiérar-
chie, mais aussi de tous les fideles (furba fidelinm). J'ai dé-
montré ailleurs que la constitution de I'Eglise chrétienne est
monarchique ex parte Christi, et démocratique ou républicaine
ex parte corporis Ecclesice. Le corps de I'Eglise est composé
des simples fideles et des ministres; le chef de U'Eglise est le
Christ, et non le pape?).

Telle fut la notion de 1’Eglise dans toute l'ancienne
Eglise, méme en Occident, avant les innovations de la papauté
romaine. On peut la formuler simplement ainsi: « L’Eglise est
la société des disciples de J.-C.». Et si 'on veut une explica-
tion nette: «L'Eglise est la société des fideles, incorporés au
Christ par la foi et le baptéme; société chargée de conserver
intact, sans addition ni soustraction, et de transmettre au monde
le dépot des enseignements, des préceptes et des moyens de

Yy De Schismate Donatistarum, 11, 14.

?) Se trompent manifestement les ultramontains qui, avec 'dmi du clergé du
19 juillet 1906, disent: « La constitution de I'Eglise n’est pas démocratique; ce n’est
point d’en bas, mais d’en haut, que procéde chez elle le mouvement régulateur qui
anime et dirige toutes les parties hiérarchisées de son organisme.» Le régulateur
de IEglise, est J.-C. par ses enseignements et ses préceptes; tout mouvement chré-
tien vient de 13, et de 13 seulement, et non des hommes. La hiérarchie est aussi
«d’en bas» par rapport & J.-C., & qui elle doit étre aussi soumise. Prétendre que
le pape et les évéques sont «le haut» dans ’Eglise, c’est les substituer au Christ
et traiter le Christ comme n’existant plus dans I'Eglise. Ils n’ont ni la notion du

Christ toujours vivant dans son Eglise, ni la notion de I'Eglise comme corps du
Christ,



— 38

salut établis par le Christ, son unique chef, son unique docteur,
l'unique pontife, 'unique médiateur et 'unique sauveur; société
administrée ou servie par une hiérarchie d'évéques et de
prétres, légitimement ¢lus par elle et consacrés selon les tra-
ditions apostoliques. » ;

C'était la pensée de St. Paul, lorsqu'il comparait 'Eglise
a un corps dont J.-C. est la téte, et dont les membres sont les
pasteurs et les fideles. Sur quoi Guettée a remarqué: «Il n'y a
donc qu'une Eglise dont J.-C. est le chef, qui est composée
des fidéles aussi bien que des pasteurs, et aw sein de laquelle
les pasteurs travaillent & développer la vie chrétienne, ou la
charité qui en est le résumé, par les divers ministéres qui leur
sont confiés. Apergoit-on, dans ces notions de 1'Eglise, une
monarchie gouvernée par un pontife souverain, absolu et in-
faillible? Or, c'est 'Eglise, ainsi entendue dans son unité et
son universalité, que St. Paul regarde comme déposituive de
I'enseignement divin; c'est elle qu'il appelle /a colonne et le
fondement de la vérité (I Tim. 1II, 15). St. Pierre, dont les
théologiens romains veulent faire le premier souverain absolu
de VEglise, n'a pas eu la moindre idée des hautes préroga-
tives dont ils le gratifient et qu'ils accordent si libéralement
aux évéques de Rome comme & ses successeurs. En s'adres-
sant aux chefs de 'Eglise, il s’exprime ainsi (I, 5, 1 et suiv.):
« Je m'adresse a4 vous qui &tes les semiores, moil qui suis votre
consenior et témoin des souftrances du Christ, . .. paissez le
troupeau de Dieu qui est avec vous, pourvoyant (providentes)
non avec violence, mais spontanément selon Dieu, non pour
un gain honteux, mais volontairement, non en dominant sur
I'héritage, mais en étant le modele du troupeau par votre vertu
sincere; et lorsqu’apparaitra le primce des pasteurs, vous re-
cevrez une couronne de gloire qui ne se flétrira jamais. »
St. Pierre ne connaissait qu'un prince des pasteurs, J.-C. Quant
a lui, il n'était que le collegue des autres prétres par son
sacerdoce; il ne parle ni de sa primauté, ni de sa souveraineté.
Il ne s’éleve pas au-dessus des autres pasteurs de 1'Eglise,
auxquels il s’adresse, au contraire, comme a ses fréres et a
ses €égaux, ne s'appuyant, pour leur donner des conseils, que
sur son titre de #émoin des souffrances de J.-C. et de sa gloire
future, qui lui avait été révélée sur le Thabor» ).

1y Papauté schismatigue, p. 6-7; 1863.



1 T

Les chrétiens exacts doivent tenir a cette définition parce
qu'elle est exacte. Ceux qui joignent a l'exactitude la per-
spicacité et la connaissance des besoins sociaux actuels, y
tiendront plus fermement encore, parce qu'ils sentent et voient
que, de méme que, dans la société naturelle et temporelle,
Pautorit¢ vraie réside dans la société méme et non dans la
hiérarchie (trop souvent aveugle et coupable), ainsi dans la
société surnaturelle ou 1'Eglise, l'autorité vraie réside dans
PEglise méme et non dans la seule hiérarchie {trop souvent
aussi aveugle et coupable). C'est donc a I'Eglise a se ressaisir,
c'est aux fideles a reprendre conscience de leurs devoirs et
de leurs droits dans U'Eglise. L.a société temporelle agréera la
société spirituelle et vivra paciiqguemment avec elle, dés que
les hiérarchies seront, de part et d'autre, remises a leurs vraies
places, c'est-a-dire subordonnées, lia, a la société temporelle,
ici, a I'Eglise. Si 'on veut que la société temporelle soit forte,
il faut gque la loi soit faite par tous et obéie par tous; de
méme, sil'on veut que 'Eglise soit prospere, il faut que chaque
membre, chaque fidele, baptisé en J.-C. et vivant de ].-C., soit
a lui-méme sa loi (Zpsi sibi suni lex). La vie est dans tout le
corps et non dans quelques organes seulement, et plus le corps
entier de I'Eglise sera vivant, éclairé, actif, plus le Christ sera
vivant et glorifi¢ en chacun et en tous. Ce n’est pas la notion
d'autorit¢ qui se transforme dans la société actuelle (car Tau-
torité est toujours l'autorité, et la loi toujours la loi), c’est le
siege de l'autorité qui est mieux apergu et mieux compris, et
I'application de l'autorité et de la loi qu'on veut plus parfaite,
dans le sens de tous et non plus seulement au profit de la
seule hiérarchie. A mesure que les hiérarchies s'amoindrissent
et se réduisent a un minimum d'influence, les sociétés croissent
et tendent a4 leur maximum d’action et de vitalité. Tel est
Vesprit dans lequel 'Eglise redeviendra prospere?).

D) On lit dans le Guardizn du 30 aolt 1905 (letire de Rome): « A Roman
priest, one of the greatest living auathorities on Church history and ceremony, said
to me not so long ago that the priest’s office should be obtruded as little as pos-
sible, whereas, as things are, the Church gives it everywhere the greatest possible
prominence. This strikes the right note, not only historically, but religiously. It is
evidently an inferior conceplion to exalt the ministers and officers of the Household
of Faith and concurrently degrade the conception of discipleship without official po-
sibion. It is the right note historically, because while the phrase ,,Church officers”
is held in odium by the Uliramontane, it is the right and proper phrase; and though



40 —

Bref, on fait quelquefois sur la hiérarchie et 'Eglise des
phrases qui rappellent celles de Quinet sur la bourgeoisie et le
peuple. «La bourgeoisie sans le peuple, disait Quinet, c’est 1a téte
sans le bras; le peuple sans la bourgeoisie, c'est la force sans
la lumiere.» Illusions. La vérité est que la bourgeoisie est
quelquefois moins lumineuse que le peuple, et que le peuple
est quelquefois moins fort et moins actif que la bourgeoisie.
La vérité est que chaque citoyen, chaque patriote doit étre
téte et bras, €clairé et fort, peu importe qu'il soit de la bour-
geoisie ou du peuple. De méme, la vérité est que tout membre
de I'Eglise, tout vrai chrétien — qu'il soit prétre, évéque ou
simple fidele, peu importe — doit étre instruit de sa foi et de
ses devoirs, et doit les pratiquer. C'est une erreur de penser
que le fidele ne doit pas se diriger, et de croire qu'il doit
toujours étre dirigé par la hiérarchie. Nullement. ILe simple
fidele doit étre dirigé par le pasteur de toute 'Eglise, lequel
est le Christ et le Christ seul. Le simple fidele puise sa lu-
miére, comme sa direction, dans les enseignements et les pré-
ceptes du Christ, son Docteur et son Maitre. S’il n'avait pas
cette lumiere pour se diriger, comment pourrait-il se juger en
conscience, conserver le dépot de la foi, concourir a déposer
les membres de la hiérarchie qui enseignent 'erreur et qui pré-
variquent? Non, la conscience du simple fidele n’est pas a la
merci de la hiérarchie; or elle y serait, si la hiérarchie seule
était toute la téte; et la hiérarchie serait paralysée, si les
simples fideles seuls étaient tous les bras. Clest mal com-
prendre la vie du corps du Christ ou de I'Eglise que de la
diviser en organes, et de dire: ceux-1a sont la téte, ceux-ci
les bras. Tous les membres de ce corps doivent vivre de la
vie méme du Christ, laquelle est lumiére et force, foi et sain-

it may be truly contended that there is no Church separated from its officers, the
clergy, it should also be remembered that in the last ressort ,ubi tres ibi ecclesia,
lcet laici”. The officers without the faithful and the faithful without the officers
nifil sunt. The clergy and the laity are like the form and matter of Sacraments,
and the clergy represent the form. Sacramental grace cannot flow without the first,
but grace is not tied thereby. That this is not only the sound and healthy doctrine,
but that in a state of healthy vitality these things should be cried aloud on the
housetops will probably be allowed; but few ecclesiastics, even if they think these
things, desire to expound them. Nevertheless, at any rate in France and in America,
it has been recognised for some time past that the fate of the Church of the future
is bound up with a restatement of this belief, both as an ecclesiastical and religious
truth, »



R | —

teté; donc tous les fideles, tous les prétres, et tous les évéques
doivent étre, quoique dans des mesures diverses, éclairés, actifs
et saints. La hiérarchie n'a pas été instituée pour étre téte,
au lieu et place du Christ qui est la seule téte de I'Eglise;
les évéques et les prétres sont des ministres spéciaux, chargés
de servir les fideles spirituellement et religieusement, rien de plus.
Les évéques sont des surveillants; or surveiller ne signifie pas que
le surveillant soit le seul éclairé, le seul détenteur de la doctrine,
le seul directeur, le seul chef. C’est donc se tromper grave-
ment que de croire que 'Eglise dépend de la hiérarchie; c’est,
au contraire, la hiérarchie qui dépend de V'Eglise, société de
tous les membres du Christ, les simples fideles y compris.

[IL

L’Eglise chrétienne est une et universelle. — Certains
esprits n'ont pas le sens des différences ou du moins ne peu-
vent les supporter: ils n’admettent que les ressemblances, ne
révent que l'imitation et 'uniformité, sont intolérants, veulent
s'imposer comme étant eux-mémes la norme. C'est une espéce
de mentalité et de caractére. Ils croient avoir tout dit lorsqu’ils
ont remarqué qu’ «il n'y a qu'une religion comme il n'y a qu'un
Océan», et qu'il n'y a qu'une seule Eglise comme il n'y a
qu'un seul Christ. Ils ne considerent pas que, de fait, il v a
plusieurs religions dans la religion comme il vy a beaucoup
de mers dans !'Océan, et que, s'il n'y a qu'une seule maison
du Pere céleste, il y a plusieurs demeures dans cette maison.

Ces esprits ne doutent pas qu'ils soient dans la vérite, et
de cette certitude ils concluent qu'ils ont le monopole de la
vérité. Pour eux, se croire dans la vérité et posséder le mo-
nopole de la vérité, c’est identique. Nous possédons la vérité,
donc nous seuls la possédons! Notre Eglise est vraie, donc
elle seule est vraie! Elle est vraie, donc elle ne posseéde que
la vérité sans mélange d'erreur! Ils n'apercoivent pas le so-
phisme de ces fausses équivalences.

Rétablissons la vérité.

L’Eglise chrétienne, quoique composée de plusieurs Eglises
particulieres, locales, voire méme nationales en certains pavs,
doit étre une et universelle.

Elle doit étre u#ne dans la profession de tous les éléments
divins que le Christ lui a confiés. Il est évident que l'unité



42

des hommes, si chrétiens qu’ils soient, est impossible dans les
opinions ou les explications que chacun peut professer: car
chaque individualité comprend et pratique a sa maniere les
doctrines et les préceptes que tous acceptent en principe et
de tait. Le Christ n'a imposé a personne une telle unité, qui
serait d'ailleurs désastreuse. Ses enseignements, tels que nous
les connaissons par les Ecritures et par la tradition universelle,
voila ce que tous ses fideles disciples doivent étre unanimes a
confesser, et cela seulement.

L'Eglise doit étre umiverselle, en ce sens qu’elle doit pro-
fesser l'intégralit¢ des enseignements du Christ, et cela, non a
une époque seulement, mais & toutes, non dans une province
seulement, mais partout o1 elle est établie. Le Christ n’a pas
fait une Eglise pour I'Afrique seulement, ni une autre pour
I'Espagne seulement, mais il n’en a établi gu'une et pour toutes
les nations: docete ommnes genies. Au Ve siecle, Tychonius lui-
méme, quoique donatiste, reconnaissait cette vérit¢ et parlait
sur ce point comme Augustin; il avouait nettement que les
péchés des hommes ne sauraient détruire I'Eglise.

Les romanistes, loin de méconnaitre le caractere de la
véritable Eglise chrétienne, se lattribuent, pour essayer de
démontrer par 1a que I'Eglise romaine, non seulement est uni-
verselle, mais qu'elle est ['Eglisc universelle. 'Telle était la
prétention du pape Innocent III en 1198. Le patriarche de
Constantinople, Jean Camatere, lui répliqua: «Je m’étonne que
vous ayez appelé VUEglise des Romains wnme et wumiverselie,
puisqu’il est constant que U'Eglise est partagée en Eglises
particulieres régies par des pasteurs sous un seul et unique
pasteur supréme, J.-C. Ce que je ne comprends pas non plus,
c’est que vous ayez appelé I'Eglise des Romains la mere des
autres Eglises. La meére des Eglises, c’est celle de Jérusalem,
qui les surpasse toutes en antiquité et en dignité» 1).

Dé¢ja Iéon IX avait également prétendu que 'Eglise ro-
maine n’est pas une Eglise particuliere, mais 'Eglise univer-
selle, et que toute Eglise qui le nie n'’est qu'un conventicule
d’hérétiques et une synagogue de Satan 2).

Certains théologiens orientaux ont adopté cette doctrine,
mais en la retournant, c'est-a-dire en disant que 1'Eglise uni-

Y Guertée, ouvr. cité, p. 368-369.
B lbid., p. 362.



verselie n'est pas 1'Eglise romaine, mais I'Eglise orientale.
C'est donc le méme point de vue étroit et faux, mais appliqué
différemment. Il n’en vaut pas mieux. Guettée, qui ne saurait
étre suspect dans cette question, 'a reconnu nettement. Dans
I'ancienne Eglise, dit-il, « on comprenait que I'Eglise catholique
n'était ecxclusivement dans aucune contrée; que !'Orient ne
jouissait pas plus que 1'Occident d’'une autorité universelle;
voila pourquoi certains hérétiques nés et condamnés en Orient
cherchaient de l'appui en Occident et surtout 4 Rome, qui le
représentait; voild pourquoi encore des Saints, comme Poly-
carpe de Smyrne, se rendaient a4 Rome pour conférer avec
I'éveque de cette ville sur les questions religicuses. Mais on
ne peut étudier conscieucieusement ces faits, d’apreés les docu-
ments certaing, sans qu'il en ressorte cette vérité: que lin-
fluence de V'évéque de Rome ne wvenait poini d'uie autorité
universelle,; qu'elle n'avait méme pas sa source dans une au-
torité reconnue par toutes les Eglises occidentales, mais qu’elle
dérivait uniquement de l'importance de son siége épiscopal.
Rome ¢tait le centre de toutes les communications entre les
différentes parties de l'empire. Les fideles y affluaient de
toutes parts, soit pour les affaires politiques, soit pour leurs
intéréts particuliers; c'est pourquoi son témoignage d’Eglise
apostolique se trouvait fortifi¢ par les fideles qui s'y rendaient
de toutes parts et qui y apportaient le témoignage de toutes
les Eglises auxquelles ils appartenaient. Tel est le sens d’un
passage de St. Irénée, dont les théologiens romains ont fait le
plus étrange abus')». Et encore: «Un des résultats du sixieme
canon de Nicée avait été de laisser a I'évéque de Rome le
premier rang dans 1'Eglise. De plus, par suite des circonstances
olt se trouvait I’Occident, il devait en étre considéré comme
Uinterprete. En conséquence, cette rigle ecclésiastique passa
en usage: qu'on devait toujours le convoquer aux conciles
orientaux qu'on assemblerait et que 1'on ne devait rien décider
sans avoir son assentiment. Cette régle était juste : car [/'Orient
a lui seul, ne forme pas plus I Eglise universelle que I Occident,
et 'évéque de Rome représentait 'Occident entier a une époque
ol ces contrées étaient bouleversées par les barbares, oil les
€véques ne pouvaient pas quitter leurs siéges pour aller en

Y 2bid., p. 36-37.



44

Orient porter leur témoignage dans des discussions ou leurs
Eglises particulieres n’étaient point intéressées. Clest la raison
que donne Sozoméne ). »

La these de Guettée est donc trés claire. Les Orientaux
qui ne l'admettent pas et qui prétendent que leur Eglise est
la seule Eglise universelle, objectent que I'Eglise romaine est,
depuis lors, tombée dans P'hérésie et le schisme et que, par
conséquent, elle a cessé d’étre catholique; d’ou il suit que c’est
I'Eglise d’Orient qui aujourd’hui posseéde, a elle seule, la catho-
licité, c’est-a-dire l'universalité ou 'orthodoxie. Cette argumen-
tation des Orientaux en leur faveur est absolument identique
a celle du jésuite Dez, lorsqu'en 1687, il voulait démontrer,
contre les protestants, que I'Eglise romaine, ayant été autrefois
la vraie Eglise et étant actuellement toujours la méme (vu
qu'elle n’enseigne aucune erreur fondamentale), doit encore
étre tenue pour la seule Eglise universelle 2). Ces Orientaux
et ces ultramontains sont d’accord pour soutenir que I'Eglise
universelle n’est plus I'Eglise d’Occident et d'Orient, mais seule-
ment 'une des deux fractions; cette fraction vraie est ex-
clusivement la fraction romaine selon les romanistes, et la
fraction orientale selon les Orientaux. Or, les uns et les autres
se trompent. Les romanistes se trompent, parce que les dogmes
de I'Eglise orientale sont restés les mémes, malgré les expli-
cations théologiques erronées données par plusieurs théologiens
de cette Eglise. Et les Orientaux en question se trompent
aussi, parce que, si la papauté romaine a altéré le sens des
dogmes catholiques, cette altération n’a pas été acceptée uni-
versellement en Occident, ou les vrais catholiques ont toujours
distingué 1'Eglise catholique occidentale d’avec la papauté ro-
maine et méme d’'avec 'Eglise proprement romaine. Le pa-
triarche de Rome, a lui seul, n'est pas plus toute I'Eglise
d’Occident, que les quatre patriarches de Constantinople, d’Ale-
xandrie, d’Antioche et de Jérusalem ne sont, & eux seuls, toute
I’Eglise d'Orient. Les vrais orthodoxes ont toujours distingué
la hiérarchie et I'Eglise, et les cinq patriarches réunis ne sont
méme pas, & eux seuls, toute la hiérarchie.

1) P. 104.
%) Voir La réunion des protestants de Strasbourg & I'Eglise romaine, également
nécessaire pour leur salut, et facile selon leurs principes; 1687, — Histoire critigue, etc.,

par Tabaraud, 1824, p. 400-402.



45 .

Mais, objectent les Orientaux en question, que devient la
visibilit¢ de I'Eglise universelle ou orthodoxe en Occident,
lorsque la papauté romaine y enseigne 'hérésie? N'est-il pas
évident que les hérésies romaines, en obscurcissant I'Occident,
ne laissent plus d’autre visibilité¢ possible que celle de 'Eglise
d’'Orient? — Voici ma réponse.

V.

De la visibilité de I'Eglise universelle en Occident,
malgré les hérésies romaines et les hérésies protes-
tantes. — Rien n’est fastidieux comme de se répéter: les
lecteurs sont donc priés de se reporter aux articles publiés
par la KRevue sur cette question 1),

Si 'on veut comprendre exactement cette question, il ne
faut pas seulement voir I'Eglise d'Occident telle qu’elle est, il
faut encore se corriger de ses préjugés et notamment d’un
faux point de vue presque général. On abuse étrangement de
la synecdoque dans beaucoup de cas out 'on confond le tout
avec la partie, la nation avec le gouvernement, I'Eglise avec
la papauté. L’habitude de considérer la téte plutdt que le corps,
est si répandue et si invétérée qu'on attribue a toute la nation
ce qui n'est que le fait de son gouvernement, et cela, méme
quand, la nation le désapprouve. On procéde et on raisonne
de méme en matiere ecclésiastique. En Occident, la papauté
a enseigné et décrété a tort et a travers; 'Eglise gallicane a
eu beau protester en maintes circonstances, les esprits super-
ficiels n'ont tenu aucun compte des dénégations du corps, ils
n'ont vu que la téte. «Rome est hérétique, ont-ils dit, donc
I'Occident est hérétique.» Ils biffent ainsi d'un trait de plume
toutes les oppositions contre 'ultramontanisme ou le papisme,
Ils déclarent qu'ils ne voient pas le catholicisme d’autrefois 1a
ou le patriarche de Rome étend sa juridiction. C'est tant pis
pour eux: car ils regardent mal. L'opposition contre Rome
avait beau n'étre pas organisée officiellement, I'organisation
officielle n'est pas tout. Que de réalités, que de vérités ne
sont pas organisées officiellement, et cependant vivantes! Dira-
t-on que, dans tel pays, il n'y a pas d’'anarchistes parce qu'ils

'} Par exemple : Sur la visibilité de I’Eglise catholique en Occident, du IXe si¢cle

& nos jours, Revue 1896, p. 264-280; — Sur cette visibilité au temps d’Innocent 111,
Revue 1905, p. 776-782; — Voir aussi, méme anuée, p. 730-731.



46 —

n'y sont pas organisés officiellement? Ce serait fermer les yeux
a la réalité. Les forces d'un fleuve peuvent n'étre pas utilisées
par un endiguement parfait, elles n’en sont pas moins réelles.
Ne disons donc pas: Tel pays fait cela, quand ce sont seule-
ment quelques habitants du pays; tel parti vilipende 'armée,
quand 11 ne vilipende que huit ou dix militaires coupables;
I'Eglise blame ceci ou loue cela, quand ce sont seulement quel-
ques membres de la hiérarchie ou quelques fidéles qui blament
ou qui louent. La saine logique proteste contre de¢ telles
méprises. ,

Précisons. C'est un fait qu'au moyen Aage personne ne
voulait sortir de I'Eglise, méme quand on rompait avec 'obé-
dience de tel pape, avec tel ¢véque, avec la hiérarchie méme,
et qu'on élevait autel contre autel. Abélard, par exemple, a
eu beau étre condamné et repousser les doctrines théologiques
courantes, il s'est toujours considéré comme membre de 'Eglise
chrétienne. En 1167, Nicetas de Constantinople a consacré
trois évéques cathares; donc il considérait certains cathares
comme orthodoxes.

Vaudois et Albigeois ont été traités de manichéens, et sous
ce qualificatit on leur a imputé des erreurs qu'ils n'ont pas
enseignées. La vérité est au rebours de ce que les historiens
ultramontains racontent. C'est le clergé romain, ce sont les
moines, qui, par leur inconduite, par le matérialisme qu'ils ont
introduit dans 'administration des sacrements, par le littéralisme
avec lequel ils ont dénaturé I'Ecriture et la religion spirituelle
par excellence, ce sont eux qui ont scandalisé les fideles et
nombre de prétres, ce sont eux qui les ont poussés a la ré-
forme et a4 la révolte contre le joug antichrétien de Rome.
Donc Rome a été doublement coupable en sévissant contre
eux; le sectarisme et I'hérésie n'étaient pas chez les Vaudois
et autres, ils étaient 4 Rome et chez les agents de Rome; et
les prétendus hérétiques, en déposant les mauvais ¢évéques et
les mauvais prétres, ne faisaient qu’user de leurs droits de
chrétiens. Il faut donc le dire hautement: c’est la hiérarchie
romaniste qui a corrompu la doctrine, la morale et la discipline,
et si les simples fideles ont dépassé, en certains cas, la mesure
de la résistance, la faute en est, avant tout, a elle ').

1Y Revue intern, de théol., juillet 1906, p. §73.



47 —

M. Guiraud a montré comment la liturgie cathare, loin
d'étre hérétique, se rapprochait des antiques formules chré-
tiennes ). Méme Innocent lII a soutenu Vorthodoxie de pré-
tendus hérétiques que ses légats poursuivaient a tort comme
hérétiques. Ces prétendus hérétiques voulaient rester dans
I'Eglise; ils ne sont jamais, de fait, sortis de I'Eglise catho-
lique. Donc Vorthodoxie continua en Occident et resta visible,
au XIII® siecle, sous Innocent III; en pleine période d’ultra-
montanisme 2).

De fait, les Occidentaux qui réclamaient la réforme de
I'Eglise 71z capite cf in membris et qui condamnaient énergique-
ment les erreurs et les crimes de Rome, voire méme le systéme
romain, étaient nombreux au XVe siecle, lLes conciles de Pise,
de Constance, de Bale, en sont des preuves irrécusables.

Ceux qui nient l'orthodoxie de I'Eglise occidentale sous
prétexte que les évéques, les prétres et les fideles, en Occident,
ont fini par accepter 'ultramontanisme en général et le concile
de Trente en particulier, se trompent. lLeur conclusion dépasse
de beaucoup le contenu de leurs prémisses; la prétendue ac-
ceptation du concile de Trente par les catholiques d’Occident
n’est pas un fait qui justifie 'accusation d’hérésie portée contre
toute I'Eglise d’Occident.

On oublie, d'abord, que, pendant de longues annces, le
gouvernement de la France a refusé de reconnaitre et d'ad-
mettre ce concile; et que, dans cette opposition, il a été sou-
tenu par le clergé gallican et par les fideles gallicans; car les
ultramontains ¢taient seuls a4 demander cette reconnaissance,
qu'ils n'ont jamais obtenue. On dit quelquefois que 'Eglise de
France a reconnu les canons dogmatiques de ce concile, et
que le gouvernement s’est borné a rejeter les seuls canons
disciplinaires. Cette distinction captieuse n’a été faite que par
le parti ultramontain; mais les catholiques gallicans faisaient
reposer leur rejet sur des raisons majeures qui annulaient Zpso
Jacto Tcecuménicité et la valeur du concile. Ils attaquaient sa
composition, son réglement, la validité de ses votes comme
expressions des sentiments de I'Eglise.

Méme encore en 1844, Quinet, par exemple, s’exprimait
ainsi, applaudi par tous les catholiques antiultramontains et

") Zbid., p. 574-575.
%) Revue intern. de théol., octobre 1905, p. 781-782.



— 48 —

antijésuitiques; «Le concile de Trente n'a plus, comme les
précédents, ses racines dans toutes les nations; il n’attire pas
a lui les représentants de toute la chretienté; il ne s’appuie,
en toute sécurité, sur personne, excepté sur le peuple que la
papauté a investi de tous cotés. Au lieu de cette foule in-
nombrable de théologiens, de docteurs, de peuple (omni plebe
adsiante, c'est la formule des anciens conciles), que 'on savait
attirer dans les époques précédentes, comment était composée,
en réalité, cette illustre assemblée de Trente? 187 prélais Ila-
liens, 32 Espagnols, 26 Francais, 2 Allemands: voila quels sont
les mandataires de Vunivers chrétien. L'Orient et le Nord y
manquent presque également; c’est ce qui lui faisait refuser
par le roi de France le titre de concile. Encore le mode de
délibération fut-il changé; dans les conciles antérieurs, on votait
par corps de nations; tout peuple qui avait une langue parti-
culiere comptait pour une personne. Dans le concile de Trente,
on vota par individu, par téte, ce qui assura pour toujours et
sur tous les points la majorité de I'ltalic. Ici, n'étes-vous pas
frappés de ce qu'il y a d'extraordinaire dans cette situation? ...
La papauté dit a I'ltalie: «Tu es morte, mais je vais te faire
régner... Tes pensées de mort, qui s’élevent du milieu de tes
maremmes et de tes villes désertes, je les imposerai au monde,
et il se fera, comme chez toi, un grand silence; tu te re-
connaitras, tu te retrouveras partout... 'herbe croitra sur le
monde civil comme sur la campagne de Rome.» Clest la ce
qu'on appelle 'ultramontanisme moderne : domination absolue
de Vesprit italien, tel que les temps nouveaux l'on fait et qui
fut cause que tant de protestations éclaterent dans le concile,
de la part des Francais, des Espagnols, des Allemands. La vie
vesistait @ cetle déclavation de mort. »

On ne saurait mieux dire: le concile de Trente fut un
effort pour italianiser, ultramontaniser, vomaniser 1'Eglise uni-
verselle; tous les universalistes ou catholiques 7ésistérent, pour
conserver l'universel contre le particulier de Rome: orbis major
urbe. Et les catholiques se maintinrent non seulement en France
sous le nom de Gallicans, mais aussi en Allemagne, en Es-
pagne, etc. ,

On oublie encore que, si Rome a réussi & étouffer ces
débats et ces oppositions dans le silence, c’est mal interpréter
ce silence que de le considérer comme une acceptation véritable



49

des choses romaines. La vérité est que les gallicans sont restés
sur leur terrain; qu'ils ont interprété les doctrines du concile
de plusieurs manieres, toujours en vue de fourner et d'éviter les
enseignements ultramontains. Qu'on lise, par exemple, les sub-
tilités émises au sujet de la transsubstantiation; elles sont la
preuve manifeste que leurs auteurs n’admettaient pas le sens
visé par les ultramontains du concile. Et il en fut de méme
de tous les autres dogmes.

Etait-il nécessaire que les évéques et les prétres rom-
pissent avec Rome? Le maintien de leur foi orthodoxe exigeait-
il cette rupture officielle et éclatante? Nullement. Les doctrines
gallicanes s'enseignaient dans nombre de séminaires, en Sor-
bonne, dans des journaux et des revues; elles n’étaient un
mystére pour personne. Toujours les évéques gallicans ont
soutenu que leur épiscopat était un pouvoir ordinaire qu'ils
tenaient du Christ et de I'Eglise, et non de la papauté. Que
la papauté fat erronée et coupable, ils ne se génaient pas pour
le dire, et ils n’en continuaient pas moins visiblement et au-
thentiquement V'exercice de leur autorité ordinaire dans leurs
dioceses. Et lorsqu’au concile du Vatican, de 1870, le parti
ultramontain, encore beaucoup plus nombreux qu’a Trente,
voulut qu'ils abdiquassent cette autorité pour ne reconnaitre
plus que le seul pouvoir du pape comme pouvoir ordinaire
dans I'Eglise et sur 'Eglise, 140 protesterent, refus¢rent, s’écri-
erent: uon placet, et se retirerent. Et c’est apres leur départ
queut lieu la fameuse définition, ou plutdét 'escamotage du
18 juillet 1870,

Et presque aussitdt, lorsque la plupart se furent soumis
extérieurement aux injonctions tyranniques de Rome, les an-
ciens-catholiques se leveérent, s'organisérent pour continuer
l'ceuvre catholique, qui, ainsi, ne cesse pas d'étre visible en
Occident, notamment en Hollande, en Allemagne, en Suisse,
en Autriche, en France, aux Etats-Unis, etc.

Il importe de remarquer combien cette position ecclésias-
tique des anciens-catholiques differe de celle de certains angli-
cans. Les anglicans dont je veux parler sont ceux qui pro-
fessent la théorie dites des trois Eglises-branches, a savoir :
que U'Eglise anglicane, 'Eglise romaine et 'Eglise grecque sont
les trois branches de I'Eglise catholique universelle. J'ai déja

Revue intern. de Théologie. Heft 57, 1907. 4



— 50 —

démontré que cette théorie est erronée et inacceptable !). Autre
chose est de dire qu'il y a, dans 1'Eglise catholique occiden-
tale, de véritables catholiques orthodoxes, soit dans I'Eglise
anglicane, soit dans les Eglises protestantes, soit méme dans
I'’Eglise romaine, etc. Ceci est exact, c'est un fait constatable
et visible. Parmi ces catholiques orthodoxes, quelle que soit
I'étiquette ecclésiastique qu'ils portent, il n'y a aucune contra-
diction i» fide, tous admettent les enseignements formels du
Christ, tels que nous les connaissons. Tandis que, dans le
systéme anglican susdit, non seulement les contradictions dog-
matiques sont manifestes, les dogmes romains n’étant ni ceux
des Grecs, ni ceux des Anglicans, etc., mais encore ces contra-
dictions #n fide sont considérées comme n’altérant pas 1'unité
de I'Eglise, comme ne touchant pas au tronc des trois branches!
C'est réputer pour nwlles dans la vie religieuse et dans l'unité
du corps de I'Eglise, des doctrines manifestement hérétiques
soit sur la Trinité, soit sur le Christ, soit sur le baptéme et
I'eucharistie, etc. Ce mépris du dogme chrétien est scandaleux.
Aussi les Eglises romaine et orthodoxe ont-elles parfaitement
raison de rejeter cette théorie, et les anciens-catholiques la
répudient également.

Leur explication de l'unité et de la catholicité de 1'Eglise
est absolument correcte. Leur rupture avec la papauté héré-
tique n'entraine nullement une rupture avec ’Eglise catholique
d'Occident. Loin de la. Elle n'a eu lieu que pour continuer et
consolider leur persévérance dans I'Eglise catholique et ortho-
doxe d'Occident. En condamnant la papauté officielle hérétique,
il ne se sont nullement séparés des catholiques romains qui,
dans le sein de I'Eglise romaine, restent fideles aux dogmes
de l'ancienne Eglise catholique. Il y en a, comme il y en a
aussi parmi les protestants et les-anglicans. [l n'est pas diffi-
cile de constater leur existence, leurs écrits dans les Revues
théologiques et ecciésiastiques en donnant la preuve cons-
tamment.

J'en appelle donc aussi a I'élite des théologiens romanistes
actuels. Oh! sans doute il y a, dans cette élite, des hommes
qui se trompent manifestement et dont les idées ne sont rien
moins qu'orthodoxes ou vraiment catholiques, mais il en est

Y Traité de I Eglise chrétienne en général, ch. X1, n. 1l; voir Revue indern. de
théol.,, 1903, oct., p. 719-20.



aussi qui répudient nettement les erreurs de Rome ou de l'ultra-
montanisme, qui sapent le systéme romain par la base, au
profit du catholicisme historique, c’est-a-dire du catholicisme
réel, tel qu’il fut dans l'ancienne Eglise d'apres les documents
historiques mieux constatés et mieux démontrés. Leur volonté
d’étre vraiment et exactement catholiques, fideles a la véritable
orthodoxie, est manifeste. Qui oserait des lors, et de quel droit,
leur jeter l'anatheme et déclarer qu’ils sont hors de I'Eglise?
Ces évéques, ces prétres, ces laiques antiultramontains con-
fessent le catholicisme d’autrefois, méme quand ils ne l'ex-
priment pas toujours parfaitement. L’imperfection dans l'ex-
pression n’a jamais ¢té 1'hérésie, celle-ci étant la négation ou
l'altération de la vérité révélée. Ceux qui leur jettent la pierre
s'expriment-ils toujours parfaitement? Hélas!... Voyons donc
les idées, non les mots; les dogmes formels, non la scolastique;
les vérités qui sanctifient, non les subtilités qui compromettent
le dogme.

Tel théologien, encore membre de 1'Eglise romaine, con-
damne expressément l'intolérance et cependant reste dans cette
Eglise intolérante; son patriarche le touche peu et n’est guére
pour lui qu'une étiquette. Tel autre est condamné par Rome,
et n'en continue pas moins ses publications antiultramontaines
dans le sein de cette méme Eglise. Que l'on trouve cette si-
tuation peu logique, elle n'en est pas moins réelle. Nicodéme,
dans le secret, était pour Jésus et avec Jésus; beaucoup de
catholiques-romains sont de méme pour le catholicisme ancien
et le professent aussi publiquement qu’ils croient pouvoir le
faire '). Les abeilles travaillent sans bruit et ne cherchent pas
a se montrer; elles valent mieux que les bourdons tapageurs
qui ne produisent rien. M. G. d’Avenel a dit de la France:
«Dans ce pays ou il se dit beaucoup de choses folles, il se
fait beaucoup de choses sages. Les choses folles sont dites
par la France qui se voit, les choses sages sont faites par la
France qui ne se voit pas.» Il y a, de méme, dans tout I'Occi-
dent, des catholiques modestes qui travaillent dans 'ombre; ils
ne recherchent pas I'éclat. Ceux qui savent observer peuvent
aisément les voir et rendre hommage a leur activité. Ils sont

1) Voir dans le Aatkolit (Bern) du 21 octobre 1905, p. 349-350, l’excellent

article intitulé: Finger im Dunkeln. Voir aussi le Deutscher Merkur du 6 octobre
19035, p. 3o.



dispersés, il est vrai; mais la visibilit¢ dans la dispersion n'en
est pas moins positive, quoique imparfaite. Aucune des marques
de 'Eglise vraie n'est complete, ni la sainteté, ni 'unité, ni la
catholicité, parce que l'imperfection est une des conditions de
I'Eglise sur la terre. M. Hutin, curé de Culey, a écrit a
M. T'évéque Herzog, le 3 novembre 1905: « Nous wne sommes
pas des hévétiques on des schismatiqies comme se plaisent
dire les uitramontains, nous sommes simplement des catholiques
qui voulons travailler & notre sanctification personnelle et a
celle d'autrui autant que faire se peut, dans le calme et la
liberté de nos consciences. Plutdét que d'obéir a des ordres
injustes, plutdét que de favoriser 'ambition de certains princes
des prétres ou de leurs suppdts, nous sommes préts a tout
souffrir...» Or, les catholiques qui pensent ainsi, sont légion.
M. de Narfon, par exemple, n'a pas parlé autrement dans son
volume : Vers [I' Eglise libre (1905). 1l a protesté contre les abus
de pouvoir des papes (p. VII). Il a dit de Lamennais (p. 222):
« Apdtre et soldat d’'une idée, a laquelle lui semblait attaché
I'avenir de la cause catholique, son erreur est d’avoir cru qu'’il
devait nécessairement, étant désavoué par ses chefs et aussi
par ses freres d’armes, séparer a leur exemple la cause et
I'idée, mais parce que celle-ci s’'imposait 2 son esprit avec une
évidence absolue, abandonner donc celle-1a, dont il était mal-
hewreusement vrvai que les veprésentants officiels le repoussaient.
Et c'est en quoi il se trompa; car 1'encyclique Mirari vos n'en-
gageait point l'infaillibilité doctrinale de I'Eglise, et Lamennais
conServait pav conséquent, au point de vue méme de I'orthodoxie,
le drvoit d’avoir raison contre Grégoive XV »

Les faits sont si clairs, si positifs, que 'on doit s’étonner
de voir des théologiens orientaux ¢lever des doutes sur la
visibilité de 1’orthodoxie ou du catholicisme ancien dans les
douze derniers siécles en Occident. Leur excuse est qu’ils ne
connaissent pas exactement notre histoire, la voyant a trop
grande distance et a travers des publications ultramontaines.
Ce qui devrait les rendre plus €quitables envers les catholiques
d’Occident, c'est la conduite fraternelle de ces derniers envers
les patriarcats orientaux, lorsque ceux-ci sont tombés dans
plusieurs des erreurs romaines ou dans d’autres, comme a
I'époque du concile de Florence et au XVII® siecle. Les catho-
liques d’Occident n'en ont pas conclu que !’ Eglise d’'Orient fQt



— 53 —

pour cela devenue romaine et hérétigue. Pourquoi certains
orthodoxes orientaux veulent-ils aujourd’hui soutenir que les
erreurs de la papauté romaine sont imputables a toute 'Eglise
occidentale, malgré les protestations publiques d'une grande
partie de cette Eglise ')? Nous ne pouvons nous expliguer cette
illogicité que par 'ultramontanisation qui s'est opérée en certains
cercles orthodoxes orientaux dans ces dernieéres années. L’abbé
Gustave Morel a avoué qu'il y a en Russie, actuellement, des
ritualistes extrémes pires qu'a Rome et des orthodoxes qui se
croient si orthodoxes et si irréprochables que le monopole de
'orthodoxie leur appartient?)! On le voit, les ultramontains

mémes sont dépassés. E. MicuHaup.
(A continuer.)

1) Voir notre Réponse & l’ExxlTla'Laa'uxr} Hl’r]f)’elﬂ; Revue int. de théol., 1905,
P- 547-552.

%) Le Churck Times du 8 septembre 1905 a publié de cet ecclésiastique ro-
main, trés ami de M. Khomiakow, la lettre suivante (p. 272): “I find myself in
contact with men of two kinds. There are those who, transplanted to England, would
be extreme Ritualists, indeed more ritualistic than Catholic, laying stress on petty
details. They have much in common with Catholicism and love that in it which we
are disposed to blame. These are not the men we need. The other category is
frankly and obstinately orthodox. They remind me of P. P, save that they attach
less importance to dogmatic formulas. The are people who think they possess the
truth so completely, that it is superfluous for them to look beyond their own frontiers
and question the rest of humanity. Such at least is the impression which that group—
or rather, different members of that group—which holds at St. Petersburg periodical
reunions in memory of Viadimir Soloview has given me. I have found there titled
men...., they are interested in the position of Catholicism in France, but as a
matter of fact they do not take into any account the workings of religious thought
with us. These people are too old. We need young men, less exalted in rank or
less advanced. Pray Heaven that one such may come into our path.”




	Notes d'ecclésiologie

