
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Artikel: Auszüge aus einem Briefwechsel zwischen General A. Kirejew und
Herrn Rosanoff

Autor: Kirejew, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 26

AUSZÜGE

einem Briefwechsel zwischen General A. Kirejew
und Herrn Rosanoff'A

I. Brief. — Der Alt- und der Neukatholizismus.
In der Petersburger „Neuen Zeit" bespricht Herr Rosanoff

die religiöse Bewegung (in der polnisch-katholischen Kirche),
an deren Spitze sich der Pfarrer Milkowski gestellt hat. Diesen
„Jungkatholizismus", wie sich Herr R. ausdrückt, vergleicht er
mit dem Altkatholizismus und gibt dem erstem den Vorzug.

Der Altkatholizismus, meint Herr R., nahm seinen Anfang
im Dogma und, wie alles Dogmatische, findet keinen Weg zum
Herzen des Volkes, kann das menschliche Herz nicht „erregen";
er verdorrt, er gehört der Professorenwelt. Er ist ein
überwundener Standpunkt, ist Archäologie; wogegen der Milkows-
kische Jungkatholizismus sich gleich als etwas für die Gegenwart

„Notwendiges", „Menschliches", jeden einzelnen
„Anbelangendes" fühlen lässt. Das ist, kurz gefasst, der Ideengang
des Herrn R. Ein Ideengang, laut welchem alles Dogmatische,
alles Wissenschaftliche in der Religion für die Menschheit
unnütz wäre!

Herr Rosanoff meint, dass der Altkatholizismus dem
„Verdorren", dem „Siechtum" nahe stehe. Worin aber, frage ich,
besteht diese gefährliche Krankheit; woran sieht man
überhaupt, dass diese oder jene Kirche nicht mehr lebensfähig ist,
dass sie keine Früchte mehr tragen kann, dass sie einschläft,
dass sie atrophiert ist Nun An dem unter anderm, dass die
äussere Form des religiösen Lebens über ihren innern Sinn,

') Herr R. ist ein Wortführer des sog', adogmatischen Christentums.



— 27 —

ihren Inhalt die Oberhand gewonnen hat; dass zwischen
Hierarchie und Laientum sich eine Spalte gebildet hat, die nach
und nach zur tiefen Kluft wird ; an dem, dass zwischen ihnen
Missverständnisse entstehen, die später zu einer feindlichen
Entfremdung führen, dass endlich die Laien keinen Anteil mehr
an den Angelegenheiten der Kirche nehmen, dass sie mit ihr
in Berührung nur durch die Sakramente kommen, welche zur
leeren Formalität herabsinken. Ja, dann kann man sagen, dass
diese Kirche dem Siechtum nahe ist! Inwiefern aber hat das

Gesagte irgend einen Bezug auf den Altkatholizismus? Gar
keinen

Die altkatholische Kirche ruht auf einer festen dogmatischen

und historischen Basis. Der an der Spitze jeder
einzelnen altkatholischen Kirche stehende Bischof ist von der
ganzen Einzelkirche gewählt und sorgt für den richtigen Gang
des kirchlichen Lebens. Die Gemeinde und der von ihr
gewählte Pfarrer gehen Hand in Hand ; die Arbeit gedeiht,
wenngleich die Mittel gering sind. Die Laien nehmen einen
energischen Anteil am Leben der Kirche. Man sieht es z. B. an
der Gründung und schnellen Verbreitung der altkatholischen
Jungmannschaften, deren Ziel und Aufgabe es ist, die religiösen
Wahrheiten der Kirche im Leben zu verwirklichen, so zu leben,
wie es sich für einen altkatholischen Christen ziemt. In jeder
autocephalen altkatholischen Kirche werden alljährlich Synoden
einberufen, deren Mitglieder von der ganzen Kirche gewählt
sind ; diese Lokalsynoden entscheiden über die Angelegenheiten
der Lokalkirche. Endlich finden periodische Synoden der ganzen
altkatholischen Kirche statt; sie bestehen aus den Bischöfen,
Priestern und Laien; sie urteilen und entscheiden über die
Angelegenheiten der ganzen altkatholischen Kirche.

Nun, wo könnte man in dem allem Merkmale des Siechtums

der altkatholischen Kirche sehen Was missfällt denn so
sehr im Altkatholizismus dem Herrn R.? Die Einrichtungen
der altkatholischen Kirche gleichen denen der Kirche der ersten
Zeiten der Christenheit. Kann das getadelt werden? Ja, das
alles ist sehr schön, meint Herr R., aber die Altkatholiken
haben mit einer dogmatischen Frage angefangen, sie stützen
sich auf feste Dogmen, und darin liegt ihr Grundfehler, an
welchem sie untergehen müssen. Hier liegt also der Hund
begraben



— 28 —

Das Dogma ist für Herrn R. eine verwerfliche Neuerung,
die nur dazu dienen kann, um die Wahrheiten des echten
Christentums zu verschleiern; früher gab es keine Dogmen.
Sie sind eine spätere, unnütze, ja eine schädliche Erfindung.

Es liegt auf der Hand, dass alle diese Folgerungen auf
einem grellen Missverständnisse fusseii, auf einer totalen LTn-

kunde der kirchlichen Geschichte. Allerdings haben einige
fromme Menschen verschiedene theologische Meinungen zu
Dogmen gestempelt, von denen die alte Kirche nie etwas gehört
hat, die nie Dogmen waren und auch keine sind. Das war
gewiss fehlerhaft und falsch; aber ebenso fehlerhaft und falsch
ist das adogmatische Christentum des Herrn R.

Es gibt keine Religion, kein philosophisches System, welche
ohne Dogmata, ohne gewisse festgestellte Grundwahrheiten
bestehen könnten, Grundwahrheiten, die man nicht verwerfen
darf, ohne die Religion (resp. das System) selbst zu verwerfen,
ohne sie zu Grunde zu richten. Das adogmatische Christentum
ist Phantasterei, Poesie, ist eine fromme sentimentale, nebelhafte

Legende, ohne irgend welchen positiven Einfluss auf die

Menschheit; es ist alles, was man will, nur nicht die erhabene

Religion Christi, welche die Welt erobert hat und ihr ewige,
unwandelbare Gesetze gegeben; Gesetze, die so absolut wahr sind,
dass auch diejenigen Philosophen und Soziologen. welche
Christus, ihren Gründer, nicht anerkennen wollen, ganz
inkonsequent sich diese Seine Gesetze aneignen und auf ihnen
ihre sozialen und politischen Systeme gründen und aufbauen.

Herr Rosanoff glaubt, dass ein Dogma kein menschliches
Herz bewegen, folglich auch keinen Einfluss auf das Leben
eines Volkes haben kann. Das hängt aber von dem ab, was
es für ein Dogma ist. Jedenfalls kann man es vom neuen
vatikanischen Dogma nicht behaupten. Dieses Dogma harm ein
christliches Herz tief und schmerzlich berühren und bewegen.
Hat es nicht die göttliche Gabe der Unfehlbarkeit (in Glaube
und Sitten), die der Heiland Seiner Kirche gegeben hat, auf
das einzige Haupt des Papstes übergetragen? Durch diese

wahnwitzige Handlung aber hat das vatikanische Konzil die
Christen des Abendlandes ihrer sittlichen und religiösen Freiheit
und ihrer unabtretbaren Rechte beraubt, welche jeder von uns
mit der Taufe erhält, die unzertrennlich sind mit der Würde
eines Mitgliedes der heiligen Kirche. Gewiss, dieses Dogma,



— 29 —

welches uns Christen, uns Söhne des Lichtes in blinde Sklaven
verwandelt, ist im stände, nicht nur das Gehirn eines Professors,
sondern auch die Herzen des christlichen Volkes aufs tiefste
zu erregen Und wahrlich, das vatikanische Dogma hat es getan.

II. Brief. — Die Knechtschaft in der Kirche.
In seiner Kritik meiner ersten Antwort bespricht Herr R.

nicht nur meine Verteidigung des Altkatholizismus, sondern
berührt noch die Lehre der Unfehlbarkeit der Kirche und das

Verhältnis jedes einzelnen Christen zu dieser Unfehlbarkeit.
Die Religion, sagt Herr R., ist Leben; sie entwickelt sich,

schreitet weiter, sie schafft. Dieses fortwährende Schaffen in
der Sphäre der religiösen „Halbwürdigkeit" des religiösen „Halb-
bewussten" fehlt gänzlich dem Altkatholizismus. Wo sind ihre
Zwickauer Brüder, ihr Huss v), ihre englischen Independenten,
ihre Grotte von Lourdes (mit ihren Wundern) Der Altkatholizismus

hat nichts Derartiges. Er ist nichts weiter wie der
römische Katholizismus ohne das Dogma der Unfehlbarkeit des

Papstes. Er ist nicht originell, nicht neu, er ist blass und massig
demokratisch. So Herr R.

Ich wende mich zum ersten Teil des Briefes. Der
Altkatholizismus ist also die abendländische Kirche ohne Infallibilität.

Aber eben das, worin Herr R. einen Fehler sieht, ist
gerade das grosse Verdienst des Altkatholizismus. Er ist nicht
protestantisch geworden, er ist katholisch geblieben. Er ist das
alte, abendländische, orthodoxe Christentum.

Indem Herr R. von einer Kirche ein progressierendes Leben
fordert, hat er vollkommen recht. Gewiss, die Kirche soll tätig
sein, soll sich entwickeln, soll leben ; er irrt aber in dem, was
er unter Leben versteht. Das wahre Gedeihen der Kirche, ihr
wahrer Fortschritt besteht nicht in der Verwerfung der
Grundwahrheiten, welche ihre Basis bilden, um an deren Stelle
Phantastereien zu kultivieren. Nein. Der wahre Fortschritt
besteht darin, dass die erhabene Ethik des Christentums immer
tiefer in das Leben jedes einzelnen Gliedes der Kirche und in
das Leben der ganzen Kirche eindringt und es zum wirklichen
Einklang mit dem Willen des Heilandes bringt. Dazu aber

') Wäre Döllinger vor dem Konstanzer Konzil erschienen, wäre es
ihm wahrscheinlich ebenso schlecht gegangen wie Huss.



— 30 —

braucht man weder das französische Lourdes, noch die
englischen Independenten oder die Zwickauer Brüder.

Herr R. sagt, er wäre ein tugendhafter Mensch. Höchste
Achtung! Leider teilt er uns nicht mit, wie er zu diesem
beneidenswerten Zustand gekommen, ob durch die Protektion der
heiligen Frau von Lourdes, oder durch das Studium der Werke
der Independenten, oder endlich mit Hülfe der mir leider
unbekannten Ethik der Zwickauer Brüder.

Herr Rosanoff irrt, indem er glaubt, dass die Altkatholiken
nur das Dogma der Infallibilität verworfen und sich damit
begnügt haben. Bei weitem nicht: Sie haben noch vieles andere
Verwerfliche verworfen und namentlich den Geist des
Jesuitismus, welcher sich des tridentinischen Konzils bemächtigt
und die abendländische Kirche zum vatikanischen Dogma
geführt hat.

Indem der Altkatholizismus die römischen Neuerungen
verworfen hat, ist er zum alten abendländischen Katholizismus
zurückgekehrt, zu demjenigen, der bis zur Hälfte des XL
Jahrhunderts ') eine homogene Kirche mit der morgenländischen
bildete. Wie gesagt, liegt darin ein grosses Verdienst des
Altkatholizismus. Es ist keine neue Kirche (eine neue Kirche kann
überhaupt nicht existieren, sie wäre denn eine falsche, irrende).
Mehrfach haben die morgenländischen Hierarchen und das

morgenländische Volk dem Papste, der sie zur Vereinigung
aufforderte, geantwortet : „Wir tun es gerne und sind zur
Vereinigung bereit, du sollst aber deine neuen Dogmen verwerfen."
Nun, das haben die Altkatholiken motu proprio getan. Was
mehr? Das genügt aber Herrn Rosanoff nicht.

Ich komme zum zweiten, sehr wichtigen Teil der Antwort
des Herrn Rosanoff.

Er sagt, General Kirejew meint, dass er, wie auch jeder
andere orthodoxe Christ, obschon er verpflichtet ist, sich einer
dogmatischen Entscheidung der orthodoxen Kirche zu
unterwerfen, dennoch moralisch frei ist, dass aber jeder
römischkatholische Christ, der ja jeder dogmatischen Entscheidung des

*) Am 15. Juli 1054 legten auf den Altar der Sophie Kirche in
Constantinopel die Legaten des Papstes Leo IX die Anathem Urkunde
gegen die orthodox-orientalische Kirche dar. Diese Legaten waren der
Cardinal Humbertus, der Cardinal Friedrich, Kanzler der Römischen Kirche,
und der Bischof von Amalfi.



— 31 —

Papstes sich zu unterwerfen verpflichtet ist, ein Sklave ist. Mir
aber, sagt Herr R., ist es vollkommen gleichgültig, ob ich ein
Sklave eines einzigen bin oder von vielen. Das Wichtige, das
Entscheidende dabei ist, dass ich in beiden Fällen Sklave bin :

Im Abendlande ist einer infallibel, im Morgenlande sind es viele

(das Konzil).
Nein, antworte ich, ein Unterschied ist vorhanden und ein

gewaltiger. Er besteht darin, dass ich selbst (wie jeder Orthodoxe)

zu diesen vielen (Infallibeln) gehöre. Wir alle sind diese
vielen und bilden alle den mystischen Leib Christi; wogegen
der Papst nicht nur abgesondert von der abendländischen Kirche,
sondern hoch über derselben steht. Diesen prinzipiellen Unterschied

hat Herr R. nicht eingesehen.
Indem der Heiland Seine Kirche auf Erden gründete, hat

Er ihr versprochen, ewig bei ihr zu verweilen; Er hat ihr auch
versprochen, dass die Pforten der Hölle (der Lüge) sie, die

Trägerin der Wahrheit, nie überwältigen werden; dass diese
Quelle des Lichtes und der Wahrheit dem Menschen nie fehlen
werde (wie könnte es auch anders sein!). Diese Quelle, an der'
jeder seinen Durst nach Wahrheit löschen darf, hat der Heiland
der Kirche anvertraut; infolgedessen ist die Kirche unfehlbar.
Ich unterwerfe mich als Glied dieser Kirche der Wahrheit, welche
sie durch das Organ eines legal einberufenen und frei handelnden
Konzils feststellt und der Christenheit kundtut. Das ist die
orthodoxe Lehre (von Sklaverei kann dabei gar keine Rede
sein). Rom aber glaubt (seit 1870) ganz anders. Alle die Rechte,
welche der Heiland Seiner Kirche mitgeteilt hat, hat sie auf
das Haupt des Bischofs von Rom geladen ; infolgedessen ist
jeder Römling verpflichtet, die Dekrete des Papstes anzunehmen
und ihnen zu glauben, wie er früher die Dekrete der Kirche
annahm und ihnen glaubte. Der Fehler im Ideengang des
Herrn R., wie auch vieler andere, besteht darin, dass er diesen
Grundunterschied zwischen der neuen vatikanischen Doktrin
und der alten (ökumenischen) nicht einsieht. Er sagt : Der Römling

soll zwar dem Papste gehorchen, ich aber (Orientale) soll
der versammelten Hierarchie gehorchen. In beiden Fällen
herrscht, über meinem Ich, das „Menschliche" und macht mich
zum Sklaven. Nein, gewiss nicht!

Der Fehler, den Herr R. begeht, besteht darin, dass er die
Hierarchie mit der Kirche und das Konzil einer Lokalkirche



— 32 —

mit dem der ökumenischen verwechselt, identifiziert. Um so

mehr ist es ein grober Fehler, das ökumenische Konzil mit
einem einzelnen Bischof zu identifizieren, weil eben der Heiland
Seine Gaben nicht auf die Hierarchie, sondern auf die ganze
Kirche übergetragen hat. Was ist aber die wahre, die ganze
Kirche Sie ist die Gesamtheit aller wahr glaubenden Kinder
Christi, gross und klein, vom allerersten Bischof an bis auf
den letzten Christen, der kaum sein Vaterunser vorlesen kann.
Wenn diese Kirche über ein Dogma ihr Urteil fällt, soll es

jeder Christ annehmen, ohne aber dabei zum Sklaven erniedrigt
zu sein, eben weil er ein gleichberechtigtes Mitglied dieser Kirche
ist*). Ich, ein Orthodoxe (ebenso ein Altkatholik), bin ein freier
Sohn der Kirche. Zwar bin ich nur ein Atom im grossen Leibe
Christi, aber, wie gesagt, ein freies, vollberechtigtes Atom, das
im vollen Bewusstsein seiner Freiheit in diesem Leibe lebt
und handelt.

Schloss Pawlowsk, Oktober 1906.
A. Kirejew.

*) Er hat ja das Recht, auf dem Konzil zu erscheinen und zu reden.
Die Bischöfe aber erscheinen nicht als auctores fidei, sondern als testes
fidei ihrer Herden.


	Auszüge aus einem Briefwechsel zwischen General A. Kirejew und Herrn Rosanoff

