
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)

Heft: 57

Artikel: Lettre du 8 septembre 1724 de Nicolas Petitpied à l'évêque de
Montpellier, Ch.-J. Colbert, sur la signature du formulaire et sur le
serment relatif à l'immaculée-conception

Autor: Petitpied, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LETTRE du 8 septembre 1724 de Nicolas Petitpied
à l'évêque de Montpellier, Ch.-J. Colbert, sur la
signature du Formulaire et sur le serment relatif
à F immaculée-conceptionl).

Monseigneur,

I. Il n'y a rien qui fasse mieux connoître la foiblesse de

l'esprit de l'homme et la violence de ses passions, que l'affaire
de la signature du Formulaire. La difficulté qui en est l'objet,
et qui depuis plus de soixante ans agita toute l'Eglise de France,
est si petite, et de si peu d'importance dans le fond, qu'on ne
comprend pas comment elle a pu être si longtemps la matière
d'une dispute sérieuse, et devenir par ses suites une des plus
grandes affaires de l'Eglise.

En effet, comme vous le dites si bien, Monseigneur, qu'importe

à la Religion ou à l'Etat que des propositions dont le
sens naturel est évidemment mauvais, et que personne ne
soutient, soient ou ne soient pas dans un certain livre, pourvu
que tout le monde les condamne, et qu'on rejette sincèrement
et sans détour toutes les erreurs que l'Eglise a proscrites. Mais
ce petit objet enflé par les passions des hommes a causé et
cause encore aujourd'hui des mouvemens si étranges, qu'à peine
le pourra-t-on croire dans les siècles suivans.

II. Vos Remontrances, M. et votre Instruction pastorale
ont mis cette affaire dans tout son jour. Vous y faites sentir
l'inutilité de la question qui est le seul objet de la dispute, et

l'irrégularité des moiens qu'on prend pour faire attester à tout
le monde un fait qu'on ne rend certain à personne. Vous ne
laisser échaper aucune des subtilités qu'on a coutume d'em-

ploier pour colorer la rigoureuse exaction d'une signature superflue,

et d'un serment qui fait trembler, quand on songe sérieuse-

') Nous rééditons cette Lettre, d'abord parce qu'elle est très importante, surtout

en ce qui concerne l'immaculée-conception, ensuite parce qu'elle est très peu
répandue et même oubliée.

Revue intern, de Théologie. Heft 57, 1907. 1



ment qu'on ne s'engage à rien moins qu'à renoncer au secours
de Dieu et aux promesses de l'Evangile, si on ne croit comme
certain un fait très contesté, faux au jugement de bien des

personnes habiles qui l'ont examiné de bonne foi, d'ailleurs
inutile, et qui n'est appuie, ni sur l'évidence, ni sur aucun signe
de certitude infaillible; si, dis-je, on ne le croit sans aucun
doute, et avec une assurance qui doit être entière, puisqu'elle
est confirmée par un serment. // n'est point permis, dit Bellarmin,

d'assurer une chose avec serment, à moins qu'elle ne soit
tout à fait certaine et hors de toute équivoque pour ne point
donner lieu au parjure. L. 1. de Euchar. c. 5.

III. Les lumières que vous m'avez données là dessus,
Monseigneur, renouvellent en moi la douleur que j'ai eue il y a

longtemps d'avoir pris part à cette signature pour parvenir
en Sorbonne à des degrés, qu'on achete encore trop cher à

ce prfx, quoique la Faculté de Théologie de Paris n'exige point
ce serment terrible dont on se charge ordinairement dans les
autres corps. Car je conviens, et tout le monde le peut savoir,
que l'acte qu'on est obligé de souscrire pour être admis à ces
degrés, n'est point le Formulaire d'Alexandre VII. envoie de

Rome en 1665. mais une autre Formule plus ancienne et dressée

en 1656. dont le Clergé de France ordonna la souscription en

y faisant quelque changement par une délibération du 17. mars
1657. confirmée depuis par une autre délibération du 1. Février
1661. Il est vrai que cette Formule ne renferme aucun serment,
et qu'en cela elle est bien différente du Formulaire qu'on signe
communément ailleurs. Mais si ce n'a point été un parjure
de ma part, puisque la signature que j'ai faite n'a point été
confirmée par aucun serment, c'étoit au moins l'attestation
d'un fait que j'ignorois alors, dont j'ai douté dans la suite, et

qui me paroît aujourd'hui très faux.

IV. Quoique mes dispositions soient assez connues, et que
je les aie marquées en différentes occasions, permettez-moi,
Monseigneur, de profiter de celle-ci pour révoquer encore entre
vos mains les signatures que j'ai faites alors, soit du Formulaire,

sur quoi pourtant mon scrupule ne regarde que la question
de fait, et non pas la condamnation des propositions mêmes
dans laquelle je persiste; soit de la censure des deux
propositions de M. Arnauld, et du décret qui a exclu de la Faculté



de Théologie de Paris ce savant et illustre Docteur, et plus de

soixante et dix autres qui en faisoient le plus grand ornement.

V. Je sai, M. que plusieurs personnes, d'ailleurs très éclairées,

ont prétendu qu'en signant le Formulaire il n'étoit point
nécessaire d'expliquer distinctement le genre de soumission
qu'on doit à la décision du fait, parceque, disent-ils, on entend
assez que la soumission à cet égard n'enferme point la croiance
du fait, puisque les supérieurs ecclésiastiques n'aiant pas droit
d'exiger, précisément en vertu de leur autorité la croiance
d'un simple fait non révélé, il n'est pas vraisemblable qu'ils
l'exigent.

Ce fait, ajoutent-ils, n'est point l'objet principal, ni direct
du Formulaire. Il n'y est compris que d'une manière incidente.
D'ailleurs il est certain et notoire que le fait et le droit furent
exactement distingués du temps du Pape Clément IX. et qu'on
expliqua en même temps les différentes sortes de soumission
qu'on doit rendre à la définition du dogme, et à la déclaration
du fait ; qu'à la faveur de cette explication qui est notoire, la
paix fut rendue à l'Eglise de France; que le Pape et le Roi
concoururent chacun de leur part, à cet heureux événement;
qu'ainsi, en vertu de cette notoriété, on a pu dans la suite, et
on peut encore signer purement et simplement le Formulaire,
quoiqu'on ne croie pas le fait, sans qu'il soit nécessaire de
renouveller expressément des distinctions et des explications
qui ont été faites publiquement, et autorisées par le concours
des deux Puissances.

Le Décret du S. Office du 28. Janvier 1694. et le Bref que
le Pape Innocent XII. écrivit aux Evêques du Pays-bas le
6. Février de la même année, où il condamne certaines Additions

que l'Archevêque de Malines avoit faites au Formulaire,
pour marquer d'une manière plus expresse l'obligation de croire
le fait de Jansénius, paroissent encore autoriser cette notoriété,
et réduire la signature du Formulaire au simple témoignage
d'une soumission sincere à la condamnation des cinq propositions

dans leur sens naturel, en faisant abstraction du livre
de Jansénius. Bien d'habiles gens en furent persuadés après
la publication de ce Bref.

VI. Ce fut, M. sur de pareilles raisons dont je fus ébloui,
qu'au mois de Juillet 1701. je dressai en peu de mots, et je signai



la résolution du fameux cas de conscience qui a fait tant
de bruit.

Il m'avoit été proposé de bonne foi plus de six mois
auparavant à l'occasion d'un très pieux Ecclésiastique du Diocese
de Paris, qui ayant été appelle à un bénéfice honorable, avoit
signé le Formulaire dans ces principes, sans croire le fait, et
sans néanmoins marquer expressément qu'il ne le croioit point.
Aiant moi-même, et pendant un fort long temps, consulté
plusieurs personnes que je regardois comme très éclairées, entre
autres M. Pirot, et M. Witasse, je crus, suivant leur avis, qu'on
pouvoit tolérer ces sortes de signatures ; et qu'on ne devoit
pas pour cela refuser l'absolution à ce vertueux *) Ecclésiastique.

C'est à quoi se réduit sur ce point la résolution du cas
dont on m'a fait un crime.

VII. Cette résolution fut imprimée sans ma participation
avec un Avertissement court, mais très mal conçu; et rendue
publique l'année suivante, sans qu'aucun de ceux qui l'avoient
signée, en fut averti.

L'éclat qui suivit de près me fit faire beaucoup de
réflexions. Je demeurai toujours persuadé de ce que vous prouvez
si bien, M. qu'on ne peut justement donner atteinte à ce qui
a été fait du temps de Clément IX. pour rendre la paix à

l'Eglise de France ; que les conditions de cette paix sont si

justes par elles mêmes, et appuiées sur des principes si solides
qu'on ne peut légitimement y déroger; et qu'il est de la justice
et de la charité des Supérieurs Ecclésiastiques de ne point
rejetter les signatures, expliquées comme elles le furent alors.

VIII. Mais en même temps je fus convaincu qu'on ne devoit
point en signant supposer les explications comme notoires; et

qu'il falloit s'expliquer expressément et par écrit; parceque la
signature pure et simple est communément regardée par ceux
qui l'exigent, comme un témoignage de la croiance du fait
aussi bien que du droit. Le soulèvement que causa la
publication du cas de conscience, et toutes les suites de cette grande
affaire en sont une preuve évidente, et font bien voir que la
signature et le serment ne tombent pas moins sur le fait que
sur le droit.

') M. le Noir, chanoine de Notre Dame de Paris.



— 5 —

Le fait est exprimé très clairement et très distinctement
dans le Formulaire. Et, quant à l'intention tant de ceux qui
l'ont dressé, que de ceux qui en exigent la signature, le fait
est encore plus leur objet principal que le droit, parceque le
fait seul aiant été contesté, et non pas le droit, c'est principalement

par rapport à cette contestation que le Formulaire a été

demandé, dressé, reçu; et qu'on en a rigoureusement exigé
la signature.

Or comme il est certain qu'on ne doit jamais éluder l'attente
ni s'écarter de l'intention de ceux à qui on rend un témoignage,
sur tout lorsqu'il est confirmé par un serment, j'avouai alors,
comme je le fais encore ici, que je m'étois trompé sur cette
fausse notoriété; et je reconnus que le devoir de la sincérité
chrétienne demande qu'on s'explique nettement ; et qu'à moins
que d'être convaincu sans aucun doute que les cinq propositions
représentent exactement le sens du livre de Jansénius, pris de
bonne foi selon la pensée et l'intention de cet Auteur, on ne
doit point signer du tout, ou qu'en signant, si les Supérieurs
l'exigent, on doit faire expressément et au bas de la formule
qu'on signe, la même distinction du fait et du droit qui fut
faite d'abord par un grand nombre d'Evêques et mentionnée
dans des procès verbaux au bas desquels ils signèrent avec
les Ecclésiastiques de leurs dioceses, et qu'ils laissèrent déposés
dans leurs greffes, sans les rendre publics ; qui fut ensuite
autorisée par les lettres que dix neuf d'entre eux écrivirent au
Pape et au Roi pour la défense des quatre Evêques qu'on
inquiétoit au sujet des Mandemens qu'ils avoient publiés, où
ils avoient très exactement distingué et expliqué les divers
genres de soumission qu'on doit aux Bulles tant à l'égard du
droit qu'à l'égard du fait ; et qui fut enfin le fondement de la
paix rendue alors à l'Eglise de France.

IX. Le long exil que j'ai souffert pendant plus de quinze
ans, et les autres disgraces qui y ont été jointes, n'ont servi
qu'à me faire faire plus d'attention au devoir étroit de la
sincérité chrétienne, à la sainteté du serment, à la défense rigoureuse

de prendre en vain le nom de Dieu, à l'obligation de
respecter les Supérieurs et de ne point tromper leur attente
par des signatures équivoques.

D'un autre côté j'ai eu le temps de me convaincre par
moi-même que le livre de Jansénius bien examiné et bien dis-



cute ne contient point les erreurs qu'on prétend y trouver ; et
que, quand même je me tromperois en cela, comme ce n'est
point un objet de la foi, je pourrois me tromper sans péril,
mais qu'il y en auroit beaucoup à signer sans distinction.

X. Pour signer purement et simplement, il faut avoir
déposé tous ses doutes; et, puisqu'en signant on prend Dieu à

témoin de sa persuasion, il faut être bien persuadé que les

cinq propositions sont contenues dans le livre de Jansénius,
ou qu'elles en représentent exactement la doctrine prise dans
le vrai sens de l'Auteur, comme le portent les termes du
Formulaire.

Mais sur quel motif peut-on fonder une telle persuasion?
Vous vous souvenez, M. que dans le temps que les disputes
sur le Formulaire se sont renouvellées à l'occasion du cas de

conscience, Dieu permit que les plus ardens défenseurs de la
signature se divisassent à un tel point que l'infaillibilité de la
décision, qui parut aux uns l'unique motif sur lequel on pût
appuier la nécessité de la croiance d'un fait non révélé, et
d'ailleurs obscur et contesté, fut regardée par les autres comme
une pure illusion ; et que réciproquement les défenseurs de

l'infaillibilité traitèrent d'injuste et de tyrannique l'exaction de

la signature, fondée sur tout autre motif.

XI. Ils avoient raison les uns et les autres dans le point
où ils se combatoient. L'opinion de l'infaillibilité sur les faits
non révélés étoit inoüie dans l'Eglise avant ces dernières dis-

pustes. Il n'est pas moins inotii de vouloir captiver tous les
esprits sous le joug d'une autorité faillible et sujette à se

tromper. En rejoignant les deux vérités que chacun de ces
deux partis soutient séparément, nous y trouvons notre sûreté
et la regle de notre conduite.

L'Eglise, disent les premiers, n'est point infaillible dans la
déclaration des faits non révélés. Donc, disent les derniers,
quand l'Eglise même auroit prononcé sur le fait du livre de

Jansénius, il seroit encore permis d'examiner ce fait, et de le

révoquer en doute si on en avait de justes raisons. C'est à

quoi se réduisent nos défenses. Nos adversaires même nous
les fournissent, et nous justifient. On peut dire en cette occasion

ce que disoit autrefois S. Plilaire, La dispute qui est entre
eux établit notre foi; et par la victoire même qu'ils remportent



— 7 —

les uns sur les autres, ils demeurent également vaincus : Lis
eorum fides nostra est. omnesque se invicem vincendo vin-
cuntur. Lib. 1. de Trinit. n. 26.

XII. Pour eux, il est bien étonnant qu'un tel partage dans

un point si important ne leur ait point fait ouvrir les yeux
sur les inconvéniens de la signature, et qu'on ait continué à

l'exiger rigoureusement, quoi qu'on ne convienne ni du principe,

ni du motif sur lequel on l'exige. Cette conduite est
d'autant plus surprenante qu'il s'agit d'une affaire où l'on force
une infinité de personnes à prendre Dieu même à témoin, et
à se dévouer à l'anathème par une imprécation horrible contre
elles mêmes, si elles ne croient ce fait comme certain, sans
néanmoins convenir d'aucun signe certain de vérité qu'on puisse
leur donner sur ce point pour les fixer.

XIII. Quelques-uns, pour se tirer d'embarras ont imaginé
que la signature pure et simple du Formulaire n'engage point
précisément ni directement à la croiance du fait ; que ce qu'on
demande, c'est seulement le témoignage d'une soumission
sincere à ce qui en a été décidé ; que cette soumission d'esprit
et de coeur étant une disposition intérieure, chacun peut
aisément, en s'éxaminant soi même, être assuré de sa soumission ;

que par conséquent on ne doit avoir aucune peine sur la certitude

de ce qui est l'objet du serment, puisque l'objet du
serment, selon cette idée, n'est pas précisément le fait douteux
et contesté du livre de Jansénius, mais la soumission certaine
à ce qui en a été décidé.

XIV. Il est aisé de voir, M. que ce n'est là qu'une vaine
subtilité, qui ne leve point la difficulté du Formulaire. Cette
soumission intérieure et sincere ou renferme la croiance du
fait fondée sur l'autorité des Supérieurs qui exigent la signature,

ou elle ne la renferme pas. Il n'y a point à cela de
milieu.

Si cette soumission, quoi qu'intérieure et sincere, ne
renferme pas la croiance du fait, ce n'est plus alors que le silence
respectueux, puisque cette soumission ne se termine pas à

croire, mais seulement à ne pas contester le fait quoi qu'on
ne le croie pas. Et si c'est en ce sens là qu'on prétend se
soumettre lorsqu'on signe, il faut le marquer clairement pour
ne pas abuser des termes du Formulaire qui supposent autre



— 8 —

chose que cette sorte de soumission; et pour ne pas tromper
l'attente commune des Supérieurs ecclésiastiques, dont la
plupart exigent une vraie croiance de ce lait.

Mais si cette soumission à la décision renferme la croiance
du fait décidé, on retombe dans l'inconvénient qu'on vouloit
éviter. Il faut croire ce fait pour être vraiment soumis, et le
croire avec une entière certitude, puisque la croiance renfermée
dans cette soumission doit être confirmée par un serment.

XV. Que si on dit, comme quelques-uns l'on fait, que ce
n'est qu'une croiance douteuse, une opinion, un simple acquiescement,

une présomption en faveur des supérieurs qui n'exclud
pas toute crainte de se tromper, mais qui nous fait seulement
préférer leur jugement au nôtre en cette matière, où nous

pouvons aussi nous tromper ; je répons qu'outre que ce n'est
point là le sens naturel du Formulaire, qui ne doit point être
éludé par de fausses subtilités, il est d'ailleurs très injuste et.

contre l'esprit de l'Eglise d'obliger les fidèles, sous peine d'ana-
theme, de former des croiances douteuses, de s'attacher à de

simples présomptions, et de soumettre toutes leurs lumières à

des opinions qui peuvent être fausses; et que, comme M. de

Fénelon Archevêque de Cambrai l'a fort bien prouvé, c'est
avoir une fausse notion de l'obéissance et de la docilité
chrétienne, que de prétendre trouver dans l'idée de ces vertus,
l'obligation indispensable de préférer toujours à toute autre
vue le jugement des Supérieurs dans une matière où ils peuvent
se tromper, dans laquelle on a raison de croire qu'ils se sont
effectivement trompés, et qui n'est point du ressort de l'autorité,
mais qui dépend d'une exacte discussion et qui est toute de

critique.

XVI. Il y a longtemps qu'on a fait voir l'illusion de ceux
qui prétendent que l'affirmation jointe au serment dans le
Formulaire ne tombe pas sur la vérité du fait dont ils avouent
qu'on n'est pas certain, mais sur la vérité de la présomption
que donne l'autorité des Supérieurs en faveur de leur jugement,
qu'ainsi sans jurer directement que le fait soit vrai, dont on
n'est point certain, on peut jurer avec certitude qu'on présume
sur l'autorité des supérieurs qu'il est vrai; et que cela suffit
pour faire avec vérité le serment du Formulaire, quoi qu'on doute
du fait, et qu'on puisse, même en jurant, conserver ce doute.



XVII. Ce seroit, M. une étrange chose en morale que le

serment du Formulaire expliqué selon ces principes. Le
serment, ce lien sacré de la société, qui, comme parle S. Paul,
est la plus grande assurance que les hommes puissent donner

pour terminer tous leurs différens, ne sera point en ce cas là
le signe d'une conviction certaine et constante, mais seulement
d'une présomption qui n'exclud point les doutes qu'on pourroit
raisonnablement former sur l'objet présumé vrai. Ce ne sera
plus le signe d'une fermeté immuable, un lien invariable et
fixe, mais un simple et léger engagement sujet aux variations
où l'esprit humain est exposé, quand il n'est point fixé par
un signe certain; engagement aussi peu durable que les
présomptions auxquelles il est attaché, qui peuvent être facilement
détruites par d'autres raisons ou présomptions contraires.

XVIII. S. Paul avoit bien une autre idée de la nature du

serment, et de la certitude inébranlable dont il doit être le
signe et le seau, lorsqu'il dit que Dieu voulant joindre à ses

personnes une fermeté immuable, a ajouté le serment à sa
parole, afin qu'appuies sur ces deux choses inébranlables, la
parole de Dieu et le serment, nous aions en Dieu une
puissante consolation : Homines per majorem sui jurant, et omnis
controversies eorum finis est juramentum. In quo ctbundantiùs
Deus volens ostendere immdbilitatem consilii sui interposuit
jusjurandum, ut per duas res immobiles quibus impossibile est
mentiri Deum, fortissimum solatium habeamus. Ebr. VI. 16.

XIX. Le serment étant donc de sa nature le signe d'une
certitude inébranlable, et la plus grande assurance que les
hommes puissent donner, il ne doit jamais être emploie pour
confirmer des croiances vacillantes, des opinions incertaines,
de simples présomptions fondées sur des signes douteux. Ce
n'est pas jurer qu'on croit, c'est jurer qu'on présume avec
doute. Quel avantage trouve-t-on à forcer les fidèles de se
remplir l'esprit d'une foi humaine et douteuse qui se réduit à
une simple présomption, et de la confirmer par un serment?
Y a-t-il dans les siècles passés un seul exemple d'une telle
exaction? D'ailleurs est-ce bien répondre à l'attente commune
de ceux qui exigent la signature du Formulaire, que de jurer
qu'on rend au jugement des supérieurs une sorte de déférence
qui n'exclud point le doute du fait dont ils ont jugé? Est-ce



__ io —

là le vrai sens du Formulaire Est-ce là l'usage naturel du
serment? Est-ce là ce qu'on attend ordinairement de ceux qui
jurent par le saint nom de Dieu, et sur les saints Evangiles?
Si en signant on faisoit connoître expressément et par écrit
que c'est dans cette disposition qu'on signe, recevroit-on la
signature

XX. On parle de préférer le jugement des Evêques au
sien. Mais il faudroit avant toutes choses faire voir que les

Evêques ont jugé. Tout jugement régulier doit être fondé sur
une connoissance et sur une discussion exacte de ce qui en
est l'objet. Se trouvera-t-il un grand nombre d'Evêques qui
aient lu et discuté le livre de Jansénius, comme il faudroit le
faire pour en prendre le vrai sens, et pour en juger par eux
mêmes. Les travaux de l'Episcopat ne leur permettent pas
d'employer leur temps à une discussion si longue et si épineuse.
On ne trouvera pas six Evêques en France, et je ne sai si

on en trouveroit un seul dans les autres nations, qui aient
examiné ce livre, et qui en aient comparé les expressions et
la doctrine avec la doctrine et les expressions de S. Augustin.

Le P. Annat Jésuite disoit autrefois dans un de ses Ecrits
qu'En plusieurs Provinces, comme en Espagne et en Italie, le
livre de Jansénius n'est connu que par les décrets qui ont été

publiés contre. Les Evêques de ces grandes portions de l'Eglise
catholique ne l'ont donc jamais lu, et par conséquent ils n'ont
pu par eux mêmes en porter aucun jugement.

XXI. Cette discussion est bien plus du ressort des Théologiens

qui ont un grand loisir, et beaucoup de temps à donner
à ces sortes de recherches ; et certainement en matière de pure
critique, quand il s'agit de pénétrer dans le vrai sens d'un
Auteur et d'un livre, le témoignage de plusieurs personnes
éclairées qui ont lu, et qui ont examiné ce livre de bonne foi
et avec attention, doit être préféré à l'autorité, quoique d'ailleurs
plus grande, de ceux qui ne l'ont point lu.

En cela il n'y a ni témérité, ni présomption, ni orgueil;
c'est faire l'usage qu'on doit de la raison et du bon sens,
comme M. de Fénelon Archevêque de Cambrai l'a fort bien
prouvé dans une de ses Instructions pastorales, où il fait voir,
comme je l'ai déjà remarqué, que l'exaction de la signature du

Formulaire, quant à la question de fait aussi bien que quant



11 —¦

au dogme, ne pourroit être fondée que sur l'infaillibilité de la
déclaration qui en a été faite ; et qu'ôté ce motif, il est injuste
et même tyrannique d'exiger rigoureusement une signature
pure et simple.

XXII. «Rien n'est plus pernicieux, disoit ce Prélat dans

«la seconde partie de sa quatrième Instruction pastorale, que
« cette dévotion déréglée, indiscrete et superstitieuse, qui va tou-
« jours à applaudir aux Supérieurs pour être approuvé par eux.
«Cette docilité sans bornes est sans doute excellente quand
« elle est fondée sur une autorité qui n'est point un signe faillible
«et capable de nous tromper. L'usage le plus raisonnable que
«nous puissions faire de notre raison, est de la sacrifier à une
« autorité supérieure à elle. Mais rien n'est plus déraisonnable,
« ni plus déréglé, selon le principe de S. Thomas, que de sacrifier
«toute sa raison au hazard de la sacrifier à l'erreur, et de

«s'exposer volontairement à être trompé, en croiant, d'une
« croiance aveugle, une assemblée d'hommes qu'on reconnoît
«capables de se tromper dans le point actuellement en question...
< Cette dévotion politique et accommodante, cette docilité super-
« stitieuse n'aboutiroit qu'à juger d'une manière déréglée et
«téméraire sur un signe faillible, et qu'à faire un parjure, pour
« plaire aux hommes constitués en autorité.

XXIII. C'est ainsi que parloit M. de Cambrai. Et en effet
captiver son entendement sous le poids d'une autorité faillible,
c'est rendre à la créature un honneur qui n'est dû qu'à Dieu,
qui seul comme le Pere, le Créateur et la lumière des esprits,
a droit de les assujettir à sa parole par sa seule autorité. Un
supérieur peut me commander d'agir, et je dois obéir s'il ne
commande rien d'injuste. Mais précisément en vertu de son
autorité, s'il n'est point revêtu d'une autorité infaillible, il ne
peut pas m'obliger à croire. La croiance ne se commande pas;
elle n'entre point dans les devoirs de l'obéissance due aux
hommes. C'est ce qu'enseigne clairement S. Thomas en mettant
cette différence entre Dieu et les hommes, que la connoissance
d'un autre homme n'est point la regle de la nôtre, et qu'il n'y
a que la vérité première à laquelle la raison humaine soit
absolument obligée de se soumettre.

Alphonse à Castro célèbre Théologien qui a écrit contre
les hérésies des derniers siècles, pose pour principe que l'au-



— 12 —

torité qui s'assujettit toute raison doit être telle qu'elle ne

puisse ni se tromper elle même, ni tromper les autres, ce qui
ne convient qu'à l'autorité divine. D'où il conclud que, selon
S. Paul, nous devons captiver notre esprit, mais sous l'autorité
de Jesus-Christ, et non pas sous l'empire des hommes : Debemus

quidem captivare intellectum, sed in obsequium Christi, non
autem in obsequium hominum. L. I. advers. hœres. cap. 7.

XXIV. C'est sur ce fondement que tous ceux qui ont écrit
des controverses contre les Protestans se sont particulièrement
appliqués à bien établir l'infaillibilité de l'Eglise clans la décision
des points de la foi, persuadés tous, comme on le peut voir
dans leurs Ecrits, que si l'Eglise n'étoit point infaillible dans la
définition du dogme, et que le secours promis lui pût manquer,
on ne seroit point obligé, précisément en vertu de son autorité,
qui ne seroit plus qu'une autorité purement humaine, de se

soumettre, ni d'adhérer à ses décrets sur la doctrine.
Et comme d'un autre côté aucun d'eux n'a cru que l'Eglise

fut infaillible dans la déclaration des faits non révélés, ils
conviennent aussi tous (conveniunt omnes, c'est le mot de

Bellarmin) qu'on peut en sûreté, tufo, ne point adhérer à ce

qui auroit été décidé par l'Eglise même sur de simples faits,
lorsqu'on a de justes raisons d'en douter.

La nécessité où les Théologiens se sont trouvés de repasser
sur plusieurs faits décidés même par des Conciles généraux,
leur a fait faire une attention expresse à ces principes ; et c'est

par où Bellarmin, Baronius et bien d'autres ont cru que sans
blesser l'autorité de l'Eglise, ils pouvoient justifier les lettres
du Pape Honorius, quoi qu'elles aient été condamnées dans le
sixième Concile général, comme contenant ou favorisant l'erreur
des Monothélites ; et que l'anathème ait été renouvelle dans le

septième et le huitième conciles.

XXV. J'ai vu, M. quelques Théologiens qui ont imaginé
là-dessus une nouvelle subtilité, pour faire regarder le fait du
livre de Jansénius comme certain, indépendamment de
l'infaillibilité de la décision.

Ils avouent qu'à la vérité l'Eglise peut se tromper dans le

jugement qu'elle porte sur de simples questions de fait; que
même on peut dire qu'elle s'est trompée sur le fait des lettres
d'Honorius; mais que, si on a pu être excusable de dire la



— 13 —

même chose du fait de Jansénius dans le commencement de

la dispute, on ne l'est plus à présent qu'on voit l'Eglise
persister dans ce qu'elle a déclaré sur ce fait, et dans l'exaction
de la signature du Formulaire, nonobstant tout ce qui lui a

été représenté là-dessus.

L'Eglise, disent-ils, est sage; elle est sainte. Or elle man-
queroit de sagesse et de lumière, si, supposé qu'elle ait été

effectivement trompée, elle ne reconnoissoit point encore la
surprise qui lui auroit été faite, et qu'elle n'ouvrit point les

yeux à tout ce qu'on lui a représenté depuis tant d'années :

et quelle idée se pourroit-on former de sa Sainteté, si recon-
noissant qu'elle a été surprise, elle persistoit toujours, comme
elle fait, à exiger une signature qui seroit injuste?

XXVI. Il est aisé, M. de découvrir la foiblesse et la fausseté

de ce raisonnement. Car premièrement il est faux que
l'Eglise ait rendu aucun jugement sur la difficulté qui regarde
la question de fait, ou l'attribution de l'erreur condamnée au
livre de Jansénius. L'Eglise ne juge qu'avec connoissance. Or
elle n'a jamais pris connoissance de ce fait qui dépend de la
lecture et de l'examen de ce livre. Elle n'en a donc point jugé.

Sur quoi on peut remarquer que ce n'est point parler assez
exactement que de dire que l'Eglise s'est trompée sur ce fait.
Car n'aiant jamais examiné ce livre, ni par elle même, ni par
ses premiers Pasteurs, puisqu'il n'y a presque aucun Evêque
qui l'ait lu, on ne peut pas dire qu'elle ait jugé, ni par conséquent

qu'elle se soit trompée. Par conséquent encore on ne
peut pas dire que ce soit l'Eglise qui exige la signature du
Formulaire, puisque jamais elle n'a examiné, ni par elle-même,
ni par les Pasteurs qui la représentent, ce qui dans l'objet de
la signature fait toute la difficulté.

Je parle de la question de fait. Car, quant au dogme, il
n'est pas nécessaire d'avoir examiné ce livre. La connoissance
de l'Ecriture et de la Tradition, et la foi commune de l'Eglise
suffisent pour faire connoître et condamner l'erreur. Mais pour
connoître que l'erreur est contenue dans un certain livre, il
faut l'avoir examiné, ce que l'Eglise n'a point fait à l'égard
du livre du Jansénius.

XXVII. Secondement, il est vrai que l'Eglise est sage, et
qu'elle est sainte. Mais jusqu'à ce qu'elle soit transportée dans



— 14 —

le ciel, et réunie pleinement à son Chef, on ne peut pas dire
que sa sagesse et sa sainteté la préservent absolument de

toutes les fautes qui sont des suites de la condition humaine
dans les choses où elle n'est point assistée spécialement. Elle
n'est point encore sans tache et sans ride; et ce n'est point
simplement par un sentiment d'humilité, mais c'est avec vérité
et par besoin que toute l'Eglise en récitant l'oraison dominicale,

demande pardon de ses fautes.

XXVIII. Enfin l'Eglise n'agit point par elle même. Elle
parle, elle ordonne, elle décide par ses premiers Pasteurs qui
la représentent, et qui sont les dépositaires de son autorité.
Ce sont des hommes que Dieu n'a pas voulu rendre éxemts
ni des passions, ni des préventions, mais faisant éclater sa

puissance dans leur foiblesse, il tire le bien du mal, la lumière
des ténèbres, la force de l'infirmité même ; et par une assistance
spéciale et promise, quand réunis dans un même esprit ils
parlent et décident unaniment au nom de l'Eglise. Dieu les

préserve de toute erreur essentielle dans ce qui regarde la
doctrine de la foi ou des mœurs. Mais cette assistance spéciale
ne va point au delà; et nous ne voions point qu'il y ait aucune
assurance pour les Pasteurs de l'Eglise, non pas même quand
ils sont le plus régulièrement assemblés, d'avoir une sagesse
et une sainteté telles que sur des points qui n'intéressent point
le dogme, ils soient entièrement à couvert de toute surprise,
de toute prévention, de toute passion, de toute fausse vue, et
des fautes qui en peuvent être la suite.

XXIX. Combien de fois, sur tout de la part de la France,
a-t-on représenté l'abus de la publication de la Bulle, qu'on
appelle In ccena Domini? Aux termes de cette Bulle une
grande partie des membres de l'Eglise en seroit retranchée.
Cependant, quoi qu'on en renouvelle tous les ans la publication
très sérieusement et avec une grande solemnité, personne ne
se croit excommunié.

Si cet abus, qui est énorme, n'étoit pas établi, sans doute
on ne l'introduiroit pas aujourd'hui, comme apparemment on
n'introduiroit pas aujourd'hui le serment du Formulaire sur
une simple question de fait très douteuse et très contestée.
Mais cela se trouve établi. Quelques-uns ont intérêt à le
soutenir. D'autres y sont attachés sans autre raison que parceque



— 15 —

c'est l'usage. Le grand nombre y est indifférent et n'y songe
pas. Les hommes sont faits ainsi. Ils ont toutes les peines
du monde à revenir des usages, et même des abus établis et
autorisés.

XXX. Qu'on reconnoisse donc avec respect la sagesse et
la sainteté de l'Eglise. Mais qu'on ne s'aveugle point jusqu'à
croire qu'il suffise de représenter bien clairement les abus qui
s'introduisent de temps en temps pour les faire extirper. Il y
aura toujours des scandales ; l'yvraie sera toujours mêlée avec
le bon grain ; la séparation entière et parfaite ne se fera qu'au
dernier jour. Jesus-Christ l'a prédit, bien loin de promettre d'en
préserver l'Eglise.

Elle en gémit dans quelques-uns de ses membres qui
tolèrent tout pour conserver la paix; et c'est Jesus-Christ qui
produit dans leurs cœurs ce saint gémissement, et cette charité

éclairée qui les attache inviolablement à l'unité, nonobstant
quelques abus inévitables. On peut voir ce que S. Augustin
écrit à une Dame nommée Felicia, qui étoit sensiblement
touchée et même ébranlée de quelques abus scandaleux qu'elle
avoit remarqués dans l'Eglise.

Il y auroit bien des choses à dire la-dessus, M. Mais les
bornes d'une lettre ne me permettent pas de m'étendre. En
voilà assez pour me convaincre que c'est sans aucun fondement

qu'on prétendroit rendre aujourd'hui certain le fait de

Jansénius, et justifier l'exaction de la signature du Formulaire,
par le motif de la sagesse et de la sainteté de l'Eglise,
indépendamment de l'infaillibilité de la décision.

XXXI. Depuis peu, M. je me suis trouvé avec d'autres
personnes qui prétendent que les Evêques sont partagés sur
ce qui est l'objet de la signature et du serment; et que, si
quelques-uns exigent l'un et l'autre comme un témoignage de
la croiance du fait, d'autres croient que le dogme seul est
l'objet de cette signature; qu'ainsi, dans ce partage, en se
conformant à l'opinion de ces derniers, on peut, relativement
à cette opinion, signer purement et simplement sans croire
le fait.

XXXII. Je conviens du partage des Evêques. J'en ai
trouvé plusieurs dans cette opinion. Mais ce n'est point encore
là une raison de signer le Formulaire, sans s'expliquer sur le



— 16 —

genre de soumission qu'on doit à la décision du fait. Car la
signature pure et simple, dans ce point de vue, est au moins
un signe équivoque. Si quelques Evêques ne la regardent
point comme un signe de la croiance du fait, d'autres en
plus grand nombre la regardent comme un témoignage
authentique de cette croiance ; et il faut avouer que ces
derniers sont mieux fondés, et que les termes du Formulaire les
autorisent.

XXXIII. De plus, on doit bien remarquer que ces derniers
s'expliquent hautement et publiquement, au lieu que c'est à

l'oreille et en secret que les autres vous disent qu'ils n'exigent
point la croiance du fait, et qu'ils laissent une pleine liberté
d'en porter tel jugement qu'on voudra, pourvu qu'il paroisse
qu'on a signé purement et simplement. Or de quelle autorité
peuvent être ces sortes de déclarations secretes, et sujétes à

desaveu, contre un acte public et authentique qui présente
naturellement à l'esprit un sens tout contraire.

XXXIV. Quoi qu'il en soit, il est toujours certain que la
signature pure et simple, faite sans croire le fait, sur ces
opinions ou paroles secretes, seroit au moins une signature très
équivoque. On se régleroit sur une déclaration secrete contre
tant de déclarations publiques, et contre les termes mêmes de
l'acte qu'on signe. Or il n'est pas permis dans les plus petites
affaires d'user en parlant ou en écrivant de signes équivoques.
Combien moins dans les plus grandes, sur tout lorsque le
serment y est joint?

XXXV. Mais c'est parler trop foiblement d'une telle signature

que de dire simplement qu'elle est équivoque. Elle est
contre le bon sens, contre la raison, contre la bonne foi.
Est-il permis de signer un acte public dans un sens contraire
aux termes de l'acte même, et à l'intention commune de ceux
qui exigent la signature, sous prétexte qu'on le signe
relativement, mais d'une relation secrete, à l'opinion, ou à la parole
secrete de ceux qui croient que cet acte doit être modifié? Il
faut s'expliquer nettement et marquer expressément et par
écrit à quoi on borne sa signature et le témoignage de sa
soumission. Car il est contre la bonne foi et contre les loix
de la société de signer purement, simplement et sans explication

un acte par lequel on prétend ne s'engager que sous la



— 17 —

condition d'une explication qu'on regarde comme essentielle,
et qui l'est en effet.

XXXVI. Entre ces déclarations ou explications secretes

sur lesquelles quelques-uns se prétendent bien fondés à signer
le formulaire purement et simplement, sans croire le fait, on

compte particulièrement celle que le Pape Clément XI. fit à

M. L'Abbé Chevalier, présentement chanoine de Notre Dame
de Paris, dans le premier voiage que cet Abbé fit à Rome

pour affaires que M. le Cardinal de Bissy, qui étoit alors
Evêque de Toul, avoit avec M. le Duc de Lorraine.

Il est vrai que peu de jours après la publication de la
Bulle Vineam Domini, le Pape dit en conversation à M. l'Abbé
Chevalier qu'il avoit eu des raisons de ne point condamner
généralement et en la manière que le demandoient quelques
Evêques de France, sur tout M. l'Evêque de Chartres, le
silence sur les faits décidés par l'Eglise. C'est pour ces raisons
que la Bulle est si embrouillée; et qu'au lieu de condamner
nettement le silence dont il s'agissoit, c'est-à-dire un silence
qui se termine au simple fait, elle condamne une autre sorte
de silence dont il ne s'agissoit point, c'est à dire un silence
de duplicité et d'hypocrisie, qui cacheroit l'erreur sous un
voile trompeur, et qui couvriroit la plaie au lieu de la guérir.

Cette conduite ménagée du Pape Clément XI. prouve fort
bien qu'il n'a point voulu donner atteinte au principe général
des Théologiens qui enseignent communément que l'Eglise
même n'étant point infaillible dans la décision des simples
questions de fait, on peut croire qu'elle s'est trompée
quelquefois.

XXXVII. Voilà tout ce qu'a prétendu Clément XL Mais
il n'a point expliqué par là le formulaire, ni dispensé ceux
qui le signent de la croiance du fait particulier qui concerne
le livre de Jansénius. Au contraire, il traite de parjures ceux
qui signent sans croire intérieurement que les cinq propositions

soient contenues dans ce livre. Ainsi de ce que le Pape
Clément XI a dit en particulier à M. l'Abbé Chevalier, et du
tour embarrassé de la Bulle Vineam Domini, on peut bien
conclure qu'il n'a point voulu condamner en general le silence
respectueux sur les faits même décidés par l'Eglise; mais on
ne peut pas s'en servir pour autoriser en particulier la signa-

Revue intern, de Théologie. Heft 57, 1907. 2



— 18 —

ture pure et simple du formulaire, sans avoir la croiance
certaine de ce qu'on appelle le fait du livre de Jansénius.

XXXVIII. Quelques-uns croient pouvoir se sauver par je
ne sai quel recours à une prétendue intention de l'Eglise.

Mais premièrement on doit juger d'un acte par les termes
dans lesquels il est conçu, et qui ont un sens précis et distinct ;

et non pas par des intentions contraires aux termes de cet acte.
De plus, il n'est point question de l'intention de l'Eglise.

Car comme je l'ai dit plus haut, ce n'est point l'Eglise qui a
dressé le Formulaire, ni qui en exige la signature. Il n'y a

presque aucun des Pasteurs de l'Eglise qui ait examiné,
comme il faut, la question de fait ni qui se soit mis en état
d'en juger par lui-même.

Enfin, je conviens que cette exaction, quant au fait, est
contraire à l'esprit et à l'intention de l'Eglise. Mais s'ensuit-il
de là qu'il soit permis de signer sans explication? Nullement.
Au contraire il s'ensuit qu'on ne doit point signer du tout,
plutôt que de signer un acte dont les termes sont contraires
à l'esprit et à l'intention de l'Eglise; ou que, si on le signe,
ce doit être avec une explication conforme à ce que l'Eglise
a droit d'exiger de ses enfans en pareille occasion. En un
mot la sincérité chrétienne demande qu'on s'explique nettement,

lorsqu'on est interrogé.
Du temps des Ariens, on dressa plusieurs formules

captieuses qui mêloient la vérité et l'erreur. On en dressa qui
contenoient une condamnation formelle de S. Athanase, et on
en exigeoit rigoureusement la souscription. Auroit-il été permis
alors de signer purement et simplement aucune de ces
formules, sous prétexte qu'on auroit signé relativement à l'esprit

de l'Eglise, dont l'intention ne pouvoit être ni qu'on
approuvât l'erreur, ni qu'on condamnât un Evêque innocent.

XXXIX. Je ne m'arrête point au sentiment de ceux qui
réduisent la persuasion et la croiance nécessaires pour signer
le P'ormulaire, à une croiance et à une persuasion historiques;
c'est-à-dire qui prétendent que pour signer, c'est assez d'être
persuadé de ces faits historiques, que le Pape Innocent X. a
condamné cinq propositions comme hérétiques, et qu'Alexandre

VII. son Successeur a déclaré que ces cinq propositions
étoient tirées du livre de Jansénius, et condamnées dans le



— 19 —

sens de cet Auteur. Avec cette foi historique qui ne coûte

rien, disent-ils, vous pouvez signer le Formulaire purement et

simplement.

XL. Mais, M. cette foi historique, quand on se borne là, est
de très mauvaise foi. On ne répond ni aux termes du Formulaire,
ni à l'attente commune de ceux qui en exigent la signature.

De plus, cette foi historique ne suffit pas à l'égard de la
condamnation des cinq propositions. Ce n'est pas assez de

savoir que le pape Innocent X. a condamné l'erreur; il faut
la condamner aussi. De même ce n'est pas assez de savoir
que son successeur a attribué au livre de Jansénius l'erreur
condamnée; la signature pure et simple est un témoignage
qu'on croit que cette attribution est juste.

XLI. Il n'y a donc point d'autre parti conforme à la droiture,

à la simplicité, à la bonne foi, au respect même qu'on
doit aux supérieurs qu'il n'est pas permis de tromper, que de

s'expliquer nettement et précisément sur le fait et sur le

genre de soumission qu'on doit au jugement qui en a été

porté pour ne point confondre la déférence respectueuse qu'on
rend au jugement des supérieurs ecclésiastiques sur de simples

questions de fait, sur lesquelles on ne doit point les
contredire mal-à-propos, avec la soumission pleine et entière
qu'on doit au jugement de l'Eglise sur des questions qui
appartiennent à la doctrine de la foi ou des mœurs.

Tous les autres moiens qu'on a tentés, ne sont ni assez
simples, ni assez droits ; et il est aisé de voir que c'est la
crainte, ce dangereux sophiste, comme parle un Père de
l'Eglise, qui a fait trouver ces détours et ces subterfuges; et
que ce n'est que pour se tirer de la vexation dont on gémit
depuis l'introduction de ces signatures et de ces sermens
imprécatoires, qu'on a imaginé tant de mauvaises subtilités.

XLII. Dans les circonstances où vous vous êtes trouvé,
Monseigneur, vous ne pouviez prendre un parti plus digne de
vos lumières et de votre charité que celui que vous avez
embrassé. Usant d'un droit qu'on ne peut point contester aux
Evêques, vous avez expliqué le Formulaire en distinguant
exactement ce qu'on doit exiger de ceux qui signent, et ce
qu'on doit leur accorder pour leur faire rendre à la décision
du dogme une soumission entière, et pour leur conserver,



— 20 —

dans ce qui n'appartient point à la foi, une liberté raisonnable,
sans troubler la paix, sans violer l'unité, sans manquer aux
loix de la sincérité chrétienne, et sans s'écarter du devoir
d'une juste subordination.

XLIII. Vous êtes d'autant mieux fondé, M. dans la
distinction des différens objets du Formulaire, que vous ne faites
en cela rien de nouveau; et que vous n'emploiez votre autorité

que pour soutenir un des plus célèbres monumens de la
charité du pape Clément IX. de la sagesse du feu Roi
d'auguste mémoire, et du zèle de tant d'Evêques qui concourent
à la paix de l'Eglise par leurs lettres écrites au Pape et au
Roi, où ils établissoient en peu de mots tous les principes
que vous avez développés et étendus dans vos Remontrances,
et dans votre Instruction pastorale.

La médaille qui fut frappée alors avec ces mots, Concordia
Ecclcsice Gallicanes restituta, sera dans l'histoire du feu Roi le
monument éternel de cet heureux événement; et le nom des

Evêques qui y ont eu part, et dont, M. vous nous rappelez
le souvenir, sera toujours prétieux dans l'Eglise.

XLIV. Plaise à Dieu d'incliner le cœur de ceux qui
tiennent aujourd'hui la place de tant de grands Prélats; de
leur inspirer la même charité, le même esprit de douceur, la
même modération; et de rendre enfin une paix solide à l'Eglise
de France troublée depuis longtemps pour une question inutile

et superflue.
Je sai par moi-même combien l'exaction de la signature

cause d'alarmes et de scrupules. J'ai senti mes peines, et j'ai
souvent été témoin de celles des autres, et de la douleur dont
ils étoient pénétrés d'avoir emploie témérairement le nom de

Dieu avec une horrible imprécation contre eux mêmes, la
plupart sans avoir su ce qu'ils affirmoient, ni de quoi ils
juroient, et tous sans avoir aucun signe certain de vérité.

En suivant la lumière que vous nous présentez, M. et en
me joignant à vous, j'espère que j'achèverai de réparer la
faute que j'ai commise en signant dans un temps où j'étois
peu instruit.

XLV. Mais puisque j'ai commencé, Monseigneur, à vous
parler avec confiance de mes peines sur la signature du
Formulaire, trouvez bon que j'y ajoute encore celle que je res-



— 21 —

sens sur un serment qu'on exige verbalement en Sorbonne,
et que j'ai prêté avec vous, M. et dans la même assemblée

que vous, lorsque nous fumes admis ensemble (le 1. Avril 1692)

pour faire les sermens ordinaires, après avoir reçu, peu de

jours auparavant, le degré de Docteur en Théologie.
L'objet de ce serment est l'ancienne Déclaration que la

Faculté de Théologie de Paris fit en 1497. où l'on embrasse
le sentiment de l'immaculé conception de la Sainte Vierge
comme un point qui appartiendroit à la foi; où l'on condamne

l'opinion contraire, comme fausse, impie, erronée; où l'on
menace de retrancher du corps des Docteurs, comme un

payen et comme un publicain, quiconque oseroit révoquer en
doute ce que la Faculté alors regardoit comme un dogme, en

conséquence du Concile de Basle.
Depuis ce temps là les Docteurs et les Bacheliers de

Paris s'engagent tous par serment à tenir cette Déclaration,
quoi qu'elle soit en toute manière outrée, insoutenable, et
contraire à l'esprit et à la charité de l'Eglise qui n'a point décidé
cette question, et qui est bien éloignée de le faire.

XLVI. C'est un abus qu'on n'en fasse point la lecture à

ceux à qui on fait faire serment de la soutenir, et qui la
plupart s'imaginent qu'on ne les oblige à rien de plus que ce
qui est prescrit par la Bulle de Sixte IV. et par le Concile
de Trente sur cette matière, à quoi on devroit s'en tenir. Je
ne doute point qu'à la première lecture qui se feroit
publiquement de cette énorme déclaration, dont communément on
ignore le contenu, quoiqu'elle soit l'objet direct du serment,
on n'en fût effraie, et que la Faculté de Théologie n'y substituât

bientôt une autre formule plus mesurée, et plus digne de la
charité et des lumières de ceux qui composent cet illustre corps.

XLVIL Je vous expose toutes mes peines, Monseigneur,
avec la confiance qu'inspire le zèle constant et invariable que
vous témoignez en toute occasion. Comme Docteur, vous vous
êtes particulièrement lié à la défense de la vérité en prêtant
sur l'autel des Martyrs ce serment redoutable et solemnel qui
vous engage à répandre, s'il le faut, tout votre sang pour la
soutenir. Comme Evêque, vous avez protesté à la face des
autels de ne point appeler mauvais ce qui est bon, ni bon ce
qui est mauvais.



— 22 —

Ces grands engagemens que vous soutenez, M. avec tant
de fidélité et de fermeté au milieu des plus grandes
contradictions, peuvent conduire bien loin un cœur droit et plein de

religion. Mais que peut-on craindre en suivant Dieu, son
devoir, et la vérité?

J'ai l'honneur d'être avec un parfait attachement et un
profond respect

Monseigneur
de Votre Grandeur

Le très humble
et très obéissant serviteur

A Paris
le 8. Septemb. 1724. N- PETITPIED

REMARQUE
Sur ce qu'on a dit dans la lettre précédente Nomb. XLV. du

serment qu'on fait dans la Faculté de Théologie de Paris,
au sujet de l'immaculée conception de la Sainte Vierge.

Depuis l'an 1497, l'usage de la Faculté de Théologie de
Paris est d'exiger de tous les Docteurs et de tous les Bacheliers

une protestation confirmée par un serment de tenir ce

qui fut alors déterminé au sujet de l'immaculée conception de

la Ste Vierge.
Voici la formule dont on se sert pour prêter ce serment,

Jiirabitis quod tenebitis Determinationem Facultatis de concep-
tione immaculatœ Virginis Marke, videlicet quod in sua concep-
tione prœservata fuit ab originali labe. A quoi on répond, Juro.

Ce serment qu'on exige encore aujourd'hui est relatif à

l'acte suivant, dressé dans un temps où la Faculté de Théologie

de Paris, en conséquence d'un décret du Concile de

Basle, regardoit comme un dogme de foi, l'opinion de l'immaculée

conception de la Ste Vierge.

DETERMINATIO
Sacrée Facultatis Theologicce Parisiensis de immaculata

conceptionc Sanctœ Dei Genitricis perpetuœque Virginis Marke.

Cùm multas, Majores nostri fortissimi ac strenuissimi
catholica; fidei milites, noscentes variis temporibus haereses,
nullis unquam laboribus, nullis periculis deterriti, sacris suis



— 23 —

disputationibus oppresserint; in illos tamen errores qui
immaculata; et gloriosissima Dei Genitricis perpetuaeque Virginis
Mariœ laudem et dignitatem violare visi sunt, peculiari quodam
sancto perfectoque odio vehementiùs insurgendum, acriùsque
sibi pugnandum semper judicarunt; quandoquidem earn contu-
meliam ad Dominum nostrum Jesum Christum, in utrumque
parentem piissimum, maxime pertinere arbitrabantur.

Quod enim Ecclesiasticus 3. cap. de Patre scribit, de

Matre quoque verissimum est; ac de utroque parente inter-
pretandum; Ne glorieris, inquit, in contumelia Patris tui, non
enim est tibi gloria ejus confusio ; gloria enim hominis ex
honore Patris sui, et dedecus Filii, Pater sine honore.

Cùm itaque proximo seculo quaestio de puritate concep-
tionis felicissima Dei et Domini nostri Jesu Christi genitricis
Mariœ solito frequentiùs agitari ccepisset, Spiritu Sancto
scilicet ejus rei veritatem aliquandò propolari volente, diligen-
tiùs utriusque partis libratis rationibus, primùm pro tempore
suum prudentissimè suspenderunt judicium. Demùm in eam
partem inclinatiores quse Virginis gloriae et puritati adstipu-
lari videbatur, ita eorum vanissimam temeritatem disputando
confutaverunt, qui, citra efficacem probationem, Virginem in
originali peccato fuisse conceptam obstinatò contendebant, ut
contrariam quaestionis partem, quae Virginem, dum concipe-
retur, speciali Dei numine, ab originali maculo fuisse immunem

affirmât, et pietati, et fidei, et rectae rationi, et scripturis
divinis valdè quadrantem décernèrent.

Quae sententia paucos post annos, in sacro Basilensi
plenario Concilio, post longam ejus quaestionis disputationem,
gravissimamque deliberationem, Spiritu Sancto inspirante, ita
placuit, ut eam tandem doctrinam quae beatissimam Dei Geni-
tricem Mariam, cùm conciperetur, ab omni prorsus peccati
originalis labe, speciali singularique Dei gratia fuisse liberam
asseruerit et docuerit; et tanquam piam, ecclesiastico cultui,
fidei catholicae, rectae rationi, et Scripturae Sacrae consonam,
ab omnibus catholicis approbandam, amplectendam et tenen-
dam definierit; contrariamque assertionem deinceps doceri,
defendique, sub interminatione divini judicii vetuerit.

Quod sanctum Synodi decretimi, cùm omnium Ecclesiarum,
tum etiam totius populi christiani judicio, consensu, ac
religione comprobatum confirmatumque videamus, non possumus



— 24 -
quorumdam vanam superbiam, temerariam, insanamque obsti-
nationem non admirari, non indigné molestèque ferre, qui,
hoc nostro adhuc tempore ejusmodi piam ac religiosam doc-
trinam universalis Synodi et Ecclesiae, quae, justa Christi pro-
missionem errare non potest, judicio auctoritatéque probatam,
aut oppugnare, aut in dubitationem revocare non verentur,
implacabile, impiissimumque bellum adversùs Dei Genitricis
eximiam dignitatem gerentes.

Quorum furori ut alacriùs fortiùsque occurramus atque
resistamus, pro nostra professione, ordine et gradu, Majorum
nostrorum vestigia sequentes, universi tertiò congregati, post
multam, gravem, et maturam deliberationem, in ejus piissimae
doctrinse, quae benedictissimam Dei Matrem ab originali
peccato, Dei singulari dono, fuisse preservatam affirmât, quamque
jampridem veram credidimus et credimus, defensionem ac pro-
pugnationem speciali sacramento conjuravimus, nosque devo-

vemus; statuentes ut nemo deinceps sacro huic nostro collegio
adscribatur, nisi se hujus religiosa; doctrinae assertorem, stre-
nuumque propugnatorem semper pro viribus futurum simili
juramento profiteatur.

Quòd si quis ex nostris, quod absit, ad hostes Virginis
transfuga contrariae assertionis, quam falsam, impiam, erroneam
judicamus, spretò non nostra tantum, sed Synodi et Ecclesia;,
qua; procul dubio summa est, auctoritate, patrocinium quacum-
que ratione suscipere ausus fuerit, hunc honoribus nostris
omnibus privatum atque exauctoratum à nobis et consortio
nostro, velut Ethicum et Publicanum procul abjiciendum decer-
nimus.

Vos ergo appellamus, et convenimus, Reverendissimi Pon-
tifices, Ecclesiarum Christi Pastores et Duces, nobiscum
Virginem sanctissimam Dei Matrem et omni laude dignissimam,
ab originali peccato, Dei singulari dono, fuisse praeservatam
crédite, praedicate, praedicantesque vestra benedictione opibus-
que juvate.

Et per Jesu Christi misericordia; viscera, ejusque Matris
intemerata; Virginis caritatem obtestamur, ita pro vestro officio

et divina auctoritate, nostris, imo potiùs Divae Mariae hos-
tibus fortiter resistite ; vestris eos finibus abigite, et multatos
expellite, ut religiosa populi christianissimi in gloriosissimam
Dei Genitricem, unam humani generis spem, patronam et



— 25 —

matrem devotio, pietas et Caritas in dies magis ac magis
foveatur, augeatur, accendatur, rem procul dubio pientissimo
ejus Filio Domino nostro ac Redemtori Jesu Christo facturi
gratissimam atque jucundissimam, et huic quoque cujus curam
geritis populo fructuosissimam.

Datum Parisiis apud Sanctum Mathurinum pro prima con-
gregatione tertia die mensis martii, at pro tertia congrega-
tione apud Augustinenses, in loco capitulari die Jovis nona
ejusdem mensis martii, post missam de conceptione per jura-
mentum celebratam; publicatumque die 23. mensis Augusti
anno 1497. apud Sanctum Mathurinum in congregatione per
juramentum facta, ac in disputatione Sorbonica ejusdem mensis
die 26. assistentibus Domino Rectore Universitatis Parisiensis,
Reverendissimo in Christo Patre Archiepiscopo Bituricensi,
cum pluribus Abbatibus, Consiliariis Regis et quampluribus
Doctoribus tarn in Decretis quam in Medicina, cum Domino
Decano et Magistris ejusdem Facultatis supra hoc deputatis.

Les assemblées tenues pour former la détermination de
la Faculté de Théologie de Paris sur l'immaculée conception
de la Sainte Vierge sont datées du mois de mars 1496. c'est-
à-dire selon la manière présente de compter 1497. Alors
l'année ne commençoit qu'à Pâques. Mais en commençant, à

compter, comme on fait aujourd'hui, au premier de Janvier,
ces délibérations sont de l'année 1497.

La Faculté de Théologie, en conséquence d'un décret du
Concile de Basle, regardoit alors la conception immaculée de
la Ste Vierge comme de foi; elle ne la regarde plus de même
aujourd'hui. On devroit donc changer de formule, et s'en tenir
à la déclaration du Concile de Trente, comme il paroît que
c'est depuis longtemps l'esprit des Docteurs de Paris. Car
dans le projet de la troisième partie des Articles qu'on devoit
proposer en Sorbonne, en conséquence d'une conclusion du
L Avril 1716. on trouve ces paroles, Non tamen Sacrce Facultatis

intentio est, ubi agitur de originali peccato, ullam fieri
mentionem de beata Maria Virgine, eaque de re standum esse
censet declarationi quœ legitur in Concilio Tridentino sessione
quinta.


	Lettre du 8 septembre 1724 de Nicolas Petitpied à l'évêque de Montpellier, Ch.-J. Colbert, sur la signature du formulaire et sur le serment relatif à l'immaculée-conception

