Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 15 (1907)
Heft: 57
Artikel: Lettre du 8 septembre 1724 de Nicolas Petitpied a I'évéque de

Montpellier, Ch.-J. Colbert, sur la signature du formulaire et sur le
serment relatif a I'immaculée-conception

Autor: Petitpied, Nicolas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LETTRE du 8 septembre 1724 de Nicolas Petitpied
a lévéque de Montpellier, Ch.-J. Colbert, sur la
signature du Formulaire et sur le sermenl relalif
a limmaculée-conception®).

Monseigneur,

I. Il n’y a rien qui fasse mieux connoitre la foiblesse de
l'esprit de I'homme et la violence de ses passions, que l'affaire
de la signature du Formulaire. La difficulté qui en est 1'objet,
et qui depuis plus de soixante ans agita toute I'Eglise de France,
est si petite, et de si peu d'importance dans le fond, qu,’on ne
comprend pas comment elle a pu étre silongtemps la matiére
d’'une dispute sérieuse, et devenir par ses suites une des plus
orandes affaires de 1'Eglise.

En effet, comme vous le dites si bien, Monseigneur, qu'im-
porte a la Religion ou a I'Etat que des propositions dont le
sens naturel est évidemment mauvais, et que personne ne sou-
tient, soient ou ne soient pas dans un certain livre, pourvu
que tout le monde les condamne, et qu'on rejette sincérement
et sans détour toutes les erreurs que I'Eglise a proscrites. Mais
ce petit objet enflé par les passions des hommes a causé et
cause encore aujourd’hui des mouvemens si étranges, qu'a peine
le pourra-t-on croire dans les siécles suivans.

Il. Vos Remontrances, M. et votre Instruction pastorale
ont mis cette affaire dans tout son jour. Vous y faites sentir
I'inutilité de la question qui est le seul objet de la dispute, et
lirrégularité des moiens qu'on prend pour faire attester a tout
le monde un fait qu’'on ne rend certain a personne. Vous ne
laisser échaper aucune des subtilités qu'on a coutume d’em-
ploier pour colorer la rigoureuse éxaction d’une signature super-
flue, et d'un serment qui fait trembler, quand on songe sérieuse-

1) Nous rééditons cette Lettre, d’abord parce qu’elle est trés importante, sur-
tout en ce qui concerne l'immaculée-conception, ensuite parce qu’elle est trés peu
répandue et méme oubliée.

Revue intern, de Théclogie. Heft 57, 1907, 1



2

ment qu’on ne s'engage a rien moins qu’a renoncer au secours
de Dieu et aux promesses de I’Evangile, si on ne croit comme
certain un fait trés contesté, faux au jugement de bien des
personnes habiles qui 'ont éxaminé de bonne foi, d’ailleurs
inutile, et qui n'est appuié, ni sur 1'’évidence, ni sur aucun signe
de certitude infaillible; si, dis-je, on ne le croit sans aucun
doute, et avec une assurance qui doit étre entiére, puisqu’elle
est confirmée par un serment. [/ w'est point permis, dit Bellar-
min, d’assurer une chose avec Serment, & moins qu'elle ne soil
tout @ fait certaime cf hors de toute équivoque pour e point
donner licu au parvjuve. L. 1. de Euchar. c. 5.

1II. Les lumitres que vous m’avez données 1a dessus, Mon-
seigneur, renouvellent en moi la douleur que jai eue il y a
longtemps d'avoir pris part a cette signature pour parvenir
en Sorbonne & des degrés, qu'on achete encore trop cher a
ce prix, quoique la Faculté de Théologie de Paris n’exige point
ce serment terrible dont on se charge ordinairement dans les
autres corps. Car je conviens, et tout le monde le peut savoir,
que P'acte qu'on est obligé de souscrire pour étre admis a ces
degrés, n'est point le Formulaire d’Alexandre VII. envoié de
Rome en 1665. mais une autre Formule plus ancienne et dressée
en 1656. dont le Clergé de France ordonna la souscription en
y faisant quelque changement par une délibération du 17. mars
1657. confirmée depuis par une autre délibération du 1. Février
1661. Il est vrai que cette Formule ne renferme aucun serment,
et qu'en cela elle est bien différente du Formulaire qu'on signe
communément ailleurs. Mais si ce n'a point été un parjure
de ma part, puisque la signature que j'ai faite n’a point été
confirmée par aucun serment, c’étoit au moins l'attestation
d’'un fait que j'ignorois alors, dont j'ai douté dans la suite, et
qui me paroit aujourd’hui trés faux,

IV. Quoique mes dispositions soient assez connues, et que
je les aie marquées en différentes occasions, permettez-moi,
Monseigneur, de profiter de celle-ci pour révoquer encore entre
vos mains les signatures que j'ai faites alors, soit du Formu-
laire, sur quoi pourtant mon scrupule ne regarde que la question
de fait, et non pas la condamnation des propositions mémes
dans laquelle je persiste; soit de la censure des deux pro-
positions de M. Arnauld, et du decret qui a exclu de la Faculté



- T

de Théologie de Paris ce savant et illustre Docteur, et plus de
soixante et dix autres qui en faisoient le plus grand ornement.

V. Je sai, M. que plusieurs personnes, d’ailleurs tres éclai-
rées, ont prétendu qu'en signant le Formulaire il n’étoit point
nécessaire d’expliquer distinctement le genre de soumission
qu'on doit a la décision du fait, parceque, disent-ils, on entend
assez que la soumission a cet égard n’enferme point la croiance
du fait, puisque les supérieurs ecclésiastiques n’aiant pas droit
d’exiger, précisement en vertu de leur autorité la croiance
d'un simple fait non révélé, il n'est pas vraisemblable qu'ils
I'exigent.

Ce fait, ajoutent-ils, n'est point I'objet principal, ni direct
du Formulaire. Il n’y est compris que d'une maniere incidente.
D’ailleurs il est certain et notoire que le fait et le droit furent
éxactement distingués du temps du Pape Clément IX. et qu'on
expliqua en méme temps les différentes sortes de soumission
qu’on doit rendre a la définition du dogme, et & la déclaration
du fait; qu'a la faveur de cette explication qui est notoire, la
paix fut rendue a I'Eglise de France; que le Pape et le Roi
concoururent chacun de leur part, a cet heureux événement;
qu’ainsi, en vertu de cette notoriété, on a pu dans la suite, et
on peut encore signer purement et simplement le Formulaire,
quoiqu’on ne croie pas le fait, sans qu’il soit nécessaire de
renouveller expressément des distinctions et des explications
qui ont été faites publiquement, et autorisées par le concours
des deux Puissances.

Le Decret du S. Office du 28. Janvier 1694. et le Bref que
le Pape Innocent XII. écrivit aux Evéques du Pays-bas le
6. Février de la méme année, ou il condamne certaines Addi-
tions que I'Archevéque de Malines avoit faites au Formulaire,
pour marquer d'une maniere plus expresse 1'obligation de croire
le fait de Jansenius, paroissent encore autoriser cette notoriété,
et réduire la signature du Formulaire au simple témoignage
d’'une soumission sincere 4 la condamnation des cinq propo-
sitions dans leur sens naturel, en faisant abstraction du livre

de Jansenius. Bien d’habiles gens en furent persuadés apreés
la publication de ce Bref.

VI. Ce fut, M. sur de pareilles raisons dont je fus ébloiii,
qu’au mois de Juillet 1701. je dressai en peu de mots, et je signai



— 4

la résolution du fameux cas de conscience qui a fait tant
de bruit.

Il m'avoit été proposé de bonne foi plus de six mois au-
paravant a l'occasion d'un trés pieux Ecclésiastique du Diocese
de Paris, qui ayant été appellé & un bénéfice honorable, avoit
signé le Formulaire dans ces principes, sans croire le fait, et
sans néanmoins marquer expressément qu'il ne le croioit point.
Aiant moi-méme, et pendant un fort long temps, consulté plu-
sieurs personnes que je regardois comme trés éclairées, entre
autres M. Pirot, et M. Witasse, je crus, suivant leur avis, qu'on
pouvoit tolérer ces sortes de signatures; et qu'on ne devoit
pas pour cela refuser l'absolution & ce vertueux!) Ecclesias-
tique. C'est & quoi se réduit sur ce point la résolution du cas
dont on m’a fait un crime.

VII. Cette résolution fut imprimée sans ma participation
avec un Avertissement court, mais trés mal concu; et rendue
publique l'année suivante, sans qu'aucun de ceux qui 'avoient
signée, en fut averti.

L’éclat qui suivit de prés me fit faire beaucoup de ré-
fléxions. Je demeurai toujours persuadé de ce que vous prouvez
si bien, M. gqu'on ne peut justement donner atteinte a ce qui
a été fait du temps de Clément IX. pour rendre la paix a
I'Eglise de France; que les conditions de cette paix sont si
justes par elles mémes, et appuiées sur des principes si solides
qu'on ne peut légitimement y déroger; et qu'il est de la justice
et de la charité des Supérieurs Ecclésiastiques de ne point
rejetter les signatures, expliquées comme elles le furent alors.

VIII. Mais en méme temps je fus convaincu qu'on ne devoit
point en signant supposer les explications comme notoires; et
qu'il falloit s'expliquer expressément et par écrit; parceque la
signature pure et simple est communément regardée par ceux
gui l'exigent, comme un témoignage de la croiance du fait
aussi bien que du droit. Le soulévement que causa la publi-
cation du cas de conscience, et toutes les suites de cette grande
affaire en sont une preuve évidente, et font bien voir que la
signature et le serment ne tombent pas moins sur le fait que
sur le droit.

) M. le Noir, chanoine de Notre Dame de Paris.



DU - S

Le fait est exprimé trés clairement et trés distincltement
dans le Formulaire. Et, quant a l'intention tant de ceux qui
l'ont dressé, que de ceux qui en éxigent la signature, le fait
est encore plus leur objet principal que le droit, parceque le
fait seul aiant été contesté, et non pas le droit, c’est principale-
ment par rapport a cette contestation que le Formulaire a ¢té
demandé, dressé, recu; et qu'on en a rigoureusement éxigé
la signature.

Or comme il est certain qu'on ne doit jamais éluder I'attente
ni s'écarter de l'intention de ceux a qui on rend un témoignage,
sur tout lorsqu’il est confirmé par un serment, j'avoiiai alors,
comme je le fais encore ici, que je m’étois trompé sur cette
fausse notoriété; et je reconnus que le devoir de la sincérité
chretienne demande gu’on s’explique nettement; et qu'a moins
que d'étre convaincu sans aucun doute que les cinq propositions
représentent éxactement le sens du livre de Jansenius, pris de
bonne foi selon la pensée et l'intention de cet Auteur, on ne
doit point signer du tout, ou qu'en signant, si les Supérieurs
I'éxigent, on doit faire expressément et au bas de la formule
qu'on signe, la méme distinction du fait et du droit qui fut
faite d’abord par un grand nombre d'Evéques et mentionnée
dans des proces verbaux au bas desquels ils signerent avec
les Ecclésiastiques de leurs dioceses, et qu'ils laisserent déposés
dans leurs greffes, sans les rendre publics; qui fut ensuite au-
torisée par les lettres que dix neuf d’entre eux écrivirent au
Pape et au Roi pour la défense des quatre Evéques qu'on
inquiétoit au sujet des Mandemens qu'ils avoient publiés, ol
ils avoient trés éxactement distingué et expliqué les divers
genres de soumission qu'on doit aux Bulles tant a I'égard du
droit qu’a I'égard du fait; et qui fut enfin le fondement de la
paix rendue alors a 1'Eglise de France.

IX. Le long éxil que j'ai souffert pendant plus de quinze
ans, et les autres disgraces qui y ont été jointes, n'ont servi
qu'a me faire faire plus d'attention au devoir étroit de la sin-
cerité chretienne, & la sainteté du serment, a la défense rigou-
reuse de prendre en vain le nom de Dieu, a l'obligation de
respecter les Supérieurs et de ne point tromper leur attente
par des signatures équivoques.

D'un autre co6té jai eu le temps de me convaincre par
moi-méme que le livre de Jansenius bien éxaminé et bien dis-



cuté ne contient point les erreurs qu'on prétend y trouver; et
que, quand méme je me tromperois en cela, comme ce n’est
point un objet de la foi, je pourrois me tromper sans péril,
mais qu'il y en auroit beaucoup a signer sans distinction.

X. Pour signer purement et simplement, il faut avoir dé-
posé tous ses doutes; et, puisqu’'en signant on prend Dieu a
témoin de sa persuasion, il faut étre bien persuadé que les
cing propositions sont contenues dans le livre de Jansenius,
ou qu'elles en représentent éxactement la doctrine prise dans
le vrai sens de V"Auteur, comme le portent les termes du
Formulaire.

Mais sur quel motif peut-on fonder une telle persuasion?
Vous vous souvenez, M. que dans le temps que les disputes
sur le Formulaire se sont renouvellées & 1'occasion du cas de
conscience, Dieu permit que les plus ardens défenseurs de la
signature se divisassent a un tel point que linfaillibilité de la
décision, qui parut aux uns l'unique motif sur lequel on pft
appuier la nécessité de la croiance d'un fait non révélé, et
d’ailleurs obscur et contesté, fut regardée par les autres comme
une pure illusion; et que réciproquement les défenseurs de
linfaillibilité traiterent d’injuste et de tyrannique I'éxaction de
la signature, fondée sur tout autre motif.

XI. lIs avoient raison les uns et les autres dans le point
olt ils se combatoient. L’opinion de l'infaillibilité sur les faits
non révélés étoit inoiiie dans I'Eglise avant ces dernieres dis-
pustes. Il n’est pas moins inoiii de vouloir captiver tous les
esprits sous le joug d'une autorité faillible et sujette a se
tromper. En rejoignant les deux vérités que chacun de ces
deux partis soutient séparément, nous y trouvons notre sfireté
et la regle de notre conduite.

L'Eglise, disent les prémiers, n'est point infaillible dans la
déclaration des faits non révélés. Donc, disent les derniers,
quand 1'Eglise méme aurcit prononcé sur le fait du livre de
Jansenius, il seroit encore permis d'éxaminer ce fait, et de le
révoquer en doute si on en avait de justes raisons. Clest a
quoi se réduisent nos défenses. Nos adversaires méme nous
les fournissent, et nous justifient. On peut dire en cette occa-
sion ce que disoit autrefois S. Hilaire, LLa dispute qui est entre
eux établit notre foi; et par la victoire méme qu'ils remportent



les uns sur les autres, ils demeurent également vaincus: Lis
covum fides nostra est... ommesque se invicem vincendo Vin-
cuntur., Lib. 1. de Trinit. n. 26.

XII. Pour eux, il est bien étonnant qu’'un tel partage dans
un point si important ne leur ait point fait ouvrir les yeux
sur les inconvéniens de la signature, et qu’on ait continué a
Iéxiger rigoureusement, quoi qu'on ne convienne ni du prin-
cipe, ni du motif sur lequel on Déxige. Cette conduite est
d’autant plus surprenante qu'il s’agit d'une affaire out I'on force
une infinité de personnes a prendre Dieu méme & témoin, et
a se dévotlier a l'anatheme par une imprécation horrible contre
elles mémes, si elles ne croient ce fait comme certain, sans
néanmoins convenir d'aucun signe certain de vérité qu’on puisse
leur donner sur ce point pour les fixer.

XIIl. Quelques-uns, pour se tirer d’embarras ont imaginé
que la signature pure et simple du Formulaire n'engage point
précisément ni directement a la croiance du fait; que ce qu'on
demande, c’est seulement le témoignage d'une soumission sin-
cere a4 ce qui en a ¢été décidé; que cette soumission d'esprit
et de cceur étant une disposition intérieure, chacun peut aisé-
ment, en s'éxaminant soi méme, étre assuré de sa soumission;
que par conséquent on ne doit avoir aucune peine sur la certi-
tude de ce qui est l'objet du serment, puisque l'objet du ser-
ment, selon cette idée, n'’est pas précisément le fait douteux
et contesté du livre de Jansenius, mais la soumission certaine
a ce qui en a €té décidé.

XIV. Il est aisé de voir, M. que ce n'est la qu’une vaine
subtilité, qui ne leve point la difficulté du Formulaire. Cette
soumission intérieure et sincere ou renferme la croiance du
fait fondée sur Vautorité des Supérieurs qui ¢xigent la signa-
ture, ou elle ne la renferme pas. Il n'y a point a cela de
milieu.

Si cette soumission, quoi qu'intérieure et sincere, ne ren-
ferme pas la croiance du fait, ce n’est plus alors que le silence
respectueux, puisque cette soumission ne se termine pas a
croire, mais seulement 4 ne pas contester le fait quoi qu'on
ne le croie pas. Et si c'est en ce sens 1a qu'on prétend se
soumettre lorsqu'on signe, il faut le marquer clairement pour
ne pas abuser des termes du Formulaire qui supposent autre



8

chose que cette sorte de soumission; et pour ne pas tromper
I'attente commune des Supérieurs ecclésiastiques, dont la pla-
part éxigent une vraie croiance de ce fait,

Mais si cette soumission a la décision renferme la croiance
du fait décidé, on retombe dans l'inconvénient qu'on vouloit
éviter. Il faut croire ce fait pour étre vraiment soumis, et le
croire avec une entiere certitude, puisque la croiance renfermée
dans cette soumission doit étre confirmée par un serment.

XV. Que si on dit, comme quelques-uns 'on fait, que ce
n’est qu'une croiance douteuse, une opinion, un simple acquiesce-
ment, une présomption en faveur des supérieurs qui n'exclud
pas toute crainte de se tromper, mais qui nous fait seulement
préférer leur jugement au ndtre en cette matiere, ol nous
pouvons aussi nous tromper; je répons qu'outre que ce n'est
point 1a le sens naturel du Formulaire, qui ne doit point étre
éludé par de fausses subtilités, il est d’ailleurs trés injuste et
contre 1'esprit de 1'Eglise d’obliger les fideles, sous peine d'ana-
theme, de former des croiances douteuses, de s'attacher a de
simples présomptions, et de soumettre toutes leurs lumiéres &
des opinions qui peuvent étre fausses; et que, comme M. de
Fénelon Archevéque de Cambrai l'a fort bien prouvé, c'est
avoir une fausse notion de 'obéissance et de la docilité chre-
tienne, que de prétendre trouver dans lidée de ces vertus,
lobligation indispensable de préférer toujours a toute autre
vue le jugement des Supérieurs dans une matiére ol ils peuvent
se tromper, dans laquelle on a raison de croire qu'ils se sont
effectivement trompés, et qui n’est point du ressort de 'autorité,
mais qui dépend d'une éxacte discussion et qui est toute de
critique. '

XVI Il y a longtemps qu’on a fait voir lillusion de ceux
qui prétendent que l'affirmation jointe au serment dans le For-
mulaire ne tombe pas sur la vérité du fait dont ils avouent
qu'on n'est pas certain, mais sur la vérité de la présomption
que donne l'autorité des Supérieurs en faveur de leur jugement,
qu'ainsi sans jurer directement que le fait soit vrai, dont on
n'est point certain, on peut jurer avec certitude qu'on présume
sur l'autorité des supérieurs qu'il est vrai; et que cela suffit
pour faire avec vérité le serment du Formulaire, quoi qu'on doute
du fait, et qu’'on puisse, méme en jurant, conserver ce doute.



e B e

XVII. Ce seroit, M. une étrange chose en morale que le
serment du Formulaire expliqué selon ces principes. Le ser-
ment, ce lien sacré de la société, qui, comme parle S. Paul,
est la plus grande assurance que les hommes puissent donner
pour terminer tous leurs différens, ne sera point en ce cas la
le signe d’une conviction certaine et constante, mais seulement
d'une présomption qui n’exclud point les doutes qu’on pourroit
raisonnablement former sur 1'objet présumé vrai. Ce ne sera
plus le signe d'une fermeté immuable, un lien invariable et
fixe, mais un simple et léger engagement sujet aux variations
ot l'esprit humain est exposé, quand il n’est point fixé par
un signe certain; engagement aussi peu durable que les pré-
somptions auxquelles il est attaché, qui peuvent étre facilement
détruites par d’autres raisons ou présomptions contraires.

XVIIL. S. Paul avoit bien une autre idée de la nature du
serment, et de la certitude inébranlable dont il doit étre le
signe et le seau, lorsqu’il dit que Dieu voulant joindre a ses
personnes une fermeté immuable, a ajouté le serment a sa
parole, afin qu’'appuiés sur ces deux choses inébranlables, la
parole de Dieu et le serment, nous aions en Dieu une puis-
sante consolation : Homines per majorem sui jurant, et omnis
controversie eovum finis est juramentum. In quo abundantiins
Deus volens ostenderve immobilitalem constlii sui interposuit
Jusjurandum, ut per duas res immobiles quibus impossibile est
mentivt Deum, fortissimum solatium habeamus. Ebr. VI, 16.

XIX. Le serment étant donc de sa nature le signe d’'une
certitude inébranlable, et la plus grande assurance que les
hommes puissent donner, il ne doit jamais étre emploié pour
confirmer des croiances vacillantes, des opinions incertaines,
de simples présomptions fondées sur des signes douteux. Ce
n'est pas jurer qu'on croit, c’est jurer qu'on présume avec
doute. Quel avantage trouve-t-on a forcer les fideles de se
remplir T'esprit d'une foi humaine et douteuse qui se réduit a
une simple présomption, et de la confirmer par un serment?
Y a-t-il dans les siécles passés un seul éxemple d'une telle
exaction? D'ailleurs est-ce bien répondre a l'attente commune
de ceux qui éxigent la signature du Formulaire, que de jurer
quon rend au jugement des supérieurs une sorte de déférence
qui n'exclud point le doute du fait dont ils ont jugé? Est-ce



10

14 le vrai sens du Formulaire? Est-ce 1a 'usage naturel du
serment? Est-ce 1la ce qu'on attend ordinairement de ceux qui
jurent par le saint nom de Dieu, et sur les saints Evangiles?
Si en signant on faisoit connoitre expressément et par écrit
que c'est dans cette disposition qu'on signe, recevroit-on la
signature ?

XX. On parle de préférer le jugement des Evéques au
sien. Mais i! faudroit avant toutes choses faire voir que les
Evéques ont jugé. Tout jugement régulier doit étre fondé sur
une connoissance et sur une discussion ¢xacte de ce qui en
est l'objet. Se trouvera-t-il un grand nombre d'Evéques qui
aient lu et discuté le livre de Jansenius, comme il faudroit le
faire pour en prendre le vrai sens, et pour en juger par eux
mémes. Les travaux de I'Episcopat ne leur permettent pas
d’employer leur temps a une discussion si longue et si épineuse.
On ne trouvera pas six Evéques en France, et je ne sai si
on en trouveroit un seul dans les autres nations, qui aient
¢xaminé ce livre, et qui en aient comparé les expressions et
la doctrine avec la doctrine et les expressions de S. Augustin.

Le P. Annat Jésuite disoit autrefois dans un de ses Ecrits
qu'En plusienrs Frovinces, comme en Espagne et en Illalie, le
livic de Jansenius w'est comnu que par les decvets qui ont été
publiés contrve. Les Evéques de ces grandes portions de ’Eglise
catholique ne l'ont donc jamais lu, et par conséquent ils n'ont
pu par eux mémes en porter aucun jugement.

XXI. Cette discussion est bien plus du ressort des Théolo-
giens qui ont un grand loisir, et beaucoup de temps a4 donner
a ces sortes de recherches; et certainement en matiere de pure
critique, quand il s’agit de pénétrer dans le vrai sens d'un
Auteur et d'un livre, le témoignage de plusieurs personnes
éclairées qui ont lu, et qui ont éxaminé ce livre de bonne foi
et avec attention, doit étre préféré a 'autorité, quoique d’ailleurs
plus grande, de ceux qui ne l'ont point 1.

En cela il n'y a ni témérité, ni présomption, ni orgueil;
c'est faire l'usage qu'on doit de la raison et du bon sens,
comme M. de Fénelon Archevéque de Cambrai 1'a fort bien
prouvé dans une de ses Instructions pastorales, oil il fait voir,
comme je l'ai déja remarqué, que I'éxaction de la signature du
Formulaire, quant & la question de fait aussi bien que guant



) p—

au dogme, ne pourroit étre fondée que sur linfaillibilité de la
déclaration qui en a été faite; et qu'oté ce motif, il est injuste
et méme tyrannique d'éxiger rigoureusement une signature
pure et simple.

XXII. «Rien n’est plus pernicieux, disoit ce Prélat dans
«la seconde partie de sa quatriéme Instruction pastorale, que
« cette dévotion déréglée, indiscrete et superstitieuse, qui va tou-
«jours a applaudir aux Supérieurs pour étre approuvé par eux.
«Cette docilité sans bornes est sans doute excellente quand
«elle est fondéce sur une autorité qui n'est point un signe faillible
«et capable de nous tromper. L'usage le plus raisonnable que
«nous puissions faire de notre raison, est de la sacrifier & une
«autorité supérieure a elle. Mais rien n'est plus déraisonnable,
«ni plus déréglé, selon le principe de S. Thomas, que de sacrifier
«toute sa raison au hazard de la sacrifier a l'erreur, et de
«s'exposer volontairement & étre trompé, en croiant, d'une
«croiance aveugle, une assemblée d’hommes qu'on reconnoit
«capables de se tromper dans le point actuellement en question...
« Cette dévotion politique et accommodante, cette docilité super-
«stitieuse n’aboutiroit qu’'a juger d'une maniére déréglée et
«téméraire sur un signe faillible, et qu'a faire un parjure, pour
«plaire aux hommes constitués en autorité.

XXIIL. C'est ainsi que parloit M. de Cambrai. Et en effet
captiver son entendement sous le poids d'une autorité faillible,
c'est rendre & la créature un honneur qui n’est di qu’'a Dieu,
qui seul comme le Pere, le Créateur et la lumitre des esprits,
a droit de les assujettir & sa parole par sa seule autorité. Un
supérieur peut me commander d’agir, et je dois obéir s'il ne
commande rien d’'injuste. Mais précisément en vertu de son
autorité, s'il n'est point revétu d'une autorité infaillible, il ne
peut pas m'obliger a croire. La croiance ne se commande pas;
elle n'entre point dans les devoirs de l'obéissance due aux
hommes. C’est ce qu'enseigne clairement S. Thomas en mettant
cette différence entre Dieu et les hommes, que la connoissance
d’'un autre homme n’est point la regle de la notre, et qu'il n'y
a que la vérité prémiére a laquelle la raison humaine soit
absolument obligée de se soumettre.

Alphonse a Castro célebre Théologien qui a écrit contre
les hérésies des derniers siecles, pose pour principe que l'au-



— 12 —

torité qui s’assujettit toute raison doit étre telle qu'elle ne
puisse ni se tromper elle méme, ni tromper les autres, ce qui
ne convient qu'a l'autorité divine. D’ou il conclud que, selon
S. Paul, nous devons captiver notre esprit, mais sous l'autorité
de Jesus-Christ, et non pas sous l'empire des hommes: Debewius
quidem captivare intellectum, sed in obsequiumn Chrvisti, non
autem in obsequinm hominum. L. 1. advers. haeres. cap. 7.

XXIV. Cest sur ce fondement que tous ceux qui ont écrit
des controverses contre les Protestans se sont particuliérement
appliqués a bien établir l'infaillibilité de I'Eglise dans la décision
des points de la foi, persuadés tous, comme on le peut voir
dans leurs Ecrits, que si I'Eglise n’étoit point infaillible dans la
définition du dogme, et que le secours promis lui plit manquer,
on ne seroit point obligé, précisément en vertu de son autorité,
qui ne seroit plus qu'une autorité purement humaine, de se
soumettre, ni d’adhérer a ses decrets sur la doctrine.

Et comme d'un autre coté aucun d'eux n’a cru que 'Eglise
fut infaillible dans la déclaration des faits non révélés, ils
conviennent aussi tous (comveniunt ommnes, c'est le mot de
Bellarmin) qu’on peut en sureté, f#{0, ne point adhérer a ce
qui auroit ét¢ décidé par 'Eglise méme sur de simples faits,
lorsqu’'on a de justes raisons d'en douter.

La nécessité ol les Théologiens se sont trouvés de repasser
sur plusieurs faits décidés méme par des Conciles généraux,
leur a fait faire une attention expresse a ces principes; et c'est
par ou Bellarmin, Baronius et bien d’autres ont cru que sans
blesser l'autorité de I'Eglise, ils pouvoient justifier les lettres
du Pape Honorius, quoi qu’elles aient été¢ condamnées dans le
sixiéme Concile général, comme contenant ou favorisant U'erreur
des Monothélites; et que l'anathéme ait été renouvellé dans le
septiéme et le huitiéme conciles.

XXV. Jai vu, M. quelques Théologiens qui ont imaginé
la-dessus une nouvelle subtilité, pour faire regarder le fait du
livre de Jansenius comme certain, indépendamment de l'in-
faillibilité de la décision.

Ils avouent qu'a la vérité 'Eglise peut se tromper dans le
jugement qu’elle porte sur de simples questions de fait; que
méme on peut dire qu'elle s'est trompée sur le fait des lettres
d’Honorius; mais que, si on a pu étre excusable de dire la



13 —

méme chose du fait de Jansenius dans le commencement de
la dispute, on ne l'est plus & présent qu’on voit I'Eglise per-
sister dans ce qu'elle a déclaré sur ce fait, et dans I'éxaction
de la signature du Formulaire, nonobstant tout ce qui lui a
été représenté la-dessus.

L'Eglise, disent-ils, est sage; elle est sainte. Or elle man-
queroit de sagesse et de lumiere, si, supposé qu’elle ait été
effectivement trompée, elle ne reconnoissoit point encore la
surprise qui lui auroit été faite, et qu'elle n'ouvrit point les
yeux a tout ce qu'on lui a représenté depuis tant d’années:
et quelle idée se pourroit-on former de sa Sainteté, si recon-
noissant qu'elle a été surprise, elle persistoit toujours, comme
elle fait, & éxiger une signature qui seroit injuste?

XXVIL II est aisé, M. de découvrir la foiblesse et la faus-
seté de ce raisonnement. Car prémiérement il est faux que
I'Eglise ait rendu aucun jugement sur la difficulté qui regarde
la question de fait, ou l'attribution de l'erreur condamnée au
livre de Jansenius. L'Eglise ne juge qu'avec connoissance. Or
elle n’a jamais pris connoissance de ce fait qui dépend de la
lecture et de I'examen de ce livre. Elle n'en a donc point jugé.

Sur quoi on peut remarquer que ce n’est point parler assez
¢xactement que de dire que 'Eglise s’est trompée sur ce fait.
Car n’aiant jamais ¢xaminé ce livre, ni par elle méme, ni par
ses prémiers Pasteurs, puisqu'il n’'y a presque aucun Evéque
qui l'ait lu, on ne peut pas dire qu'elle ait jugé, ni par consé-
quent qu'elle se soit trompée. Par conséquent encore on ne
peut pas dire que ce soit I'Eglise qui éxige la signature du
Formulaire, puisque jamais elle n'a éxaminé, ni par elle-méme,
ni par les Pasteurs qui la représentent, ce qui dans I'objet de
la signature fait toute la difficulté.

Je parle de la question de fait. Car, quant au dogme, il
n'est pas nécessaire d’avoir examiné ce livre. La connoissance
de T'Ecriture et de la Tradition, et la foi commune de I'Eglise
suffisent pour faire connoitre et condamner Uerreur. Mais pour
connoitre que lerreur est contenue dans un certain livre, il
faut I'avoir éxaminé, ce que I'Eglise n'a point fait a 1'égard
du livre du Jansenius.

XXVIL Secondement, il est vrai que I'Eglise est sage, et
qu'elle est sainte. Mais jusqu'a ce qu'elle soit transportée dans



— 14 —

le ciel, et réunie pleinement & son Chef, on ne peut pas dire
que sa sagesse et sa sainteté la préservent absolument de
toutes les fautes qui sont des suites de la condition humaine
dans les choses ol elle n’est point assistée spécialement. Elle
n'est point encore sans tache et sans ride; et ce n’est point
simplement par un sentiment d’humilité, mais c’est avec vérité
et par besoin que toute 'Eglise en récitant 'oraison domini-
cale, demande pardon de ses fautes.

XXVIIL. Enfin 'Eglise n’agit point par elle méme. Elle
parle, elle ordonne, elle décide par ses prémiers Pasteurs qui
la représentent, et qui sont les dépositaires de son autorité.
Ce sont des hommes que Dieu n’a pas voulu rendre éxemts
ni des passions, ni des préventions, mais faisant éclater sa
puissance dans leur foiblesse, il tire le bien du mal, la lumiere
des ténebres, la force de l'infirmité méme; et par une assistance
spéciale et promise, quand réunis dans un méme esprit ils
parlent et décident unaniment au nom de I'Eglise. Dieu les
préserve de toute erreur essentielle dans ce qui regarde la
doctrine de la foi ou des moeurs. Mais cette assistance spéciale
ne va point au dela; et nous ne voions point qu'il y ait aucune
assurance pour les Pasteurs de I'Eglise, non pas méme gquand
ils sont le plus réguliérement assemblés, d'avoir une sagesse
et une sainteté telles que sur des points qui n’'intéressent point
le dogme, ils soient entiérement a couvert de toute surprise,
de toute prévention, de toute passion, de toute fausse vue, et
des fautes qui en peuvent étre la suite.

XXIX. Combien de fois, sur tout de la part de la France,
a-t-on représenté l'abus de la publication de la Bulle, qu'on
appelle /n cena Domini? Aux termes de cette Bulle une
grande partie des membres de I'Eglise en seroit retranchée,
Cependant, quoi qu'on en renouvelle tous les ans la publication
trés sérieusement et avec une grande solemnité, personne ne
se croit excommunié.

Si cet abus, qui est énorme, n’étoit pas établi, sans doute
on ne lintroduiroit pas aujourd’hui, comme apparemment on
n'introduiroit pas aujourd’hui le serment du Formulaire sur
une simple question de fait trés douteuse et trés contestée.
Mais cela se trouve établi. Quelques-uns ont intérét a le sou-
tenir. D’autres y sont attachés sans autre raison que parceque



e 1B e

c'est 'usage. lLe grand nombre y est indifférent et n’y songe
pas. Les hommes sont faits ainsi. lls ont toutes les peines
du monde 2 revenir des usages, et méme des abus établis et
autorisés.

XXX. Qu'on reconnoisse donc avec respect la sagesse et
la saintet¢ de I'Eglise. Mais qu'on ne s'aveugle point jusqu’a
croire qu’il suffise de représenter bien clairement les abus qui
s’introduisent de temps en temps pour les faire extirper. 1l y
aura toujours des scandales; I'yvraie sera toujours mélée avec
le bon grain; la séparation entiére et parfaite ne se fera qu'au
dernier jour. Jesus-Christ I'a prédit, bien loin de promettre d’en
préserver I'Eglise.

Elle en gémit dans quelques-uns de ses membres qui
tolerent tout pour conserver la paix; et c’est Jesus-Christ qui
produit dans leurs cceurs ce saint gémissement, et cette cha-
rité éclairée qui les attache inviolablement & 'unité, nonobstant
quelques abus inévitables. On peut voir ce que S. Augustin
écrit & une Dame nommée Felicia, qui ¢étoit sensiblement tou-
chée et méme ¢ébranlée de quelques abus scandaleux qu'elle
avoit remarqués dans 1'Eglise.

Il vy auroit bien des choses a dire la-dessus, M. Mais les
bornes d'une lettre ne me permettent pas de m’étendre. En
voild assez pour me convaincre que c'est sans aucun fonde-
ment qu'on prétendroit rendre aujourd’hui certain le fait de
Jansenius, et justifier I'éxaction de la signature du Formulaire,
par le motif de la sagesse et de la sainteté de 1'Eglise, indé¢-
pendamment de l'infaillibilité de la décision.

XXXI. Depuis peu, M. je me suis trouvé avec d'autres
personnes qui pretendent que les Evéques sont partagés sur
ce qui est l'objet de la signature et du serment; et que, si
quelques-uns éxigent l'un et l'autre comme un témoignage de
la croiance du fait, d’autres croient que le dogme seul est
l'objet de cette signature; qu'ainsi, dans ce partage, en se
conformant a Vopinion de ces derniers, on peut, relativement

a cette opinion, signer purement et simplement sans croire
le fait.

XXXIL Je conviens du partage des Evéques. Jen ai
trouveé plusieurs dans cette opinion. Mais ce n'est point encore
la une raison de signer le Formulaire, sans s’expliquer sur le



16 —

genre de soumission qu'on doit & la décision du fait. Car la
signature pure et simple, dans ce point de vue, est au moins
un signe équivoque. Si quelques Evéques ne la regardent
point comme un signe de la croiance du fait, d'autres en
plus grand nombre la regardent comme un témoignage au-
thentique de cette croiance; et il faut avoier que ces der-
niers sont mieux fondés, et que les termes du Formulaire les
autorisent.

XXXIII. De plus, on doit bien remarquer que ces derniers
s'expliquent hautement et publiquement, au lieu que c’est a
I'oreille et en secret que les autres vous disent qu’ils n’éxigent
point la croiance du fait, et qu’ils laissent une pleine liberté
d’en porter tel jugement qu'on voudra, pourvu qu'il paroisse
qu'on a signé purement et simplement. Or de quelle autorité
peuvent étre ces sortes de déclarations secretes, et sujétes a
desaveu, contre un acte public et authentique qui présente
naturellement & l'esprit un sens tout contraire.

XXXIV. Quoi qu'il en soit, il est toujours certain que la
signature pure et simple, faite sans croire le fait, sur ces opi-
nions ou paroles secretes, seroit au moins une signature trés
équivoque. On se régleroit sur une déclaration secrete contre
tant de déclarations publiques, et contre les termes mémes de
I'acte qu’on signe. Or il n’est pas permis dans les plus petites
affaires d'user en parlant ou en écrivant de signes équivoques.
Combien moins dans les plus grandes, sur tout lorsque le
serment y est joint?

XXXV. Mais c'est parler trop foiblement d'une telle signa-
ture que de dire simplement qu'elle est équivoque. Elle est
contre le bon sens, contre la raison, contre la bonne foi.
Est-il permis de signer un acte public dans un sens contraire
aux termes de 'acte méme, et 4 lintention commune de ceux
qui éxigent la signature, sous prétexte qu'on le signe relati-
vement, mais d'une relation secrete, a 'opinion, ou a la parole
secrete de ceux qui croient que cet acte doit étre modifié? Il
faut s'expliquer nettement et marquer expressément et par
écrit &4 quoi on borne sa signature et le témoignage de sa
soumission. Car il est contre la bonne foi et contre les loix
de la société de signer purement, simplement et sans explica-
tion un acte par lequel on prétend ne s’engager que sous la



condition d’une explication qu'on regarde comme essentielle,
et qui l'est en effet.

XXXVI. Entre ces déclarations ou explications secretes
sur lesquelles quelques-uns se prétendent bien fondés a signer
le formulaire purement et simplement, sans croire le fait, on
compte particulierement celle que le Pape Clément XI. fit a
M. L’Abbé Chevalier, présentement chanoine de Notre Dame
de Paris, dans le premier voiage que cet Abbé fit & Rome
pour affaires que M. le Cardinal de Bissy, qui étoit alors
Evéque de Toul, avoit avec M. le Duc de Lorraine. ‘

Il est vrai que peu de jours apres la publication de la
Bulle Vineam Domini, le Pape dit en conversation a M. 'Abbé
Chevalier qu'il avoit eu des raisons de ne point condamner
généralement et en la maniere que le demandoient quelques
Evéques de France, sur tout M. 'Evéque de Chartres, le
silence sur les faits décidés par I'Eglise. C’est pour ces raisons
que la Bulle est si embrouillée; et qu'au lieu de condamner
nettement le silence dont il s’agissoit, c’est-a-dire un silence
qui se termine au simple fait, elle condamne une autre sorte
de silence dont il ne s’agissoit point, c’est a dire un silence
de duplicité et d'hypocrisie, qui cacheroit l'erreur sous un
voile trompeur, et qui couvriroit la plaie au lieu de la guérir.

Cette conduite ménagée du Pape Clément XI. prouve fort
bien qu'il n'a point voulu donner atteinte au principe géneral
des Théologiens qui enseignent communément que I’Eglise
méme n'étant point infaillible dans la décision des simples

questions de fait, on peut croire qu’elle s’est trompée quel-
quefois.

XXXVIIL. Voila tout ce qu'a prétendu Clément XI. Mais
il n’a point expliqué par la le formulaire, ni dispensé ceux
qui le signent de la croiance du fait particulier qui concerne
le livre de Jansenius. Au contraire, il traite de parjures ceux
qui signent sans croire intérieurement que les cinq proposi-
tions soient contenues dans ce livre. Ainsi de ce que le Pape
Clément XI a dit en particulier 24 M. ’Abbé Chevalier, et du
tour embarrassé de la Bulle Vineamm Domini, on peut bien
conclure qu'il n’a point voulu condamner en general le silence
respectueux sur les faits méme décidés par I’Eglise; mais on
ne peut pas s'en servir pour autoriser en particulier la signa-

Revue intern. de Théologie. Heft 57, 1907. 2



ture pure et simple du formulaire, sans avoir la croiance cer-
taine de ce qu'on appelle le fait du livre de Jansenius.

XXXVIIL Quelques-uns croient pouvoir se sauver par je
ne sai quel recours a4 une prétendue intention de I'Eglise.

Mais prémiérement on doit juger d'un acte par les termes
dans lesquels il est conqu, et qui ont un sens précis et distinct;
et non pas par des intentions contraires aux termes de cet acte.

De plus, il n’est point question de lintention de 1'Eglise.
Car comme je I'ai dit plus haut, ce n’est point I'Eglise qui a
dressé le Formulaire, ni qui en éxige la signature. Il n'y a
presque aucun des Pasteurs de I'Eglise qui ait éxaminé,
comme il faut, la question de fait ni qui se soit mis en état
d’en juger par lui-méme.

Enfin, je conviens que cette éxaction, quant au fait, est
contraire a l'esprit et a l'intention de I'Eglise. Mais s’ensuit-il
de 1a qu'il soit permis de signer sans explication? Nullement.
Au contraire il s’ensuit qu'on ne doit point signer du tout,
plutét que de signer un acte dont les termes sont contraires
a l'esprit et a lintention de I'Eglise; ou que, si on le signe,
ce doit étre avec une explication conforme a ce que U'Eglise
a droit d’éxigér de ses enfans en pareille occasion. En un
mot la sincérité chretienne demande qu'on s’explique nette-
ment, lorsqu’'on est interrogé.

Du temps des Ariens, on dressa plusieurs formules cap-
tieuses qui méloient la vérité et l'erreur. On en dressa qui
contenoient une condamnation formelle de S. Athanase, et on
en exigeoit rigoureusement la souscription. Auroit-il été permis
alors de signer purement et simplement aucune de ces for-
mules, sous prétexte qu'on auroit signé relativement 2 l'es-
prit de I'Eglise, dont lintention ne pouvoit étre ni qu'on
approuvat l'erreur, ni qu'on condamnat un Evéque innocent.

XXXIX. Je ne m'arréte point au sentiment de ceux qui
réduisent la persuasion et la croiance nécessaires pour signer
le Formulaire, & une croiance et 4 une persuasion historiques;
c’est-a-dire qui prétendent que pour signer, c’est assez d’étre
persuadé de ces faits historiques, que le Pape Innocent X. a
condamné cinq propositions comme hérétiques, et qu’Alexan-
dre VII. son Successeur a déclaré que ces cing propositions
étoient tirées du livre de Jansenius, et condamnées dans le



e 8 e

sens de cet Auteur. Avec cette foi historique qui ne coute
rien, disent-ils, vous pouvez signer le Formulaire purement et
simplement.

XL. Mais, M. cette foi historique, quand on se borne 1a, est
de treés mauvaise foi. On ne répond ni aux termes du Formulaire,
ni a lattente commune de ceux qui en éxigent la signature.

De plus, cette foi historique ne suffit pas & I'égard de la
condamnation des cing propositions. Ce n’est pas assez de
savoir que le pape Innocent X. a condamné l'erreur; il faut
la condamner aussi. De méme ce n'est pas assez de savoir
que son successeur a attribué au livre de Jansenius l'erreur
condamnée; la signature pure et simple est un témoignage
qu'on croit que cette attribution est juste.

XLI. Il n'y a donc point d’autre parti conforme a la droi-
ture, & la simplicité, a la bonne foi, au respect méme qu'on
doit aux supérieurs qu'il n'est pas permis de tromper, que de
s’expliquer nettement et précisément sur le fait et sur le
genre de soumission qu'on doit au jugement qui en a été
porté pour ne point confondre la déférence respectueuse qu'on
rend au jugement des supérieurs ecclésiastiques sur de sim-
ples questions de fait, sur lesquelles on ne doit point les con-
tredire mal-a-propos, avec la soumission pleine et entiére
qu'on doit au jugement de 1'Eglise sur des questions qui
appartiennent a la doctrine de la foi ou des mceurs.

Tous les autres moiens qu'on a tentés, ne sont ni assez
simples, ni assez droits; et il est aisé de voir que c'est la
crainte, ce dangereux sophiste, comme parle un Pere de
IEglise, qui a fait trouver ces détours et ces subterfuges; et
que ce n’est que pour se tirer de la vexation dont on gémit
depuis lintroduction de ces signatures et de ces sermens im-
précatoires, qu'on a imaginé tant de mauvaises subtilités,

XLIL Dans les circonstances oll vous vous &tes trouve,
Monseigneur, vous ne pouviez prendre un parti plus digne de
vos lumiéres et de votre charité que celui que vous avez
embrassé. Usant d'un droit qu'on ne peut point contester aux
Evéques, vous avez expliqué le Formulaire en distinguant
¢xactement ce qu'on doit éxiger de ceux qui signent, et ce
qu'on doit leur accorder pour leur faire rendre a la décision
du dogme une soumission entiére, et pour leur conserver,



— 20 —

dans ce qui n’appartient point a la foi, une liberté raisonnable,
sans troubler la paix, sans violer l'unité, sans manquer aux
loix de la sincérité chretienne, et sans s’écarter du devoir
d'une juste subordination.

XLIII. Vous étes d’autant mieux fondé, M. dans la dis-
tinction des différens objets du Formulaire, que vous ne faites
en cela rien de nouveau,; et que vous n'emploiez votre auto-
rité que pour soutenir un des plus célebres monumens de la
charité du pape Clément [X., de la sagesse du feu Roi d'au-
guste mémoire, et du zele de tant d'Evéques qui concourent
a la paix de I'Eglise par leurs lettres écrites au Pape et au
Roi, ou ils établissoient en peu de mots tous les principes
que vous avez développés et étendus dans vos Remontrances,
et dans votre Instruction pastorale.

La médaille qui fut frappée alors avec ces mots, Concordia
Ecclesicee Gallicane vestituta, sera dans 'histoire du feu Roi le
monument éternel de cet heureux évenement; et le nom des
Evéques qui y ont eu part, et dont, M. vous nous rappelez
le souvenir, sera toujours prétieux dans I'Eglise.

XLIV. Plaise & Dieu d’incliner le cceur de ceux qui
tiennent aujourd’hui la place de tant de grands Prélats; de
leur inspirer la méme charité, le méme esprit de douceur, la
méme modération; et de rendre enfin une paix solide & 'Eglise
de France troublée depuis longtemps pour une question inu-
tile et superflue.

Je sai par moi-méme combien I'éxaction de la signature
cause d’alarmes et de scrupules. J'al senti mes peines, et j'ai
souvent été témoin de celles des autres, et de la douleur dont
ils étoient pénétrés d’'avoir emploié témérairement le nom de
Dieu avec une horrible imprécation contre eux mémes, la
plapart sans avoir su ce qu'ils affirmoient, ni de quoi ils
juroient, et tous sans avoir aucun signe certain de vérité.

En suivant la lumiére que vous nous présentez, M. et en
me joignant a vous, j'espere que j'acheverai de réparer la
faute que j'ai commise en signant dans un temps ou j'étois
peu instruit.

XLV. Mais puisque j'ai commencé, Monseigneur, & vous

parler avec confiance de mes peines sur la signature du For-
mulaire, trouvez bon que j'y ajoute encore celle que je res-



91 —

sens sur un serment qu'on éxige verbalement en Sorbonne,
et que jai prété avec vous, M. et dans la méme assemblée
que vous, lorsque nous fumes admis ensemble (le 1. Avril 1692)
pour faire les sermens ordinaires, aprés avoir regu, peu de
jours auparavant, le degré de Docteur en Théologie.

L'objet de ce serment est l'ancienne Déclaration que la
Faculté de Théologie de Paris fit en 1497. ou I'on embrasse
le sentiment de l'immaculé conception de la Sainte Vierge
comme un point qui appartiendroit & la foi; oit 'on condamne
I'opinion contraire, comme fausse, impie, erronée; ou l'on
menace de retrancher du corps des Docteurs, comme un
payen et comme un publicain, quiconque oseroit révoquer en
doute ce que la Faculté alors regardoit comme un dogme, en
conséquence du Concile de Basle.

Depuis ce temps la les Docteurs et les Bacheliers de
Paris s’engagent tous par serment a tenir cette Déclaration,
quoi qu’elle soit en toute maniére outrée, insoutenable, et con-
traire & Pesprit et a4 la charité de 1'Eglise qui n’a point décidé
cette question, et qui est bien éloignée de le faire.

XLVI Cest un abus qu'on n’en fasse point la lecture a
ceux a qui on fait faire serment de la soutenir, et qui la
plipart s'imaginent qu'on ne les oblige a rien de plus que ce
qui est prescrit par la Bulle de Sixte IV. et par le Concile
de Trente sur cette matiére, & quoi on devroit s'en tenir. Je
ne doute point qu'a la prémiére lecture qui se feroit publi-
quement de cette énorme déclaration, dont communément on
ignore le contenu, quoiqu’elle soit l'objet direct du serment,
on n'en fut effrai¢, et que la Faculté de Théologie n'y substi-
tuat bientot une autre formule plus mesurée, et plus digne de la
charité et des lumiéres de ceux qui composent cet illustre corps.

XLVIL. Je vous expose toutes mes peines, Monseigneur,
avec la confiance qu'inspire le zele constant et invariable que
vous témoignez en toute occasion. Comme Docteur, vous vous
€tes particuliérement 1i¢ a la défense de la vérité en prétant
sur l'autel des Martyrs ce serment redoutable et solemnel qui
vous engage a répandre, s'il le faut, tout votre sang pour la
soutenir. Comme Evéque, vous avez protesté a la face des

autels de ne point appeler mauvais ce qui est bon, ni bon ce
qui est mauvais.



e T e

Ces grands engagemens que vous soutenez, M. avec tant
de fidélité et de fermeté au milieu des plus grandes contra-
dictions, peuvent conduire bien loin un cceur droit et plein de
religion. Mais que peut-on craindre en suivant Dieu, son
devoir, et la vérité?

Jai 'honneur d’étre avec un parfait attachement et un
profond respect

Monseigneur
de Votre Grandeur

Le trés humble
) et trés obéissant serviteur
A Paris

le 8. Septemb. 1724. N. PETITPIED

REMARQUE

Sur ce qu'on a dit dans la leftve précédente Nomb. XLV, du
serment qu'on fait dans la Faculté de Théologie de Paris,
aun sujet de U'timmmaculée conception de la Sainte Vierge.

Depuis 'an 1497, T'usage de la Faculté de Théologie de
Paris est d'éxiger de tous les Docteurs et de tous les Bache-
liers une protestation confirmée par un serment de tenir ce
qui fut alors déterminé au sujet de l'immaculée conception de
la S'* Vierge.

Voici la formule dont on se sert pour préter ce serment,
Jurabitis quod tenebitis Detevminationem Facultatis de concep-
tione immaculate Virginis Marie, videlicet quod in sua concep-
tione preservata fuit ab originali labe. A quoi on répond, Jfuro.

Ce serment qu'on ¢éxige encore aujourd’hui est relatif a
I'acte suivant, dressé dans un temps ou la Faculté de Théo-
logie de Paris, en conséquence d'un decret du Concile de
Basle, regardoit comme un dogme de foi, 'opinion de l'imma-
culée conception de la S* Vierge.

DETERMINATIO

Sacre Facultatis Theologice Parisiensis de immaculata
conceptione Sancte Dei Genitricis perpetueque Virginis Marice.

Cum multas, Majores nostri fortissimi ac strenuissimi ca-
tholicee fidei milites, noscentes variis temporibus hareses,
nullis unquam laboribus, nullis periculis deterriti, sacris suis



— 923

disputationibus oppresserint; in illos tamen errores qui imma-
culatee et gloriosissimae Dei Genitricis perpetusque Virginis
Mariz laudem et dignitatem violare visi sunt, peculiari quodam
sancto perfectoque odio vehementius insurgendum, acritisque
sibi pugnandum semper judicarunt; quandoquidem eam contu-
meliam ad Dominum nostrum Jesum Christum, in utrumque
parentem piissimum, maximeé pertinere arbitrabantur.

Quod enim Ecclesiasticus 3. cap. de Patre scribit, de
Matre quoque verissimum est; ac de utroque parente inter-
pretandum; Ne glorieris, inquit, in contumelia Palvis tui, non
enim est tibi glovia ejus confusio,; glovia ewim hominis ex
honore Patris sut, et dedecus Filii, Pater sine honorve.

Cum itaque proximo seculo queestio de puritate concep-
tionis felicissimeze Dei et Domini nostri Jesu Christi genitricis
Marize solito frequentius agitari coepisset, Spiritu Sancto sci-
licet ejus rei veritatem aliquandd propolari volente, diligen-
tills utriusque partis libratis rationibus, primum pro tempore
suum prudentissime¢ suspenderunt judicium. Demum in eam
partem inclinatiores quee Virginis gloriee et puritati adstipu-
lari videbatur, ita eorum vanissimam temeritatem disputando
confutaverunt, qui, citra efficacem probationem, Virginem in
originali peccato fuisse conceptam obstinatd contendebant, ut
contrariam queestionis partem, quee Virginem, dum concipe-
retur, speciali Dei numine, ab originali maculo fuisse immu-
nem affirmat, et pietati, et fidei, et rectee rationi, et scripturis
divinis valdeé quadrantem decernerent.

Queae sententia paucos post annos, in sacro Basilensi ple-
nario Concilio, post longam ejus quaestionis disputationem,
gravissimamque deliberationem, Spiritu Sancto inspirante, ita
placuit, ut eam tandem doctrinam quee beatissimam Dei Geni-
tricem Mariam, cum conciperetur, ab omni prorsits peccati
originalis labe, speciali singularique Dei gratia fuisse liberam
asseruerit et docuerit; et tanquam piam, ecclesiastico cultui,
fidei catholicee, recte rationi, et Scripture Sacra consonam,
ab omnibus catholicis approbandam, amplectendam et tenen-
dam definierit; contrariamque assertionem deinceps doceri,
defendique, sub interminatione divini judicii vetuerit.

Quod sanctum Synodi decretum, ciim omnium Ecclesiarum,
tum etiam totius populi christiani judicio, consensu, ac reli-
gione comprobatum confirmatumque videamus, non possumus



— 24 —

quorumdam vanam superbiam, temerariam, insanamgue obsti-
nationem non admirari, non indigné molestéque ferre, qui,
hoc nostro adhuc tempore ejusmodi piam ac religiosam doc-
trinam universalis Synodi et Ecclesiee, quee, justa Christi pro-
missionem errare non potest, judicio auctoritatéque probatam,
aut oppugnare, aut in dubitationem revocare non verentur,
implacabile, impiissimumque bellum adversits Dei Genitricis
eximiam dignitatem gerentes.

Quorum furori ut alacritis fortiisque occurramus atque
resistamus, pro nostra professione, ordine et gradu, Majorum
nostrorum vestigia sequentes, universi tertid congregati, post
multam, gravem, et maturam deliberationem, in ejus piissime
doctrinee, qua benedictissimam Dei Matrem ab originali pec-
cato, Dei singulari dono, fuisse preservatam affirmat, quamque
jampridem veram credidimus et credimus, defensionem ac pro-
pugnationem speciali sacramento conjuravimus, nosque devo-
vemus,; statuentes ut nemo deinceps sacro huic nostro collegio
adscribatur, nisi se hujus religiosa doctrinze assertorem, stre-
nuumque propugnatorem semper pro viribus futurum simili
juramento profiteatur.

Qudd si quis ex nostris, quod absit, ad hostes Virginis
transfuga contrarize assertionis, quam falsam, impiam, erroneam
judicamus, spretd non nostrd tantum, sed Synodi et Ecclesie,
quae procul dubio summa est, auctoritate, patrocinium quacum-
que ratione suscipere ausus fuerit, hunc honoribus nostris
omnibus privatum atque exauctoratum & nobis et consortio
nostro, velut Ethicum et Publicanum procul abjiciendum decer-
nimus.

Vos ergo appellamus, et convenimus, Reverendissimi Pon-
tifices, Ecclesiarum Christi Pastores et Duces, nobiscum Vir-
ginem sanctissimam Dei Matrem et omni laude dignissimam,
ab originali peccato, Dei singulari dono, fuisse pracservatam
credite, praedicate, praedicantesque vestra benedictione opibus-
que juvate.

Et per Jesu Christi misericordie viscera, ejusque Matris
intemerate Virginis caritatem obtestamur, ita pro vestro offi-
cio et divina auctoritate, nostris, imd potilts Divae Marize hos-
tibus fortiter resistite; vestris eos finibus abigite, et multatos
expellite, ut religiosa populi christianissimi in gloriosissimam
Dei Genitricem, unam humani generis spem, patronam et



925

matrem devotio, pietas et caritas in dies magis ac magis
foveatur, augeatur, accendatur, rem procul dubio pientissimo
ejus Filio Domino nostro ac Redemtori Jesu Christo facturi
oratissimam atque jucundissimam, et huic quoque cujus curam
geritis populo fructuosissimam.

Datum Parisiis apud Sanctum Mathurinum pro prima con-
gregatione tertia die mensis martii, at pro tertia congrega-
tione apud Augustinenses, in loco capitulari die Jovis nona
ejusdem mensis martii, post missam de conceptione per jura-
mentum celebratam; publicatumque die 23. mensis Augusti
anno 1497, apud Sanctum Mathurinum in congregatione per
juramentum facta, ac in disputatione Sorbonica ejusdem mensis
die 26, assistentibus Domino Rectore Universitatis Parisiensis,
Reverendissimo in Christo Patre Archiepiscopo Bituricensi,
cum pluribus Abbatibus, Consiliariis Regis et quampluribus
Doctoribus tam in Decretis quam in Medicina, cum Domino
Decano et Magistris ejusdem Facultatis supra hoc deputatis.

Les assemblées tenues pour former la détermination de
la Faculté¢ de Theéologie de Paris sur 'immaculée conception
de la Sainte Vierge sont datées du mois de mars 1496. c'est-
a-dire selon la maniére présente de compter 1497. Alors
I'année ne commencoit qu'a Paques. Mais en commencant, a
compter, comme on fait aujourd'hui, au prémier de Janvier,
ces délibérations sont de 'année 1497.

La Faculté de Théologie, en conséquence d'un decret du
Concile de Basle, regardoit alors la conception immaculée de
la S Vierge comme de foi; elle ne la regarde plus de méme
aujourd’hui. On devroit donc changer de formule, et s’en tenir
a la déclaration du Concile de Trente, comme il paroit que
c'est depuis longtemps l'esprit des Docteurs de Paris. Car
dans le projet de la troisiéme partie des Articles qu'on devoit
proposer en Sorbonne, en conséquence d'une conclusion du
1. Avril 1716. on trouve ces paroles, Nown tamen Sacve Facul-
latis intentio est, ubi agitur de oviginali peccato, ullam fieri
mentionem de beata Maria Virgine, eaque de ve standum esse

censel declarationi quee legitur in Concilio Tvidentino sessione
quinta.




	Lettre du 8 septembre 1724 de Nicolas Petitpied à l'évêque de Montpellier, Ch.-J. Colbert, sur la signature du formulaire et sur le serment relatif à l'immaculée-conception

