
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 792

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Jean de Boxnefon: Lettres indiscrètes. Paris, L. Michaud,
in-16, 3 fr. 50.

Dans sa préface, M. de Bonnefon raconte que les Lettres
en question lui ont été remises par un chanoine de N. D. de

Paris, désireux qu'elles fussent publiées après sa mort. M. de B.

a tenu parole. Ce chanoine était gallican, tout en laissant
tomber de sa plume des clichés ultramontains, âneries
irréfléchies, si fréquentes en France (par exemple, p. 118); il
était particulièrement scandalisé de la façon dont le pieux
cardinal Richard remplissait ses fonctions d'archevêque de

Paris. C'est à Son Eminence qu'il écrit. C'est son procès qu'i
fait, procès formidable, véritable document historique sur
l'Eglise actuelle de France en général, sur l'Eglise de Paris,
sur sa décadence, sur l'administration ecclésiastique, qui n'est
qu'une exploitation des capacités savantes par les incapacités
habiles. Il faut lire tout cet instructif volume, bien qu'à la
longue il soit monotone. Monotone si l'on veut, mais vrai,
tristement vrai, scandaleusement vrai. Je ne puis qu'en citer
quelques pages :

« Ce n'est pas la Séparation qui peut blesser ou tuer
l'Eglise de France. Elle a été mortellement frappée le jour où

ses chefs, ses prêtres et ses fidèles se sont inclinés devant
les décisions du dernier concile. Peu savent aujourd'hui ce

que fut le Gallicanisme, l'éclat dont il fut revêtu par le
Parlement, aidé par les prélats de France et entre tous par ceux
de Paris. Le gallicanisme était une doctrine nationale et
respectueuse, qui reposait sur de justes libertés, qui s'appuyait
sur les anciens canons écrits de l'Eglise et sur les canons
fleurdelysés de nos rois. Dans les lois de l'Eglise devenue

universelle, le gallicanisme représentait la coutume d'une

Eglise particulière, l'Eglise de France.



— 793 —

«Le pape Pie X a cru devoir déclarer que la France du
XXe siècle a cessé d'être la fille aînée de l'Eglise, après la
rupture du Concordat napoléonien. Et le pape Pie X, ce
disant, a fait une erreur de date: La France n'a plus été la
fille aînée de l'Eglise le jour où les fourberies des bureaux
romains lui ont fait perdre les privilèges qui accompagnaient
son titre d'aînée Elle est devenue une esclave de plus,
ivre d'ilotisme, dans la procession orientale des esclaves du
Pape. Mais, je me trompe: ce n'est pas la France qui est
devenue esclave. La vraie France a quitté une chapelle où
elle n'avait plus sa place. C'est un moignon paralysé qui s'est
détaché de la France et qui est resté au pied du César
romain. Selon les anciens gallicans, l'Eglise n'est pas une
monarchie. Le chef de Rome a une autorité soumise aux
jugements de l'Eglise universelle, assemblée en concile. La
France avait gardé la bonne tradition de l'ancienne discipline
et avait soutenu avec zèle les maximes qui maintenaient les
anciens usages» (p. 10-11). Et encore:

« L'Eglise de France jouit longtemps du bonheur spécial
d'avoir conservé la liberté universelle des temps primitifs
contre l'oppression de Rome, sous laquelle toutes les autres
Eglises nationales avaient été asservies (p. 12). Aux yeux des

grands évêques et archevêques gallicans, nos libertés n'étaient
pas même des privilèges. Elles constituaient le droit général
de la chrétienté, resté par la force de nos Parlements et de

nos rois le droit particulier de la nation française (p. 13)

Avec le gallicanisme finit l'Eglise de France, remplacée par
je ne sais quoi de mal et d'avili, de faible et de tortueux.
Le tableau de l'archidiocèse de Paris, peint par notre docteur
en théologie, éclaire la sentine où a flué l'Eglise sous le règne
du bourgeois breton (le cardinal Richard), qui a placé son
exiguïté sur le siège de Paris, au temps de la fin» (p. 16).

Ecoutons maintenant l'auteur même des Lettres au
cardinal Richard: «Votre passage sur le siège archiépiscopal de
Paris comptera comme- une des époques les plus désastreuses
de ses annales. Vous n'avez rien fait pour empêcher les ruines
et pour y jeter des germes de résurrection. Ambitieux et
borné Votre nom désignera dans l'histoire cette période
de rapide décadence où Paris a sombré dans l'athéisme et la
corruption» (p. 33). — Voici comment il juge l'Institut catho-



— 794 —

lique de Paris : « A des hommes de valeur on préféra des

quémandeurs cyniques. Le nombre des élèves ne s'éleva guère
et tout entrain disparut. La personnalité brillante de Mgr d'Hulst
fit quelque peu illusion; aujourd'hui les plus aveugles constatent

qu'il n'y a rien derrière les rapports dithyrambiques.
Pour empêcher cette œuvre agonisante de mourir, il en coûte
aux catholiques 6 à 700,000 francs par an. Les professeurs
sont plus nombreux que les élèves sérieux. Résultat de tout
cet effort: zéro (p. 201) Les sciences ecclésiastiques,
auxquelles on aurait dû accorder une attention particulière, se

traînent lamentablement.» Suivent des portraits peu flatteurs
du P. Auriault, du P. de la Barre, du P. Bainvel («esprit étroit,
superficiel, sans originalité»). L'auteur ajoute (p. 204î: «Est-ce
avec votre assentiment, Eminence, que l'Institut catholique
tend de plus en plus à devenir une jésuitière? Mgr Péchenard

s'en est alarmé, dit-on; mais il n'ose mettre ordre à cet
envahissement, qui peut compromettre l'existence même de la
boîte. Peut-être cherche-t-on cette manière honorable d'en finir
et de liquider une situation qui ne peut se prolonger indéfiniment. »

La prédication vaut encore moins que la théologie. «Pour
attirer la foule, les prédicateurs font assaut de bizarrerie dans
le choix des sujets et dans la manière de les traiter. Une
exposition méthodique des vérités à croire et des devoirs à

pratiquer paraîtrait fastidieuse, on se jette à côté, dans la
politique, dans les questions sociales, dans la satire des mœurs,
dans les fantaisies les plus saugrenues. A ces affamés qui
réclament le pain de l'Evangile, on prodigue les piments et les

acides, je ne sais quelle mixture dont la piqûre sucrée tourne
la tête des femmes. Un moine noir ou blanc débite du haut
de la chaire de vérité, en présence du tabernacle, devant une

foule venue pour s'édifier, des propos qu'une honnête femme

tolérerait à peine dans un salon médiocrement tenu. Après
cent ans de cette éloquence, l'auditeur ignorerait le premier
mot du catholicisme» (p. 263).

Ce volume est terrible non seulement contre l'archevêque
de Paris, mais contre la façon dont sont nommés les évêques.
Ces gens-là n'ont fait leur chemin qu'«en rampant». Ce ne

sont pas des chefs, ce sont des valets d'antichambres ministériels,

pour ne rien dire de moins. Et parce qu'ils sont
évêques, ils se croient le droit de malmener les simples prêtres



— 795 —

qui ont pour eux la science et la dignité! L'auteur décrit
ainsi l'attitude de l'archevêque de Paris envers un de ses

prêtres qui lui avait tenu tête avec raison : « Je suis cardinal-
archevêque de Paris et vous n'êtes qu'un petit vicaire; j'ai un
million de revenus et vous n'aurez plus de quoi remplacer
votre vieille soutane, dès que je vous aurai enlevé, avec votre
titre, la misérable rétribution qui vous nourrit; j'ai à mes
ordres une officiante pour vous signifier ma volonté, des
journaux pour me donner raison et une nuée de flatteurs mâles
et femelles pour étouffer vos plaidoyers sous leurs applaudissements.

C'est la querelle du pot de terre contre le pot de
fer. N'attendez pas votre salut du gouvernement républicain ;

nous sommes plus d'accord que vous ne pensez ...» (p. 275).
Bref, l'administration ecclésiastique du diocèse de Paris

pendant l'épiscopat de M. Richard, cardinal, a été odieuse et
scandaleuse; ce pauvre homme (je ne dis pas cet homme
pauvre), entouré de ses créatures, a accumulé injustices sur
injustices, perpétué les abus et les scandales, entretenu la
médiocrité au détriment de l'Evangile, de la religion et de la
science théologique. Les prêtres de ce diocèse qui, en 1872 et
plus tard, ont rompu avec cette camarilla, ont eu tristement
raison et doivent être fiers d'avoir protesté contre cette
décadence qui, à la mort de l'archevêque Darboy, déjà se hâtait
poussée par le jésuitisme et l'ultramontanisme. Ce livre est
leur éloquente justification. E. M.

A. Bossert: Calvin. Paris, Hachette, 1 vol., 1906, 2 fr.

Ce volume fait partie de la belle collection : « Les grands
écrivains de la France». N'y cherchez pas une étude approfondie

de la théologie de Calvin; l'auteur n'a voulu étudier
que l'homme public, quelque peu l'homme privé, ainsi que
l'humaniste, le prédicateur et l'écrivain. C'est un excellent
portrait de Calvin pour les hommes du monde qui ne désirent

pas le connaître davantage.
L'auteur, voyant une preuve de vitalité dans les «variations»

(il aurait pu dire «contradictions») des groupes
protestants, est naturellement peu sévère envers les doctrines et
les actes de Calvin, desquels semblent découler logiquement



— 796 —

les contradictions en question. Par exemple, après avoir relaté
que Calvin «désirait la mort de Servet», il ajoute (p. 171):
« L'homme en lui n'était pas cruel, mais le théologien était
impitoyable. » La cruauté n'est-elle donc plus cruauté, si elle
est activée par le désir de la gloire de Dieu? De plus, la
façon dont Calvin a enseigné la réprobation des damnés et
leurs supplices éternels, n'implique-t-elle pas de la cruauté?
On peut dire, je crois, que, si Calvin fût resté dans l'Eglise
romaine, il eût pu s'y illustrer parmi les inquisiteurs les plus
« impitoyables » et les plus célèbres.

Ce n'est pas de ce côté qu'on peut le réhabiliter, mais
bien sur le terrain doctrinal où il a été réellement incompris
et calomnié. Le lecteur lira avec un vif intérêt, par exemple,
sa définition de l'Eglise et la preuve qu'il donne de la culpabilité

de Rome dans les divisions qu'elle a introduites dans
l'Eglise (p. 112-115). Cette définition est tirée d'une lettre
écrite à Sadolet en 1539, lettre dans laquelle il explique sa
séparation d'avec Rome, séparation rendue nécessaire par les
fautes de Rome. De telles questions seront toujours actuelles,
et notre génération peut s'éclairer encore avec Calvin; elle
peut dire encore (p. 115): «Vous nous taxez d'hérésie?
L'hérésie, c'est toute doctrine contraire à l'Evangile, c'est la vôtre.
Vous nous reprochez d'abandonner l'Eglise? C'est vous qui
vous êtes éloignés de l'Eglise primitive, que nous voulons
rétablir. Vous nous accusez d'ambition et d'orgueil? Voyez le

peu que nous sommes et de quoi nous vivons. Mais quelles
ambitions n'aurions-nous pas pu satisfaire, si nous étions
restés avec vous, et de quel prix n'auriez-vous pas paj"é notre
silence » Le but de Calvin était bien, en effet, de faire revivre
la société chrétienne du temps de J.-C. et des apôtres, de

fonder le royaume de Dieu en face de la corruption du siècle.
A force de lire et de méditer la Bible, d'entretenir avec elle
un commerce journalier, il s'était en quelque sorte identifié
avec elle; elle était entrée en lui, elle était devenue la forme
de sa pensée et la règle de sa vie; il aurait voulu qu'elle
devînt la loi unique et absolue de la société humaine (p. 126).

Telle fut sa grandeur.
M. Bossert a distingué en Calvin l'homme privé, qu'il a

estimé «affable, serviable, dévoué», et l'homme public. Il a

jugé celui-ci ainsi (p. 193): «Calvin n'a rien mis de son cœur



— 797 —

dans son système. L'histoire, et particulièrement l'histoire
ecclésiastique, est pleine de ces contrastes. On cite des
inquisiteurs qui ont été des hommes fort doux. Calvin est convaincu
qu'il a pour mission de restaurer l'Eglise chrétienne, que
cette mission lui a été confiée et même imposée par Dieu; il
l'accepte comme une charge à laquelle il lui est interdit de

se soustraire, quelque pesante qu'elle soit par moments
Mais comment remettre la chrétienté sur ses vieilles assises

Quel fondement lui donner, si ce n'est celui sur lequel elle a

été édifiée à l'origine, la parole de Dieu? La relever sur ce

fondement, c'est, pour Calvin, toute l'œuvre de la Réforme.
Ebranler ce fondement, c'est un crime de lèse-majesté divine.
Un homme de mauvaise vie est moins coupable qu'un
propagateur de fausses doctrines; le premier ne perd que son âme;
l'autre est une cause de perdition pour des milliers de ses
semblables. » Ce point de vue une fois accepté, on devine la
conduite que Calvin devait tenir contre les Servet, les Gen-

tilis, les libertins, etc.
M. Bossert a plutôt fait un travail d'analyse que de

synthèse. Cependant voici une courte esquisse que nos lecteurs
liront avec intérêt (p. 218-219): « Les réformateurs avaient
appelé l'attention sur S.Augustin; ils le citaient de préférence
à tous les Pères, et, dans l'autorité qu'ils lui accordaient, ils
le mettaient immédiatement après les saintes Ecritures. Les
théologiens catholiques furent obligés de l'étudier à leur tour,
pour répondre aux arguments de leurs adversaires. C'est
ainsi que l'université de Louvain, l'une des grandes écoles
des Pays-Bas, devint dans la seconde moitié du XVIe siècle,
un centre d'études augustiniennes. Ce fut Michel de Bay, ou
Baïus, qui inaugura ces études. On lui reprocha de marcher
sur les traces des protestants, de puiser aux mêmes sources
qu'eux et d'employer leur méthode; il répondit que c'était
pour les combattre avec leurs propres armes, et, en effet, la
plupart de ses écrits sont dirigés contre la Réforme. Il n'en
est pas moins vrai que Baïus ne trouva dans S. Augustin que
,ce que les réformateurs y avaient trouvé : la corruption
originelle de l'homme, son impuissance à faire le bien, la nécessité

de la grâce et la gratuité du salut. Du baïanisme sortit
le jansénisme, qui fut apporté à Paris, au commencement du
XVIIe siècle, par Jansénius et par Du Vergier de Hauranne,



— 798 —

plus tard abbé de Saint-Cyran. Mais la même contradiction
s'attache au jansénisme et au baïanisme. Les jansénistes, tout
en conservant le culte catholique et en protestant de leur
soumission envers Rome, ont, sur la question fondamentale
du christianisme, c'est-à-dire sur les conditions du salut, la
même doctrine que les réformateurs. Le jansénisme n'est, au
fond, qu'un calvinisme qui veut être orthodoxe. Au reste,
calvinistes et jansénistes ont un trait commun, l'austérité des

mœurs; ils ont les mêmes ennemis, les jésuites; ils ont
succombé sous les mêmes coups, ceux de l'absolutisme royal. »

Ces dernières assertions mériteraient de longues explications.

M. Bossert aurait pu ajouter que les uns et les autres
ont commis, chacun à son point de vue, des fautes très
graves, et qu'en tout cas, une de ces fautes a été de se
combattre, quand, manifestement, ils auraient dû s'unir contre le
jésuitisme et l'ultramontanisme, pour mieux faire face ensuite
contre l'antichristianisme. Le XVIIIe siècle eût été tout autre,
et le XIXe aussi. Ni Claude ni Arnauld n'ont vu cela ; aujourd'hui

l'histoire nous autorise à le déplorer. E. Michaud.

J. Delvolvé : Religion, critique et philosophie positive
chez Pierre Bayle. Paris, Alcan, in-8°, 445 p., 1906, 7 fr. 50.

Bayle n'est pas facile à juger exactement. Tout le monde
convient qu'il fut un travailleur infatigable, un compilateur
remarquable; que, tout en se permettant beaucoup d'assertions

arbitraires, il s'efforça d'être un critique perspicace; que,
de fait, il est de ceux qui nous ont appris à réfléchir, à mieux
analyser les faits, à devenir plus positifs dans nos jugements;
qu'il a exercé une influence sur Montesquieu, sur Voltaire,
sur Kant ; qu'il fut un des fondateurs de la critique moderne,
de la tolérance moderne et de la morale rationnelle et
indépendante.

Mais dans quelle mesure, dans quel esprit et avec quel
succès a-t-il fait ces choses? Quelle attitude, surtout, a-t-il
prise vis-à-vis du christianisme et de la religion en général
A-t-il été réellement le démolisseur hypocrite, le sceptique et
l'athée qu'a prétendu Jurieu, son ami des premières années et
son ennemi des dernières? C'est ce qui a été jusqu'ici en dis-



— 799 —

cussion. L'étude de M. Delvolvé, qui est plus volumineuse que
précise, et qui, malgré ses nombreuses subdivisions, renferme
plus de longueurs et de répétitions que de lumières nettes et
décisives, ne me paraît pas avoir entièrement dissipé les
obscurités. Il dit lui-même (p. 426): «L'originalité même des

idées de Bayle, leur défaut de construction systématique, leur
diffusion dans la masse d'une œuvre prolixe à l'excès, leur
exposition volontairement obscure, enveloppée — car il faut
les découvrir à travers mille réticences et parmi les trompe-
l'œil des affirmations contraires — toutes ces raisons ont
empêché que Bayle fût compris de ses contemporains et prît
dans l'histoire de la pensée humaine le rang qui devait être
le sien; elles ont empêché de même que ses doctrines eussent,
visiblement au moins, l'effective fécondité dont elles étaient
capables: Bayle n'a qu'une influence anonyme, diffuse, lente
et imparfaite sur le développement de la pensée philosophique. »

On aura remarqué les mots soulignés par moi : volontairement
obscure, réticences, trompe-l'œil, affirmations contraires. M.
Delvolvé va même jusqu'à prétendre (p. 348) que « le grand souci
de B. fut de déguiser l'essentiel de sa pensée», même à ses
admirateurs.

Je ne saurais être de cet avis. Non, Bayle ne fut pas
faible de caractère à ce point. Un homme qui fut si passionné
de vérité et qui mourut avec une conscience si tranquille, ne
peut pas avoir passé sa vie à déguiser l'essentiel de sa pensée.
Il faut chercher ailleurs l'explication vraie de son attitude de
polémiste. Il paraît plus exact de penser qu'il fut par nature
un esprit indécis, ballotté entre le pour et le contre, entre la
foi et le doute, et que de là viennent ses contradictions.
Travaillant à bâtons rompus et d'une façon décousue, comme cela
est inévitable à tout auteur de dictionnaire, il ne s'est pas
assez souvenu à la fin de ce qu'il avait dit au commencement;

il s'est laissé emporter par les vents contraires de la
polémique, inclinant tantôt à droite, tantôt à gauche, suivant
les coups portés par les adversaires. Ses passages rapides du
protestantisme au catholicisme, puis du catholicisme au
protestantisme; ses changements d'opinions dans ses derniers
ouvrages, à partir de 1697 environ; sa manière de combattre
les catholiques avec les arguments des protestants, c'est-à-dire
le principe d'autorité avec le principe de libre examen, puis



— 800 —

de combattre les protestants orthodoxes à la Jurieu avec les
arguments des rationaux, puis ceux-ci par leurs propres excès
et leurs propres divisions; tout cela n'explique-t-il pas
suffisamment les indécisions qui planent sur sa pensée et sur son
œuvre? Qu'est-il besoin de recourir au «déguisement», surtout
avec ses amis? Qu'il ait dû être prudent, lui qui connut
l'expatriation, la destitution et la persécution, on le comprend
aisément; mais prudence n'est pas déguisement.

Ce qui paraît certain, c'est qu'il a trouvé que peu de
doctrines étaient d'une évidence absolue; c'est que, dans cet
état d'esprit, qui l'inclinait fortement au relativisme, il a
abaissé la raison spéculative, et lui a préféré la conscience
morale et les vérités d'expérience et d'histoire; c'est qu'ainsi
il a été amené à proclamer la supériorité de la foi sur la
raison, lui qui, comme critique, faisait cependant un si grand
usage de la raison. Que cette attitude ait paru de l'hypocrisie
à Jurieu, homme tout d'une pièce et fanatique qui n'admettait
qu'une orthodoxie, la sienne, et qu'une critique, la sienne,
cela se conçoit, mais cela ne se justifie pas. Bayle fut faible,
mais non hypocrite. Bayle fut sceptique vis-à-vis des
arguments émis par les diverses confessions pour se défendre les
unes contre les autres, mais, très peu confessionnaliste, il fut
réellement religieux. Bayle a combattu tel argument traditionnel
par lequel on prétendait démontrer l'existence de Dieu, la
Providence, la grâce, etc.; en cela il était dans son droit, car
plusieurs de ces arguments sont en effet erronés. Mais Jurieu
s'est trompé gravement, lorsqu'il en a conclu que Bayle sapait
par là même toute religion et professait l'athéisme. Bayle, en
soutenant qu'un athée peut être de bonne foi et peut pratiquer

la vertu par la seule lumière de sa conscience rationnelle,

n'a pas soutenu pour cela l'athéisme. Jurieu et ses

pareils ont été aveuglés par leur fanatisme.
Bayle n'a été ni un écrivain remarquable, ni un théologien

de génie. Comme écrivain, il est long, diffus, sans trait
qui marque, sans éclair qui fixe. Comme théologien, il n'a
connu que les opinions théologiques débattues, mais, tout en

voyant les points faibles de chacune, il n'a pas su s'élever
plus haut; il n'a pas découvert le joint qui lui aurait permis
de concilier ce que chacune avait de vrai, et de construire
l'édifice théologique nouveau dont, déjà à son époque, on sen-



— 801 —

tait le besoin. Il a eu assez de perspicacité pour constater
cette lacune, mais pas assez de force pour la combler. En
somme, il ne restera remarquable que dans ses travaux sur
la tolérance, qui ont frayé la voie à Voltaire et à notre
époque, et sur la morale rationnelle indépendante, qui est
aussi, en partie, son œuvre.

M. Delvolvé a fait, en passant (p. 407), une distinction
très importante, lorsqu'il a dit «que Bayle tendait à dissocier
la vérité morale de la vérité religieuse ou plus généralement
thèologique». Effectivement, la religion n'est pas la théologie;
telle théologie peut même être contraire à la religion. Bayle,
en combattant les systèmes théologiques de son temps, n'a
pas voulu pour cela combattre la religion même. Ses expressions,

il est vrai, n'ont pas toujours été prudentes ni
heureuses à ce point de vue; mais M. Delvolvé a eu le tort
grave d'oublier trop souvent, dans le cours de son livre, cette
distinction qui, observée dans le détail, lui aurait permis
d'être plus juste et plus précis dans ses appréciations sur
Bayle. M. Delvolvé n'a pas non plus assez remarqué, ce me
semble, que Bayle, dans ses derniers ouvrages, a eu surtout
en vue sa défense et la défense de son œuvre contre les

attaques des Jurieu, des Jaquelot, des Bernard, des Le Clerc
et autres adversaires; que c'est contre leur fausse religion,
contre leur fausse conscience religieuse qu'il a dirigé ses

coups, et non contre la religion même, encore moins contre
la conscience religieuse en soi ; car, s'il pensait que sa
conscience religieuse à lui n'était pas contraire à sa conscience
rationnelle, il pensait évidemment aussi que son cas n'était
pas unique et qu'en soi il pouvait en être ainsi chez tous les
hommes de bonne foi. Bayle, en mettant en avant la raison,
songeait si peu à ébranler par elle Dieu et la religion qu'il
donne à penser — M. Delvolvé l'avoue expressément (p. 419)
— « que la raison pourrait représenter en nous la volonté
-d'une intelligence suprême». E. Michaud.

Ilevue intern, de Théologie. Heft 56, 1906. 52



— 802 —

L'abbé L.-J. Roussin : Au Peuple. Catholiques non romains
et catholiques romains. Contre la confession romaine
et le célibat obligatoire. Paris, Fischbacher, 1 vol. 3 fr.

Cette étude n'est pas une œuvre didactique. C'est plutôt
un cri, un appel au peuple fidèle, pour essayer de le sortir
de son apathie, pour lui apprendre ses droits et ses devoirs,
pour l'avertir qu'il y a un faux catholicisme, celui du pape,
lequel a prévariqué, et celui de l'ancienne Eglise, qui heureusement

est connu par l'histoire. L'auteur a pris pour devises
cette parole de St. Paul : « Là où est l'esprit du Seigneur, là
est la liberté», et cette autre: « Là où est l'esprit de l'évêque
de Rome, là est l'esclavage ». Les catholiques non romains
sont les aînés, ceux qui restent fidèles à la doctrine du Christ;
les romains sont ceux qui ont abandonné cette doctrine du

Christ, pour se ranger sous les drapeaux de la papauté
romaine. Les erreurs de l'Eglise de Rome, ses hérésies, ses

corruptions, s'étalent au grand jour. Il faut aujourd'hui une
ignorance crasse de l'exégèse, de l'histoire, de la dogmatique,
pour ne pas les connaître. Tout Français qui a encore quelque
souci des traditions religieuses de son pays, et qui n'a pas
perdu complètement le souvenir des libertés de son Eglise,
doit rejeter franchement le joug du pape italien et de la cour
des cardinaux. Ces choses sont d'un autre monde et d'un
autre temps; nous en connaissons l'origine, les évolutions,
les duperies. Il faut en finir. L'auteur en appelle à toutes les

Eglises qui ont le sens de la catholicité, et qui doivent s'unir
contre le pseudo-vicaire du Christ. Il propose des congrès
entre ces Eglises ; ignore-t-il que les anciens-catholiques ont
réalisé tout ce qu'il propose? Les quelques livres qu'il recommande

à la lecture du clergé de France, ne sont que l'a b c

de ce que ce clergé devrait savoir. Les ouvrages qui alimenteront

sa foi et sa science forment des bibliothèques. Mais ce

qui est le plus nécessaire actuellement, ce n'est pas l'érudition;

c'est le bon sens, le jugement droit, la conscience, le

caractère, l'énergie. Avec ces éléments, la réforme catholique
se fera en France; sans eux, non. Que les hommes de cœur
et de conscience choisissent. La. voie est ouverte, l'heure
sonne. Messis quidem multa. E. M.



— 803 —

A. Schopenhauer: Parerga et Paralipomena; T. II. Sur
la religion. Trad. fr. par A. Dietrich. Paris, Alcan, 1 voi.
2 fr. 50, 1906.

Dans le T. I", il a été question des écrivains et du style
(v. la Revue, janvier 1906, p. 164-166); dans celui-ci, est exposée
la théorie de Sch. sur la religion.

Pour lui, le domaine de la religion est celui de la foi ou

croyance. Or croire n'est ni philosopher, ni savoir. Donc la
religion est destinée à disparaître, dès que le progrès de la
science et de la philosophie sera assez grand pour la
remplacer. Vouloir concilier la foi et la science est une absurdité

: car c'est vouloir faire vivre dans une même cage le

loup et l'agneau (p. 118-120). — Inutile de remarquer l'arbitraire

et la fantaisie de cette notion. Les philosophes religieux
et les savants religieux ont toujours fondé la notion scientifique

de la religion sur une vraie métaphysique et sur le

principe de causalité appliquée à la connaissance de l'univers;
loin de redouter le progrès des sciences, ils l'appellent pour
fortifier la religion rationnelle et féconde.

Quant au christianisme, Sch. l'a jugé avec une superficialité

plus grande encore. Il le résume dans les doctrines du

péché originel, de la corruption de la nature humaine, comme
bases de la rédemption par le Christ. C'est, plus encore que
le brahmanisme et le bouddhisme, la religion du pessimisme.
A ce point de vue, il est inférieur au judaïsme et à l'islamisme,
qui sont optimistes. L'Ancien Testament et le Nouveau sont
diamétralement opposés l'un à l'autre ; leur réunion forme un
étrange centaure. L'A. T. est optimiste et remonte à la
doctrine d'Ormazd; le N. est pessimiste et se rattache au
bouddhisme. Augustin et Luther ont très bien compris le christianisme;

Pelage s'est absolument mépris, en l'effaçant et en le
ramenant à un judaïsme optimiste sec et égoïste. Les
rationalistes, qui continuent Pelage, sont de braves gens, mais de

pauvres esprits (p. 112-116, 162-164).
Nous ne saurions discuter ici de telles utopies, qui dénotent

une complète méconnaissance soit de l'A., soit du N. T.
Sans aucun doute les interprétations d'Augustin et de Luther
prêtent le flanc à la critique sur plus d'un point; Sch. aurait
dû ne pas rendre le christianisme même responsable de leurs
erreurs.



— 804 —

Ce n'est pas à dire que tout, dans ce volume, soit erroné.
Sch. est de ceux qui, en énonçant une erreur, y mêlent de la
vérité, de l'esprit et mille suggestions intéressantes. Ce qu'il
y a de vrai dans son système, c'est que la religion est
effectivement détériorée et corrompue par beaucoup de superstitions,

qui doivent disparaître sous l'influence des sciences;
c'est que, dans le christianisme, la doctrine de la mort au
péché est une doctrine essentielle et très austère ; c'est que le
cléricalisme est une déplorable conjuration contre la science,
contre la liberté, contre la société laïque; c'est que ceux des

théologiens qui ne comprennent pas le rôle de l'allégorie et

qui s'obstinent à la représenter comme la vérité absolue, se

trompent gravement. Sur ce dernier point, Sch. a des pages
très sensées, où il montre très justement que prendre sensu
proprio certaines assertions religieuses, c'est les ruiner et
leur enlever toute leur vérité (p. 75-77', etc.).

Sch. émet plusieurs opinions qu'il emprunte à l'antiquité;
il ne fait que les répéter sans y ajouter aucune lumière
nouvelle. Par exemple, « le mythe de la migration des âmes est,

dit-il, tellement le plus solide, le plus important, le plus
rapproché de la vérité philosophique de tous les mythes qui ont
jamais été imaginés, que je le regarde comme le nec plus
ultra des créations en ce sens» (p. 131). Sa doctrine sur ie
suicide n'est que celle des stoïciens (p. 190).

On trouvera dans ce volume des explications peu claires
sur la vie future : Sch. enseigne la destructibilité de tout ce

qui est individuel, et ne maintient que la volonté universelle
de l'être. Cette volonté universelle est-elle intelligente et
consciente? Sch. semble fort embarrassé. La richesse de sa

fantaisie apparaît surtout dans sa façon d'expliquer la
génération humaine; il est très galant envers la femme, qu'il
trouve moins coupable que l'homme, et qu'il représente même

comme libératrice (en ce sens que c'est elle qui communique
à l'engendré la connaissance, principe d'affranchissement,
p. 166-168). De là son admiration pour le monachisme qui se

refuse à propager une vie mauvaise et douloureuse (p. 169-

170). Bref, certaines considérations sont d'un pessimisme si

paradoxal qu'elles finissent par être amusantes. Le T. 3 des

Parerga et Paralipomena traitera de la philosophie et des

philosophes et renfermera le pamphlet fameux sur « la
philosophie universitaire». E. M.



-- 805 —

F. Strowski: Montaigne. Paris, Alcan, in-8°, 6fr. 1906.

Ce volume fait partie de la collection des Grands
philosophes. N'est-ce pas grandir par trop Montaigne? Y a-t-il un
grand philosophe sans une idée grande attachée à son nom
Or quelle est la grande idée représentée par Montaigne? Il
est difficile de l'indiquer. Car, si un homme fut ondoyant et
divers, c'est lui. Son épicuréisme, son stoïcisme, son scepticisme,

son dilettantisme, ne sont pas de grandes idées dans
la forme qu'il leur a donnée; et en outre, ces choses ne sont
pas son propre.

On doit admirer en Montaigne l'écrivain, l'artiste, l'homme
sincère et spontané. Mais ce n'est pas là de la philosophie.
Dire qu'il fut un sage, impose le devoir de définir d'abord la

sagesse; et si l'on prétend que pratiquer une telle sagesse
suffit pour être compté parmi les grands philosophes, il faut
encore en fournir la preuve. M. Strowski ne me semble pas
l'avoir fait.

Il ne se borne pas à dire que Montaigne fut chrétien; il
ajoute encore (p. 345) : « Son christianisme a eu un tour
métaphysique fort singulier ». Mais j'en cherche en vain la démonstration.

Si un écrivain ne fut pas métaphysicien, ce fut, je
crois, Montaigne.

Loin de moi la pensée d'abaisser Montaigne : je crois, au
contraire, qu'on le lira toujours avec fruit, si on le lit attentivement.

Mais il faut cependant avouer que Montaigne n'a pas décrit
la vie complète et que beaucoup de choses vraies lui ont
échappé, même en psychologie et en pédagogie. Il est plus
observateur, au fond, que moraliste, si l'on attache au mot
«moraliste» la foi en des principes fixes de morale; et en
toutes choses, il me semble plus dilettante qu'homme de
principes.

Quelle fut, au fond, la pensée religieuse de Montaigne
M. Str. a essayé d'en exposer les diverses évolutions (p. 109-

216), mais sans réussir à la mettre en clarté suffisante. La
faute en est-elle à M. Str. ou à Montaigne? Je laisse aux
lecteurs le soin de le dire. E. M.



806

J. Turmel: Histoire de la théologie positive, du concile
de Trente au concile du Vatican; Paris, Beauchesne,
in-8«, fr. 6, 1906.

Nos lecteurs connaissent déjà le volume de M. Turmel sur
l'Histoire de la théologie positive depuis l'origine jusqu'au
concile de Trente l), et maintes opinions émises par l'auteur,
signalées ou réfutées par nous dans diverses livraisons de cette
« Revue ». Le présent volume est également très instructif et
très intéressant. A dire vrai, ce n'est pas une Histoire proprement

dite dans le sens usuel du mot, en ce sens qu'on n'y
trouve ni l'évolution de la théologie pendant les diverses
époques que l'on pourrait distinguer dans les quatres siècles
précédents, ni la monographie d'aucun théologien de marque,
ni la moindre indication sur l'histoire du concile de Trente,
ou sur l'histoire des courants théologiques qui l'ont suivi.
L'auteur s'est borné à détacher, parmi les nombreuses questions

théologiques qui ont été discutées du XVIe siècle à nos
jours, la question ecclésiologique, dans laquelle il a distingué,
d'abord, l'autorité enseignante et l'Eglise en général, puis la
papauté, au triple point de vue de la primauté, de l'infaillibilité

et de la juridiction, soit spirituelle, soit même temporelle.
Les autres questions théologiques seront étudiées dans des
volumes subséquents. Que M. T. ait donné à l'ecclésiologie la
priorité sur les questions de la grâce et du surnaturel, des

rapports de la raison et de la foi, de la trinité, de la création
et de la révélation, de l'incarnation et de la rédemption, des

sacrements, de l'eschatologie, c'est déjà un signe des temps.
Evidemment la question du pape prime tout chez les
catholiques-romains d'aujourd'hui, et passe en première ligne, effaçant

le dogme et la morale
Je pourrais remarquer que M. T. a étudié l'Eglise, voire

même l'infaillibilité de l'Eglise, avant la papauté et avant
l'infaillibilité de cette dernière, comme s'il avait voulu indiquer
que la première peut exister logiquement et a existé de fait
indépendamment de la seconde. Si telle a été son intention, il
a dû mécontenter toute l'école ultramontaine qui voit dans la

papauté la condition première et la base même de l'Eglise.
Ce n'est pas moi qui lui en ferai un reproche.

') Voir la Revue, juillet 1904, p. 492-501.



— 807 —

Mais qu'il me permette de regretter qu'il ait envisagé ses

textes scripturaires tantôt patristiquement, tantôt rationnellement.

Outre que cette distinction n'est pas à la gloire des

Pères, elle l'a obligé à des redites aussi inutiles qu'ennuyeuses,
sans aucun profit pour l'élucidation des questions.

D'après le titre même de l'ouvrage, l'auteur s'arrête au
seuil du concile du Vatican, bien qu'il parle déjà des ouvrages
i des Maret et des Gratry » (p. XIII) ; il ne prononce même

pas les noms des Laborde, des Bordas-Demoulin, des Huet,
pas même celui de Guettée ; il ignore la collection de l'Union
chrétienne, aussi V Avenir catholique. S'il mentionne quelquefois

Dœllinger, c'est pour faire remarquer que, dans une de

ses objections relatives au concile de Florence, il « fut
généralement considéré comme vaincu 7 (p. 378) ; généralement,
dans le monde ultramontain, oui ; ailleurs, non. M. Turmel
est aussi peu sympathique aux gallicans qu'aux anciens-catholiques

: il appelle l'évêque de Dominis tantôt « apostat »

(p. 165), tantôt « renégat » (p. 213) ; Launoi, « le farouche
docteur gallican » (p. 299). En revanche Bellarmin est « le
grand cardinal >¦> (p. 298) La partialité de M. Turmel en
faveur de Bellarmin et contre Launoi est sensible encore dans
les lignes suivantes : « Les considérations historiques que Launoi

fit valoir et les textes qu'il apporta (contre les assertions
de Bellarmin) n'atteignirent pas directement l'auteur des
Controverses, qui se mouvait dans le domaine des déductions
Il serait donc inutile de rapporter, même en la résumant,
la Lettre à Formentinus. D'ailleurs, les paroles pasce oves
n'ont occupé qu'une place accessoire dans la thèse de
l'infaillibilité pontificale. Assez souvent on ne les y trouve pas,
et, quand on les rencontre, on s'aperçoit qu'elles ne sont
utilisées qu'en passant > (p. 302). Commode manière d'assurer
le triomphe de Bellarmin sur Launoi

Malgré la partialité de l'auteur en faveur du système
ultramontain, cet ouvrage peut être très utile aux catholiques
qui cherchent à s'éclairer sérieusement, soit sur la manière
dont ce système a réussi à se faire une majorité parmi les
théologiens romanistes, soit sur son défaut de valeur scientifique.

Par exemple, Canisius et Bellarmin ayant fait entrer le
pape dans leur définition de l'Eglise, Launoi releva, dans les



— 808 -
écrits des Pères et des scolastiques, tous les textes où la
notion de l'Eglise était exposée, et recueillit ainsi, une à une,
142 définitions, dont 103 antérieures au concile de Trente et
39 postérieures. Launoi constata qu'aucune ne faisait mention
de la papauté ; preuve évidente que la notion de la papauté
était étrangère à la notion de l'Eglise. Or les théologiens
ultramontains réfutèrent-ils cet argument? Non. «Mais, dit M. T.,
au moment où cette protestation se faisait entendre, la définition

de Canisius avait déjà été adoptée par plusieurs théologiens,

notamment par Bannez, par Grégoire de Valentia et

par Tanner. La voix de Launoi fut impuissante à arrêter ce
mouvement d'adhésions. Aujourd'hui la notion de l'Eglise
proposée par Canisius a définitivement pris place dans la théologie

» (p. 149). Comment? par l'étouffement de la vérité
catholique traditionnelle. M. Turmel lui-même pousse sa
conscience de « rapporteur » jusqu'à n'exprimer aucun regret sulle

crime qu'il mentionne.

Ce qui ressort avec une particulière évidence de son

livre, c'est que Bellarmin est la forteresse « la plus puissante
et la plus imposante » (p. XII) de la papauté moderne. Pour

prouver, par exemple, la primauté de l'évêque de Rome, M. T.
analyse la thèse de Bellarmin (p. 228-258). A propos du
Pasce oves, il dit (p. 199) : < La dissertation de Bellarmin
était complète : on se contenta de la reproduire en la résumant

et en y introduisant des nuances sans portée. Qu'on
lise St. François de Sales, Bécan, Duval, Ballerini, Zaccaria
ou les théologiens du XIXe siècle, on voit qu'ils mettent à

profit l'auteur des « Controverses ». La discussion rationnelle
de pasce n'a fait aucun progrès depuis la fin du XVIe siècle--
Sur les questions de la visibilité, de l'indéfectibilité, de la
sainteté de l'Eglise, M. T. avoue également que, depuis Bellarmin,

la démonstration scripturaire et patristique n'a fait aucun
progrès appréciable (p. 111, 141, etc.).

Or les interprétations que Bellarmin fait des textes sont
d'une faiblesse extrême, quand elles ne sont pas manifestement

erronées. Souvent il se borne à répéter Melchior Cano,
qui entasse sophismes sur sophismes, lorsqu'il n'use pas de

textes apocryphes (comme cela lui est arrivé à propos de
Cyrille d'Alexandrie, p. 305). Bellarmin s'inspire aussi de Cajétan,

de Pighi, etc., qui ne sont pas moins arbitraires. L'arbi-



__ 809 —

traire de Bellarmin n'est-il pas visible dans le détail suivant,
choisi entre mule St. Augustin ayant dit que « les clefs ont
été données à l'Eglise en la personne de Pierre >, Bellarmin
prétend que cela signifie que « les clefs ont été données à

Pierre pour l'utilité de l'Eglise (p. 180). N'est-ce pas de
l'enfantillage Bossuet n'avait-il pas raison, lorsqu'il déclarait

que telle dissertation de Bellarmin était « dénuée de toute
valeur » (p. 323) M. Turmel lui-même reconnaît que de
Dominis, Richer et Launoi ont « porté les coups les plus terribles
aux preuves sur lesquelles repose le dogme de la papauté »

(p. XI) ; que « les explications fournies par l'illustre cardinal
n'ont pas toujours paru satisfaisantes » ; que « des savants
catholiques ont reconnu que plusieurs de ses réponses laissaient
à désirer et les ont abandonnées » (p. 75-76) ; que, dans sa
thèse sur l'apostolicité, il a « à peine effleuré certains
problèmes et que des études plus étendues s'imposaient» (p. 143);
etc. M. Turmel, dans d'autres passages, affirme que Bellarmin

a « résolu » les difficultés qu'on lui a opposées (p. 68,
254, etc.), mais nulle part il ne montre le fondé de cette
prétendue solution.

Que faut-il, dès lors, penser de l'échafaudage de la
papauté, du fameux dogme de la suprématie du pape, de celui
de l'infaillibilité, etc. Ce ne sont pas seulement les protestants

qui en ont rejeté l'origine prétendue divine ; de
nombreux catholiques l'ont niée avant eux et après eux. M. T.
reconnaît que la place occupée dans la théologie par la
papauté n'a jamais été avant le XVIe siècle ce qu'elle a été
depuis (p. XV). Il reconnaît que « dans le sein de l'Eglise
elle-même l'accord n'existait pas au sujet de la nature et des
attributions de la papauté » ; que des controverses « passionnées

et retentissantes > ont eu lieu jusqu'au jour où « l'épiscopat

>s — non pas l'Eglise, mais l'épiscopat — leur a donné
une solution prétendue « définitive » (p. XVI), comme si

l'épiscopat était l'Eglise même et comme s'il était suffisant

pour faire du « définitif » M. T. reconnaît encore qu'au
XVIe siècle, « le traité de l'Eglise vit son domaine s'étendre
dans un ordre d'idées presque entièrement nouveau ¦, et que
« les problèmes de l'origine et des attributions de la papauté
empruntèrent aux circonstances une gravité qu'ils n'avaient
encore jamais eue >¦ N'est-ce pas reconnaître que la papauté



— 810 —

actuelle est une innovation dans l'Eglise catholique, et qu'ainsi
l'ultramontanisme n'a rien de l'ancienne et véritable catholicité

Voir d'autres aveux non moins graves dans cette même
livraison (Crise doctrinale dans l'Eglise catholique romaine,
p. 746-751). E. Michaud.

Ouvrages nouveaux.
Fr. Ballard: Que pensez-vous du Christ? Cahors, Coueslant,

br., 41 p., 1906.

Prof. Dr. j. Bautz: Grundzüge der christlichen Apologetik,
III. Auflage. Mainz, Kirchheim, in-8°, 176 S., 1906, Mk. 2. 50.

Prof. Dr. Th. H.ering: Der christliche Glaube (Dogmatik).
Calw und Stuttgart, in-8°, 616 S., Mk. 7.

Dr. G. Hoffmanx : Die Lehre von der Fides implicita und die
Reformatoren. Leipzig, Hinrich, in-8°, 231 S., Mk. 4. 50.

Theol. Jahresbericht. 25. Band, 1905: I. Abteil.: Ausserbiblische
Religionsgeschichte und Vorderasiatische Literatur, von
Lehmann und Beer. — IL Abteil. : Das Alte Testament, von Volz.
— Leipzig, Heinsius.

Dr. J. B. Kissling: Lorenz Truchsess von Pommersfelden, 1473

bis 1543, Domdechant von Mainz. Mainz, Kirchheim, 1906,

in-8°, 96 S., Mk. 1. 20.

Dr. J. Lepsius : Das Reich Christi. 9. Jahrgang, Nr. 6 : Die Liebe
Gottes (Kahler) ; Die Gnade J. C. (Sam. Jäger) ; Die Gemeinschaft

des heiligen Geistes (P. Wilde).
Seb. Merkle: Hermann Schell, Gedächtnisrede bei der akad.

Totenfeier in Würzburg. Mainz, Kirchheim, 21 S., 60 Pfg.

Prof. Dr. Fr. Mülhaupt: Die Hohenzollern und der Katholizismus,

ein erweiterter Vortrag. Bonn, Georgi, 40 S., 1906.

H. Schell : Christus, Illustrierte Neu-Ausgabe. Mainz, Kirchheim,

in-8°, Mk. 5.

Prof. W. Walther (Rostock): Das älteste und das neueste
Christusbild. Wismar, Bartholdi, 60 Pfg.


	Bibliographie théologique

