Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 56

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Jean de BonNeronN: Lettres indiscretes. Paris, L. Michaud,
in-16, 3 fr. 50.

Dans sa préface, M. de Bonnefon raconte que les Lettres
en question lui ont été remises par un chanoine de N. D. de
Paris, désireux qu’elles fussent publiées aprés sa mort. M. de B.
a4 tenu parole. Ce chanoine était gallican, tout en laissant
tomber de sa plume des clichés ultramontains, aneries irré-
fliéchies, si fréquentes en France (par exemple, p. 118); il
était particulierement scandalisé de la facon dont le pieux
cardinal Richard remplissait ses fonctions d’archevéque de
Paris. C'est 2 Son Eminence qu'il écrit. C'est son procés qu'i
fait, procés formidable, véritable document historique sur
I'Eglise actuelle de France en général, sur 'Eglise de Paris,
sur sa décadence, sur l'administration ecclésiastique, qui n’est
qu'une exploitation des capacités savantes par les incapacités
habiles. Il faut lire tout cet instructif volume, bien qu'a la
longue il soit monotone. Monotone si l'on veut, mais vrai,
tristement vrai, scandaleusement vrai. Je ne puis qu'en citer
quelques pages:

«Ce n’est pas la Séparation qui peut blesser ou tuer
I'Eglise de France. Elle a été mortellement frappée le jour ol
ses chefs, ses prétres et ses fideles se sont inclinés devant
les décisions du dernier concile. Peu savent aujourd’hui ce
que fut le Gallicanisme, 1'éclat dont il fut revétu par le Par-
lement, aidé par les prélats de France et entre tous par ceux
de Paris. Le gallicanisme était une doctrine nationale et res-
pectueuse, qui reposait sur de justes libertés, qui s’'appuyait
sur les anciens canons écrits de 1'Eglise et sur les canons
fleurdelysés de nos rois. Dans les lois de I'Eglise devenue
universelle, le gallicanisme représentait la coutume d'une
Eglise particuliere, 'Eglise de France.



— 793 —

«Le pape Pie X a cru devoir déclarer que la France du
XX siecle a cessé d'étre la fille ainée de 1'Eglise, apres la
rupture du Concordat napoléonien. Et le pape Pie X, ce
disant, a fait une erreur de date: LLa France n’a plus été la
fille ainée de I'Eglise le jour ot les fourberies des bureaux
romains lui ont fait perdre les priviléges qui accompagnaient
son titre d’ainée... Elle est devenue une esclave de plus,
ivre d’ilotisme, dans la procession orientale des esclaves du
Pape. Mais, je me trompe: ce n'est pas la France qui est
devenue esclave. La vraie France a quitté une chapelle ol
elle n'avait plus sa place. C'est un moignon paralysé qui s’est
détaché de la France et qui est resté au pied du César
romain. Selon les anciens gallicans, I'Eglise n’est pas une
monarchie. Le chef de Rome a une autorité soumise aux
jugements de 1'Eglise universelle, assemblée en concile. La
France avait gardé la bonne tradition de l'ancienne discipline
et avait soutenu avec zéle les maximes qui maintenaient les
anciens usages» (p.10-11). Et encore:

«’Eglise de France jouit longtemps du bonheur spécial
d’avoir conservé la liberté universelle des temps primitifs
contre Voppression de Rome, sous laquelle toutes les autres
Eglises nationales avaient été asservies (p. 12). Aux yeux des
grands évéques et archevéques gallicans, nos libertés n'étaient
pas méme des privileges. Elles constituaient le droit général
de la chrétienté, resté par la force de nos Parlements et de
nos rois le droit particulier de la nation francaise (p.13)...
Avec le gallicanisme finit I'Eglise de France, remplacée par
je ne sais quoi de wmal et d'avili, de faible et de tortucux.
Le tableau de l'archidiocése de Paris, peint par notre docteur
en théologie, éclaire la sentine ot a fluél’ Eglise sous le régne
du bourgeois breton (le cardinal Richard), qui a placé son
exiguité sur le siege de Paris, au temps de la fin» (p. 16).

Ecoutons maintenant 'auteur méme des Lettres au car-
dinal Richard: « Votre passage sur le sieége archiépiscopal de
Paris comptera comme-une des époques les plus désastreuses
de ses annales. Vous n'avez rien fait pour empécher les ruines
et pour y jeter des germes de résurrection. Ambitieux et
borné ... Votre nom désignera dans l’histoire cette période
de rapide décadence ou Paris a sombré dans l'athéisme et la
corruption» (p. 33). — Voici comment il juge I'Institut catho-



— 794 —

lique de Paris: «A des hommes de valeur on préféra des
quémandeurs cyniques. Le nombre des éléves ne s'éleva guere
et tout entrain disparut. La personnalité brillante de Mgr d’'Hulst
fit quelque peu illusion; aujourd’hui les plus aveugles consta-
tent qu'il n'y a rien derriere les rapports dithyrambiques.
Pour empécher cette ccuvre agonisante de mourir, il en cofite
aux catholiques 6 a 700,000 francs par an. Les professeurs
sont plus nombreux que les éléves sérieux. Résultat de tout
cet effort: zéro (p. 201)... Les sciences ecclésiastiques, aux-
quelles on aurait dii accorder une attention particuliére, se
trainent lamentablement.» Suivent des portraits peu flatteurs
du P. Auriault, du P. de la Barre, du P. Bainvel («esprit étroit,
superficiel, sans originalité »). L'auteur ajoute (p. 204): «Est-ce
avec votre assentiment, Eminence, que I'Institut catholique
tend de plus en plus & devenir une jésuitiere? Mgr Péche-
nard s’en est alarmé, dit-on; mais il n'ose mettre ordre a cet
envahissement, qui peut compromettre l'existence méme de la
boite. Peut-étre cherche-t-on cette manieére honorable d’en finir
et de liquider une situation qui ne peutse prolonger indéfiniment. »

La prédication vaut encore moins que la théologie. «Pour
attirer la foule, les prédicateurs font assaut de bizarrerie dans
le choix ‘des sujets et dans la maniére de les traiter. Une
exposition méthodique des vérités a croire et des devoirs a
pratiquer paraitrait fastidieuse, on se jette a coté, dans la
politique, dans les questions sociales, dans la satire des meeurs,
dans les fantaisies les plus saugrenues. A ces affamés qui ré-
clament le pain de I'Evangile, on prodigue les piments et les
acides, je ne sais quelle mixture dont la piqQire sucrée tourne
la téte des femmes. Un moine noir ou blanc débite du haut
de la chaire de vérité, en présence du tabernacle, devant une
foule venue pour s’édifier, des propos qu'une honnéte femme
tolérerait & peine dans un salon médiocrement tenu. Apreés
cent ans de cette €éloquence, l'auditeur ignorerait le premier
mot du catholicisme» (p. 263).

Ce volume est terrible non seulement contre l'archevéque
de Paris, mais contre la facon dont sont nommés les €véques.
Ces gens-1a n'ont fait leur chemin qu'«en rampant». Ce ne
sont pas des chefs, ce sont des valets d’antichambres ministé-
riels, pour ne rien dire de moins., Et parce qu’ils sont évé-
ques, ils se croient le droit de malmener les simples prétres



— 795 —

qui ont pour eux la science et la dignité! L’auteur décrit
ainsi l'attitude de l'archevéque de Paris envers un de ses
prétres qui lui avait tenu téte avec raison: « Je suis cardinal-
archevéque de Paris et vous n'étes qu'un petit vicaire; j'ai un
million de revenus et vous n’'aurez plus de quoi remplacer
votre vieille soutane, dés que je vous aurai enlevé, avec votre
titre, la misérable rétribution qui vous nourrit; j'ai & mes
ordres une officialité pour vous signifier ma volonté, des jour-
naux pour me donner raison et une nuée de flatteurs males
et femelles pour étouffer vos plaidoyers sous leurs applaudis-
sements. Cest la querelle du pot de terre contre le pot de
fer. N'attendez pas votre salut du gouvernement républicain;
nous sommes plus d’accord que vous ne pensez...» (p.Z275).
Bref, I'administration ecclésiastique du diocese de Paris
pendant 1'épiscopat de M. Richard, cardinal, a été odieuse et
scandaleuse; ce pauvre homme (je ne dis pas cet homme
pauvre), entouré de ses créatures, a accumulé injustices sur
injustices, perpétué les abus et les scandales, entretenu la
médiocrité au détriment de I'Evangile, de la religion et de la
science théologique. Les prétres de ce diocese qui, en 1872 et
plus tard, ont rompu avec cette camarilla, ont eu tristement
raison et doivent étre fiers d’'avoir protesté contre cette dé-
cadence qui, & la mort de l'archevéque Darboy, déja se hatait
poussée par le jésuitisme et l'ultramontanisme. Ce livre est
leur éloquente justification. E. M.

A. BosserT: Calvin. Paris, Hachette, 1 vol,, 1906, 2 fr.

Ce volume fait partie de la belle collection: «Les grands
écrivains de la France». N'y cherchez pas une étude appro-
fondie de la théologie de Calvin; l'auteur n'a voulu étudier
que ’homme public, quelque peu I'homme privé, ainsi que
I'humaniste, le prédicateur et !'écrivain. C'est un excellent
portrait de Calvin pour les hommes du monde qui ne dési-
rent pas le connaitre davantage.

L’auteur, voyant une preuve de vitalité dans les «varia-
tions» (il aurait pu dire «contradictions:) des groupes pro-
testants, est naturellement peu sévere envers les doctrines et
les actes de Calvin, desquels semblent découler logiquement



— 796 —

les contradictions en question. Par exemple, aprés avoir relaté
que Calvin «désirait la mort de Servet», il ajoute (p. 171):
« L'homme en lui #'était pas cruel, mais le théologien était
impitoyable.» La cruauté n’est-elle donc plus cruauté, si elle
est activée par le désir de la gloire de Dieu? De plus, la
facon dont Calvin a enseigné la réprobation des damnés et
leurs supplices éternels, n'implique-t-elle pas de la cruauté?
On peut dire, je crois, que, si Calvin fat resté dans I'Eglise
romaine, il efit pu s’y illustrer parmi les inquisiteurs les plus
«impitoyables » et les plus célebres.

Ce n'est pas de ce coté qu'on peut le réhabiliter, mais
bien sur le terrain doctrinal ou il a été réellement incompris
et calomnié. Le lecteur lira avec un vif intérét, par exemple,
sa définition de I'Eglise et la preuve qu’il donne de la culpa-
bilité de Rome dans les divisions qu'elle a introduites dans
I'Eglise (p. 112-113). Cette définition est tirée d'une lettre
écrite a Sadolet en 1539, lettre dans laquelle il explique sa
séparation d'avec Rome, séparation rendue nécessaire par les
fautes de Rome. De telles questions seront toujours actuelles,
et notre génération peut s’éclairer encore avec Calvin; elle
peut dire encore (p. 115): « Vous nous taxez d’hérésie? L'hé-
résie, c'est toute doctrine contraire a 'Evangile, c'est la votre.
Vous nous reprochez d'abandonner 1'Eglise? C’est vous qui
vous étes ¢loignés de 1'Eglise primitive, que nous voulons
rétablir. Vous nous accusez d’ambition et d’orgueil? Voyez le
peu que nous sommes et de quoi nous vivons. Mais quelles
ambitions n'aurions-nous pas pu satisfaire, si nous ¢tions
restés avec vous, et de quel prix n'auriez-vous pas payé notre
silence!» Le but de Calvin était bien, en effet, de faire revivre
la société chrétienne du temps de J.-C. et des apdtres, de
fonder le royaume de Dieu en face de la corruption du siécle,
A force de lire et de méditer la Bible, d'entretenir avec elle
un commerce journalier, il s’était en quelque sorte identifié
avec elle; elle était entrée en lui, elle était devenue la forme
de sa pensée et la regle de sa vie; il aurait voulu qu’elle
devint la loi unique et absolue de la société humaine (p. 126).
Telle fut sa grandeur.

M. Bossert a distingué en Calvin 'homme privé, qu'il a
estimé « affable, serviable, dévoué», et I'homme public. II a
jugé celui-ci ainsi (p. 193): «Calvin n’a rien mis de son cceur



— 797 —

dans son systéme. L’histoire, et particuliecrement I'histoire
ecclésiastique, est pleine de ces contrastes. On cite des inqui-
siteurs qui ont été des hommes fort doux. Calvin est convaincu
qu'il a pour mission de restaurer I'Eglise chrétienne, que
cette mission lui a été confiée et méme imposée par Dieu; il
l'accepte comme une charge a laquelle il lui est interdit de
se soustraire, quelque pesante qu’'elle soit par moments...
Mais comment remettre la chrétienté sur ses vieilles assises?
Quel fondement lui donner, si ce n'est celui sur lequel elle a
¢té édifice a lorigine, la parole de Dieu? La relever sur ce
fondement, c’est, pour Calvin, toute l'ccuvre de la Réforme.
Ebranler ce fondement, c'est un crime de lese-majesté divine.
Un homme de mauvaise vie est moins coupable qu'un propa-
gateur de fausses doctrines; le premier ne perd que son ame;
lautre est une cause de perdition pour des milliers de ses
semblables.» Ce point de vue une fois accepté, on devine la
conduite que Calvin devait tenir contre les Servet, les Gen-
tilis, les libertins, etc.

M. Bossert a plutot fait un travail d'analyse que de syn-
these. Cependant voici une courte esquisse que nos lecteurs
liront avec intérét (p. 218-219): « Les réformateurs avaient
appelé T'attention sur S, Augustin; ils le citaient de préférence
a tous les Peres, et, dans l'autorité qu'ils lui accordaient, ils
le mettaient immédiatement aprés les saintes Ecritures. Les
théologiens catholiques furent obligés de 1'étudier & leur tour,
pour répondre aux arguments de leurs adversaires. C'est
ainsi que l'université de Louvain, l'une des grandes écoles
des Pays-Bas, devint dans la seconde moitié du XVIe siecle,
un centre d’études augustiniennes. Ce fut Michel de Bay, ou
Baius, qui inaugura ces études. On lui reprocha de marcher
sur les traces des protestants, de puiser aux mémes sources
qu'eux et d’employer leur méthode; il répondit que c’était
pour les combattre avec leurs propres armes, et, en effet, la
plupart de ses écrits sont dirigés contre la Réforme. Il n’en
est pas moins vrai que Baius ne trouva dans S. Augustin que
.ce que les réformateurs y avaient trouvé: la corruption ori-
ginelle de I'homme, son impuissance a faire le bien, la néces-
sit¢ de la grace et la gratuité du salut. Du baianisme sortit
le jansénisme, qui fut apporté a Paris, au commencement du
XVII¢ siecle, par Jansénius et par Du Vergier de Hauranne,



— 798 —

plus tard abbé de Saint-Cyran. Mais la méme contradiction
s'attache au jansénisme et au baianisme. Les jansénistes, tout
en conservant le culte catholique et en protestant de leur
soumission envers Rome, ont, sur la question fondamentale
du christianisme, c'est-a-dire sur les conditions du salut, la
méme doctrine que les réformateurs. Le jansénisme n'est, au
fond, qu'un calvinisme qui veut étre orthodoxe. Au reste,
calvinistes et jansénistes ont un trait commun, l'austérité des
moeeurs; ils ont les mémes ennemis, les jésuites; ils ont suc-
combé sous les mémes coups, ceux de l'absolutisme royal. »
Ces derniéres assertions mériteraient de longues explica-
tions. M. Bossert aurait pu ajouter que les uns et les autres
ont commis, chacun a son point de vue, des fautes tres
graves, et qu'en tout cas, une de ces fautes a été de se com-
battre, quand, manifestement, ils auraient dQ s'unir contre le
jésuitisme et l'ultramontanisme, pour mieux faire face ensuite
contre l'antichristianisme. Le XVIII® siecle efit été tout autre,
et le XIXe® aussi. Ni Claude ni Arnauld n’ont vu cela; aujour-
d’hui l'histoire nous autorise a le déplorer. E. MicHaUD.

J. DELvoLVE : Religion, critique et philosophie positive
chez Pierre Bayle. Paris, Alcan, in-8% 445 p., 1906, 7 ir. 50.
Bayle n'est pas facile & juger exactement. Tout le monde
convient qu'il fut un travailleur infatigable, un compilateur
remarquable; que, tout en se permettant beaucoup d'asser-
tions arbitraires, il s’effor¢a d’étre un critique perspicace; que,
de fait, il est de ceux qui nous ont appris a réfléchir, a mieux
analyser les faits, a devenir plus positifs dans nos jugements;
qu'il a exercé une influence sur Montesquieu, sur Voltaire,
sur Kant; qu'il fut un des fondateurs de la critique moderne,
de la tolérance moderne et de la morale rationnelle et indé-
pendante.

Mais dans quelle mesure, dans quel esprit et avec quel
succes a-t-il fait ces choses? Quelle attitude, surtout, a-t-il
prise vis-a-vis du christianisme et de la religion en général?
A-t-il été réellement le démolisseur hypocrite, le sceptique et
I'athée qu'a prétendu Jurieu, son ami des premigres années et
son ennemi des derniéres? C'est ce qui a été jusqu'ici en dis-



ey O

cussion. L’étude de M. Delvolvé, qui est plus volumineuse que
précise, et qui, malgré ses nombreuses subdivisions, renferme
plus de longueurs et de répétitions que de lumiéres nettes et
décisives, ne me parait pas avoir entiérement dissipé les
obscurités., Il dit lui-méme (p. 426): «L’originalité méme des
idées de Bayle, leur défaut de construction systématique, leur
diffusion dans la masse d'une ceuvre prolixe a lexces, leur

exposition volonlairement obscure, enveloppée — car il faut
les découvrir a travers mille 7élicences et parmi les frompe-
I'@il des affirmations conlvaives — toutes ces raisons ont

empéché que Bayle fit compris de ses contemporains et prit
dans l'histoire de la pensée humaine le rang qui devait étre
le sien; elles ont empéché de méme que ses doctrines eussent,
visiblement au moins, l'effective fécondité dont elles étaient
capables: Bayle n’a qu'une influence anonyme, diffuse, lente
et imparfaite sur le développement de la pensée philosophique. »
On aura remarqué les mots soulignés par moi: volonlairement
obscure, véticences, trompe-l'@il, affirmations contraires. M.Del-
volvé va méme jusqu'a prétendre (p. 348) que «le grand souct
de B. fut de déguiser Il'esseniiel de sa pensée», méme a ses
admirateurs.

Je ne saurais étre de cet avis. Non, Bayle ne fut pas
faible de caractére a ce point. Un homme qui fut si passionné
de vérité et qui mourut avec une conscience si tranquille, ne
peut pas avoir passé sa vie & déguiser l'essentiel de sa pensée.
Il faut chercher ailleurs 'explication vraie de son attitude de
polémiste. Il parait plus exact de penser qu’il fut par nature
un esprit indécis, ballotté entre le pour et le contre, entre la
foi et le doute, et que de 1a viennent ses contradictions, Tra-
vaillant a2 batons rompus et d'une fagon décousue, comme cela
est inévitable a tout auteur de dictionnaire, il ne s’est pas
assez souvenu a la fin de ce qu’il avait dit au commence-
ment; il s’est laissé emporter par les vents contraires de la
polémique, inclinant tantot a droite, tantét & gauche, suivant
les coups portés par les adversaires. Ses passages rapides du
protestantisme au catholicisme, puis du catholicisme au pro-
testantisme; ses changements d’opinions dans ses derniers
ouvrages, a partir de 1697 environ; sa maniére de combattre
les catholiques avec les arguments des protestants, c'est-a-dire
le principe d’autorité avec le principe de libre examen, puis



— 800 —

de combattre les protestants orthodoxes & la Jurieu avec les
arguments des rationaux, puis ceux-ci par leurs propres exces
et leurs propres divisions; tout cela n'explique-t-il pas suffi-
samment les indécisions qui planent sur sa pensée et sur son
ceuvre? Qu’est-il besoin de recourir au «déguisement», surtout
avec ses amis? Qu'il ait d@ étre prudent, lui qui connut l'expa-
triation, la destitution et la persécution, on le comprend aisé-
ment; mais prudence n'est pas déguisement.

Ce qui parait certain, c'est qu'il a trouvé que peu de
doctrines étaient d’'une évidence absolue; c'est que, dans cet
état d'esprit, qui linclinait fortement au relativisme, il a
abaiss¢ la raison spéculative, et lui a préféré la conscience
morale et les vérités d'expérience et d’histoire; c’est qu’ainsi
il a ét¢ amené¢ a proclamer la supériorité de la foi sur la
raison, lui qui, comme critique, faisait cependant un si grand
usage de la raison. Que cette attitude ait paru de 'hypocrisie
a Jurieu, homme tout d'une piéce et fanatique qui n’admettait
qu'une orthodoxie, la sienne, et qu'une critique, la sienne,
cela se congoit, mais cela ne se justifie pas. Bayle fut faible,
mais non hypocrite. Bayle fut sceptique vis-a-vis des argu-
ments émis par les diverses confessions pour se défendre les
unes contre les autres, mais, trés peu confessionnaliste, il fut
réellement religieux. Bayle a combattu tel argument traditionnel
par lequel on prétendait démontrer l'existence de Dieu, la
Providence, la grace, etc.; en cela il était dans son droit, car
plusieurs de ces arguments sont en effet erronés. Mais Jurieu
s'est trompé gravement, lorsqu’il en a conclu que Bayle sapait
par la méme toute religion et professait 'athéisme. Bayle, en
soutenant qu'un athée peut étre de bonne foi et peut prati-
quer la vertu par la seule lumiere de sa conscience ration-
nelle, n'a pas soutenu pour cela l'athéisme. Jurieu et ses
pareils ont ¢été aveuglés par leur fanatisme.

Bayle n'a été ni un écrivain remarquable, ni un théolo-
gien de génie. Comme écrivain, il est long, diffus, sans trait
qui marque, sans éclair qui fixe. Comme théologien, il n’a
connu que les opinions théologiques débattues, mais, tout en
voyant les points faibles de chacune, il n’a pas su s'élever
plus haut; il n'a pas découvert le joint qui lui aurait permis
de concilier ce que chacune avait de vrai, et de construire
1'édifice théologique nouveau dont, déja a son époque, on sen-



— 801 —

tait le besoin. Il a eu assez de perspicacité pour constater
cette lacune, mais pas assez de force pour la combler. En
somme, il ne restera remarquable que dans ses travaux sur
la tolérance, qui ont frayé la voie a Voltaire et a notre
époque, et sur la morale rationnelle indépendante, qui est
aussi, en partie, son ceuvre.

M. Delvolvé a fait, en passant (p. 407), une distinction
tres importante, lorsqu’il a dit «que Bayle tendait a dissocier
la vérité morale de la vérité religieuse ou plus généralement
théologique ». Effectivement, la religion n’est pas la théologie;
telle théologie peut méme étre contraire a la religion. Bayle,
en combattant les systémes théologiques de son temps, n'a
pas voulu pour cela combattre la religion méme. Ses expres-
sions, il est vrai, n’ont pas toujours ¢été prudentes ni heu-
reuses a ce point de vue; mais M. Delvolvé a eu le tort
grave d'oublier trop souvent, dans le cours de son livre, cette
distinction qui, observée dans le détail, lui aurait permis
d'étre plus juste et plus précis dans ses appréciations sur
Bayle. M. Delvolvé n'a pas non plus assez remarqué, ce me
semble, que Bayle, dans ses derniers ouvrages, a eu surtout
en vue sa défense et la défense de son ceuvre contre les
attaques des Jurieu, des Jaquelot, des Bernard, des Le Clerc
et autres adversaires; que c’'est contre leur fausse religion,
contre leur fausse conscience religieuse qu'il a dirigé ses
coups, et non contre la religion méme, encore moins contre
la conscience religieuse en soi; car, s'il pensait que sa cons-
cience religieuse a lui n'était pas contraire & sa conscience
rationnelle, il pensait évidemment aussi que son cas n'était
pas unique et qu'en soi il pouvait en étre ainsi chez tous les
hommes de bonne foi. Bayle, en mettant en avant la raison,
songeait si peu 4 ébranler par elle Dieu et la religion qu'il
donne a penser — M. Delvolvé l'avoue expressément (p. 419)
— «que la raison pourrait représenter en nous la volonté
d’une intelligence supréme ». E. MicHAUD.

[\

Revue intern. de Théologie. Heft 56, 1906. D



— 802 —

L'abbé L.-J. Roussin: Au Peuple. Catholiques non romains
et catholiques romains. Contre la confession romaine
et le célibat obligatoire, Paris, Fischbacher, 1 vol. 3 fr,

Cette ¢étude n’est pas une ceuvre didactique. C'est plutot
un cri, un appel au peuple fidele, pour essayer de le sortir
de son apathie, pour lui apprendre ses droits et ses devoirs,
pour l'avertir qu'il y a un faux catholicisme, celui du pape,
lequel a prévariqué, et celui de l'ancienne Eglise, qui heureu-
sement est connu par l'histoire. L'auteur a pris pour devises
cette parole de St.Paul: «La ol est l'esprit du Seigneur, la
est la liberté», et cette autre: «La ol est l'esprit de I'évéque
de Rome, 1a est l'esclavage ». Les catholiques non romains
sont les ainés, ceux qui restent fidéles a la doctrine du Christ;
les romains sont ceux qui ont abandonné cette doctrine du
Christ, pour se ranger sous les drapeaux de la papauté ro-
maine. Les erreurs de I'Eglise de Rome, ses hérésies, ses
corruptions, s'étalent au grand jour. Il faut aujourd’hui une
ignorance crasse de l'exégese, de l'histoire, de la dogmatique,
pour ne pas les connaitre. Tout Frang¢ais qui a encore quelque
souci des traditions religieuses de son pays, et qui n'a pas
perdu complétement le souvenir des libertés de son Eglise,
doit rejeter franchement le joug du pape italien et de la cour
des cardinaux. Ces choscs sont d'un autre monde ct d'un
autre temps; nous en connaissons lorigine, les évolutions,
les duperies. 11 faut en finir. L’auteur en appelle a toutes les
Eglises qui ont le sens de la catholicité, et qui doivent s'unir
contre le pseudo-vicaire du Christ. Il propose des congres
entre ces Eglises; ignore-t-il que les anciens-catholiques ont
réalisé tout ce qu'il propose? Les quelques livres qu'il recom-
mande a la lecture du clergé de France, ne sont que l'alc
de ce que ce clergé devrait savoir. Les ouvrages qui alimen-
teront sa foi et sa science forment des bibliotheques. Mais ce
qui est le plus nécessaire actuellement, ce n'est pas l'érudi-
tion; c'est le bon sens, le jugement droit, la conscience, le
caractere, I'énergie. Avec ces éléments, la réforme catholique
se fera en France; sans eux, non. Que les hommes de cceur
et de conscience choisissent. La. voie est ouverte, I'heure
sonne. Messis quidem multa. E. M.



— 803 —

A. ScroreNHAUER: Parerga et Paralipomena; T. II. Sur
la religion. Trad. fr. par A. Dietrich. Paris, Alcan, 1 vol.
2 fr. 50, 1906.

Dans le T. I*r, il a été question des écrivains et du style
(v.la Revue, janvier 1906, p. 164-166); dans celui-ci, est exposée
la théorie de Sch. sur la religion.

Pour 1lui, le domaine de la religion est celui de la foi ou
croyance, Or croire n’est ni philosopher, ni savoir. Donc la
religion est destinée a disparaitre, dés que le progres de la
science et de la philosophie sera assez grand pour la rem-
placer. Vouloir concilier la foi et la science est une absur-
dité: car c'est vouloir faire vivre dans une méme cage le
loup et l'agneau (p. 118-120). — Inutile de remarquer l'arbi-
traire et la fantaisie de cette notion. Les philosophes religieux
et les savants religieux ont toujours fondé la notion scienti-
figue de la religion sur une vraie métaphysique et sur le
principe de causalité appliquée a la connaissance de l'univers;
loin de redouter le progrés des sciences, ils 'appellent pour
fortifier la religion rationnelle et féconde.

Quant au christianisme, Sch. 'a jugé avec une superficia-
lité plus grande encore. Il le résume dans les doctrines du
péché originel, de la corruption de la nature humaine, comme
bases de la rédemption par le Christ. C’est, plus encore que
le brahmanisme et le bouddhisme, la religion du pessimisme,
A ce point de vue, il est inférieur au judaisme et a l'islamisme,
qui sont optimistes. L’Ancien Testament et le Nouveau sont
diamétralement opposés l'un a l'autre; leur réunion forme un
étrange centaure. L'A.T. est optimiste et remonte a la doc-
trine d’'Ormazd; le N. est pessimiste et se rattache au boud-
dhisme. Augustin et Luther ont trés bien compris le christia-
nisme; Pélage s'est absolument mépris, en l'effacant et en le
ramenant a un judaisme optimiste sec et égoiste. Les ratio-
nalistes, qui continuent Pélage, sont de braves gens, mais de
pauvres esprits (p. 112-116, 162-164).

Nous ne saurions discuter ici de telles utopies, qui déno-
tent une compléte méconnaissance soit de I'A., soit du N.T.
Sans aucun doute les interprétations d’Augustin et de Luther
prétent le flanc a la critique sur plus d'un point; Sch. aurait

dd ne pas rendre le christianisme méme responsable de leurs
erreurs.



— 0¥ —~

Ce n'est pas & dire que tout, dans ce volume, soit erroné.
Sch. est de ceux qui, en énong¢ant une erreur, y mélent de la
vérité, de l'esprit et mille suggestions intéressantes. Ce qu'il
y a de vrai dans son systéeme, c’est que la religion est effec-
tivement détériorée et corrompue par beaucoup de supersti-
tions, qui doivent disparaitre sous linfluence des sciences;
«<’est que, dans le christianisme, la doctrine de la mort au
péché est une doctrine essentielle et trés austére; c'est que le
«cléricalisme est une déplorable corjuration contre la science,
contre la liberté, contre la société laique; c’est que ceux des
théologiens qui ne comprennent pas le role de l'allégorie et
qui s’obstinent a4 la représenter comme la vérité absolue, se
trompent gravement. Sur ce dernier point, Sch. a des pages
trés sensées, ou il montre trés justement que prendre Sensu
proprio certaines assertions religieuses, c'est les ruiner et
leur enlever toute leur vérité (p. 75-77, etc.).

Sch. émet plusieurs opinions qu'il emprunte a l'antiquité;
il ne fait que les répéter sans y ajouter aucune lumiére nou-
velle. Par exemple, «le mythe de la migration des dmes est,
dit-il, tellement le plus solide, le plus important, le plus rap-
proché de la vérité philosophique de tous les mythes qui ont
jamais été imaginés, que je le regarde comme le nec plus
ultra des créations en ce sens» (p. 131). Sa doctrine sur .e
suicide n'est que celie des stoiciens (p. 190).

On trouvera dans ce volume des explications peu claires
sur la vie future: Sch. enseigne la destructibilité de tout ce
qui est individuel, et ne maintient que la volonté universelle
de l'étre. Cette volonté universelle est-elle intelligente et
consciente? Sch. semble fort embarrassé. La richesse de sa
fantaisie apparait surtout dans sa fagcon d'expliquer la géné-
ration humaine; il est trés galant envers la femme, qu’il
trouve moins coupable que 'homme, et qu'il représente méme
comme libératrice (en ce sens que c'est elle qui communique
a4 Vengendré la connaissance, principe d’affranchissement,
p. 166-168). De 1a son admiration pour le monachisme qui se
refuse a4 propager une vie mauvaise et douloureuse (p. 169-
170). Bref, certaines considérations sont d'un pessimisme si
paradoxal qu’elles finissent par étre amusantes. Le T. 3 des
Parerga et Paralipomena traitera de la philosophie et des
philosophes et renfermera le pamphlet fameux sur «la philo-
sophie universitaire ». E. M.



-~ 805 —

F. Strowski: Montaigne. Paris, Alcan, in-8°, 6 fr. 1906.

Ce volume fait partie de la collection des Gramnds philo-
sophes. N'est-ce pas grandir par trop Montaigne? Y a-t-il un
grand philosophe sans une idée grande attachée & son nom ?
Or quelle est la grande idée représentée par Montaigne? Il
est difficile de lindiquer. Car, si un homme fut ondoyant et
divers, c'est lui. Son épicuréisme, son stoicisme, son scepti-
cisme, son dilettantisme, ne sont pas de grandes idées dans
la forme qu'il leur a donnée; et en outre, ces choses ne sont
pas son propre.

On doit admirer en Montaigne 'écrivain, l'artiste, 'homme
sincére et spontané. Mais ce n'est pas la de la philosophie.
Dire qu'il fut un sage, impose le devoir de définir d’abord Ia
sagesse; et si l'on prétend que pratiquer une telle sagesse
suffit pour étre compté parmi les grands philosophes, il faut
encore en fournir la preuve. M. Strowski ne me semble pas
l'avoir fait.

Il ne se borne pas a dire que Montaigne fut chrétien; il
ajoute encore (p. 345): «Son christianisme a eu un four méta-
physique fort singulier ». Mais j'en cherche en vain la démons-
tration. Si un écrivain ne fut pas métaphysicien, ce fut, je
crois, Montaigne.

Loin de moi la pensée d’abaisser Montaigne: je crois, au
contraire, qu'on le lira toujours avec fruit, si on le lit attentive-
ment. Mais il faut cependantavouer que Montaigne n’a pas décrit
la vie compléte et que beaucoup de choses vraies lui ont
échappé, méme en psychologie et en pédagogie. Il est plus
observateur, au fond, que moraliste, si l'on attache au mot
«moraliste » la foi en des principes fixes de morale; et en
toutes choses, il me semble plus dilettante qu’homme de prin-
cipes.

Quelle fut, au fond, la pensée religieuse de Montaigne?
M. Str. a essayé d'en exposer les diverses évolutions (p. 109-
216), mais sans réussir a la mettre en clarté suffisante. La
faute en est-elle & M. Str. ou & Montaigne? Je laisse aux lec-
teurs le soin de le dire. E. M.



. BPE

J. TurMEL: Histoire de la théologie positive, du concile
de Trente au concile du Vatican; Paris, Beauchesne,
in-8°, fr. 6, 1906.

Nos lecteurs connaissent déja le volume de M. Turmel sur
I’Histoire de la théologie positive depuis l’origine jusqu’au
concile de Trente!), et maintes opinions émises par 1'auteur,
signalées ou réfutées par nous dans diverses livraisons de cette
« Revue ». Le présent volume est également trés instructif et
trés intéressant. A dire vrai, ce n’est pas une Histoire propre-
ment dite dans le sens usuel du mot, en ce sens quon n'y
trouve ni l'évolution de la théologie pendant les diverses
époques que l'on pourrait distinguer dans les quatres siécles
précédents, ni la monographie d’aucun théologien de marque,
ni la moindre indication sur l'histoire du concile de Trente,
ou sur Dlhistoire des courants théologiques qui l'ont suivi.
L’auteur s’est borné a détacher, parmi les nombreuses ques-
tions théologiques qui ont été discutées du XVIe siecle a nos
jours, la question ecclésiologique, dans laquelle il a distingué,
d’abord, l’autorité enseignante et I'Eglise en général, puis la
papauté, au triple point de vue de la primauté, de ['infailli-
bilité et de la juridiction, soit spirituelle, soit méme temporelle.
Les autres questions théologiques seront étudiées dans des
volumes subséquents. Que M. T. ait donné a 1'ecclésiologie la
priorité sur les questions de la grace et du surnaturel, des
rapports de la raison et de la foi, de la trinité, de la création
et de la révélation, de l'incarnation et de la rédemption, des
sacrements, de l’eschatologie, c’est déja un signe des temps.
Evidemment la question du pape prime tout chez les catho-
liques-romains d’aujourd’hui, et passe en premiére ligne, efla-
cant le dogme et la morale !

Je pourrais remarquer que M. T. a étudié 1I'Eglise, voire
méme !infaillibilité de 1'Eglise, avant la papauté et avant 'in-
faillibilité de cette derniére, comme s'il avait voulu indiquer
que la premiére peut exister logiquement et a exist¢ de fait
indépendamment de la seconde. Si telle a été son intention, il
a di mécontenter toute 1’école ultramontaine qui voit dans la
papauté la condition premiere et la base méme de I'Eglise.
Ce n’est pas moi qui lui en ferai un reproche.

1) Voir la Revue, juillet 1904, p. 492-501.



— 807 —

Mais qu'il me permette de regretter qu'il ait envisagé ses
textes scripturaires tantot pairistiquement, tantdt rationnelle-
ment. Outre que cette distinction n’est pas a la gloire des
Peres, elle 'a obligé & des redites aussi inutiles qu’ennuyeuses,
sans aucun profit pour 1’élucidation des questions.

D’aprés le titre méme de l'ouvrage, l'auteur s’arréte au
seuil du concile du Vatican, bien qu’il parle déja des ouvrages
« des Maret et des Gratry » (p. XIII); il ne prononce méme
pas les noms des Laborde, des Bordas-Demoulin, des Huet,
pas méme celui de Guettée; il ignore la collection de I’Union
chrétienne, aussi I’ Avenir catholique. S’il mentionne quelque-
fois Dcellinger, c’est pour faire remarquer que, dans une de
ses objections relatives au concile de Florence, 1l « fut géné-
ralement considéré comme vaincu » (p. 378); généralement,
dans le monde ultramontain, oui; ailleurs, non. M. Turmel
est aussi peu sympathique aux gallicans qu’aux anciens-ca-
tholiques : il appelle 1’évéque de Dominis tantdt « apostat »
(p. 165), tantdt «renégat» (p. 213); Launoi, «le farouche
docteur gallican » (p. 299). En revanche Bellarmin est «le
grand cardinal » (p. 298)! La partialit¢ de M. Turmel en
faveur de Bellarmin et contre Launoi est sensible encore dans
les lignes suivantes : « Les considérations historiques que Lau-
noi fit valoir et les textes qu’il apporta (contre les assertions
de Bellarmin) n’atteignirent pas directement 1'auteur des Con-
troverses, qui se mouvait dans le domaine des déductions (1?).
Il serait donc inutile (! ?) de rapporter, méme en la résumant,
la Lettre & Formentinus. D’ailleurs, les paroles pasce oves
n‘ont occupé¢ qu’'une place accessoire dans la thése de lin-
faillibilit¢ pontificale. Assez souvent on ne les y trouve pas,
et, quand on les rencontre, on s’apercoit qu’elles ne sont uti-
lisées qu'en passant » (p. 302). Commode maniére d’assurer
le triomphe de Bellarmin sur Launoi!

Malgré la partialité de lauteur en faveur du systeme
ultramontain, cet ouvrage peut étre trés utile aux catholiques
qui cherchent a s’éclairer sérieusement, soit sur la maniére
dont ce systétme a réussi a se faire une majorité parmi les
théologiens romanistes, soit sur son défaut de valeur scienti-
fique.

Par exemple, Canisius et Bellarmin ayant fait entrer le
pape dans leur définition de I'Eglise, Launoi releva, dans les



— 808 —

écrits des Peres et des scolastiques, tous les textes ou la no-
tion de I'Eglise était exposée, et recueillit ainsi, une a une,
142 définitions, dont 103 antérieures au concile de Trente et
39 postérieures. Launoi constata qu’aucune ne faisait mention
de la papauté; preuve évidente que la notion de la papauté
était étrangere a la notion de 1I’Eglise. Or les théologiens ultra-
montains réfutérent-ils cet argument 7 Non. « Mais, dit M. T,
au moment ol cette protestation se faisait entendre, la défini-
tion de Canisius avait déja été adoptée par plusieurs théolo-
giens, notamment par Bannez, par Grégoire de Valentia et
par Tanner. lLa voix de Launoi fut impuissante a arréter ce
mouvement d’adhésions. Aujourd’hui la notion de 1'Eglise pro-
posée par Canisius a définitivement pris place dans la théo-
logie » (p. 149). Comment ? par I'é¢touffement de la vérité ca-
tholique traditionnelle. M. Turmel lui-méme pousse sa cons-
cience de «rapporteur » jusqu’a n’exprimer aucun regret sur
le crime qu’il mentionne.

Ce qui ressort avec une particuliere évidence de son
livre, c’est que Bellarmin est la forteresse «la plus puissante
et la plus imposante » (p. XII) de la papauté moderne. Pour
prouver, par exemple, la primauté de I'évéque de Rome, M. T.
analyse la thése de Bellarmin (p. 228-258). A propos du
Pasce oves, il dit (p. 199) : « La dissertation de Bellarmin
était complete ; on se contenta de la repreduire en la résu-
mant et en y introduisant des nuances sans portée. Qu'on
lise St. Frangois de Sales, Bécan, Duval, Ballérini, Zaccaria
ou les théologiens du XIXe siécle, on voit qu’ils mettent a
profit U'auteur des « Controverses ». La discussion rationnelle
de pasce n’a fait aucun progrés depuis la fin du XVIe siécle.>
Sur les questions de la visibilité, de l'indéfectibilit¢, de Ja
sainteté de I’Eglise, M. T. avoue également que, depuis Bellar-
min, la démonstration scripturaire et patristique n’'a fait aucun
progrés appréciable (p. 111, 141, etc.).

Or les interprétations que Bellarmin fait des textes sont
d’une faiblesse extréme, quand elles ne sont pas manifeste-
ment erronées. Souvent il se borne a répéter Melchior Cano,
qui entasse sophismes sur sophismes, lorsqu’il n'use pas de
textes apocryphes (comme cela lui est arrivé a propos de Cy-
rille d’Alexandrie, p. 305). Bellarmin s’inspire aussi de Caje-
tan, de Pighi, etc., qui ne sont pas moins arbitraires. L’arbi-



809

traire de Bellarmin n’est-il pas visible dans le détail suivant,
choisi entre mille ? St. Augustin ayant dit que « les clefs ont
été données @ I’Fglise en la personne de Pierre », Bellarmin
prétend que cela signifie que «les clefs ont été données g
Pierre pour 'utilité de 1'Eglise » (p. 180). N’est-ce pas de
I'enfantillage ? Bossuet n’avait-il pas raison, lorsqu’il décla-
rait que telle dissertation de Bellarmin était « dénuce de toute
valeur » (p. 323) ? M. Turmel lui-méme reconnait que de Do-
minis, Richer et Launoi ont « porté les coups les plus terribles
aux preuves sur lesquelles repose le dogme de la papauté »
(p- XI); que «les explications fournies par l'illustre cardinal
n‘ont pas toujours paru satisfaisantes » ; que « des savants ca-
tholiques ont reconnu que plusieurs de ses réponses laissaient
a désirer et les ont abandonnées » (p. 75-76) ; que, dans sa
these sur l'apostolicité, il a «a peine effleuré certains pro-
blemes et que des études plus étendues s'imposaient» (p. 143);
etc. M. Turmel, dans d’autres passages, affirme que Bellar-
min a «résolu » les difficultés qu’on lui a opposées (p. 08,
254, etc.), mais nulle part il ne montre le fondé de cette pré-
tendue solution.

Que faut-il, des lors, penser de !’échafaudage de la pa-
pauté, du fameux dogme de la suprématie du pape, de celui
de l’infaillibilité, etc. ? Ce ne sont pas seulement les protes-
tants qui en ont rejeté l’origine prétendue divine; de nom-
breux catholiques 1’ont niée avant eux et aprés eux. M. T.
reconnait que la place occupée dans la théologie par la pa-
pauté n’a jamais été avant le XVIe siecle ce qu'elle a été
depuis (p. XV). Il reconnait que «dans le sein de 1'Eglise
elle-méme 1’accord n’existait pas au sujet de la nature et des
attributions de la papauté » ; que des controverses « passion-
nées et retentissantes » ont eu lieu jusqu’au jour ou « I’épis-
copat » non pas 1'Eglise, mais 1’épiscopat — leur a donn¢
une solution prétendue « définitive » (p. XVI), comme si
I'épiscopat était I’Eglise méme et comme s'il était suffisant
pour faire du « définitif »! M. T. reconnait encore qu’au
XVIe siecle, «le traité de 1I'Eglise vit son domaine s'étendre
dans un ordre d’idées presque entiérement nouveau », et que
« les problémes de l'origine et des attributions de la papauté
empruntérent aux circonstances une gravité qu’ils n’avaient
encore jamais eue ». N'est-ce pas reconnaitre que la papauté




— Bl —

actuelle est une innovation dans 1'Eglise catholique, et qu'ainsi
Pultramontanisme n’a rien de l'ancienne et véritable catholi-
cité ?

Voir d'autres aveux non moins graves dans cette méme
livraison (Crise doctrinale dans 1’Eglise catholique romaine,
p. 746-751). E. Micuaup.

Ouvrages nouveaux.

Fr. BaLLARD: Que pensez-vous du Christ? Cahors, Coueslant,
br., 41 p., 1906.

Prof. Dr. J. Bautz: Grundziige der christlichen Apologetik,
ITI. Auflage. Mainz, Kirchheim, in-8°, 176 S., 1906, Mk. 2. 50.

Prof. Dr. Th. Hzrinc: Der christliche Glaube (Dogmatik).
Calw und Stuttgart, in-8°, 616 S., Mk. 7.

Dr. G. Horrmann: Die Lehre von der Fides implicita und die
Reformatoren. Leipzig, Hinrich, in-8°, 231 S., Mk. 4. 50.

Theol. Jahresbericht. 25. Band, 1905: 1. Abteil.: Ausserbiblische
Religionsgeschichte und Vorderasiatische Literatur, von Leh-
mann und Beer. — II. Abteil.: Das Alte Testament, von Volz.
— Leipzig, Heinsius.

Dr. J. B. KissLinGg: Lorenz Truchsess von Pommersfelden, 1473

bis 1543, Domdechant von Mainz. Mainz, Kirchheim, 1906,
in-8°, 96 S., Mk. 1. 20.

Dr. J. Lepswws: Das Reich Christi. 9. Jahrgang, Nr. 6: Die Liebe
Gottes (Kéahler); Die Gnade J. C. (Sam. Jager); Die Gemein-
schaft des heiligen Geistes (P. Wilde).

Seb. MErxkLE: Hermann Schell, Gedichtnisrede bei der akad.
Totenfeier in Wiirzburg. Mdinz, Kirchheim, 21 S., 60 Pfg.

Prof. Dr. Fr. MuLnavet: Die Hohenzollern und der Katholi-
zismus, ein erweiterter Vortrag. Bonn, Georgi, 40 S., 1906.

H. ScueLL: Christus, Illustrierte Neu-Ausgabe. Mainz, Kirch-
heim, in-8°, Mk. 5.

Prof. W. WarLtHeEr (Rostock): Das ilteste und das neueste
Christusbild. Wismar, Bartholdi, 60 Pfg.



	Bibliographie théologique

