Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 55

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 563 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Toseph FaBre: L'Imitation de J.-C., trad. nouvelle, suivie de
la paraphrase de P. Corneille et d'un appendice sur les ori-
gines de I'Imitation. Paris, Alcan, in-8°, 1906, 7 fr.

L’ Imitation de J.-C. n’est plus a4 recommander. Quoique
ce livre ait développ¢ dans beaucoup de chrétiens des goits
trop monastiques et par conséquent un mysticisme qui n'est
pas assez pratique pour les chrétiens appelés a vivre dans le
monde, cependant il contient des pages admirables, dont on
ne saurait assez se pénétrer. L’auteur de cette nouvelle tra-
duction a donc bien fait de la publier. Il a bien fait aussi de
séparer le IV® livre des trois autres, et de le présenter comme
une occuvre a part et d'un autre auteur, et qui ne devrait pas
faire partie de 1'/mitation méme. Il a bien fait surtout d’y join-
dre les beaux vers du grand Corneille, vers si pleins de foi
et qu'admireront toujours les amis de la grande littérature. On
lira aussi avec intérét l'appendice sur Jacopone de Todi et
I'Imitation. Rappelons, avec M. Fabre, que ce moine, qui a
accusé le pape Boniface VIII de «se complaire dans le scan-
dale comme la salamandre dans le feu», et qui pour cette
raison a été emprisonné pendant cing ans, a été, aussitdt apreés
sa mort, I'objet d'un culte public, et que c'est la voix des
fideles qui lui a donné le titre de Bienheureux et qui lui a
érigé des autels.

Preuve, entre cent autres — comme le culte rendu au
cardinal Aleman, qui a fait déposer le pape Eugeéne IV (voir
la Revue d'avril, p. 354-357) — que les fideles ont des droits,
méme en matiere liturgique ; que la hiérarchie n’est pas tout
dans I'Eglise; et que la hiérarchie romaine, qui aujourd'hui veut
exclure les fideles des assemblées, des synodes, des conciles,
voire méme des simples associations cultuelles, est parfaite-
ment anticatholique. E. M.



— 564 —

E. Facuer: L’anticléricalisme; Paris, Lecéne, in-18, fr. 3. 50,
1906.

Ce livre n’est ni un livre d’érudition historique, ni méme
un livre de théologie politique ; c’est un apercgu & vol d’oiseau,
sur les rapports entre 1'Eglise et I'Etat en France, du XVIie
siecle a nos jours; apercu dans lequel l'auteur cite trés peu
de faits, encore moins de doctrine, mais expose ses idées per-
sonnelles avec un arbitraire trés spirituel, trés amusant, rempli
de boutades piquantes, par exemple: « Dieu n’est pas fran-
cais (p. 21)... Il n'y a rien de plus logique et de plus na-
turel, quand on y réfléchit, que cette absurdité (p. 127)...
Comment voudrait-on qu'un despote raisonnat autrement qu’un
démocrate ? » (p. 141) Etc. Quelquefois M. F. va méme, ce
semble, jusqu’a l'impertinence, par exemple lorsqu’il insiste
sur cette derniére pensée et dit (p. 102) : « Il est despotiste
démocrate, ou plutot il est démocrate dans le sens précis du
mot » ; et aussi, lorsque rapprochant Combes de Louis XIV,
il dit (p. 81) : « Il est honorable pour M. Combes de ressem-
bler & Louis XIV; il est moins honorable pour Louis XIV de
ressembler & M. Combes. » Combes a rendu de tels services
a la France qu’il peut sourire aisément de cette comparaison
et de cette appréciation.

L’auteur, avec une trés grande franchise, dit aux Fran-
cais de trés grandes et trés dures vérités, sur leur superficia-
lité, leur vanité, leur inconstance, etc. Tout son chapitre in-
titulé : « L’irréligion nationale », est une étude psychologique
fort curieuse; étude que les anciens-catholiques — pour le
dire en passant — pourraient invoquer en partie, s’ils vou-
laient expliquer pourquoi leur réforme théologique et ecclé-
siastique n’a pas eu jusqu’ici le succes qu’elle aurait di avoir.

M. F. prétend que lesprit francais, étant un esprit de
clarté, ne saurait étre religieux. Telle est la raison qui le fait
conclure, en France, 4 une «irréligion nationale ». Sophisme
presque naif : car l'idée religieuse, loin d’étre fondée sur
I’obscurité qui est en elle, n’a de valeur que par ce qu’elle
renferme de clair. Les vérités d’évidence intuitive sont Si peut
nombreuses dans l'intelligence humaine, gue les savants eux-
mémes sont bien obligés de recourir, & chaque pas, & 1'évi-
dence discursive, laquelle implique toujours une certaine obs-



— 560 —

curité. Pourquoi veut-on que la religion n’ait de raison d’étre
que dans l'obscurité qui pése sur les mysteres religieux, tandis
que la science aurait sa raison d’étre exclusivement dans la
clarté, comme si les mysteres de la science et de la nature ne
renfermaient pas, eux aussi, plus d’obscurité que de clarté?
L’intelligence est religieuse parce qu’elle se démontre 1’ exis-
tence de Dieu, et non pas parce que cette existence est en-
veloppée de mystére jusque dans sa démonstration. La défi-
nition de la religion donnée par M. F. convient aux esprits
habitués & associer les idées de «religion » et d’« inconnais-
sable » ; mais il en est d’autres qui repoussent cette associa-
tion et qui ne sont religieux que parce qu'ils comprennent la
nécessité de Dieu, sa beauté, sa sublimité, sa vérité. Je crois
que ceux-ci ont raison. La thése de M. F. peche donc par la
base.

Elle péeche encore au point de vue historique : car, si de
nombreux Francais ne sont pas religieux, il en est d’autres
qui le sont profondément, et 'on peut soutenir que ce ne sont
pas les moins bons ni les moins patriotes. Les Francais qui
ont le sentiment de leur inconstance, n’apprécient peut-étre
que davantage le besoin du constant, du stable, de 1’éternel,
du divin; on peut donc étre religieux tout en étant inconstant.

M. F. reproche aux anticléricaux leur manie d’attaquer
les cléricaux. Ne pourrait-on pas lui répliquer que ce sont
les cléricaux qui, par leurs efforts perpétuels de domination,
d’ambition, d’accaparement, d’intolérance dogmatique et autre,
sont les premiers a attaquer, méme & persécuter quiconque
professe une autre religion et une autre conception de la vie ?
L’histoire du romanisme prouve amplement son activité
sans cesse agressive. Ici encore, M. F. s’est gravement mé-
pris. Certainement sans s’en douter, il a été partial : car lors-
qu’'il a étudié 'anticléricalisme au XVIIe siécle, au XVIIIe et
au XIXe, il n’a cité que les opinions émises par les adver-
saires du cléricalisme dans le but d’échapper aux prises de ce
dernier, mais il n’a pas cité les doctrines et les agitations des
cléricaux qui étaient les vraies causes de l'anticléricalisme.
Pour écrire une histoire exacte de l'anticléricalisme, il fau-
drait écrire d’abord, ou du moins en méme temps, une his-
toire de la théologie agressive et de la politique agressive du
parti clérical ; et c’est ce que Phonorable publiciste n’a
pas fait.



— 566 —

Lorsqu’il étudiera plus a fond les doctrines et la politique
de Rome, peut-étre trouvera-t-il bon qu'on applique aux papes
et & leurs agents ce qu'il dit lui-méme des gouvernements des-
potiques. « Tel est », dit-il (p. 84-835), « I'état d’esprit des gou-
vernements despotiques. Et c’est-a-dire, comme 1’a démontré
Platon dans une jolie page, que ce ne sont pas des gouverne-
ments, mais des « factions ». Ce sont des partis qui ont besoin
d’avoir des ennemis, ce qui est précisément le propre des
partis; et qui sentent continuellement ce besoin comme une
condition et comme une nécessité de leur existence; et qui
ont besoin d’opprimer quelqu’'un pour Se prouver a eux-mémes
qu’ils existent, et qui, par conséquent, inventent des ennemis
pour pouvoir se battre, et des oppressibles pour pouvoir étre
oppresseurs. Ce ne sont donc pas des gouvernements, puis-
qu’'ils ne gouvernent pas a proprement parler, mais meénent
les citoyens a la bataille les uns contre les autres; ce sont
des factions au pouvoir. Louis X1V, pendant toute une partie
de son régne, a été un factieux.» — Oh! combien vraie, cette
assertion, surtout de la part des papes, véritables factieux,
cherchant partout des hérétiques a opprimer, donc « persé-
cuteurs de gens désarmés et conculcateurs de gens a terre » !
Tels furent, constamment, les cléricaux.

M. F. me semble un modéle de sagesse, lorsqu’il dit
(p. 88) : « A se déchirer les unes les autres, les religions ont
fait souhaiter que toutes disparussent; & soutenir les sectes
religieuses les unes contre les autres, les gouvernements ont
fait souhaiter que toutes les religions cessassent d'étre. Quand
on proscrit, sans la moindre utilit¢ démontrée, successivement
protestants, jansénistes et quiétistes, en définitive, ce sont des
athées que l'on fait. La prodigieuse rapidité avec laguelle,
sinon la France, du moins la classe dite éclairée, en I'rance,
est devenue irréligieuse, ou indifférente en matiere de reli-
gion, ou sarcastique a 1'égard des religions, dés le commence-
ment du XVIIIe siecle, s’explique, 2 mon avis, parce qu’il y
avait de prodigieusement inutile, de prodigieusement dénué de
raison et méme de prétexte, et de prodigieusement stupide,
dans les longues persécutions religieuses du XVIIe siecle. »
M. F. a mille fois raison, mais on reconnaitra qu’il fait ici le
procés du cléricalisme.



— BT —

Notons quelques autres opinions trés intéressantes de 1’émi-
nent publiciste. Il est nettement partisan de la séparation des
Eglises et de I’Etat, en France (pp. 135, 158, etc.). 11 con-
damne le concordat de 1801 (p. 138-139); il appelle « Eglise
nouvelle » ’Eglise qui fut établie sur ce concordat (p. 150).
11 juge ainsi I’Eglise de 1795 (p. 146) : « L’Eglise de 1795...
étant séparée du gouvernement et n’étant pas une puissance,
était une association libre, pleine de feu et de zele, enivrée
d’esprit de propagande, ardente de passion désintéressée, ana-
logue aux premiéres Eglises du christianisme primitif. Elle
pouvait, elle devait avoir un trés grand empire sur les esprits.»
Excellent. Et c’est cette Eglise que Napoléon a écrasée pour
faire place a la papauté!

Il blame le cléricalisme du gouvernement de Napoléon III,
de 1851 a 1859 (p. 169). 11 trouve excellent le régime de la
concurrence dans tous les ordres de choses, non seulement en
politique (p. 184-183), mais aussi en religion ; les hérésies et
les divisions semblent lui faire un plaisir énorme (p. 176). 11
parait trés hostile au Syllabus et & tous ceux qui n’admettent
pas la liberté de l'erreur (p. 208). FEtc., etc.

Bref, M. F. a bien raison de se moquer de ceux qui croient
que tous les malheurs de la France ne viennent que des jé-
suites (p. 190) ; mais peut-étre, d’autre part, ne voit-il pas
assez le mal que fait & la France la mentalité¢ jésuitique et
romaine ; peut-étre prend-il trop aisément son parti de 1'ins-
truction cléricale, cause de cette superficialité frangaise qu’il
a critiquée si amerement dans le premier chapitre de son livre.
Ses tres longs chapitres sur «la troisieme république jusqu’en
1904 » et sur «la situation actuelle », qu’'il termine par une
déclaration de scepticisme radical (p. 381), contiennent ¢a et
la des passages si ironiques, oserais-je dire si gouailleurs et
dans lesquels il semble prendre tant de plaisir & blaguer un
peu tout le monde (sauf peut-étre M. Ribot), qu'on les vou-
drait, en vérité, moins moqueurs et plus objectifs, moins agres-
sifs et plus didactiques.

11 dit que « l'anticléricalisme est la tarte & la créme que
I'on prodigue quand on ne peut en donner une autre » (p. 309).
C'est bien en effet de cet anticléricalisme-la qu’il est trop
question dans son volume. Il dit encore que «1’anticléricalisme
c'est les derniéres cartouches de la bourgeoisie » (p. 320). De



— 568 —

telles définitions font croire que le perspicace auteur a été
trés distrait en écrivant son volume, et qu’il n’a pas apercu
le véritable anticléricalisme, celui de ces Francais patriotes et
profondément religieux, profondément chrétiens et catholiques,
qui combattent le cléricalisme jésuitique et papiste, précisé-
ment pour défendre leur foi religieuse contre les erreurs anti-
chrétiennes du romanisme, et leur patriotisme contre la domi-
nation politique et spirituelle d’'un chef étranger. Cet anti-
cléricalisme-1a est parfaitement digne de respect. M. F., qui
se réclame de la nécessité du patriotisme avant tout, et qui
est certainement patriote avant tout, ne se méprend-il pas,
lorsqu’il exalte la politique ultramontaine du gouvernement alle-
mand actuel (p. 331 et suiv.), politique que tant d’Allemands
intelligents et patriotes sont les premiers & déplorer? Je crains
bien que le volume de M. F. trouve autant d’adversaires dans
I’Allemagne libérale que dans la France libérale. M. F. ne
veut certainement pas étre clérical, mais en réalité il fait trop
le jeu des cléricaux pour que les anticléricaux, non pas de
Pathéisme, mais du catholicisme sérieux et chrétien, ne pro-
testent pas contre ses lazzis et ses railleries. E. M.

L’abbé P. Ferer: La Faculté de théologie de Paris; Epo-
que moderne, T. IV, 17¢ siecle, Revue littéraire. Paris, Picard,
in-8°, 1906, 7 fr. 50.

Nos lecteurs connaissent déja les volumes précédents de
cette ceuvre wvaste, érudite et précieuse. On aurait tort de
prendre en mauvaise part les quelques paroles de blame que
I'auteur croit devoir ajouter aux notices gallicanes, aux notices
jansénistes surtout. Sans ce blame, Rome pourrait les trouver
mauvaises, et il faut le grain de sel qui fasse passer le plat.
Clest ainsi qu'il faut prendre, par exemple, la fin de I'étude
sur Richer, ce «vieux sectaire»: « En résumé, a un esprit dis-
tingué Edmond Richer joignait un travail opiniatre et une science
peu commune. Mais ni la distinction de 'esprit, ni I'étendue de la
science, ni I'opiniatreté du travail ne le préservérent de /'obstina-
tion doctrinale qui constitue I'hérétique. L'écrivain a beaucoup pro-
duit, Nous devons profondément regretter que le docteur e soif
pasirvéprochable. Que n’a-t-il aumoins donné, a la derniére heure,



— 569 —
]

des preuves certaines de son retour a la vérité catholique, dont
il devait étre comme docteur un fidele disciple et un champion
dévoué!» (p. 24). La legcon est bonne. Mais I'histoire est rem-
plie de catholiques savants, obstinés dans leurs convictions,
qui n’ont jamais confondu papisme et catholicisme, et qui ont
préféré mourir dans leur foi et leur science, plutét que pac-
tiser avec les erreurs et les mensonges de Rome. Cela dit une
fois pour toutes, il faut butiner dans tous les chapitres de ce
gros volume, si plein de suc et d’érudition. |

Citons, en particulier, les chapitres sur Richelieu; sur I'ex-
jésuite Franc¢ois Véron, grand adversaire des calvinistes et des
jansénistes, et qui, malgré ses attaques grotesques, cherchait
a les réunir avec Rome; sur le cardinal de Retz, qui, vraiment,
ne fut guere théologien; sur Rancé, qui le fut un peu plus,
mais plus mystique que savant; sur Godefroy Hermant, patro-
logiste érudit et consciencieux; sur Antoine Arnauld, a4 qui
(chose étonnante) l'excellent M. Feret veut bien accorder le
titre de grand malgré son jansénisme; mais Arnauld n'a-t-il
pas ferraillé contre les calvinistes et aidé aussi quelque peu
Nicole dans la question eucharistique? Deés lors, que ne lui
pardonnerait-on pas?

Que M. Feret me permette un reproche: celui d’avoir
accordé trop de place a des non-valeurs, et aussi a des théo-
logiens superficiels, comme Nicolas de Hauteville, ou a des
fanatiques excentriques, comme Jean Boucher. Une simple no-
tice a l'appendice aurait suffi; et 'auteur aurait pu, en revan-
che, s'étendre davantage sur les théologiens intéressants, faire
surtout des extraits de leurs manuscrits encore inédits. L'in-
térét du livre de M. F. est surtout bibliographique.

Voici toutefois quelques détails de doctrine, auxquels nos
lecteurs prendront plaisir.

Dans sa Régle de la foy catholigue (1645), Frangois Véron
exige, pour qu'il y ait dogme, la révélation divine et la pro-
position obligatoire de I'Eglise universelle (proposition décou-
lant d'une définition dans la croyance universelle et constante
des pasteurs et des fidéles). En conséquence, «ne sont articles
de foi catholique: 77 les révélations et miracles postérieurs
aux Aages apostoliques et que nous lisons dans la Vie des
saints; #Z les propositions extraites de l'Ecriture sainte, mais
diversement interprétées par les Péres ou les docteurs; 77 les



— 570 —

@

conséquences logiques qui se tirent des articles de foi; #n/ ce
qui est contenu dans le Corpus juris canonici; ni les décrets
qui ne s'adressent pas a I'Eglise universelle; #n: le dispositif
des chapitres et des canons, mais seulement ce que renferment
ces chapitres et ces canons; #¢ les constitutions des conciles
provinciaux; #nz les définitions ou pratiques universelles de
I'’Eglise qui ont pour objet la discipline ou l'application de la
morale » (p. 80). A quoi M. Feret ajoute : « Véron ne parle pas
ici des décrets du souverain-pontife : infaillibilité papale ne
Jformait pas encore un dogme de notre crovance.» Véron eft
ri de cette réflexion, lui qui exigeait révélation et croyance
universelle et constante, deux conditions qui faisaient et font
encore totalement défaut a la prétendue infaillibilité papale.
Véron disait aussi qu'il faut «ne proposer que ce qui est arti-
cle de foy parmi nous, bien séparé de toute awutre doctrine,
scolastique, problématique, erreur populaire ou simple calomnie
des ministres» ; et qu’'en agissant ainsi, on obligerait tous les
protestants au silence.

Autres détails. Dans 'Histoire du Formulaire et de la
paix de Clément IX (1668) — ouvrage que M. Feret attribue
« certainement» a Arnauld — on déclare wmonstrucuse 1'opi-
nion « qu'un fait non révélé pouvait étre un dogme de foi»;
que c’est «une nouvelle hérésie, que le pape a la méme infail-
libilité que J.-C., décidant ces sortes de faits qu'on ne peut dire
que Dieu a révélés» (p. 251). — En outre, dans ses Remar-
ques sur la bulle du pape contre les censures de la Faculté
contre Amadée Guimenius et Vernant (1666), Arnauld dit: «La
nouvelle bulle du pape contre la censure de la Sorbonne est
peut-étre la chose la plus wmonstruense et la plus étonnante
que l'on ait jamais vue dans I'Eglise catholique » (p. 256). —
Et encore, le Dr Morel ayant voulu justifier la conduite des
évéques de France contre les jansénistes par la conduite des
évéques d’Afrique contre les pélagiens, Arnauld lui répliqua
en faisant ressortir les différences de doctrine, d’esprit et d’at-
titude. «Les évéques d’Afrique, dit-il, n’ont écrit au pape Inno-
cent I que pour lui déclarer ce qu’ils avaient jugé qu'on
devait croire touchant les sentiments de Pélage. Au lieu que
les évéques de France n'ont écrit & Innocent X que pour /e
supplier d’examiner les propositions et de déclarer ce qu'il en
fallait croire. Les évéques d’Afrique ont écrit au pape Inno-



— 571 —

A

cent I* pour l'exhorter de joindre son autorité a la leur. Et
ceux de France, pour obéir, disent-ils, & une loi qui veut qu'on
rapporte les causes majeures au saint-siége, et qui, étant inter-
prétée, comme ils ont fait, des causes majeures en premiere
instance, détruit ce qu'ils ont reconniw ensuite leur appartenirv
par Uessence de leur dignité et selon les formules canoniques»
(p.- 275). — Etc,, etc.

On voit par ces quelques extraits combien la théologie
catholique du XVII® siéecle était différente, dans les cercles non
ultramontains, de la théologie ultramontaine, et comment les
partisans de la premiére en appelaient & la doctrine de l'an-
cienne Eglise catholique contre les innovations papales ou ul-
tramontaines. On voit, en particulier, combien la notion du
dogme différait encore de la notion ultramontaine que les
ultramontains d'aujourd’hui cherchent a faire passer pour catho-
lique. E. MicHauD.

Jean Guiraup: Questions d’histoire et d’archéologie chré-
tienne. Paris, Lecoffre, in-12, 304 p., 1906, 3 fr. 50.

Ce volume s'ouvre par une é€tude sur la répression de
I'hérésie au moyen age. L'auteur commence par avouer expres-
sément que I'Eglise romaine (qu’il appelle «I'Eglise » tout court,
p. 11) a voulu réduire 1'hérésie par la force; que, loin d’avoir
toujours subi 'impulsion de l'autorité civile, elle la lui a par-
fois imprimée; qu'elle lui a formellement imposé I'ordre de
sévir par la prison, la torture, la confiscation des biens, la
mort; que c'est elle qui a ajouté a la série des crimes celui
d’hérésie, qui n'y figurait pas; et que cela est difficile 4 com-
prendre de la part d'une religion «dont les martyrs affirment
Iinviolabilité de la conscience et de la pensée» (p. 12).

C’est trés bien. Mais, ces aveux une fois faits, l'auteur
tombe a bras raccourcis sur les fameuses «sectes», qu'il accuse
de manichéisme, donc d’immoralité, d'attaque a la propriété
et a4 la patrie, enfin d’anarchie mystique et sociale. En sorte
que les tortures avouées tout a l'heure sont a peu prés présen-
tées comme nécessaires et justifiées.

Le sophisme est par trop grossier. D'abord, que les «hé-
rétiques » en question aient commis des erreurs, et méme des
abus, comme cela arrive entre adversaires a toutes les épo-



— 572 —

ques de guerres et de violences, nous le reconnaissons; mais
les deux partis sont dans le méme cas. — Ensuite, les accu-
sations dont ces hérétiques sont 1'objet, sont toutes formulées
par la partie adverse, et 'on sait qu'ils n'étaient pas admis a
se défendre, mais seulement a4 se reconnaitre coupables et 2
se rétracter, méme lorsqu'ils étaient innocents des crimes repro-
chés. En sorte que toute la belle plaidoirie de M. G. est nulle,
tant la partialité est criante. A qui fera-t-il croire, par exem-
ple, que les braves chanoines d'Orléans qui ont été brilés en
1017, ont mérité de I'étre pour cause de manichéisme, eux
« qui passaient pour trés vertueux » (p. 17)? A qui fera-t-il croire
que les fraticelli, les Wiclef, les Huss, étaient des anarchistes
dangereux qu'il fallait faire périr? Michelet et tous les histo-
riens sérieux ont fait justice de ce point de vue, et ce n'est
pas M. G. qui le réhabilitera.

Il est par trop clair, en effet, que Rome, qui favorisait le
monachisme de toutes maniéres, ne pouvait pas étre en méme
temps la protectrice du mariage comme on prétend qu’elle I'a
été contre les Cathares, qu'on accuse d'avoir condamné le ma-
riage. La vérité est que les Cathares distinguaient le degré
des Parfaits et le degré ordinaire des Croyants, comme on a
toujours distingué dans UEglise les conseils dits évangéliques
ou de perfection et les simples préceptes. Les Cathares per-
mettaient le mariage aux chrétiens ordinaires, et ils n'exi-
geaient le célibat que des Parfaits. Ils n'étaient donc pas plus
immoraux ni plus antisociaux que Rome méme.

Il est par trop clair que l'accusation de manichéisme, qui
a été lancée méme contre Priscillien (et nous savons aujour-
d'hui combien elle était injuste), n'a été qu’'un prétexte com-
mode de la part des anathématiseurs qui voulaient condamner
a tout prix quiconque ne pensait pas comme eux. Il en a été
autrefois de l'accusation de manichéisme comme maintenant
de Paccusation de protestantisme: tout orthodoxe, tout catho-
lique qui se réclame de la liberté contre Rome est un protes-
tant! Autrefois, ¢'était un manichéen! ILes juges romains se
dispensaient ainsi du devoir de réfuter sérieusement. IIs pi-
quaient leur étiquette d’«hérétique» ou de « manichéen» sur
I'adversaire, et le condamnaient ainsi d’'apras leur propre étiquette !

Il est par trop clair que les prétendus «sectaires», en glo-
rifiant la pauvreté, n’ont nullement nié le droit de propriété



— 573 —

en soi. Ce qu’ils ont nié, c'est le droit de propriété de cer-
tains couvents, c'est la maniére dont ceux-ci s'enrichissaient.
Ce qu'ils ont attaqué, c'est la fausse pauvreté du clergé, la
fausse chasteté des moines. Ce qu'ils ont nié encore, ce n'est
pas le sacerdoce en soi, mais l'efficacité de ces prétres roma-
nistes qui, parce qu'on leur avait imposé les mains, s'adju-
geaient le monopole de l'ex opere operato et de la sainteté
magique, tout en se livrant a la débauche et a ’exploitation
de la crédulité des fideles.

Les défenseurs de Rome argumentent donc au rebours de
la vérité et de I'histoire. Ils disent: Tous ces sectaires ont été
poussés par leur manichéisme et par leurs doctrines perverses
a l'anarchie sociale et religieuse; donc I'Eglise a bien fait de
les condamner 4 mort et de les faire exterminer. — Or il faut
dire, pour étre dans le vrai: Clest le clergé romain, ce sont
les moines, qui, par leur inconduite, par le matérialisme qu'ils
ont introduit dans l'administration des sacrements, par le lit-
téralisme avec lequel ils ont dénaturé I'Ecriture et la religion
spirituelle par excellence, ce sont eux qui ont scandalisé les
fideles et nombre de prétres, ce sont eux qui les ont poussés
a la réforme et a la révolte contre le joug antichrétien de
Rome. Donc Rome a été doublement coupable en sévissant
contre eux; le sectarisme et 1'hérésie n’étaient pas chez les
Vaudois et autres, ils étaient &4 Rome et chez les agents de
Rome; et les prétendus hérétiques, en déposant les mauvais
évéques et les mauvais prétres, ne faisaient qu'user de leurs
droits de chrétiens. Il faut donc le dire hautement: c'est la
hiérarchie romaniste qui a corrompu la doctrine, la morale et
la discipline, et si les simples fideles ont dépassé, en certains
cas, la mesure de la résistance, la faute en est, avant tout,
a elle.

C’est aussi un sophisme de dire: Les Albigeois étaient des
manichéens; or le manichéisme enseignait le nirvana, niait
I'enfer et la résurrection des corps, etc.; de fait, certains albi-
geois se sont suicidés, etc.; donc leur morale n’étant pas
chrétienne, ’Eglise romaine a bien usé du jus gladii, elle a
bien fait de les exterminer. — Que des Albigeois, traqués
comme ils I'étaient, aient quelquefois préféré mourir volontai-
rement et échapper ainsi aux affreux supplices de la torture,
qu'y a-t-il d’étonnant? Qu'ils aient nié l'enfer tel que les théo-



— 574 —

logiens romains le dépeignaient, cela prouve leur bon sens et
leur conscience chrétienne. Méme réponse a faire en ce qui
concerne la résurrection grossieére et toute charnelle que les
docteurs de Rome ont voulu imposer a la raison. La morale
du clergé d'alors était si peu chrétienne qu'il n'avait certes
aucun droit de persécuter ceux qui étaient certainement plus
moraux que lui. Si les cathares croyaient a la métempsycose,
Rome devait les réfuter et non les faire mourir. Comment
Rome pouvait-elle les trouver criminels, eux qui professaient:
« 1° Abstinence absolue de toute nourriture animale, & I'excep-
tion du poisson; 2° Virginité perpétuelle; 3° Horreur du men-
songe; 4° Horreur du serment; 5° Fidélité a toute épreuve a
la secte » (p. 63). Encore une fois, les Albigeois avaient bon
dos. Que de sottises et de crimes leurs adversaires ne leur
ont-ils pas imputés? Il est facile aujourd’hui d’en faire un ra-
massis contre eux; ils ne sont plus la pour se défendre.

Il faut toutefois remercier M. G. pour son chapitre III sur
le Comnsolamentum ou linitiation cathare. On y voit quantité
de ressemblances entre les cathares et la primitive Eglise,
ressemblances «non fortuites», M. G. 'avoue (p. 107). M. G.
leur fait un reproche de ne pas comprendre le Saint-Esprit
comme les catholiques le comprennent. Pourrait-il prouver
que la théologie romaniste sur ce point est irréprochable? Ne
méle-t-il pas ici la théologie et le dogme, et ne tombe-t-il pas,
malgré la gravité de la question, dans la pure chicane? On
remarquera surtout I'importance donnée par les Cathares comme
par St. Augustin, A la récitation du Pater noster, au point de
vue de la réconciliation des pécheurs avec Dieu. M. G. en est
surpris a bon droit, et la tres belle page qu'il écrit sur ce
point est la meilleure réfutation de sa thése. La voici (p. 113):
«Si cette allocution ne figurait pas dans un rituel cathare, on
pourrait fort bien la croire de source catholique. Le Pere, le
Fils et le Saint-Esprit sont invoqués au méme titre, dans les
mémes formules, comme si les Cathares adwmettaient le dogme
chrétien de la Trimité. lLes Parfaits prétendaient ensuite tenir
le Saint-Esprit des apotres par ume tradilion ininterrompue:
mais n'est-ce pas aussi la prétention de I'Eglise? IIs ajoutaient
qu'ainsi Dieu les assistait continuellement. L’Eglise ne parle
pas autrement d'elle-méme. Enfin, c’est de la méme manidre
qu'un prétre catholique aurait engagé un néophyte a garder



— 375 —

soigneusement les vérités et les pratiques qui lui étaient trans-
mises. En revanche, aucune expression franchement hétérodoxe
on simplement ambigué; rien qui rappelle méme de loin le
dualisme, le docétisme, la métempsycose et wn'importe laquelle
des erveurs manichéennes. C'est la un fait vraiment étrange ...
C’était devant des amis, des croyants, des Parfaits avec les-
quels on pouvait parler 4 cceur ouvert et sans paraboles, qu’on
adressait cette allocution a des néophytes qui eux-mémes, dans
quelques instants, allaient étre mis en pleine possession de la
vraie doctrine cathare. Encore une fois, pourquoi ce langage
volontatrement orthodoxe dans la cérémonie hérétique (sic!) par
excellence? On serait tenté de l'expliquer en voyant dans cette
allocution wne antique formule chrélienne de la tradition du
Pater que les manichéens auraient conservée d'dge en Aage
avec un Ssoitn jaloux, comune si elle exprimait vraiment leurs
propres sentiments.» Que M. G, se laisse donc aller a cette
tentation, qui n’est que juste, et qu'il en tire cette conséquence
évidente: que ces psendo-manichéens, ces pseudo-hérétiques
étaient, dans le fond, des catholiques selon l'orthodoxie de
l'ancienne Eglise. Autres aveux non moins excellents sur I'ana-
logie entre le senior des Cathares et le presbyter de 1'Eglise
primitive (p. 114); entre les rites cathares et ceux de I'Eglise
catholique relativement a la pénitence et 4 la réconciliation
des pécheurs (p. 124-129).

Toutefois est-il qu’en lisant attentivement toutes les preuves
de la religion des cathares, on éprouve le besoin de prendre
leur parti contre leurs bourreaux. Que M. G. relise ses pages
145-148, ou il reconnait que les cérémonies cathares « nous pa-
raissent des formules chrétiennes conservées par les héréti-
ques», et peut-étre ces prétendus hérétiques cesseront-ils de
lui paraitre hérétiques, étant donné que Rome a modifié sa
liturgie et sa discipline, ce que M. Guiraud reconnait aussi (p. 146).

Je regrette que la place me manque pour rendre compte
des études qui suivent. La derniere est l'étude sur «I'esprit
de la liturgie catholique»; elle a pour but de faire admirer
cette liturgie. ’intention est excellente, mais trés insuffisante.
Tout le monde concede qu'il y a dans loffice catholique des
hymnes et des proses admirables de simplicité, des prieres et
des souvenirs trés poétiques. Mais, malgré toutes ces qualités
et ces beautés, les foules actuelles désertent le culte, et parmi



— 576 —

les personnes qui y assistent encore, la plupart récitent des
priéres privées et ne prennent aucune part active a 1'office
méme. C'est donc que cet office n’est plus compris et qu'il ne
correspond plus aux besoins religieux des ames. Qu'on le
veuille ou non, la chose est ainsi. Ce n'est pas le lieu d'étu-
dier ici les causes de ce délaissement et les moyens pratiques
d'y remédier. La chose pourtant en vaudrait la peine; mais
la routine et 'aveuglement sont tels qu'il ne faut guére comp-
ter, d'ici longtemps, sur une réforme sérieuse et efficace. L’épée
de Rome est une épée de Damocleés qui paralyse la bonne
volonté des meilleurs catholiques-romains. E. M.

H. HorrpiNG : Histoire de la philosophie moderne, T. I°,
trad. de l'allemand par P. Bordier. Paris, Alcan, in-8°, 550 p.,
10 fr., 1906.

Ce premier volume contient cing livres: 1° la philosophie
de la Renaissance; découverte de 'homme ou ’humanisme, et

nouvelle conception du monde; — 2° la science nouvelle, oll
sont passés en revue Léonard de Vinci, Kepler, Galilée et
Bacon de Verulam; — 3° les grands systémes de Descartes,

Gassendi, Hobbes, Spinoza, Leibniz, Wolff; — 4¢ la philoso-
phie anglaise de l'expérience, avec Locke, Newton, Berkeley,
Hume et ses successeurs; — 5° la philosophie francaise avec
Montesquieu, Voltaire, Condillac, Diderot, les matérialistes,
Rousseau.

Toutes ces études sont extrémement intéressantes, non
seulement par la gravité du fond, mais encore par les qualités
que 1'éminent professeur de Copenhague a montrées dans cha-
cune : exactitude des points de vue, clarté et élégance dans
I'exposition, juste appréciation des valeurs, sans verser ni a
droite ni & gauche. Un tel ouvrage, qui serait précieux a plus
d’'un maitre, l'est extrémement 2 tous les éleves de philosophie
et de théologie, et je le leur recommanderais vivement si les
ouvrages de M. Hoffding avaient encore besoin d’étre recom-
mandés.

Je signalerai un point en particulier. D’ordinaire, on se
borne a représenter la Renaissance comme un retour a I'hu-
manisme littéraire grec. M. H. y découvre davantage, & savoir:



— 577 —

non seulement une rupture avec les étroitesses philosophiques,
ou plutdt théologiques, du moyen age, mais encore une con-
ception nouvelle de I'homme et méme du monde. Cette con-
ception nouvelle n’est point un simple retour au paganisme
grec; c'est une conception avant tout scientifique, qui, si elle
attaque sur plusieurs points le christianisme officiel, tel qu'il
est compris et représenté par 1'Eglise romaine, n’attaque pas
en réalité le vrai christianisme; on peut du moins le soutenir.
Il y a 12 des nuances trés justes que les lecteurs attentifs
sauront saisir et développer pour leur propre compte. Le sur-
naturel du moyen age a paru plus antinaturel que vraiment
surnaturel aux naturalistes ou aux naturistes du XVI® siécle.
«La signification de la Renaissance est donc de désigner la
période pendant laquelle les barrieres et les tendances exclu-
sives de la conception que le moyen Age se faisait de la vie,
purent étre attaquées au moyen d’expériences nouvelles et de
points de vue nouveaux. Quelque différents que soient les per-
sonnages que nous rencontrerons dans la philosophie de la
Renaissance, ils ont cependant de commun un grand enthou-
siasme powur la nature, une grande confiance en elle, 'ambi-
tion de réaliser une conception unitaire de l'existence, et d’af-
firmer la légitimité et la justification de la vie humaine selon
la nature. La Renaissance commence en ce dernier point, avec
Paffirmation du droit de la nature humaine, pour mener au
développement d'une nouvelle conception et d'une nouvelle
étude de la nature (p. 14)... Ce que le Moyen Age n’avait fait
qu'en possibilité, sous la forme du mysticisme religieux, fut
continué et délivré de ses entraves et de ses liens. On sent
que la vie individuelle de 'ame est une réalité; elle excite de
l'intérét en soi, indépendamment des choses auxquelles elle se
rattache, C’était 14 une découverte d'une importance non moin-
dre que la découverte du nouveau continent et des mondes
nouveaux dans les espaces célestes». (p. 16)

I1 était naturel que ce mouvement d’émancipation de la
nature commencat en Italie, en face de la papauté, qui, sous
prétexte de surnaturel, avait violé la nature et pratiqué un
faux surnaturel. Le mouvement a vite gagné la France et le
reste de I’Europe. Il continue encore: car 1'évolutionisme ac-
tuel n'est qu'une prolongation, en étendue et en profondeur,
de ce travail de libération de lesprit humain et de la cons-

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906, 38



— 578 —

cience humaine. On comprend combien, sous cet aspect, est
intéressante l'histoire de la philosophie moderne. Je regrette
que la place me manque pour analyser les belles études du
savant auteur sur tous les grands philosophes précités. C'est
aux lecteurs sérieux a se donner cette jouissance. Plus leur
étude sera soutenue, plus leur jouissance sera vive,

E. Micraup.

Albert HouTiN: La question biblique au XX siécle; Paris,
E. Nourry, in-8°, 300 p., 1906, 4 fr.

L'auteur de La question biblique chez les catholiques de
France au XIX® siécle, vient de compléter cette substantielle
étude par une quantité de documents nouveaux, qu'il a recueil-
lis et mis en ordre sous le titre de La question bibliqiue aun
XXe¢ siecle. Comme ce dernier titre est trés ample et que le
volume en question n'embrasse gueére que les trois dernieres
années (1903-1906), il faut espérer qu'il sera suivi d’autres vo-
lumes, dans lesquels 'auteur serrera de prés les débats futurs
avec l'exactitude minutieuse et l'objectivité impartiale qui le
caractérisent.

Dans le présent volume, M. H. étudie la question biblique
en France, 4 Rome et en Angleterre. A dire vrai, c'est autour
de M. Loisy qu'elle se déroule. M. H. expose le systdme de
ce dernier, les encouragements et les attaques dont il a été
I'objet, les vilains procédés de discussion que ses amis de la
veille n’ont pas craint d'employer contre lui, le calme avec
lequel il leur a tenu téte, tout en témoignant & Rome une tres
grande déférence. Il faut lire surtout sa trés digne lettre a
M. Barley Saunders, qui est au fond une réplique au cardinal
Merry del Val (p. 272-275). A" coté de M. Loisy apparait le
P. Lagrange (p. 155-163), ainsi que la Commission biblique, les
professeurs d’Ecriture Sainte choisis par Pie X (le P. capucin
Hetzenhauer et le P. jésuite Delattre), etc. C'est presque un
défilé qui passe sous nos yeux: 13, des ecclésiastiques, le car-
dinal Perraud, M. d'Albi, M. Batiffol, etc.; ici des laiques,
M. Blondel, M. A. Loth, M. Brunetitre, etc., sans oublier les
protestants Harnack, Auguste Sabatier, Ménégoz, Jean Réville,
etc. L'auteur aurait pu nous parler de lui-méme et de ses tra-
vaux, sa modestie s'est bornée a quelques lignes sur sa mise



— 579 —

a I'Index et sur ses difficultés avec son évéque. Il a jugé utile
de donner la traduction francaise du décret du Concile de
Trente sur les Ecritures canoniques, aussi les décisions du
concile du Vatican, et la Lettre de Pie X sur !'enseignement
des Ecritures dans les séminaires.

Que de détails importants seraient a signaler! Car, en
traitant de la question biblique, on touche forcément i maints
points essentiels du systéme romain. Notons, en particulier, la
liberté parfaitement illusoire que les exégeétes et les critiques
sont censés avoir dans I'Eglise de Rome. D'ordinaire, le parti
ultramontain lance des phrases sonores sur le respect que leur
Eglise ne cesse de professer pour la raison et la science; c’est
chez elle, a I'en croire, qu'il faut aller pour trouver ces saintes
choses! Or voici comment I'évéque de Chalons, M. Latty, traite
les critiques: « En ce qui concerne 'Evangile en particulier,
nous entendons lewr fixer des limiles et des conditions » (p. 120).
Peste! quel ton! M. Latty ignore évidemment ce qu’'est et ce
que doit étre un évéque. Et Pie X lui-méme, dans une lettre
a 'évéque Le Camus, appelle la critique: «des réveries d'es-
prits en délire » (p. 123). D'ailleurs, comment M. Loisy a-t-il
été traité méme par les siens? L’ont-ils réfuté? Non, mais in-
jurié, ce qui est plus facile.

Il faut lire trés attentivement les chapitres XII et XIII sur
les discussions anglicanes et sur les graves manifestations
auxquelles elles donnérent lieu. M. Houtin fait ressortir Iillo-
gicité des apologistes de la théologie dite conservatrice, lors-
qu'ils demandent, d'une part, la démission ou l'expulsion des
ecclésiastiques « contaminés par la critique », et, d'autre part,
la tolérance, dans 1'Eglise, du nombre croissant des simples
fideles «pour lesquels la valeur historique des détails d'un
dogme, bien plus, souvent méme, le prétendu fait qui est censé
lui servir de base, ne présente aucun intérét» (p. 239). Pour-
quoi deux poids et deux mesures? Y a-t-il, dans I'Eglise angli-
cane, une orthodoxie pour les ecclésiastiques et une autre pour
les simples fidéles? Cette attitude double est non moins grave
que le manque de critére dans toute cette discussion.

Priére aussi de lire la curieuse facon dont un bon capucin,
le célebre P. Hetzenhauer, écrit l'histoire sans avoir besoin
d'aucun document historique (p. 206-208). Il trouve la vision
d'imagination beaucoup plus commode que’la recherche histo-



— 580 —

rique: pure capucinade. Ce qui n’est pas moins piquant, c'est
la trés spirituelle lettre de Jean Alveére sur M. Loisy et sa
soumission (p. 127-130).

J'ai cité, dans l'article sur la Crise doctrinale ultramon-
taine '), le texte méme ou M. Houtin décrit la situation actuelle,
et ol le bilan des deux écoles est clairement établi. Il en
résulte nettement deux choses, 4 savoir: 1° que «I'Eglise ne
peut pas rendre historique ce qui ne l'est pas» (p. 62), simple
vérité de bon sens, mais completement violée dans I'Eglise
ultramontaine; 2° que les vrais croyants auraient grand tort
de s'effrayer de la crise en question, car ce qui croule, ce n’est
pas le vrai dogme chrétien, mais seulement la fausse théologie
qu'on lui avait substituée. Naturellement les partisans de cette
fausse théologie poussent les hauts cris; laissons-les crier, et
défendons d’'autant plus solidement les vrais dogmes.

Nous attendons avec impatience et gratitude le nouveau
volume que les événements forceront certainement M. Houtin
de nous donner.

Quant 4 ce que Rome en pense et en pensera, nous le
devinons dé¢ja par la condamnation que le cardinal-vicaire a
publiée dans 1'Osservatore Komano du 15 mai dernier. En
voici le texte dans tout son ridicule :

PETRUS
Tituli SS. Quatuor Corvonatorum — S. K. E. Presb. Cardinaiis
RESPIGHI — SSmi D. N. Papae Vicarius Genervalis —
Romanae Curiae eiusque Districtus Iudex Ovdinarius etc.

Cum Nobis constet de consilio proxime evulgandi in hac
Urbe Roma librum cui titulus — La question biblique — au
XX siecle — par — Albert Houtin — Paris — Libraire E.
Nourry — 14, Rue N. D. De Lorette — 1906;

Audita sententia aliquorum doctorum virorum, praedictum
librum, Auctoritate Nostra Ordinaria, proscribimus atque pro-
scriptum declaramus.

Itaque nemini cuiumscumque gradus et conditionis Nostrae
Iurisdictioni subiecto librum proscriptum aut vendere aut legere
vel retinere liceat sub culpa lethali.

Datum Romae, die 14 maii 1906.

PETRUS RESPIGHI Card. Vic.

) Voir, dans la présente livraison, p, §I12-513.



— 581 —

L'ouvrage de M. H. est naturellement dénoncé a I'Index
et au saint-office, et il est probable qu'il y remportera encore
deux condamnations. Espérons que l'auteur n'en continuera
que plus ardemment a travailler pour la vérité objective. Evi-
demment la crise s’aggrave de jour en jour, au point de vue
intellectuel comme au point de vue politique. LL’Eglise romaine
semble en train de perdre completement la France. Qui recueil-
lera la succession? Le wvrai catholicisme. E. MicHAUD.

F.de LAMENNAIS: Essai d'un systéme de philosophie catho-
lique (1830-1831); ouvrage inédit et publié d'aprés les ms.
par Chr., Marechal. Paris, Bloud, 1906, 432 p., 4 fr.

Sainte-Beuve a écrit dans ses « Portraits contemporains »:
« M. de L. a composé a La Chenaie les premieres parties d’un
grand ouvrage de philosophie religieuse qui n’est pas fini,
mais qui promet d’embrasser par une méthode toute ration-
nelle Uordre entier des connaissances humaines, a partir de la
plus simple notion de l'étre ... Nous avons été assez favorisé
pour entendre, durant plusieurs jours de suite, les premiers
développements de cette forte recherche : ce n’était pas & La
Chenaie, mais plus récemment a Juilly. » Le ms. original de
ces conférences existe-t-il ? Non (p. VI). Mais quelques audi-
teurs ont écrit ce que Lamennais dictait. M. Marechal a eu
entre les mains plusieurs de ces dictées, les a controlées, et
il tient pour absolument authentique le texte qu’il publie sous
le titre ci-dessus indiqué (p. IX-X). Acceptons-le avec grati-
tude et étudions-le.

Mais rappelons d’abord qu’il y a eu, en Lamennais, deux
ou trois Lamennais ; que le second et le troisieme ont répudié
le premier ; et que I'ouvrage qu’on nous offre est du premier.
La vraie pensée de Lamennais sur la philosophie est piutot
dans 1" Esquisse d’une philosophie (1841-1846) que dans
I’Essai dont il s’agit. Toutefois ce n’est point une raison pour
dédaigner celui-ci. Il renferme ¢i et 14 des considérations
dignes d’attention, qui peuvent toujours servir a la découverte
de la vérité. C’est a ce titre que nous le signalons.

Mais il est déja connu, démontré et entendu qu’il ne suffit
pas qu'une pensée soit de Lamennais pour étre admise sur



. BEY —-

parole ; que son premier systéme surtout repose sur des g
priori stupéfiants; que Lamennais fut toujours un homme
d’imagination ; que c’'est par la fantaisie qu’il est arrivé a 1’ul-
tramontanisme de sa premiére maniére, et que les théses phi-
losophiques et théologiques qu’il a échafaudées a cette époque
ne tiennent pas debout aujourd’hui. On se demande comment
un homme de cette ampleur a pu procéder si naivement,
émettre de prétendus axiomes qui n’étaient que de grosses
erreurs, et manquer a ce point de méthode et de logique. Ni
psychologue, ni analyste, il a admis en bloc les assertions que
son frere et d’autres lui ont inoculées, et c’est sur ces maté-
riaux sans valeur qu’il a construit son premier systéeme. Il a
commencé par subordonner le savoir humain & la foi, sans se
demander de quelle foi il entendait parler. Il a soumis la rai-
son individuelle & la raison sociale, sans examiner ce qu’était
cette raison sociale, ou elle existait, ol étaient ses décisions.
I a déclaré que «les dogmes » étaient les principes supé-
rieurs des sociétés, les faits primitifs, les conditions nécessaires
de l'existence sociale, et cela, sans analyser ces prétendus
« dogmes », sans voir d’ou 1ls venaient, ni de quel droit il les
tenait pour des « dogmes ». Du premier coup, il déclarait que
I'individu n’est qu'une abstraction; que, par conséquent, son
salut est dans la renonciation a soi-méme et dans l'abandon
total de so1i a la société. Telle était, a ses yeux, la foi sociale;
et la foi sociale était la foi religieuse ; et la foi religieuse était
la foi catholique, Ja foi romaine! On croit réver en lisant de
telles utopies.

Les livres sur Lamennais abondent depuis quelques
années. Ne nous en plaignons pas. Il en sortira un portrait
plus exact de I’homme, et surtout une appréciation plus juste
des vérités et des erreurs. Ce qui restera de lui, ce sera l'écri-
vain, non que son romantisme soit parfait, mais certaines pages
sont réellement magistrales, certaines sentences burinées a
jamais, certaines descriptions pleines de profondeur et d’une
ineffacable couleur, certains anathémes irrévocables. E. M.

C. LATREILLE: Joseph de Maistre et la Papauté; Paris,
Hachette, in-16, fr. 3, 50, 1906.

Le comte Joseph de Maistre a été proné et plus ou moins
imité par deux catégories de disciples: les uns, théologiens



— BBE ==

de profession, ont été séduits par ses opinions extrémes et sa
théologie politique, et ont délaissé la théologie scripturaire et
patristique pour se lancer a sa suite dans les paradoxes d’un
papisme fanatique; les autres, politiciens d’ancien régime,
simples laiques étrangers a la théologie, mais voulant jouer
comme lui un role de dilettantes dogmatiseurs, ont transporté
a son exemple leur politique et leur dilettantisme dans la théo-
logie, et ont abouti &4 la méme impasse que les précédents.

Les uns et les autres, ainsi que leurs adversaires, ont 2
peu pres dit tout ce qui peut étre dit sur cet homme étrange,
audacieux, vrai casse-cou de ce trone et de cet autel qu’il
voulait certainement défendre et solidifier. Il s’est trompé du
tout au tout, nous le savions déja. Cependant le volume de
M. Latreille, loin d’étre inutile, sera méme précieux, non pas
pour nous apprendre des choses essentielles sur le systéme
d’absolutisme royaliste et ecclésiastique du célebre diplomate,
mais pour nous renseigner sur 'auteur du livre Du pape et de
L’Eglise gallicane, sur les détails de leur composition et de
leur publication, et surtout sur les procédés de I'auteur comme
publiciste. ‘

Nous savions déja trois choses : la nullité¢ de sa théologie,
son esprit de parti inoui, ses procédés de discussion poussés
jusqu’au mépris des documents, jusqu'a l'injure des adver-
saires, jusqu'a l'arrogance de l'infatuation la plus déplacée.

D’abord, sa théologie était nulle. Elle ne procédait ni de
I’Ecriture sainte, ni de la patrologie, qui lui étaient absolument
étrangeres. Ce grand seigneur né autoritaire raisonnait tout
simplement ainsi: La chose par-dessus tout nécessaire, c’est
I'autorité ; or elle n'est rien si elle n’est absolue ; donc il faut
des rois absolus. Sans eux nous périssons. D’autre part, sans
un caractére divin ils sont impuissants ; donc ils doivent re-
lever d’un envoyé divin, d’un monarque divin, le pape, qui
est le fondement social et la clef de voute de toute la poli-
tique, comme il est la clef de voute de toute la religion. Ce
dernier point n'est pas moins certain que le premier : «car,
a-t-il dit, « point de morale publique ni de caractéere national
sans religion, point de religion européenne sans le christianisme,
point de christianisme sans le catholicisme, point de catholi-
cisme sans le pape, point de pape sans la suprématie qui
lui appartient » (p. 8). Ou a-t-il découvert ces lubies? Ni



— 584 —

dans 'Ecriture, ni dans la patrologie, ni dans I’histoire de
I’Eglise, mais uniquement dans son imagination politique.
M. Latreille 'avoue : « Il s’appuiera sur le raisonnement phi-
losophique (?); une métaphysique (?) de la souveraineté lui
permettra d’établir (?) l'autorité du pape » (p. 93). Ne par-
lons ni de philosophie, ni de métaphysique, car ce diplomate
ne connut sérieusement ni une ni l'autre. C’est sa politique
absolutiste, sa seule idée, son seul instinct, qui lui inspira tout
le reste. « Hypnolisé pour ainsi dire, avoue encore M. L., par
les analogies qu’il voulait établir entre le gouvernement ecclé-
siastique et le gouvernement civil, il concevait le pape aussi
absolu que le roi de France avant la charte et 'empereur de
Russie » (p. 167). Telle fut toute sa science théologique.

Son esprit de parti I’empéchait de voir et de comprendre
quoi que ce ftit en dehors de sa marotte. Deés que le pape lui-
méme paraissait sortir du cadre qu’il lui avait tracé, il ne
croyait plus ni a son infaillibilité ni a sa divinité. « Son irri-
tation, remarque M. L., n’avait plus de bornes quand il apprit
que Pie VII consentait a couronner Napoléon et & se rendre a
Paris. - Il écrivait le 29 février 1804 : « Il parait par des rela-
tions incontestables qu'on est fort mécontent & Paris... On
s’y moque assez joliment du bonhomme, qui, en effet, n’est
que cela, soit dit a sa gloire (sic); mais ce n’est pas moins
une trés grande calamité publique qu'un bonhomme dans une
place et & une époque qui exigeraient un grand homme »
(p. 3-4). Pauvre pape divin, absolu, infaillible, et assimilé a
un polichinelle! Selon de Maistre, 'autorité est nulle si elle
n’est pas infaillible et impeccable; c’est ce qu’il appelle son
absoluité ; donc tout monarque doit étre infaillible parce que
absolu ; donc le pape, monarque par excellence et premier des
monarques, doit étre absolument infaillible et indiscutable, et,
s’il doit I'étre, il 'est. Si c’est en méme temps un bonhomme
et un polichinelle, tant pis! ... Le célebre diplomate a oublié
d’allumer sa lanterne sur cette question, pourtant capitale.

Enfin, nous connaissions aussi son mépris de la science et
des procédés scientifiques. Nous avions lu, dans ses Quatre
chapitres sur la Russie (1811), que « les inconvénients iné-
vitables de la science, dans tous les pays et dans tous les
lieux, sont de rendre ’homme inhabile & la vie active, qui est
la vraie vocation de '’homme ; de le rendre souverainement



— 585 —

orgueilleux, enivré de lui-méme et de ses propres idées,
ennemi de toute subordination, frondeur de toute loi et de
toute institution, et partisan-né de toute innovation » (p. 17).
Nous savions qu'il rejetait de tout document scientifique et
historique les parties qui le génaient; qu’il faussait ainsi la
tradition et 'histoire ; qu’'au lieu de réfuter les doctrines con-
traires aux siennes, il injuriait et calomniait leurs partisans.
« Je vous dis », écrivait-il le 28 septembre 1818, « qu'on n’a
rien fait contre les opinions, tant qu’on n’a pas attaqué les
personnes » (p. 134). « Aussi », ajoute M. L., «quelle héca-
tombe de gallicans, de jansénistes, de protestants, de parle-
mentaires, de rois mémes, J. de Maistre n’a-t-il pas faite dans
le Pape et I'’Eglise gallicane ! Parmi les gallicans, Fleury
était accusé de mensonge ; Bossuet, vilipendé de toutes les
facons, était en fin de compte traité de comédien; les évéques de
1682 étaient appelés ldches corrupteurs du pouvoir ; les jan-
sénistes, Pascal en téte, étaient exécutés et trainés dans la
boue. Luther et Calvin n’étaient que des polissons. Quant
aux parlementaires, ils trahissaient les intéréts de la religion »
(p. 135). M. Latreille parle de «son arrogance habituelle »
(p. 139). Quarante-deux ans aprés la mort d'Honorius, le
Ve concile cecuménique ayant condamné ce pape comme héré-
tique, de Maistre écrivit : « Depuis quand se trompe-t-on apres
sa mort? ... La vraie difficulté, selon moi, n’est pas d’ex-
cuser Honorius, mais d’excuser le VIe concile. » A quoi
M. Latreille réplique simplement: « Honorius s’est trompé
avant de mourir, il a été jugé aprés sa mort. .. J. de Maistre
déplace les responsabilités » (p. 143).

Voila la science, les procédés, les jeux de mots, 'esprit
de celui qui a fasciné nombre de théologiens et de politiciens,
dont Veuillot a été le singe, et qui a inspiré le Syllabus ainsi
que les dogmes du Vatican.

Nous savions tout cela. Cependant beaucoup de détails
relatifs & ces questions sont mis en plus grande lumiére par
M. Latreille, qui a eu la bonne fortune de posséder le ms. du
Pape (< qui est», dit-il, «trés différent du texte connu »),
ainsi que « 47 lettres de J. de Maistre, 6 cahiers d’observations
soumis par le Lyonnais, Guy-Marie de Place. (correcteur de
ce ms.), et de nombreuses feuilles contenant les réponses dé-
taillées de l'auteur » (p. XIX). En sorte que M. Latreille a



— 586 —

pu constater les points sur lesquels de Maistre a été repris par
son correcteur, les aveux faits par de Maistre a ce dernier,
les lacunes de ses informations, ses audaces obstinées, etc.
Tel est le vif intérét de ce volume.

Je regrette que la place me manque pour indiquer les
passages dans lesquels M. Latreille me parait avoir péché ex-
cessu caritatis envers son triste héros, qui non seulement a
manqué de charité envers tout le monde, mais de justice et de
vérité dans une question ol la vérité et la justice devaient et
doivent encore primer tous les points de vue. Clest le cote
faible du volume.

Je me bornerai donc, pour le moment, & citer guelques
textes dans lesquels M. L., malgré sa trop grande condescen-
dance, a été contraint d’avouer les torts et les erreurs de J. de
Maistre, torts et erreurs qui sapent sa these par la base et qui
montrent les pieds d’argile du trop fameux colosse ultramon-
tain.

« Nous allons voir que le Pape et ' Eglise gallicane n’ont
pas été préparés par des recherches suffisantes, et que l'au-
teur n’a pas eu un certain nombre de livres, qui pourtant
semblaient indispensables. L’érudition de J. de Maistre est
trés courte, malgré les apparences, et surtout elle est souvent
G c6té du sujet. lLes livres curieux et inattendus sont cités
plus souvent que les livres vraiment topiques. .. Si 'on dresse
la table analytique des auteurs cités au cours de l'ouvrage,
on remarquera [l’absence de beaucoup de livres indispen-
sables, et non des moindres (p. 43) ... Les sources f{ran-
caises, J. de M. les ignore ou les dédaigne; tous nos auteurs
lui paraissent suspects a priori » (p. 44). Notamment il attaque

violemment d’Aguesseau; «or il n’avait pas lu d’ Aguesseau,
et le ms. nous prouve que, s'il le cite deux fois, c'est d’apres
des intermédiaires ». De Maistre a aussi attaqué Bossuet et

Fleury ; «eh bien! ni 'un ni 'autre ne furent vraiment con-
nus de J. de Maistre. Il a lu Bossuet dans le cardinal de
Bausset . . . Nous pouvons l'affirmer, aprés avoir compulsé les
ms. du Pape et de 1 Eglise gallicane, jamais les références
de Bossuet données par J. de M. ne vont aux ceuvres ori-
ginales ; toutes sont puisées dans le cardinal de Bausset. ..
L’inconvénient de cette documentation de seconde main éclate
mieux encore, lorsqu’on voit J. de M. choisir parmi les docu-



— B8 —

ments de cette Histoire et ne retenir que ceux qui s’accordent
avec ses idées » (p. 49).

« Rien n’égalait le mépris de J. de M. pour cet oracle des
gallicans, Fleury » (p. 53). Or il ne l'avait pas lu non plus ;
«il n’a connu 1'Histoire ecclésiastique que par le livee de
Marchetti . . . Mais V' érudition de cet historien ultramontain,
qui prend en faute Fleury sur certains points, échoue a ren-
verser le monument de l'historien... C’est a Marchetti qu'il
emprunte sa défense des Fausses Décrétales. .. C'est dans
Marchetti qu’il trouve une citation tronquée de Fleury, qu’il
tronque encore @ son tour > (p. 50-51). De Maistre a
connu aussi les Nouveaux opuscules de Fleury, publiés par
Emery, mais «1l intervertit les passages qu'il cite arbitraire-
ment et qu'il mutile » (p. 54). Les exemples cités par M. L.
(p. 84-85) sont topiques. A propos d'une «insupportable
assertion » de de Maistre au sujet de larticle 11 de la Décla-
ration de 1682, M. L. remarque: « J. de M. a un penchant si
décidé vers linexactitude qu’il introduit, sans s’en douter (?),
des altérations dans les textes les plus connus, et que, si on
Pen avertit, il les justifie et les maintient. » Il faut lire les
détails sur la facon dont de Maistre en a usé avec Zaccaria
dans l'intention de réfuter le Febronius de 1'évéque de Hont-
heim (p. 65-69), avec Voltaire (p. 53-37, 80-81), avec DPascal
(p. 80), etc.

De Maistre ne controlait pas les auteurs qu’il copiait. 11
écrivait méme a son éditeur : « Il m’est aussi impossible de
faire une vérification que de monter & la lune » (p. 83). Les
vrals savants sont souvent trées embarrassés en face de textes
contradictoires, pour résoudre les conflits d’autorités; mais
« J. de M. ne connait pas ces tatonnements du vrai savant,
les contradictions des textes ne l'arrétent pas: le plus sur,
a ses yeux, c’est celui qui cadre le mieux avec son raisonne-
ment » (p. 89). « Il ne posséda pas les connaissances encyclo-
pédiques dont une certaine école lui fait honneur (p. 90). ..
I n’est pas I’érudit patient qui amasse des faits pour s’élever
a I'idée ; au lieu d’interroger les faits eux-mémes, de se livrer
en quelque sorte a leur enseignement, de soumettre son igno-
rance aux legons qui s’en dégagent, il les plie & son systéme;
il est le voyant, le vates qui monte sur son trépied et qui vo-
lontiers s’écrie: Cet oracle est plus str que celui de Calchas.



— 588 —

On comprend que Rome ait eu des inquiétudes & voir sa cause
défendue par un tel champion » (p. 92). Quelles inquiétudes ?
Rome a parfaitement accepté les fantaisies de cet oracle; avec
empressement elle a tiré les marrons du feu; elle s’est bien
gardée de repousser sa prétendue érudition, quoiqu’«il se soit
comporté a l’endroit de 1’érudition avec un sans-géne inex-
cusable » (p. 94). Bref, ses « méditations ne s’alimentaient
qu’'a la source empoisonnée des préventions et des rancunes »
(p. 351).

Tel fut 'homme, tel fut le théologien, tel fut le chef
d’école. C’est de son extraordinaire ignorance que sortit en
trés grande partie, comme de sa source, «source empoisonnée »,
le torrent d’ultramontanisme qui emporta la papauté a partir
de 1820 et la précipita dans le « maquis théologique » ol elle
se débat aujourd’hui. E. MicHAUD.

Monumenta Judaica. Herausgegeben von August WUNSCHE,
W. NEUMANN und Moritz ALTSCHULER, unter der Leitung von
Dr.J. J. HOLLITSCHER, im Akademischen Verlag, Wien und
Leipzig, 1906.

Von diesem monumentalen Quellenwerke, dessen Kr-
scheinen von christlichen und jiidischen Theologen mit Span-
nung erwartet wird, liegt nunmehr das 1. Heft des 1. Bandes
vor. Dasselbe enthélt eine orientierende Einleitung unter
dem Titel ,Plan und Prinzipien der Monumenta Judaica“,
unterzeichnet von dem Leiter der Unternehmung, ein Ver-
zeichnis der zahlreichen Mitarbeiter, eine Angabe der beniitz-
ten Quellen- und Literaturwerke, das Abbreviaturen-Schema,
einen Aufsatz iiber die miindliche Uberlieferung der Israe-
liten, eine kurze Darstellung des Lebens und der Ubersetzer-
titigkeit des Onkelos, ein Transkriptions-Alphabet und end-
lich den Anfang des Targum Onkelos zum Pentateuch. Dem
Hefte sind 2 Tafeln beigegeben, von denen die eine der so-
genannten (Gebhardts-Bibel entnommen ist und die biblische
Schopfungsgeschichte darstellt, wihrend die andere eine Seite
der sogenannten Wengzels-Bibel, d. i. der in Prag unter dem
Konig Wenzel geschriebenen vorlutherischen deutschen Bibel-
iibersetzung, wiedergibt. Kin eingehendes Studium des in-
haltreichen Heftes zeigt, dass das Unternehmen ein ganz



— 389 —

eigenartiges ist und sowohl in bezug auf Umfang als wissen-
schaftliche Bedeutung sich sehr wohl der grossen Kant-Aus-
gabe oder dem ,Thesaurus lingue Latine“ der Berliner
Akademie der Wissenschaften zur Seite stellen darf. Das
ganze Unternehmen zerfdllt in zwei grosse Abteilungen:
1. in die ,Bibliotheca Targumica®“, welche simtliche Tar-
gumim zum Alten Testamente in erstmaliger deutscher Uber-
setzung enthalten wird, und 2. in die ,Monumenta Talmu-
dica“, welche die in den beiden Talmuden, sowie in der
dlteren jiidisch-exegetischen Literatur enthaltenen histori-
schen Quellen in erstmaliger deutscher Ubersetzung hringen
werden.

In der ,Bibliotheca Targumica® handelt es sich um die-
jenigen Ubersetzungen des Alten Testamentes, die neben
der griechischen Version geradezu als Primérquellen der
hl. Schrift zu betrachten sind. Unter dem Namen Targumim
(= Ubersetzungen) werden nédmlich die aramiischen Uber-
setzungen und Umschreibungen des Alten Testamentes zu-
sammengefasst. Ihr Ursprung reicht in das 7. Jahrhundert
v. Chr. zuriick. Seit der Riickkehr Israels aus dem baby-
lonischen [xil wurde an der Stelle des Hebréischen immer
mehr das Aramdische die Volkssprache. Sollte das Volk
den Inhalt der hebriischen Bibel verstehen, so war es notig,
denselben in den nun herrschend gewordenen aramiischen
Dialekt zu iibertragen. Es bildete sich darum das Amt eines
Turgeman, d. h. eines Dolmetschers, welcher die Aufgabe
hatte, in der Synagoge den alttestamentlichen Text sofort
nach der Verlesung in das Aramiische zu iibertragen.
Diese araméiische Ubersetzung (Targum) war fiir die pa-
lastinensischen Juden gerade so gut ein Bediirfnis wie die grie-
chische Ubersetzung (Septuaginta) fiir die agyptisch-grie-
chischen Juden. Um die Zuhorer vor Missverstindnissen zu
hewahren, erlaubten sich die Ubersetzer insofern gewisse
Freiheiten, als sie den hebridischen Text meist keineswegs
wortgetreu wiedergaben, sondern ihn umschrieben oder,
wenn sie es fiir notig hielten, erlduterten und erklidrten. So
wurde fiir einen schwer verstindlichen, bildlichen Ausdruck
der eigentliche, deutliche gesetzt. Um Anstoss zu vermei-
den, wurden gewisse Stellen euphemistisch gefarbt. Ver-
altete Namen von Volkern, Stddten und Bergen vertauschte



— 590 —

man mit den zur Zeit tblichen. Sogar die jiidische Dog-
matik hat auf die Ubertragung des Textes einen Einfluss
ausgeiibt, was sich hauptséchlich in dem Bestreben zeigt,
die anthropomorphischen und anthropopathischen Begriffe
moglichst zu beseitigen, sie zu erkldren und in ihrer rich-
tigen Bedeutung darzulegen. Dieser Freiheit in der Erkli-
rung lduft aber eine solche Treue gegen den Buchstaben
parallel, dass es auch bei den freiesten Umschreibungen fast
immer moglich ist, den dem Targum zu Grunde liegendeun
hebraischen Text mit Sicherheit herauszufinden: dieser hat
dann als der ilteste und wichtigste Zeuge fiir den alttesta-
mentlichen Text zu gelten und stellt den Urtext der Bibel dar.
Welchen hohen Wert man den Targumim schon im
Altertum heilegte, zeigt eine Vorschrift des Talmud, nach
welcher jeder Jude ohne Unterschied des Standes und der
Bildung verpflichtet ist, an jedem Sabbath einen Abschnitt
aus dem Pentateuch nicht nur in dem hebriischen Urtext,
sondern auch in der aramaischen Ubersetzung zu lesen. Fiir
die christliche Exegese sind einzelne Targumim noch des-
halb besonders wichtig und interessant, als sich in ihnen be-
stimmte alttestamentliche Bibelstellen in deutlichster messia-
nischer Auslegung vorfinden, deren nihere Kenntnis in man-
cher Beziehung aufklirend wirken kann. Man darf also fiig-
lich hehaupten, dass die Targumim eine interkonfessionelle
Bedeutung haben. Die uns schriftlich erhaltenen Targumim
sind zwar verhéltnisméissig spédt redigiert worden, gehen
aber immerhin weit in die vorchristliche Zeit zuriick, wie
schon das ganzliche Fehien irgendwelcher Polemik gegen
das Christentum beweist. Keines der auf uns gekommenen
Targumim erstreckt sich iiber das ganze Alte Testament;
doch besitzen wir Targumim iiber alle kanonischen Biicher;
einzig zu Daniel, Esra und Nehemia gibt es keine, und zwar
aus dem einfachen Grunde, weil diese Biicher selbst teil-
weise in araméischer Sprache geschrieben sind. Zu einigen
Biichern wiederum besitzen wir mehrere Targumim, so haben
wir zum Buche Esther deren drei, wegen der Hochschéitzung
des Purimfestes, an welchem diese Schrift verlesen wird.
Die #ltesten Targumim sind unzweifelhaft diejenigen der
5 Biicher Mosis und der Propheten. Ubertrafen doch diese
beiden Abteilungen des Kanons die dritte, die der Hagio-



— 5891 —

graphen, bedeutend an Ansehen und wurden doch sie, nebst
den Psalmen, wédhrend Jahrhunderten im Gottesdienste aus-
schliesslich verwertet. Bisher waren die Targumim noch
nicht in eine moderne Sprache iibersetzt worden; nur in den
beiden Polyglotten-Bibeln finden wir sie in lateinischer Uber-
setzung. Das Verdienst, diese einzigartigen Dokumente
durch eine getreue deutsche Ubersetzung auch den breitesten
Schichten des gebildeten Publikums zugénglich gemacht zu
haben, gebiihrt den Monumenta Judaica. Leider wird der
araméiische Urtext nicht in hebridischen Lettern, sondern in
lateinischer Transkription wiedergegeben. Die Herausgeber
entschuldigen ihr Vorgehen damit, dass ,einerseits ein punk-
tierter Text die Kosten des Werkes durchaus nicht im Ver-
héltnisse zum Werte einer solchen Wiedergahe erhoht hiitte,
anderseits aber ein nicht punktierter Text nur wenigen
Fachleuten verstindlich gewesen wiire“. Richtig ist es wohl,
dass der Urtext in der hebriischen Quadratschrift die Laien-
welt leicht von der Subskription hétte abschrecken konnen,
was sehr zu bedauern gewesen wéire, anderseits wére aber
doch der Wert der Monumenta als Quellenwerk dadurch noch
bedeutend gestiegen, Wer z. B. die in diesem Jahre er-
schienene unpunktierte Konkordanz zum Targum Onkelos
von Brederek fiir das Studium der Monumenta beniitzen will,
der wird es recht unbequem finden, die lateinische Umschrift
— wenn auch nur im Kopfe — wieder in hebraische Schrift-
zeichen zuriickiibertragen zu miissen, um den urspriinglichen
araméiischen Text wieder zu erhalten. Hoffentlich wird
wenigstens bei der Bibliotheca Talmudica der Urtext in der
urspriinglichen Form wiedergegeben. Wir kiénnten uns den
Urtext des Talmud in lateinischen Lettern schlechterdings
nicht vorstellen.

Nebst den Targumim wird der erste Hauptteil der Mo-
numenta auch die samaritanischen, syrischen, arabischen, la-
teinischen, griechischen und gotischen Bibeliibersetzungen
enthalten, weil sie, in weiterem Sinne aufgefasst, ebenfalls
eine Art Targumim, d. h. Bibeldolmetscher sind und eine
hochst beriicksichtigenswerte Quelle fiir Theologen, Philo-
logen und Historiker bilden.

In der zweiten grossen Abteilung des Unternehmens,
den Monumenta Talmudica, soll der Leser vornehmlich mit



— 592 —

der Geschichte des Orients und mit der semitischen Kultur
bekannt gemacht werden, indem er aus der talmudischen Li-
teratur ein reich belebtes Bild der alten Vélker erhalten wird,
wie er es wohl in keiner der vorhandenen alten Literaturen
finden diirfte. Babylon und Assyrien werden da im Vorder-
grunde stehen. Der ganze, die Gegenwart fiillende Babel-
und Bibelstreit wird in die lebendigste Beleuchtung treten.
Nach Beendigung des Werkes, was in zirka 6 bis 8 Jahren

der Fall sein diirfte — es erscheinen jiahrlich vier Hefte in
Gross-Lexikon-Format - — werden die Monumenta Judaica

das wichtigste, bis jetzt kaum iibersehbare Quellenmaterial
nicht nur zur Bibel, sondern auch zur Geschichte der Bibel
enthalten. An der Hand dieses Werkes wird es auch dem
gebildeten Laien moglich sein, in den Geist altorientalischer
Religion und Kultur leicht und vollstéindig einzudringen.

Die konfessionellen Schwierigkeiten, welche sich bei der
Herausgabe der Monumenta geltend machen konnten. hat der
Leiter des Unternehmens dadurch zu iiberwinden gesucht,
dass er je einen Vertreter des Protestantismus, des réomischen
Katholizismus und des Judentums zu gemeinsamem Wirken
verband. Wo diese Fachgelehrten von einander differieren,
zeichnet jeder selbstindig fiir seine Ansicht. Einem jeden
dieser drei Herausgeber stehen noch in- und ausldndische
Gelehrte seiner Konfession als Mitarbeiter zur Seite. Dem
Vertreter der romisch-katholischen Kirche ist z. B. ein Mit-
arbeiter (Dr. B. Schéifer in Beuron) beigegeben, der die
.romisch-katholische Auffassung alttestamentlicher Stellen®
zui erldutern hat! Vom technischen Standpunkie aus be-
trachtet, bilden die Monumenta Judaica eine grossartige, mit
privaten Mitteln noch nie gewagte Unternehmung, die den
Ruhm der deutschen Wissenschaft bedeutend mehren wird,
und der wir den besten Erfolg wiinschen.

Bern. Prof. Dr. KuNZz.

A. Rivaup: Les notions d'essence et d’existence dans la
philosophie de Spinoza. Paris, Alcan, in-8¢, 1906, 3 fr. 75.

Grand et difficile probléme, mais qui doit intéresser vive-
ment tous les vrais philosophes. De savoir au juste ce que
Spinoza a puisé dans les philosophies antérieures et ce qu'il
a fourni lui-méme en propre, c'est déja quelque chose; mais



— 593 —

I'important est de savoir ce que 1'on doit penser de ces notions
mémes, si elles sont creuses ou si elles impliquent du réel, et
quel est ce réel.

Selon Spinoza, le fait capital est que l'essence n’est pas
un étre inerte; elle est inerte, si I'on veut, en ce sens qu'elle
ne peut pas changer son étre. Mais elle est une cause, ens
reale. La réalité est cette faculté qu'ont les essences de pro-
duire quelque chose, de donner naissance a des propriétés
diverses (§ 55). On peut donc considérer les essences en elles-
mémes, et en méme temps examiner les modes d’existence
qui leur correspondent; on ne peut pas séparer les essences
de leurs propriétés ou actions (§ 63). Sans doute, I'essence
des choses éphémeres demeure contingente; mais c'est leur
essence méme qui les porte a l'existence; le conatus qui fonde
leur existence dépend de leur essence; I'existence leur apporte
un supplément de réalité. C'est au cours de sa vie éphémere
que 'homme prend, par l'intensité méme de cette vie, cons-
cience de son essence éternelle. Ce passage, sorte de création,
a lieu par l'opération des lois causales qui opposent les unes
aux autres les diverses existences dans la durée. Cette opéra-
tion implique le systéme des idées dans lintellect infini en
acte, le systéme des mouvements dans la facies fotius universi.
Par le jeu des causes, les essences sont plus ou moins limi-
tées; elles patissent (§ 144). Tel est le passage de l'essence a
I'existence, passage qui n'est pas un acte arbitraire de la vo-
lonté divine, mais l'action inévitable des causes (la cause divine
y comprise), grace a la facies totius universi et a I'idée de Dieu
dans la pensée; en sorte que la force qui maintient chaque
existence et chaque essence est la force divine, dont le sys-
téme tout entier est 'expression immédiate. La distinction de
I'essence et de l'existence se raméne ainsi 4 la distinction de
deux modes de l'action divine. Cette action est présente dans
chaque essence directement; elle est présente en chaque exis-
tence changeante, par le systéme qui la détermine et la limite.
Les deux causalités, dont 'une est éternelle tandis que l'autre
s’exerce dans la durée, restent distinctes, mais elles sont unies
comme deux expressions d'une méme vie et d'une méme force
(§ 146).

M. Rivaud a déployé beaucoup de patience, de talent et
de précision dans 'analyse des détails de cette métaphysique

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906, 39



— 594 —

subtile. Ses Conclusions et Remarques générales me paraissent
supérieurement formulées, et dignes d'étre méditées avec le
plus de pénétration possible, surtout les §§ 148-154. Il faudrait
en citer le texte complet. On y verrait la modération et la
sincérité de l'auteur, qui ne se paie pas de mots, et surtout
un essai de syntheése, d'aprés 1'Ethique; essai qui rapproche
et concilie, par l'idée de loz, les parties disparates du spino-
zisme, «Cette loi gouverne, ordonne les changements des étres
éphémeres, lLa vie, en chacun de ces é&tres, se traduit par la
soumission aux lois de l'essence, et par celles-ci aux lois gé-
nérales de la vie universelle. L'idée de la loi réunit en elle
les deux notions opposées de la permanence et du changement.
L'’action, en un sens, posséde un étre éternel; en un autre sens
elle implique le devenir. C'est donc dans l'étre éternel, partout
présent en chaque étre particulier, par la loi qu'il lui donne,
que se trouve la source de l'action et de la vie. On arrive
ainsi 4 imaginer comment l'unité divine des lois de la nature
peut se multiplier en tant d’étres divers, dont chacun, par la
loi présente en lui, participe de la vie universelle. L’essence
sous la forme de loi est le principe de vie immanent dans les
étres, 'étre dans ce qu'il a de plus intime, de permanent et
de vivace. Et l'existence, expression de la loi, est I'étre mani-
festé, développé, la loi visible et devenue concrete. L'idée de
la loi rapproche donc le fini et l'infini, le tout et chacune de
ses parties, l'existence éternelle et l'existence éphémere, le
monde imaginé et percu dans la durée, du monde con¢u en
Dieu par l'intelligence, sous la loi qui 'ordonne. Il est réservé
a l'ame humaine, infinie par l'idée de Dieu, de sentir et de
percevoir par la conscience, la vie universelle qui se manifeste
en elle» (§ 152).

Ces pensées élevées et fécondes, qui nous sortent du terre
a terre grossier olt notre intelligence trop souvent s'enlise,
méritent, je le répete, d'étre creusées et poussées plus profon-
dément encore. Le spinozisme est encore trop scolastique pour
étre un dernier mot; mais c'est une étape, qui ouvre de nou-
veaux horizons a4 la pensée et a la science. E. M.



— 595 —

Paul SABATIER: A propos de la séparation des Eglises et
de I'Etat; II° édition augmentée; Paris, Fischbacher, 216 p.,
1906, fr. 3.

C’est avec plaisit que nous reparlons de ce trop court
volume, a l'occasion de sa seconde édition qui contient une
nouvelle Préface!). Par les nombreuses lettres que 1l'auteur
a recues, il s’est convaincu que «la crise catholique a une
étendue et une intensité dépassant de beaucoup » tout ce qu'il
avait imaginé, et il constate «le travail profond qui s’accom-
plit au sein du clergé catholique romain : assimilation intellec-
tuelle et scientifique, assimilation politique et sociale, il s’essaie
a tout avec un entrain et un bonheur dont on ne saurait guére
prévoir les résultats » (p. XVII). Nous sommes heureux de
cette appréciation qui coincide si exactement avec nos articles
sur la « Crise doctrinale dans 1’Eglise catholique-romaine en
France ». .

Un point intéressant & noter, c’est que, d’aprés la remar-
que de M. Sabatier, le catholicisme (il faut dire [’ultramon-
tanisme) des Universités de I’Etat est « bien plus conserva-
teur » (il faut dire bien plus arriéré) que celui des Universités
dites catholiques; lesquelles « souffrant davantage des mé-
thodes suramnées », font plus d’efforts pour leur renovation in-
tellectuelle et religieuse. Voir aussi, & ce propos, notre article
sur « Un historien papiste dans 1I’Université de France > (Re-
rue, avril 1901, p. 376-387) ; et ce que nous avons dit des
erreurs commises par M. Emile Chenon au sujet des protes-
tants et des anciens-catholiques pour le bénéfice de Rome, on
pourrait malheureusement le dire de cent autres universitaires.
L’ Académie, elle aussi, récompense chaque année des ouvrages
non moins remarquables par leurs « méthodes surannées » que
par leur style antiacadémique.

Quoi qu’il en soit, les erreurs du passé sont & jour, et
nombreux sont ceux qui marchent avec patience et amour
vers la vérité de demain. « Nombreux sont déja les prétres
de ce genre, dit l'auteur ; rattachés a 1’Eglise d’aujourd’hui
par I’éducation, la consécration initiale, 1’élan juvénile, et qui
vivent, par avance, dans celle de demain. Ils accomplissent
des rites dans lesquels ils ne voient déja plus un but, mais un

1 Voir la Revue d’avril 1906, p. 361-363.



— 596 —

langage trés imparfait, parabole et balbutiement de réalités
a peine entrevues » (p. XXI). De 1a Veffroi du cléricalisme et
de la papauté ; mais le vrai catholicisme, le vrai christianisme
(car c’est tout un) vaincra et le cléricalisme et la papauté.

Je recommande aux lecteurs, d’une maniére toute parti-
culiere, les sages réflexions de M. Sabatier sur 1’encyclique
Vehementer et ses conséquences (p. 60-84), ainsi que les do-
cuments de 1’ Appendice (p. 119 et suiv.). E. M.

Paul StaprrEr: Questions esthétiques et religieuses; Paris,
Alcan, in-8¢, 1906; 3 fr. 75.

Ce %olume contient une premiére étude, ou l'auteur cher-
che a préciser ce que la formule de «1'art pour l'art» renferme
de vrai et de faux; puis, une seconde, ou il fait ressortir le
caractere religieux de Pierre Leroux; enfin, une troisiéme, ou
il analyse la crise actuelle des croyances chrétiennes. C’est
surtout celle-ci qui nous intéresse ici.

Certes, M. P. Stapfer est de parfaite bonne foi dans son
analyse et dans sa description de la crise. Mais oserais-je dire
que j'aurais désiré plus de profondeur, plus de précision, plus
d’ampleur, et aussi des sources plus autorisées que des textes
de romanciers, de poetes, voire méme de quelques moralistes.
Protestant, il a surtout étudié le monde protestant. Quelle est
la fin de son enquéte? Il résume ainsi le bilan du protestan-

tisme orthodoxe: « L’orthodoxie protestante — j'entends le
systeme de métaphysigne révélée et d'histoires miraculeuses
fondé sur l'autorité scripturaire — a manifestement fini de

vivre » (p. 201). Le bilan du protestantisme libéral est celui-ci:
« L'insuffisance méme, le vague et la pauvreté théologique du
protestantisme libéral le protégent, seul, contre la destruction.
C’est une dilution du christianisme, présentant l'avantage —
inappréciable pour les hommes de raison et de sentiment —
de réduire au minimum lirrationnel sans se confondre entie-
rement avec la philosophie » (p. 202).

Evidemment, ce n'est pas 12 la vraie vie religieuse. De
quel coété faut-il donc se tourner pour la trouver? Est-ce du
coté du catholicisme? L'auteur ne connait qu'un catholicisme,
tout en bloc, le papisme évidemment; et naturellement, c'est



— 597 —

un cadavre, une ruine; on peut l'enguirlander, mais rien de
plus. Faut-il aller a la libre-pensée irreligieuse? Encore moins.
«S'il y a une chose qui nous fasse horreur, dit M. S., une
chose qui serait capable, par réaction, de nous rendre sympa-
thique et cher le vieux papisme lui-méme (sic), tout fardé et
maquillé qu’il soit, c’est la libre-pensée telle qu’elle est, non
point dans sa définition théorique, mais dans sa hideuse réa-
lité : le rire stupide de la «raison» et son souffle brutal pour
éteindre dans les Ames le plus noble sentiment de I'homme:
I'inquiétude des choses du ciel, j'entends par la, simplement,
des choses qui ne sont pas de la terre » (p. 203).

M. Stapfer semble partisan du théisme religieux. «Il ne
semble donc pas absolument nécessaire, dit-il, que la religion
soit absurde; mais ce qui est absurde et mesquin, au dela de
tout ce qu'on peut imaginer, c'est la triste originalité de la
démocratie francaise, devenue si terre a terre, si hostile aux
réves de grande envolée et aux sublimes essors, que nous
donnons aujourd’hui le spectacle, sans doute unique au monde,
d'une irréligion nationale (p. 206)... C'est se moquer du monde
d'espérer que la considération de l'intérét social, le culte de
la raison publique, le respect de la déesse Humanité, puisse
jamais devenir pour nous l'équivalent de la loi religieuse. Une
morale naturelle est plus impossible & concevoir qu'une reli-
gion naturelle. Les doctrines de la philosophie ne sont pas
assez slires pour que nous soyons jamais obligés d’adopter
celles qui nous dégoiitent » (p. 208).

Bref, M. S. est trés intéressant lorsqu’il argumente contre
l'irréligion, et méme contre le protestantisme. Mais, lorsqu'il
s'agit d’indiquer le reméde au mal, il est manifestement insuf-
fisant. Tout ce qu'on peut lui demander, ce sont des considé-
rations suggestives pour ouvrir les veux aux endormis, aux
indifférents, et aussi aux béats de certaines Eglises qui ne
voient pas le péril, qui n'ont aucune idée des attaques dirigé€es
contre leur religion et contre leur théologie.

C'est toujours avec profit qu'on méditera des pensées
comme celles-ci: « On ne peut vraiment concilier la religion
et la raison qu'en rendant la religion rationnelle, religieuses
la science et la®philosophie. Ne nous empressons pas de dé-
clarer vaine l'entreprise. Certains hommes ont adoré Dieu,
prié Dieu, cru en Dieu, sans sacrifier la moindre parcelle de



— 598 —

leur raison de savanis ou de philosophes (p. 146)... Qu'impor-
tent aujourd'hui, que comptent et que pesent dans la balance
les victoires partielles et la force relative du protestantisme,
du catholicisme? Le soir, &4 I’'heure du reflux, lorsqu'on est assis
au bord de la mer et qu'on avance sa chaise peu a peu sur
le sable humide abandonné par l'eau, il arrive parfois qu’un
petit pli de l'onde, dont la grande masse se retire, déborde
la ligne, mouille nos pieds et nous donne, un instant, 1'é/lusion
de la marée montante: voila 'image des regains accidentels
du protestantisme et du catholicisme dans la baisse réguliére
et générale de la religion chrétienne chez les peuples civilisés
(p. 158) ... Nous ne pouvons plus révérer comme sacrées des
croyances dont nous voyons claivement I'origine humaine. Mais
depuis quand est-ce mourir 4 la foi religieuse que de se guérir
des superstitions? Notre christianisme n'est point mort; au
contraire, il commence seulement a vivre de la vraie vie.
Ainsi parle le chrétien moderne ou libéral. »

Ce que M. Stapfer attaque, ce n'est donc pas le vrai
christianisme, mais seulement <une mythologie décrépite et
une dogmatique surannée » (p. 158). Ce qu'il attaque, c'est la
déraison, ce sont les fanatiques aveugles qui, 4 l'exemple de
Veuillot, «s'abreuvent, s’enivrent d'absurdités entassées les
unes sur les autres: l'immaculée-conception, l'infaillibilité pa-
pale, Lourdes, la Salette » (p. 160). Cest avec raison qu'il dit:
« Pourquoi la religion est-elle mise en question? Parce que des
extravagances théologiques nous sont proposées comme rveli-
giom» (p. 161). Oui, certes, ce mal est grand. Voila pourquoi
on ne saurait assez réfléchir sur les deux maximes suivantes:
«La science, a4 force d'étre scientifique, est devenue religieuse.
La veligion, a force d’'étre devenue veligieuse, est scientifique »
(p. 162). Si 'on ne connaissait 'esprit paradoxal de M. Brune-
tiere, on aurait lieu de s’étonner de 'entendre dire qu'une théo-
logie scientifique est inconcevable; mais ce qui surprend, c’est
que M. Stapfer lui-méme, aprés tout ce qu'il vient de déclarer
en faveur de la religion et de la science, puisse trouver que
M. Brunetiere «n'a point tort» (p. 163). Il y a dans sa pensee
une indécision regrettable; d'une part, il pense que «la foi
d'autorité » (sans explication) doit étre maintenue, et d’autre
part il se refuse a rejeter le protestantisme libéral, qui la re-
jette (p. 168). « Encore une fois, dit-il, nous prions qu'on nous



— 599 —

dise ce qui distingue de la philosophie une religion qui n'a
plus d’autre autorité que la raison » (p. 174). E. M.

J. TURMEL: Saint Jérome; Paris, Bloud, 276 p., 1906, fr. 3. 50.

St. Jérome est un personnage dont on peut dire a la fois
beaucoup de bien et beaucoup de mal : beaucoup de bien, a
cause de ses vertus, de sa science, de ses travaux ; beaucoup
de mal, & cause de ses défauts, de ses lacunes, de ses exagé-
rations, de ses violences, etc. Le volume de M. Turmel est
un résumé, incomplet comme tous les résumés, mais qui touche
a4 beaucoup de points sous les trois rubriques adoptées par
l'auteur : le directeur d’ames, ’exégete et le théologien.

M. T. ne dissimule pas les griefs. « St. Jérome, dit-il, qui
a eu tant de vertu, n’a pas eu assez d’humilité pour sacrifier
les répugnances de l'amour-propre aux, exigences de la vé-
rité. ILe désir d'éviter un aveu embarrassant ou simplement
de masquer une évolution psychologique l’a conduit a des
plaidoyers artificiels. 11 arrive parfois que ses textes dé-
mentent les explications retrospectives qui sont censées les
¢clairer. Ses polémiques nous font connaitre ce qu’il pensait
au moment ou il les a écrites, rien de plus. Elles peuvent
méme ne rien nous faire connaitre et n’étre que de purs ex-
pédients . .. 11 a trop écouté dans ses polémiques les conseils
de 'amour-propre. Il a aussi trop cédé a la violence. Selon
lui, Rufin est une hydre, un scorpion; St. Ambroise, un cor-
beau croassant, une corneille parée de plumes étrangeres. 11
ne craint pas de traiter d’anes bipédes les adversaires de ses
travaux. Et l'on pourrait multiplier les exemples de ce genre.
Le sobriquet, I'injure sont ses armes de choizx. Il affectionne
également les personnalités, et ses personnalités sont parfois
du plus mauvais godt ... On est unanime aujourd’hui & ré-
prouver de pareils procédés de polémique, dont le moindre
défaut est qu’ils ne prouvent riem » (p. 32-33).

M. T. constate que ses procédés lui étaient reprochés
méme par Marcella, par Chromatius, évéque d'Aquilée, par
St. Augustin. 11 ajoute : « Un autre reproche est celui d'in-
exactitude. On rencontre parfois sous sa plume des assertions
qui se heurtent & des données historiques incontestables. . .



— 600 —

On ne peut donc pas toujours se fier a ses affirmations. D’ot
cela vient-il ? Avant tout de la rapidité avec laquelle il tra-
vaillait. La plupart de ses écrits ont été rédigés ou plutdt
dictés a la hdte ... Cette précipitation a eu les suites qu’elle
ne pouvait éviter. C’est par elle que s’expliquent les erreurs
de date, les oublis que St. Jérome a commis et surtout les
négligences de style qui souvent laissent sa pensée dans 1'im-
précision, quand elles ne la faussent pas. Toutefois la rapi-
dité de la composition ne rend pas compte de tout, et, pour
avoir la clef de certaines inexactitudes, il faut faire appel au
tempérament de notre saint docteur. Nature fougueuse et em-
portée, St. Jérome appréciait les événements et les hommes
moins avec sa raison qu’avec son cceur ou, si l'on veut, son
imagination. Ses jugements étaient faits d’impressions, et ses
impressions avaient trop souvent leur source dans des enthou-
siasmes irréfléchis ou dans des antipathies démesurées . .
C’est par la que s’expliquent certains termes qui ont souvent
intrigué le lecteur. Un exemple. On a remarqué que St. J.
se sert parfois du mot plurimi 1a ou 1'idée d’'un grand nombre
doit manifestement étre €cartée, et I’on a conclu qu’il ne prend
pas ce terme dans son sens usuel. C’est une erreur. St. J.
désigne par plurimi un grand nombre, seulement il lui arrive
de croire a l'existence d'un grand nombre qui n’existe pas.
Son vocabulaire refléte ses impressions: c¢e sont ces der-
niéres qui n’ont pas toujours toute 1’exactitude désirable. On
ne doit pas toujours prendre a la lettre le langage des esprits
passionnés; mais eux, ils veulent étre pris a la lettre » (p. 39).

Tous ces griefs sont fondés. M. Turmel y revient a plu-
sieurs reprises : p. 125-127 (trop grande rapidité, négligences,
termes vulgaires, mille lignes dictées en un jour, le commen-
taire sur St. Matthieu qui couvre 200 pages de Migne dicté en
15 jours). — P. 1533 : « Nous le savons par le commentaire de
I'incident d’Antioche (résistance de Paul a Pierre), St. Jérome
se faisait de la véracité une notion trés large, beaucoup trop
large méme au gré de St. Augustin qu’elle faisait frémir,
parce qu’elle n’allait, selon lui, a rien moins qu'a ruiner de
fond en comble l'autorité des livres saints.» — P.15d:
« Si I'intérét d’un systéme se mesurait & la puissance de con-
ception qu’il accuse, la théologie de St. Jérome n’en offrirait
ancun. »



601 —

On l'avouera, de telles constatations amoindrissent singu-
lierement la valeur théologique de Jérome, non pas lorsqu’il
est le témoin du passé et qu’il est fidele a la tradition, mais
précisément lorsqu’il la viole par des opinions personnelles
excessives, forcées, plus que discutables. On connait, par
exemple, ses exagérations sur la virginité et sur la vie claus-
trale, exagérations qui ont favorisé le monachisme et la ma-
riologie abusive, etc.

Mais, d’autre part, on peut glaner, dans son ceuvre abon-
dante, une quantité de détails, de faits, d’opinions, qui sont de
prix pour l'histoire des dogmes et des doctrines. On sait, par
exemple, qu’'il n'a pas admis dans le canon les livres quali-
[iés par Rome de deutérocanoniques et qu’il qualifiait, lui, de
« douteux » et d’« apocryphes » (p. 129-130). On sait que, s’il
a quelquefois interprété les Ecritures arbitrairement et fausse-
ment, il a du moins énoncé ce grand principe : Nec putemus
in verbis Scripturarum esse Evangelium, sed in sensu (p. 148).
On sait que, quoiqu’il n’ait fait sur la Trinité « aucune étude
personnelle » (p. 161), cependant il a protesté, auprés du pape
Damase, contre les théologiens orientaux qui voulaient lui
« imposer de croire & trois hypostases dont jamais jusque-la il
n’avait entendu parler ». Il croyait & trois personnes subsis-
tantes, mais il repoussait « la formule de trois hypostases », et
n’admettait qu'une hypostase commune aux trois personnes
(p. 163-164). « Pourquoi, disait-il, attacher tant d’importance
a un mot 2 » On sait encore que sa notion de ’ame humaine
se rapprochait plus de la notion de Tertullien que de celle
qui est actuellement enseignée a Rome (p. 188).

« C'est St. Jérome », dit encore M. Turmel, « qui, dans
son livre contre Helvidius, a écrit le premier traité didactique
en faveur de la virginité perpétuelle de Marie. Baronius ue
craint pas de le désigner comme l’auteur de la pieuse crovance
a la virginité de St. Joseph. Si P'on ajoute & cela que, l'un
des premiers encore, abstraction faite des docétes, il a en-
seigné la virginité in partu, entendue, il est vrai, dans un sens
large, on peut se croire autoris¢ a conclure que le solitaire de
Bethléem a été 1'un des plus puissants promoteurs de la théo-
logie de la sainte Vierge et de saint Joseph » (p. 170). Il faut
lire aussi les pages 150-153 sur ce que «l'opinion générale »
pensait de St. Joseph au temps des apotres.



— 602 —

J’ai déja signalé ses doctrines sur la pénitence, sur l'eu-
charistie, sur la papauté, comme opposées aux dogmes actuels
de I’Eglise romaine 1). On peut noter aussi ses doctrines sur
le sacerdoce et 1'épiscopat. «Le lecteur impartial y voit que
le gouvernement des Eglises fut, primitivement, entre les
mains d’une collectivité et que plus tard, pour des raisons
d’ordre public, il devint monarchique. St. J. ne se contente
pas de dire, comme on l’a dit souvent, que les termes évéque
et prétre étaient a l'origine synonymes. Il enseigne que les
communautés chrétiennes furent d’abord administrées par des
colleges de prétres ou évéques, que chacun de ces colleges
passa peu & peu ses pouvoirs a I'un de ses membres qui de-
vint ainsi évéque dans le sens actuel du mot, et donc que les
évéques doivent leur supériorité non ¢ l’institution de N. S.,
mais & ce qu’il appelle la coutume, & ce que nous appelons
le droit canon. Il essaie 2) d’appuyer son assertion sur I'Ecri-
ture et aussi sur I'histoire. [l raconte donc que, dans 1'Eglise
d’Alexandrie, les élections épiscopales ne donnerent lieu, pen-
dant longtemps, a aucune consécration, mais que les prétres
faisaient leur évéque comme l’armée fait son chef, comme les
diacres font leur archidiacre » (p. 246-251).

Tous ces faits, tous ces aveux parlent plus haut que
M. Turmel et que son livre. Il faut toutefois lui savoir gré
d’avoir eu le courage de les mentionner. Tani d’autres théo-

logiens les cachent, et avec quelle sollicitude !
E. MicHAUD.

Petites Notices.

* Th. DAReL: De la naissance spivituelle ou nonvelle nais-
sance (Paris, Chacornac, br. 1906). — Essai de mystique ration-
nelle basée sur les Evangtles (Extrait de la Revue de théologie
de Lausanne, janvier 1906; Lausanne, Bridel, br.). — Ces deux
opuscules contiennent tantot des vérités morales et religieuses
trés simples, tantét des idées trés mystiques, les unes et les
autres sous une forme trés ardue, peu accessible, et dans un

) Voir, dans cette livraison, p. 519-522.
#) M. Turmel est quelquefois trés timide quand Rome écoute; il essase d’atté-
nuer la portée antiultramontaine des faits et des doctrines.



— 603 —

langage relevant soit des mathématiques et de la géométrie,
soit du mysticisme le plus arbitraire. L’auteur prend a la lettre
certains faits évangéliques et prétend les expliquer « naturelle-
ment », d’aprés les forces et les lois naturelles telles qu'il les
suppose, et d’'aprés une définition de la matiere qu'il suppose
également. Ces suppositions étant admises, l'auteur trouve
toutes naturelles et trés rationnelles ses explications: quod
erat demonstrandum.

* Dr H. Guvot: Les réminiscences de Philon le Juif chez
Plotin ; Paris, Alcan, in-8°, 92 p., 2 fr. — L’'infinité divine, de
Philon a Plotin (1% s. av. }.-C. — III®* s, ap. J.-C.) avec une in-
troduction sur le méme sujet dans la philosophie grecque avant
Philon; Paris, Alcan, in-8°, 260 p., 5 fr. — Philon était juif de
naissance et Grec d'éducation; il fit progresser la notion de
Dieu en complétant la notion juive et la notion grecque l'une
par l'autre; il avait surtout un vif sentiment de la Toute-Puis-
sance divine. Plotin, qui vécut deux siécles aprés lui, a lu ses
ouvrages et il en gardé des réminiscences; Grec de naissance
habitant Alexandrie, il était plus apte que tout autre a conti-
nuer le philonisme et a le perfectionner; effectivement, il a
développé la notion de l'infinité divine, ainsi que les notions
des Puissances intermédiaires et d'Extase liées 4 la précédente,
M. Guyot a mis tous ces points en plus grande lumiére, avec
une ¢rudition sire. Ces volumes pourront aider a préciser les
relations entre la théologie chrétienne et la philosophie néo-
platonicienne.

* GRAF VON HOENSBROECH : Moderner Staat und wimische
Kirche. Berlin, Schwetschke, 1906, 5 Mk. — Ce programme
politico-ecclésiastique est a la fois trés savant et trés pratique.
A ce double titre il mérite la plus grande attention. La partie
scientifique est inanalysable, tant elle renferme de documents
et de textes. La partie pratique est accessible &4 tous les hom-
mes d’Etat. On remarquera les pp. 185-191, ou l'auteur signale
I'importance de l'ancien-catholicisme, importance qui a été mé-
connue par Bismarck et par le gouvernement prussien; curieuse
étude des fautes commises par ce dernier. Les politiciens fe-
ront bien d'étudier de prés le développement que l'auteur a
donné aux propositions suivantes: — Geistliche, gleichviel
welches Bekenntnisses, diirfen keinen Anteil an Politik nehmen.



— 604 —

— Die diplomatische Vertretung beim Papste muss aufgehoben
werden. — Die katholische Kirche und ihre gesamte Hierarchie
muss vom Staate ausschliesslich als Religionsgemeinschaft und
als Religionsdiener behandelt werden. — An den Hochschulen
miissen Vorlesungen iiber den Ultramontanismus gehalten wer-
den. — Die vom Staate errichteten und unterhaltenen katho-
lisch-theol. Fakultiten auf den Hochschulen miissen wieder
aufgehoben werden. La raison que l'auteur donne de cette
derniére proposition, c’est que ces facultés ne peuvent nz don-
ner une éducation nationale, ni étve scientifiques ; d’ou il appert
qu’il parle seulement des facultés ultramontaines ou vomanistes.

* Dr HumaNus: Somnium theologi (ex « Renaissance » 1906,
n° 6). — Simple boutade latine, qui ne manque pas d’esprit
contre les censeurs de 1'/ndex et autres, contre les ergoteurs,
dominicains, tranciscains, jésuites, etc. D’excellentes vérités
sont énoncées entre les lignes et dans les lignes: «... Rem
plane insperatam, etiam ipsos hujusmodi viros inveni docentes,
in psalmorum versione esse locos oit la Vulgate w'offre aucun
sens (Etudes, 20 juin 1904, p. 849)... Veni s. Spiritus! Illumina
mentes Ecclesie superiorum, ut de rebus politicis minus cu-
rantes, sedulo dent operam rebus ecclesiasticis. Pudeat illos
legum canonicarum codice bene ordinato hactenus carere.
Pudeat verbis sensu plane destitutis Deum exorare. Pudeat
auctoritatis abusus tolerare! Eja ergo S. Paraclyte, renova
faciem Ecclesize, ut in ea nova sint omnia, corda, voces et
opera. Amen. »

* G, KurtH: Qu'est-ce que le moyen dge? 3° éd., Paris,
Bloud, in-12, 63 p., 60 cent. — La question posée est résolue
trés diversement par les historiens et les dogmatistes, suivant
I'idéal qu’ils se font d’une société normale. Le moyen 4ge a
eu ses défauts et ses qualités. Une étude impartiale devrait
convenir des uns et des autres, et les expliquer. Tout con-
damner ou tout justifier, sont deux points de vue erronés. L’au-
teur distribue des «bonnets d’iane» a Michelet et a4 tous ceux
qui raillent les erreurs du moyen age. Sa méthode agressive
n’est pas suffisamment lumineuse. Il essaie, par exemple, de
justifier les fausses Décrétales en disant qu’elles reposent «sur
les actes des papes eux-mémes, invoqués 2a titre d’autorité »
(p. 20). L’auteur ne réplique rien a ceux qui objectent que ces



— 6050 —

«actes des papes» sont des usurpations contre les Ecritures
et contre la constitution de I'Eglise primitive. Il ne dit rien
de la scolastique, qui joua pourtant un roéle capital au moyen
age. Il affirme que «le moyen age a fait de la papauté l'insti-
tution la plus respectée de 'univers» (p. 43). Hélas! les pierres
du sanctuaire crient le contraire,

* L. Lacuier: La méthode apologétique des Péres pendani
les trois premiers stecles; Paris, Bloud, in-12, 64 p., 60 cent.
— Cette étude a pour but de montrer comment les Peres des
premiers siécles comprenaient la défense de la Révélation
chrétienne. On y verra de quelle fagon ils ont établi la faus-
seté du paganisme et fait ressortir les caractéres opposés de
la religion chrétienne, quel usage ils ont fait de la preuve des
prophéties, les restrictions que plusieurs ont apportées a la
preuve dite des miracles, les arguments par lesquels ils ont
démontré la mission divine de J.-C. Exposant leur maniere de
comprendre le role de I'Eglise, M. Laguier a signalé leur doc-
trine sur la primauté de l'Eglise romaine. Il est regrettable
qu'il n'ait pas indiqué la différence qui existait entre cette
primauté d’honneur admise par eux, et la primauté de juridic-
tion usurpée aujourd’hui par la papauté au mépris de la Tra-
dition de l'ancienne Eglise. L'auteur termine par quelques con-
sidérations, trés superficielles aussi, sur ce qu'on appelle
aujourd’hui la méthode de l'immanence. Il utilise 'autorité de
Tertullien, de ce méme Tertullien que les théologiens roma-
nistes ne craignent pas de traiter en hérétique, dés qu'il s'éleve
contre la papauté. Cette théologie de bascule manque d’aplomb.
L'auteur ne dit pas non plus sur quels points l'apologétique
des Peres était solide, et sur quels points elle était faible. Ce
serait cependant le principal intérét du sujet.

* F. PiLLoN : L'année philosophique, 16° année (1905); Paris,
Alcan, in-8° 5 fr. — La morale de Platon, par Brochard (tres
intéressant). — L’évolution de la dialectique de Platon, par
Rodier. — L’opposition des concepts d’aprés Aristote, par Ha-
melin. — Le volume de M. Séailles sur la philosophie de Re-
nouvier, par Pillon. — La philosophie de Tarde, par Dauriac.
— Suit une abondante Dbibliographie philosophique francaise,
pour l'année 1905 : les théologiens aussi y trouveront beaucoup
a glaner.



— 606 —

* Prof. D* H. ScHELL : Christus, das Evangelium und seine
weltgeschichiliche Bedeutung ; Mainz, Kirchheim, in-8°, 242 S,
Mk. 2. — Cette nouvelle édition est I'ancienne, dont on a sup-
primé les illustrations et a laquelle l'auteur a ajouté quelques
passages intéressants. Dans l'un de ces passages, les clefs dont
le Christ a parlé a ses apodtres sont les clefs du ciel, «la vérité
et la griace>. Nous voila loin des actes d’autorité dont la pa-
pauté abuse journellement, sous le fantaisiste prétexte qu'elle
est la propriétaire de ces clefs! Le Christ n’a parlé ni de juri-
diction, ni de gouvernement, ni de primauté. Plus on étudiera
le vrai Christ dans les Ecritures, plus disparaitra son prétendu
vicaire. C'est 2 ce point de vue que nous recommandons le
volume en question.

# Dr. W. TANGERMANN : Erkenntnis und Liebe, die schon-
sten Leitsterne des Lebens. Essen 1906, Badeker. Geb. Mk. 3.
— Zur Freude aller, die ihn kennen, fiithrt der greise Seelsor-
ger seinen Dichterstift noch immer kraftig und indem er in
seinem Innern schopft, tritt er in seiner neuesten Gedicht-
sammlung mit stets jugendfrischem ldealismus dem zunehmen-
den Materialismus und Egoismus unserer Zeit entgegen; stets
auf der breiten Basis sich haltend, die die christliche Religion
bietet. So strebt er der Wahrheit zu, wenn er sich von der
Natur inspiriert oder wenn er Gelegenheitsgedichte schreibt,
immer Erkenntnis und Liebe als Leitsterne bewahrend. Nur
mit seinen Ideen {iber die alleinige Mosglichkeit einer Vereini-
gung der christlichen Konfessionen innerhalb der deutschen
Nation kénnen wir uns nicht ganz befreunden. Diese Gedicht-
sammlung braucht unsern Lesern nicht erst aufs wirmste
empfohlen zu werden; sie empfiehlt sich von selbst.

* P, A. M. WEiss, O. P.: Lutherpsychologie als Schliissel
sur Lutherlegende. Mainz, Kirchheim, in-8°, Mk. 3, 1906. —
P. H. DewiFLE, O. P.: Luther und Luthertum in der ersien
Entwickelung ; 1l. durchgearbeitete Auflage des I. Bd. (Schluss-
Abteilung). Mainz, Kirchheim, in-8°, 6 Mk. 50, 1906. — Les
ouvrages du P. Denifle contre Luther et contre le luthéranisme,
malgré leur criante partialité, doivent étre lus, ainsi que les
réfutations qui en ont été faites. Le volume du P. Weiss est
beaucoup plus calme. Plus d'un lecteur sera agréablement sur-
pris d’y lire (p. 202) que Luther posséda de bonnes qualités,



— 607 —

un bon cceur, de la naiveté et diverses vertus naturelles et
chrétiennes.

Ouvrages nouveaux.

Prof. O. BAUMGARTEN: Gustav Frennsens Glaubensbekenntnis;
Kiel, Miihlau, br.,, 23 S., 1906.

A. BosserT: Calvin (Collection des grands écrivains francais);
Paris, Hachette, r. 2. (Sera étudié dans la prochaine livraison.)

A. DeEBIDOUR: L’Eglise catholique et I'Etat en France (1870 a
1889); Paris, Alcan, in-8°, fr. 7.

Rud. KEussSEN: Bewusstsein und Erkenntnis bei Descartes;
Halle, Niemeyer, in-8°, 96 S., 1906, Mk. 2. 40. (Etude tres
substantielle.) '

Mgr. LAcrOIX, évéque de Tarentaise: Le patriotisme et nos
devoirs civiques; Chambéry, 1906, br., 50 cts. (Excellent
esprit, malgrvé quelques détails discutables.)

J.-L. pE LaNESsAN: L’Etat et les Eglises de France,; Paris,
Alcan, in-16, fr. 3. 50,

Dr. J. LEpsius: Das Reich Christi; 9. Jahrgang, Nr. 4—35; Gr.-
Lichterfelde.

G. Mau: Neue Gedanken {iiber die Taufe. Bibel und Natur.
Wismar i. M., Bartholdi, br., Mk. 1, 1906.

Fred. MEYRICK: Memories of Life at Oxford and elsewhere;
London, Murray, in-8°,

W. PrRUMERS: Spinozas Religionsbegrift ; Halle, Niemeyer, in-8°,
74 S., 1906, Mk. 1. 80. (Etude trés substantielle.)

Slavorum litter@ theologice. Conspectus periodicus (dirigentibus
Tumpach, Podlaha, Spaldak, Urban, Jelid) Annus IL. Nr. I
et II. Quater per annum, Mk. 6, Fr. 7. 50. Praga, Rohlidek.
— Niitzliches Mittel der Annidherung und friedlichen Ver-
stdndigung mit den besseren und tiichtigeren Elementen der
orthodoxen Kirche.

Prof. H. STrRACK: Einleitung in das A. T., einschliesslich Apo-
kryphen und Pseudepigraphen, mit eingehender Angabe der
Literatur. Miinchen, Beck, in-8°, 256 S., Mk. 4. 80. (7rvés im-
portant.)

Dr. A. UxgNAD: Babylonisch-assyrische Grammatik, mit Ubungs-
buch; Miinchen, Beck, 163 S., 1906.




	Bibliographie théologique

