
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


563 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

loseph Fabre: Limitation de J.-C, trad, nouvelle, suivie de

la paraphrase de P. Corneille et d'un appendice sur les
origines de l'Imitation. Paris, Alcan, in-8°, 1906, 7 fr.

U Imitation de J.-C. n'est plus à recommander. Quoique
ce livre ait développé dans beaucoup de chrétiens des goûts
trop monastiques et par conséquent un mysticisme qui n'est
pas assez pratique pour les chrétiens appelés à vivre dans le
monde, cependant il contient des pages admirables, dont on
ne saurait assez se pénétrer. L'auteur de cette nouvelle
traduction a donc bien fait de la publier. Il a bien fait aussi de

séparer le IVe livre des trois autres, et de le présenter comme
une œuvre à part et d'un autre auteur, et qui ne devrait pas
faire partie de VImitation même. Il a bien fait surtout d'y joindre

les beaux vers du grand Corneille, vers si pleins de foi
et qu'admireront toujours les amis de la grande littérature. On

lira aussi avec intérêt l'appendice sur Jacopone de Todi et
l'Imitation. Rappelons, avec M. Fabre, que ce moine, qui a
accusé le pape Boniface Vili de « se complaire dans le scandale

comme la salamandre dans le feu», et qui pour cette
raison a été emprisonné pendant cinq ans, a été, aussitôt après
sa mort, l'objet d'un culte public, et que c'est la voix des

fidèles qui lui a donné le titre de Bienheureux et qui lui a

érigé des autels.
Preuve, entre cent autres — comme le culte rendu au

cardinal Aleman, qui a fait déposer le pape Eugène IV (voir
la Revue d'avril, p. 354-357) — que les fidèles ont des droits,
même en matière liturgique ; que la hiérarchie n'est pas tout
dans l'Eglise ; et que la hiérarchie romaine, qui aujourd'hui veut
exclure les fidèles des assemblées, des synodes, des conciles,
voire même des simples associations cultuelles, est parfaitement

anticatholique. E. M.



564

E. Faguet: L'anticléricalisme; Paris, Lecène, in-18, fr. 3.50,
1906.

Ce livre n'est ni un livre d'érudition historique, ni même
un livre de théologie politique ; c'est un aperçu à vol d'oiseau,
sur les rapports entre l'Eglise et l'Etat en France, du XVIIe
siècle à nos jours ; aperçu dans lequel l'auteur cite très peu
de faits, encore moins de doctrine, mais expose ses idées
personnelles avec un arbitraire très spirituel, très amusant, rempli
de boutades piquantes, par exemple : « Dieu n'est pas français

(p. 21) Il n'y a rien de plus logique et de plus
naturel, quand on y réfléchit, que cette absurdité (p. 127)
Comment voudrait-on qu'un despote raisonnât autrement qu'un
démocrate » (p. 141) Etc. Quelquefois M. F. va même, ce
semble, jusqu'à l'impertinence, par exemple lorsqu'il insiste
sur cette dernière pensée et dit (p. 102) : « Il est despotiste
démocrate, ou plutôt il est démocrate dans le sens précis du
mot » ; et aussi, lorsque rapprochant Combes de Louis XIV,
il dit (p. 81) : « Il est honorable pour M. Combes de ressembler

à Louis XIV; il est moins honorable pour Louis XIV de
ressembler à M. Combes. » Combes a rendu de tels services
à la France qu'il peut sourire aisément de cette comparaison
et de cette appréciation.

L'auteur, avec une très grande franchise, dit aux Français

de très grandes et très dures vérités, sur leur superficialité,

leur vanité, leur inconstance, etc. Tout son chapitre
intitulé : « L'irréligion nationale », est une étude psychologique
fort curieuse <; étude que les anciens-catholiques — pour le
dire en passant — pourraient invoquer en partie, s'ils
voulaient expliquer pourquoi leur réforme théologique et
ecclésiastique n'a pas eu jusqu'ici le succès qu'elle aurait dû avoir.

M. F. prétend que l'esprit français, étant un esprit de

clarté, ne saurait être religieux. Telle est la raison qui le fait
conclure, en France, à une « irréligion nationale ». Sophisme

presque naïf : car l'idée religieuse, loin d'être fondée sur
l'obscurité qui est en elle, n'a de valeur que par ce qu'elle
renferme de clair. Les vérités d'évidence intuitive sont si peu
nombreuses dans l'intelligence humaine, que les savants eux-
mêmes sont bien obligés de recourir, à chaque pas, à
l'évidence discursive, laqueUe implique toujours une certaine obs-



— 565 —

curité. Pourquoi veut-on que la religion n'ait de raison d'être
que dans l'obscurité qui pèse sur les mystères religieux, tandis
que la science aurait sa raison d'être exclusivement dans la
clarté, comme si les mystères de la science et de la nature ne
renfermaient pas, eux aussi, plus d'obscurité que de clarté
L'intelligence est religieuse parce qu'elle se démontre l'existence

de Dieu, et non pas parce que cette existence est
enveloppée de mystère jusque dans sa démonstration. La
définition de la religion donnée par M. F. convient aux esprits
habitués à associer les idées de « religion » et d'« inconnaissable

» ; mais il en est d'autres qui repoussent cette association

et qui ne sont religieux que parce qu'ils comprennent la
nécessité de Dieu, sa beauté, sa sublimité, sa vérité. Je crois
que ceux-ci ont raison. La thèse de M. F. pèche donc par la
base.

Elle pèche encore au point de vue historique : car, si de
nombreux Français ne sont pas religieux, il en est d'autres
qui le sont profondément, et l'on peut soutenir que ce ne sont
pas les moins bons ni les moins patriotes. Les Français qui
ont le sentiment de leur inconstance, n'apprécient peut-être
que davantage le besoin du constant, du stable, cle l'éternel,
du divin ; on peut donc être religieux tout en étant inconstant.

M. F. reproche aux anticléricaux leur manie d'attaquer
les cléricaux. Ne pourrait-on pas lui répliquer que ce sont
les cléricaux qui, par leurs efforts perpétuels de domination,
d'ambition, d'accaparement, d'intolérance dogmatique et autre,
sont les premiers à attaquer, même à persécuter quiconque
professe une autre religion et une autre conception de la vie
L'histoire du romanisme prouve amplement son activité
sans cesse agressive. Ici encore, M. F. s'est gravement
mépris. Certainement sans s'en douter, il a été partial : car
lorsqu'il a étudié l'anticléricalisme au XVIIe siècle, au XVIIIe et
au XIXe, il n'a cité que les opinions émises par les adversaires

du cléricalisme dans le but d'échapper aux prises de ce
dernier, mais il n'a pas cité les doctrines et les agitations des
cléricaux qui étaient les vraies causes de l'anticléricalisme.
Pour écrire une histoire exacte de l'anticléricalisme, il
faudrait écrire d'abord, ou du moins en même temps, une
histoire de la théologie agressive et de la politique agressive du
parti clérical ; et c'est ce que l'honorable publiciste n'a
pas fait.



— 566 —

Lorsqu'il étudiera plus à fond les doctrines et la politique
de Rome, peut-être trouvera-t-il bon qu'on applique aux papes
et à leurs agents ce qu'il dit lui-même des gouvernements
despotiques. « Tel est », dit-il (p. 84-85), « l'état d'esprit des
gouvernements despotiques. Et c'est-à-dire, comme l'a démontré
Platon dans une jolie page, que ce ne sont pas des gouvernements,

mais des « factions ». Ce sont des partis qui ont besoin
d'avoir des ennemis, ce qui est précisément le propre des
partis ; et qui sentent continuellement ce besoin comme une
condition et comme une nécessité de leur existence ; et qui
ont besoin d'opprimer quelqu'un pour se prouver à eux-mêmes
qu'ils existent, et qui, par conséquent, inventent des ennemis

pour pouvoir se battre, et des oppressibles pour pouvoir être
oppresseurs. Ce ne sont donc pas des gouvernements,
puisqu'ils ne gouvernent pas à proprement parler, mais mènent
les citoyens à la bataille les uns contre les autres ; ce sont
des factions au pouvoir. Louis XIV, pendant toute une partie
de son règne, a été un factieux. » — Oh combien vraie, cette
assertion, surtout de la part des papes, véritables factieux,
cherchant partout des hérétiques à opprimer, donc «

persécuteurs de gens désarmés et conculcateurs de gens à terre >

Tels furent, constamment, les cléricaux.

M. F. me semble un modèle de sagesse, lorsqu'il dit
(p. 88) : « A se déchirer les unes les autres, les religions ont
fait souhaiter que toutes disparussent ; à soutenir les sectes
religieuses les unes contre les autres, les gouvernements ont
fait souhaiter que toutes les religions cessassent d'être. Quand
on proscrit, sans la moindre utilité démontrée, successivement
protestants, jansénistes et quiétistes, en définitive, ce sont des

alliées que l'on fait. La prodigieuse rapidité avec laquelle,
sinon la France, du moins la classe dite éclairée, en France,
est devenue irréligieuse, ou indifférente en matière de
religion, ou sarcastique à l'égard des religions, dès le commencement

du XVIIIe siècle, s'explique, à mon avis, parce qu'il y
avait de prodigieusement inutile, de prodigieusement dénué de

raison et même de prétexte, et de prodigieusement stupide,
clans les longues persécutions religieuses du XVIIe siècle. »

M. F. a mille fois raison, mais on reconnaîtra qu'il fait ici le

procès du cléricalisme.



— 567 —

Notons quelques autres opinions très intéressantes de 1'eminent

publiciste. Il est nettement partisan de la séparation des
Eglises et de l'Etat, en France (pp. 135, 158, etc.). Il
condamne le concordat de 1801 (p. 138-139) ; il appelle « Eglise
nouvelle > l'Eglise qui fut établie sur ce concordat (p. 150).
Il juge ainsi l'Eglise de 1795 (p. 146) : « L'Eglise de 1795...
étant séparée du gouvernement et n'étant pas une puissance,
était une association libre, pleine de feu et de zèle, enivrée
d'esprit de propagande, ardente de passion désintéressée,
analogue aux premières Eglises du christianisme primitif. Elle
pouvait, elle devait avoir un très grand empire sur les esprits. »

Excellent. Et c'est cette Eglise que Napoléon a écrasée pour
faire place à la papauté

Il blâme le cléricalisme du gouvernement de Napoléon III,
de 1851 à 1859 (p. 169). Il trouve excellent le régime de la
concurrence dans tous les ordres de choses, non seulement en
politique (p. 184-185), mais aussi en religion ; les hérésies et
les divisions semblent lui faire un plaisir énorme (p. 176). Il
paraît très hostile au Syllabus et à tous ceux qui n'admettent
pas la liberté de l'erreur (p. 208). Etc., etc.

Bref, M. F. a bien raison de se moquer de ceux qui croient
que tous les malheurs de la France ne viennent que des
jésuites (p. 190) ; mais peut-être, d'autre part, ne voit-il pas
assez le mal que fait à la France la mentalité jésuitique et
romaine ; peut-être prend-il trop aisément son parti de
l'instruction cléricale, cause de cette superficialité française qu'il
a critiquée si amèrement dans le premier chapitre de son livre.
Ses très longs chapitres sur « la troisième république jusqu'en
1904 » et sur « la situation actuelle », qu'il termine par une
déclaration de scepticisme radical (p. 381), contiennent çà et
là des passages si ironiques, oserais-je dire si gouailleurs et
dans lesquels il semble prendre tant de plaisir à blaguer un
peu tout le monde (sauf peut-être M. Ribot), qu'on les
voudrait, en vérité, moins moqueurs et plus objectifs, moins agressifs

et plus didactiques.
Il dit que « l'anticléricalisme est la tarte à la crème que

l'on prodigue quand on ne peut en donner une autre > (p. 309).
C'est bien en effet de cet anticléricalisme-là qu'il est trop
question dans son volume. Il dit encore que «l'anticléricalisme
c'est les dernières cartouches de la bourgeoisie » (p. 320). De



— 568 —

telles définitions font croire que le perspicace auteur a été
très distrait en écrivant son volume, et qu'il n'a pas aperçu
le véritable anticléricalisme, celui de ces Français patriotes et
profondément religieux, profondément chrétiens et catholiques,
qui combattent le cléricalisme jésuitique et papiste, précisément

pour défendre leur foi religieuse contre les erreurs
antichrétiennes du romanisme, et leur patriotisme contre la
domination politique et spirituelle d'un chef étranger. Cet
anticléricalisme-là est parfaitement digne de respect. M. F., qui
se réclame de la nécessité du patriotisme avant tout, et qui
est certainement patriote avant tout, ne se méprend-il pas,
lorsqu'il exalte la politique ultramontaine du gouvernement
allemand actuel (p. 331 et suiv.), politique que tant d'Allemands
intelligents et patriotes sont les premiers à déplorer? Je crains
bien que le volume de M. F. trouve autant d'adversaires dans

l'Allemagne libérale que dans la France libérale. M. F. ne
veut certainement pas être clérical, mais en réalité il fait trop
le jeu des cléricaux pour que les anticléricaux, non pas de
l'athéisme, mais du catholicisme sérieux et chrétien, ne
protestent pas contre ses lazzis et ses railleries. E. M.

L'abbé P. Feret : La Faculté de théologie de Paris ; Epoque

moderne, T. IV, 17e siècle, Revue littéraire. Paris, Picard,
in-8°, 1906, 7 fr. 50.

Nos lecteurs connaissent déjà les volumes précédents de
cette œuvre vaste, érudite et précieuse. On aurait tort de

prendre en mauvaise part les quelques paroles de blâme que
l'auteur croit devoir ajouter aux notices gallicanes, aux notices
jansénistes surtout. Sans ce blâme, Rome pourrait les trouver
mauvaises, et il faut le grain de sel qui fasse passer le plat.
C'est ainsi qu'il faut prendre, par exemple, la fin de l'étude
sur Richer, ce « vieux sectaire » : « En résumé, à un esprit
distingué Edmond Richer joignait un travail opiniâtre et une science

peu commune. Mais ni la distinction de l'esprit, ni l'étendue de la
science, ni l'opiniâtreté du travail ne le préservèrent de l'obstination

doctrinale qui constitue l'hérétique. L'écrivain a beaucoup
produit. Nous devons profondément regretter que le docteur ne soit
pas irréprochable. Que n'a-t-il au moins donné, à la dernière heure,



— 569 —

des preuves certaines de son retour à la vérité catholique, dont
il devait être comme docteur un fidèle disciple et un champion
dévoué!» (p. 24). La leçon est bonne. Mais l'histoire est remplie

de catholiques savants, obstinés dans leurs convictions,
qui n'ont jamais confondu papisme et catholicisme, et qui ont
préféré mourir dans leur foi et leur science, plutôt que
pactiser avec les erreurs et les mensonges de Rome. Cela dit une
fois pour toutes, il faut butiner dans tous les chapitres de ce

gros volume, si plein de suc et d'érudition.
Citons, en particulier, les chapitres sur Richelieu; sur l'ex-

jésuite François Véron, grand adversaire des calvinistes et des

jansénistes, et qui, malgré ses attaques grotesques, cherchait
à les réunir avec Rome ; sur le cardinal de Retz, qui, vraiment,
ne fut guère théologien ; sur Rancé, qui le fut un peu plus,
mais plus mystique que savant ; sur Godefroy Hermant, patro-
logiste érudit et consciencieux ; sur Antoine Arnauld, à qui
(chose étonnante) l'excellent M. Feret veut bien accorder le
titre de grand malgré son jansénisme; mais Arnauld n'a-t-il
pas ferraillé contre les calvinistes et aidé aussi quelque peu
Nicole dans la question eucharistique? Dès lors, que ne lui
pardonnerait-on pas?

Que M. Feret me permette un reproche : celui d'avoir
accordé trop de place à des non-valeurs, et aussi à des
théologiens superficiels, comme Nicolas de Hauteville, ou à des

fanatiques excentriques, comme Jean Boucher. Une simple
notice à l'appendice aurait suffi; et l'auteur aurait pu, en revanche,

s'étendre davantage sur les théologiens intéressants, faire
surtout des extraits de leurs manuscrits encore inédits.
L'intérêt du livre de M. F. est surtout bibliographique.

Voici toutefois quelques détails de doctrine, auxquels nos
lecteurs prendront plaisir.

Dans sa Règle de la foy catholique (1645), François Véron
exige, pour qu'il y ait dogme, la révélation divine et la
proposition obligatoire de l'Eglise universelle (proposition découlant

d'une définition dans la croyance universelle et constante
des pasteurs et des fidèles). En conséquence, « ne sont articles
de foi catholique : ni les révélations et miracles postérieurs
aux âges apostoliques et que nous lisons dans la Vie des

saints; ni les propositions extraites de l'Ecriture sainte, mais
diversement interprétées par les Pères ou les docteurs ; ni les



— 570 —

conséquences logiques qui se tirent des articles de foi, ni ce
qui est contenu dans le Corpus juris canonici ; ni les décrets
qui ne s'adressent pas à l'Eglise universelle; ni le dispositif
des chapitres et des canons, mais seulement ce que renferment
ces chapitres et ces canons ; ni les constitutions des conciles
provinciaux; ni les définitions ou pratiques universelles de

l'Eglise qui ont pour objet la discipline ou l'application de la
morale » (p. 80). A quoi M. Feret ajoute : « Véron ne parle pas
ici des décrets du souverain-pontife : l'infaillibilité papale ne

formait pas encore un dogme de notre croyance. » Véron eût
ri de cette réflexion, lui qui exigeait révélation et croyance
universelle et constante, deux conditions qui faisaient et font
encore totalement défaut à la prétendue infaillibilité papale.
Véron disait aussi qu'il faut « ne proposer que ce qui est article

de foy parmi nous, bien séparé de toute autre doctrine,
scolastique, problématique, erreur populaire ou simple calomnie
des ministres » ; et qu'en agissant ainsi, on obligerait tous les

protestants au silence.
Autres détails. Dans YHistoire du Formulaire et de la

paix de Clément IX {1668) — ouvrage que M. Feret attribue
« certainement » à Arnauld — on déclare monstrueuse l'opinion

« qu'un fait non révélé pouvait être un dogme de foi » ;

que c'est « une nouvelle hérésie, que le pape a la même
infaillibilité que J.-C, décidant ces sortes de faits qu'on ne peut dire
que Dieu a révélés» (p. 251). — En outre, dans ses Remarques

sur la bulle du pape contre les censures de la Faculté
contre Amadée Guimenius et Verneint (1666), Arnauld dit: «La
nouvelle bulle du pape contre la censure de la Sorbonne est
peut-être la chose la plus monstrueuse et la plus étonnante
que l'on ait jamais vue dans l'Eglise catholique » (p. 256). —
Et encore, le Dr Morel ayant voulu justifier la conduite des

évêques de France contre les jansénistes par la conduite des

évêques d'Afrique contre les pelagiens, Arnauld lui répliqua
en faisant ressortir les différences de doctrine, d'esprit et
d'attitude. «Les évêques d'Afrique, dit-il, n'ont écrit au pape Innocent

Ier que pour lui déclarer ce qu'ils avaient jugé qu'on
devait croire touchant les sentiments de Pelage. Au lieu que
les évêques de France n'ont écrit à Innocent X que pour le

supplier d'examiner les propositions et de déclarer ce qu'il en
fallait croire. Les évêques d'Afrique ont écrit au pape Inno-



- 571 —

cent Ier pour l'exhorter de joindre son autorité à la leur. Et
ceux de France, pour obéir, disent-ils, à une loi qui veut qu'on
rapporte les causes majeures au saint-siège, et qui, étant
interprétée, comme ils ont fait, des causes majeures en première
instance, détruit ce qu'ils ont reconnu ensuite leur appartenir
par l'essence de leur dignité et selon les formules canoniques-»
(p. 275). — Etc., etc.

On voit par ces quelques extraits combien la théologie
catholique du XVIIe siècle était différente, dans les cercles non
ultramontains, de la théologie ultramontaine, et comment les
partisans de la première en appelaient à la doctrine de
l'ancienne Eglise catholique contre les innovations papales ou
ultramontaines. On voit, en particulier, combien la notion du
dogme différait encore de la notion ultramontaine que les
ultramontains d'aujourd'hui cherchent à faire passer pour catholique.

E. Michaud.

Jean Guiraud : Questions d'histoire et d'archéologie
chrétienne. Paris, Lecoffre, in-12, 304 p., 1906, 3 fr. 50.

Ce volume s'ouvre par une étude sur la répression de
l'hérésie au moyen âge. L'auteur commence par avouer expressément

que l'Eglise romaine (qu'il appelle « l'Eglise » tout court,
p. 11) a voulu réduire l'hérésie par la force; que, loin d'avoir
toujours subi l'impulsion de l'autorité civile, elle la lui a parfois

imprimée; qu'elle lui a formellement imposé l'ordre de

sévir par la prison, la torture, la confiscation des biens, la
mort ; que c'est elle qui a ajouté à la série des crimes celui
d'hérésie, qui n'y figurait pas; et que cela est difficile à

comprendre de la part d'une religion « dont les martyrs affirment
l'inviolabilité de la conscience et de la pensée » (p. 12).

C'est très bien. Mais, ces aveux une fois faits, l'auteur
tombe à bras raccourcis sur les fameuses «sectes», qu'il accuse
de manichéisme, donc d'immoralité, d'attaque à la propriété
et à la patrie, enfin d'anarchie mystique et sociale. En sorte
que les tortures avouées tout à l'heure sont à peu près présentées

comme nécessaires et justifiées.
Le sophisme est par trop grossier. D'abord, que les «

hérétiques » en question aient commis des erreurs, et même des

abus, comme cela arrive entre adversaires à toutes les épo-



— 572 —

ques de guerres et de violences, nous le reconnaissons; mais
les deux partis sont dans le même cas. — Ensuite, les
accusations dont ces hérétiques sont l'objet, sont toutes formulées
par la partie adverse, et l'on sait qu'ils n'étaient pas admis à

se défendre, mais seulement à se reconnaître coupables et à
se rétracter, même lorsqu'ils étaient innocents des crimes reprochés.

En sorte que toute la belle plaidoirie de M. G. est nulle,
tant la partialité est criante. A qui fera-t-il croire, par exemple,

que les braves chanoines d'Orléans qui ont été brûlés en
1017, ont mérité de l'être pour cause de manichéisme, eux
« qui passaient pour très vertueux > (p. 17)? A qui fera-t-il croire
que les fraticelli, les Wiclef, les Huss, étaient des anarchistes
dangereux qu'il fallait faire périr? Michelet et tous les historiens

sérieux ont fait justice de ce point de vue, et ce n'est
pas M. G. qui le réhabilitera.

Il est par trop clair, en effet, que Rome, qui favorisait le
monachisme de toutes manières, ne pouvait pas être en même
temps la protectrice du mariage comme on prétend qu'elle l'a
été contre les Cathares, qu'on accuse d'avoir condamné le
mariage. La vérité est que les Cathares distinguaient le degré
des Parfaits et le degré ordinaire des Croyants, comme on a
toujours distingué dans l'Eglise les conseils dits évangéliques
ou de perfection et les simples préceptes. Les Cathares
permettaient le mariage aux chrétiens ordinaires, et ils
n'exigeaient le célibat que des Parfaits. Ils n'étaient donc pas plus
immoraux ni plus antisociaux que Rome même.

Il est par trop clair que l'accusation de manichéisme, qui
a été lancée même contre Priscillien (et nous savons aujourd'hui

combien elle était injuste), n'a été qu'un prétexte
commode de la part des anathématiseurs qui voulaient condamner
à tout prix quiconque ne pensait pas comme eux. Il en a été
autrefois de l'accusation de manichéisme comme maintenant
de l'accusation de protestantisme: tout orthodoxe, tout catholique

qui se réclame de la liberté contre Rome est un protestant

Autrefois, c'était un manichéen Les juges romains se

dispensaient ainsi du devoir de réfuter sérieusement. Ils
piquaient leur étiquette d'« hérétique » ou de «manichéen» sur
l'adversaire, et le condamnaient ainsi d'après leur propre étiquette

Il est par trop clair que les prétendus «sectaires», en
glorifiant la pauvreté, n'ont nullement nié le droit de propriété



— 573 —

en soi. Ce qu'ils ont nié, c'est le droit de propriété de
certains couvents, c'est la manière dont ceux-ci s'enrichissaient.
Ce qu'ils ont attaqué, c'est la fausse pauvreté du clergé, la
fausse chasteté des moines. Ce qu'ils ont nié encore, ce n'est

pas le sacerdoce en soi, mais l'efficacité de ces prêtres romanistes

qui, parce qu'on leur avait imposé les mains,
s'adjugeaient le monopole de l'ex opere operato et de la sainteté
magique, tout en se livrant à la débauche et à l'exploitation
de la crédulité des fidèles.

Les défenseurs de Rome argumentent donc au rebours de

la vérité et de l'histoire. Ils disent : Tous ces sectaires ont été

poussés par leur manichéisme et par leurs doctrines perverses
à l'anarchie sociale et religieuse; donc l'Eglise a bien fait de
les condamner à mort et de les faire exterminer. —- Or il faut
dire, pour être dans le vrai : C'est le clergé romain, ce sont
les moines, qui, par leur inconduite, par le matérialisme qu'ils
ont introduit dans l'administration des sacrements, par le
littéralisme avec lequel ils ont dénaturé l'Ecriture et la religion
spirituelle par excellence, ce sont eux qui ont scandalisé les
fidèles et nombre de prêtres, ce sont eux qui les ont poussés
à la réforme et à la révolte contre le joug antichrétien de
Rome. Donc Rome a été doublement coupable en sévissant
contre eux; le sectarisme et l'hérésie n'étaient pas chez les
Vaudois et autres, ils étaient à Rome et chez les agents de

Rome; et les prétendus hérétiques, en déposant les mauvais
évêques et les mauvais prêtres, ne faisaient qu'user de leurs
droits de chrétiens. Il faut donc le dire hautement : c'est la
hiérarchie romaniste qui a corrompu la doctrine, la morale et
la discipline, et si les simples fidèles ont dépassé, en certains
cas, la mesure de la résistance, la faute en est, avant tout,
à elle.

C'est aussi un sophisme de dire : Les Albigeois étaient des

manichéens; or le manichéisme enseignait le nirvana, niait
l'enfer et la résurrection des corps, etc.; de fait, certains
albigeois se sont suicidés, etc.; donc leur morale n'étant pas
chrétienne, l'Eglise romaine a bien usé du jus gladii, elle a
bien fait de les exterminer. — Que des Albigeois, traqués
comme ils l'étaient, aient quelquefois préféré mourir volontairement

et échapper ainsi aux affreux supplices de la torture,
qu'y a-t-il d'étonnant Qu'ils aient nié l'enfer tel que les théo-



— 574 —

logiens romains le dépeignaient, cela prouve leur bon sens et
leur conscience chrétienne. Même réponse à faire en ce qui
concerne la résurrection grossière et toute charnelle que les
docteurs de Rome ont voulu imposer à la raison. La morale
du clergé d'alors était si peu chrétienne qu'il n'avait certes
aucun droit de persécuter ceux qui étaient certainement plus
moraux que lui. Si les cathares croyaient à la métempsycose,
Rome devait les réfuter et non les faire mourir. Comment
Rome pouvait-elle les trouver criminels, eux qui professaient :

« 1° Abstinence absolue de toute nourriture animale, à l'exception

du poisson ; 2° Virginité perpétuelle ; 3° Horreur du
mensonge; 4° Horreur du serment; 5° Fidélité à toute épreuve à

la secte » (p. 63). Encore une fois, les Albigeois avaient bon
dos. Que de sottises et de crimes leurs adversaires ne leur
ont-ils pas imputés? Il est facile aujourd'hui d'en faire un
ramassis contre eux ; ils ne sont plus là pour se défendre.

Il faut toutefois remercier M. G. pour son chapitre III sur
le Consolamentum ou l'initiation cathare. On y voit quantité
de ressemblances entre les cathares et la primitive Eglise,
ressemblances «non fortuites», M. G. l'avoue (p. 107). M. G.
leur fait un reproche de ne pas comprendre le Saint-Esprit
comme les catholiques le comprennent. Pourrait-il prouver
que la théologie romaniste sur ce point est irréprochable? Ne
mêle-t-il pas ici la théologie et le dogme, et ne tombe-t-il pas,
malgré la gravité de la question, dans la pure chicane On

remarquera surtout l'importance donnée par les Cathares comme
par St. Augustin, à la récitation du Pater noster, au point de

vue de la réconciliation des pécheurs avec Dieu. M. G. en est

surpris à bon droit, et la très belle page qu'il écrit sur ce

point est la meilleure réfutation de sa thèse. La voici (p. 113):
« Si cette allocution ne figurait pas dans un rituel cathare, on
pourrait fort bien la croire de source catholique. Le Père, le
Fils et le Saint-Esprit sont invoqués au même titre, dans les
mêmes formules, comme si les Cathares admettaient le dogme
chrétien de la Trinité. Les Parfaits prétendaient ensuite tenir
le Saint-Esprit des apôtres par une tradition ininterrompue :
mais n'est-ce pas aussi la prétention de l'Eglise Ils ajoutaient
qu'ainsi Dieu les assistait continuellement. E'Eglise ne parle
pas autrement d'elle-même. Enfin, c'est de la même manière
qu'un prêtre catholique aurait engagé un néophyte à garder



— 575 —

soigneusement les vérités et les pratiques qui lui étaient
transmises. En revanche, aucune expression franchement hétérodoxe
ou simplement ambiguë ; rien qui rappelle même de loin le
dualisme, le docétisme, la métempsycose et n'importe laquelle
des erreurs manichéennes. C'est là un fait vraiment étrange
C'était devant des amis, des croyants, des Parfaits avec
lesquels on pouvait parler à cœur ouvert et sans paraboles, qu'on
adressait cette allocution à des néophytes qui eux-mêmes, dans
quelques instants, allaient être mis en pleine possession de la
vraie doctrine cathare. Encore une fois, pourquoi ce langage
volontairement orthodoxe dans la cérémonie hérétique (sic par
excellence? On serait tenté de l'expliquer en voyant dans cette
allocution une antique formule chrétienne de la tradition du
Pater que les manichéens auraient conservée d'âge en âge
avec un soin jaloux, comme si elle exprimait vraiment leurs
propres sentiments. » Que M. G. se laisse donc aller à cette
tentation, qui n'est que juste, et qu'il en tire cette conséquence
évidente : que ces pseudo-manichéens, ces pseudo-hérétiques
étaient, dans le fond, des catholiques selon l'orthodoxie de

l'ancienne Eglise. Autres aveux non moins excellents sur l'analogie

entre le senior des Cathares et le presbyter de l'Eglise
primitive (p. 114); entre les rites cathares et ceux de l'Eglise
catholique relativement à la pénitence et à la réconciliation
des pécheurs (p. 124-129).

Toutefois est-il qu'en lisant attentivement toutes les preuves
de la religion des cathares, on éprouve le besoin de prendre
leur parti contre leurs bourreaux. Que M. G. relise ses pages
145-148, où il reconnaît que les cérémonies cathares «nous
paraissent des formules chrétiennes conservées par les hérétiques»,

et peut-être ces prétendus hérétiques cesseront-ils de
lui paraître hérétiques, étant donné que Rome a modifié sa

liturgie et sa discipline, ce que M. Guiraud reconnaît aussi (p. 146).
Je regrette que la place me manque pour rendre compte

des études qui suivent. La dernière est l'étude sur «l'esprit
de la liturgie catholique » ; elle a pour but de faire admirer
cette liturgie. L'intention est excellente, mais très insuffisante.
Tout le monde concède qu'il y a dans l'office catholique des
hymnes et des proses admirables de simplicité, des prières et
des souvenirs très poétiques. Mais, malgré toutes ces qualités
et ces beautés, les foules actuelles désertent le culte, et parmi



— 576 —

les personnes qui y assistent encore, la plupart récitent des

prières privées et ne prennent aucune part active à l'office
même. C'est donc que cet office n'est plus compris et qu'il ne
correspond plus aux besoins religieux des âmes. Qu'on le
veuille ou non, la chose est ainsi. Ce n'est pas le lieu d'étudier

ici les causes de ce délaissement et les moyens pratiques
d'y remédier. La chose pourtant en vaudrait la peine ; mais
la routine et l'aveuglement sont tels qu'il ne faut guère compter,

d'ici longtemps, sur une réforme sérieuse et efficace. L'épée
de Rome est une épée de Damoclès qui paralyse la bonne
volonté des meilleurs catholiques-romains. E. M.

H. Hoffding : Histoire de la philosophie moderne, T. Ier,

trad, de l'allemand par P. Bordier. Paris, Alcan, in-8°, 550 p.,
10 fr., 1906.

Ce premier volume contient cinq livres : 1° la philosophie
de la Renaissance ; découverte de l'homme ou l'humanisme, et
nouvelle conception du monde ; — 2° la science nouvelle, où
sont passés en revue Léonard de Vinci, Kepler, Galilée et
Bacon de Verulam; — 3° les grands systèmes de Descartes,
Gassendi, Hobbes, Spinoza, Leibniz, Wolff; — 4° la philosophie

anglaise de l'expérience, avec Locke, Newton, Berkeley,
Hume et ses successeurs; — 5° la philosophie française avec
Montesquieu, Voltaire, Condillac, Diderot, les matérialistes,
Rousseau.

Toutes ces études sont extrêmement intéressantes, non
seulement par la gravité du fond, mais encore par les qualités
que l'éminent professeur de Copenhague a montrées dans
chacune : exactitude des points de vue, clarté et élégance dans

l'exposition, juste appréciation des valeurs, sans verser ni à

droite ni à gauche. Un tel ouvrage, qui serait précieux à plus
d'un maître, l'est extrêmement à tous les élèves de philosophie
et de théologie, et je le leur recommanderais vivement si les

ouvrages de M. Höffding avaient encore besoin d'être
recommandés.

Je signalerai un point en particulier. D'ordinaire, on se

borne à représenter la Renaissance comme un retour à
l'humanisme littéraire grec. M. H. y découvre davantage, à savoir :



— 577 —

non seulement une rupture avec les étroitesses philosophiques,
ou plutôt théologiques, du moyen âge, mais encore une
conception nouvelle de l'homme et même du monde. Cette
conception nouvelle n'est point un simple retour au paganisme
grec; c'est une conception avanî tout scientifique, qui, si elle

attaque sur plusieurs points le christianisme officiel, tel qu'il
est compris et représenté par l'Eglise romaine, n'attaque pas
en réalité le vrai christianisme ; on peut du moins le soutenir.
Il y a là des nuances très justes que les lecteurs attentifs
sauront saisir et développer pour leur propre compte. Le
surnaturel du moyen âge a paru plus antinaturel que vraiment
surnaturel aux naturalistes ou aux naturistes du XVIe siècle.
« La signification de la Renaissance est donc de désigner la
période pendant laquelle les barrières et les tendances exclusives

de la conception que le moyen âge se faisait de la vie,
purent être attaquées au moyen d'expériences nouvelles et de

points de vue nouveaux. Quelque différents que soient les

personnages que nous rencontrerons dans la philosophie de la
Renaissance, ils ont cependant de commun un grand enthousiasme

pour la nature, une grande confiance en elle, l'ambition

de réaliser une conception unitaire de l'existence, et
d'affirmer la légitimité et la justification de la vie humaine selon
la nature. La Renaissance commence en ce dernier point, avec
l'affirmation du droit de la nature humaine, pour mener au
développement d'une nouvelle conception et d'une nouvelle
étude de la nature (p. 14). Ce que le Moyen Age n'avait fait
qu'en possibilité, sous la forme du mysticisme religieux, fut
continué et délivré de ses entraves et de ses liens. On sent
que la vie individuelle de l'âme est une réalité; elle excite de
l'intérêt en soi, indépendamment des choses auxquelles elle se
rattache. C'était là une découverte d'une importance non moindre

que la découverte du nouveau continent et des mondes
nouveaux dans les espaces célestes», (p. 16)

Il était naturel que ce mouvement d'émancipation de la
nature commençât en Italie, en face de la papauté, qui, sous
prétexte de surnaturel, avait violé la nature et pratiqué un
faux surnaturel. Le mouvement a vite gagné la France et le
reste de l'Europe. Il continue encore : car l'évolutionisme
actuel n'est qu'une prolongation, en étendue et en profondeur,
de ce travail de libération de l'esprit humain et de la cons-

Berne Intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 38



— 578 —

cience humaine. On comprend combien, sous cet aspect, est
intéressante l'histoire de la philosophie moderne. Je regrette
que la place me manque pour analyser les belles études du
savant auteur sur tous les grands philosophes précités. C'est
aux lecteurs sérieux à se donner cette jouissance. Plus leur
étude sera soutenue, plus leur jouissance sera vive.

E. MlCHAUD.

Albert Houtin : La question biblique au XXe siècle ; Paris,
E. Nourry, in-8°, 300 p., 1906, 4 fr.

L'auteur de La question biblique chez les catholiques de
France au XIXe siècle, vient de compléter cette substantielle
étude par une quantité de documents nouveaux, qu'il a recueillis

et mis en ordre sous le titre de La question biblique au
XXe siècle. Comme ce dernier titre est très ample et que le
volume en question n'embrasse guère que les trois dernières
années (1903-1906), il faut espérer qu'il sera suivi d'autres
volumes, dans lesquels l'auteur serrera de près les débats futurs
avec l'exactitude minutieuse et l'objectivité impartiale qui le
caractérisent.

Dans le présent volume, M. H. étudie la question biblique
en France, à Rome et en Angleterre. A dire vrai, c'est autour
de M. Loisy qu'elle se déroule. M. H. expose le système de
ce dernier, les encouragements et les attaques dont il a été
l'objet, les vilains procédés de discussion que ses amis de la
veille n'ont pas# craint d'employer contre lui, le calme avec
lequel il leur a tenu tête, tout en témoignant à Rome une très
grande déférence. Il faut lire surtout sa très digne lettre à

M. Barley Saunders, qui est au fond une réplique au cardinal
Merry del Val (p. 272-275). A' côté de M. Loisy apparaît le
P. Lagrange (p. 155-163), ainsi que la Commission biblique, les
professeurs d'Ecriture Sainte choisis par Pie X (le P. capucin
Hetzenhauer et le P. jésuite Delattre), etc. C'est presque un
défilé qui passe sous nos yeux : là, des ecclésiastiques, le
cardinal Perraud, M. d'Albi, M. Batiffol, etc. ; ici des laïques,
M. Blondel, M. A. Loth, M. Brunetière, etc., sans oublier les

protestants Harnack, Auguste Sabatier, Ménégoz, Jean Réville,
etc. L'auteur aurait pu nous parler de lui-même et de ses

travaux; sa modestie s'est bornée à quelques lignes sur sa mise



— 579 —

à l'Index et sur ses difficultés avec son évêque. Il a jugé utile
de donner la traduction française du décret du Concile de

Trente sur les Ecritures canoniques, aussi les décisions du
concile du Vatican, et la Lettre de Pie X sur l'enseignement
des Ecritures dans les séminaires.

Que de détails importants seraient à signaler! Car, en
traitant de la question biblique, on touche forcément à maints
points essentiels du système romain. Notons, en particulier, la
liberté parfaitement illusoire que les exégètes et les critiques
sont censés avoir dans l'Eglise de Rome. D'ordinaire, le parti
ultramontain lance des phrases sonores sur le respect que leur
Eglise ne cesse de professer pour la raison et la science ; c'est
chez elle, à l'en croire, qu'il faut aller pour trouver ces saintes
choses Or voici comment l'évêque de Châlons, M. Latty, traite
les critiques : « En ce qui concerne l'Evangile en particulier,
nous entendons leur fixer des limites et des conditions » (p. 120).
Peste quel ton M. Latty ignore évidemment ce qu'est et ce

que doit être un évêque. Et Pie X lui-même, dans une lettre
à l'évêque Le Camus, appelle la critique : c des rêveries
d'esprits en délire » (p. 123). D'ailleurs, comment M. Loisy a-t-il
été traité même par les siens? L'ont-ils réfuté? Non, mais
injurié, ce qui est plus facile.

Il faut lire très attentivement les chapitres XII et XIII sur
les discussions anglicanes et sur les graves manifestations
auxquelles elles donnèrent lieu. M. Houtin fait ressortir l'illo-
gicité des apologistes de la théologie dite conservatrice,
lorsqu'ils demandent, d'une part, la démission ou l'expulsion des

ecclésiastiques « contaminés par la critique >, et, d'autre part,
la tolérance, dans l'Eglise, du nombre croissant des simples
fidèles «pour lesquels la valeur historique des détails d'un
dogme, bien plus, souvent même, le prétendu fait qui est censé
lui servir de base, ne présente aucun intérêt » (p. 239). Pourquoi

deux poids et deux mesures Y a-t-il, dans l'Eglise anglicane,

une orthodoxie pour les ecclésiastiques et une autre pour
les simples fidèles? Cette attitude double est non moins grave
que le manque de critère dans toute cette discussion.

Prière aussi de lire la curieuse façon dont un bon capucin,
le célèbre P. Hetzenhauer, écrit l'histoire sans avoir besoin
d'aucun document historique (p. 206-208). Il trouve la vision
d'imagination beaucoup plus commode que* la recherche histo-



— 580 —

rique : pure capucinade. Ce qui n'est pas moins piquant, c'est
la très spirituelle lettre de Jean Alvère sur M. Loisy et sa
soumission (p. 127-130).

J'ai cité, dans l'article sur la Crise doctrinale ultramontaine

*), le texte même où M. Houtin décrit la situation actuelle,
et où le bilan des deux écoles est clairement établi. Il en
résulte nettement deux choses, à savoir: 1° que «l'Eglise ne
peut pas rendre historique ce qui ne l'est pas » (p. 62), simple
vérité de bon sens, mais complètement violée dans l'Eglise
ultramontaine ; 2° que les vrais croyants auraient grand tort
de s'effrayer de la crise en question, car ce qui croule, ce n'est
pas le vrai dogme chrétien, mais seulement la fausse théologie
qu'on lui avait substituée. Naturellement les partisans de cette
fausse théologie poussent les hauts cris; laissons-les crier, et
défendons d'autant plus solidement les vrais dogmes.

Nous attendons avec impatience et gratitude le nouveau
volume que les événements forceront certainement M. Houtin
de nous donner.

Quant à ce que Rome en pense et en pensera, nous le
devinons déjà par la condamnation que le cardinal-vicaire a
publiée dans l'Osservatore Romano du 15 mai dernier. En
voici le texte dans tout son ridicule :

PETRUS
Titilli SS. Quatuor Coronatorum — S. R. E. Presb. Cardinalis

RESPIGHI — SS.mt D. N. Papae Vicarius Generalis —
Romanae Curiae eiusque Districtus Iudex Ordinarius etc.

Cum Nobis constet de Consilio proxime evulgandi in hac
Urbe Roma librum cui titulus — La question biblique — au
XX siècle — par — Albert Houtin — Paris — Libraire E.
Nourry — 14, Rue N. D. De Lorette — 1906;

Audita sententia aliquorum doctorum virorum, praedictum
librum, Auctoritate Nostra Ordinaria, proscribimus atque
proscriptum declaramus.

Itaque nemini cuiumscumque gradus et conditionis Nostrae
Iurisdictioni subiecto librum proscriptum aut vendere aut legere
vel retinere liceat sub culpa lethali.

Datum Romae, die 14 maii 1906.

PETRUS RESPIGHI Card. Vie.

]) Voir, dans la präsente livraison, p. 512-513.



— 581 —

L'ouvrage de M. H. est naturellement dénoncé à l'Index
et au saint-office, et il est probable qu'il y remportera encore
deux condamnations. Espérons que l'auteur n'en continuera
que plus ardemment à travailler pour la vérité objective.
Evidemment la crise s'aggrave de jour en jour, au point de vue
intellectuel comme au point de vue politique. L'Eglise romaine
semble en train de perdre complètement la France. Qui recueillera

la succession? Le vrai catholicisme. E. Michaud.

F. de Lamennais: Essai d'un système de philosophie catholique

(1830-1831); ouvrage inédit et publié d'après les ms.

par Chr. Maréchal. Paris, Bloud, 1906, 432 p., 4 fr.

Sainte-Beuve a écrit dans ses « Portraits contemporains » :

« M. de L. a composé à La Chênaie les premières parties d'un
grand ouvrage de philosophie religieuse qui n'est pas fini,
mais qui promet d'embrasser par une méthode toute rationnelle

l'ordre entier des connaissances humaines, à partir de la
plus simple notion de l'être Nous avons été assez favorisé
pour entendre, durant plusieurs jours de suite, les premiers
développements de cette forte recherche : ce n'était pas à La
Chênaie, mais plus récemment à Juilly. » Le ms. original de

ces conférences existe-t-il Non (p. VI). Mais quelques
auditeurs ont écrit ce que Lamennais dictait. M. Maréchal a eu
entre les mains plusieurs de ces dictées, les a contrôlées, et
il tient pour absolument authentique le texte qu'il publie sous
le titre ci-dessus indiqué (p. IX-X). Acceptons-le avec gratitude

et étudions-le.
Mais rappelons d'abord qu'il y a eu, en Lamennais, deux

ou trois Lamennais ; que le second et le troisième ont répudié
le premier ; et que l'ouvrage qu'on nous offre est du premier.
La vraie pensée de Lamennais sur la philosophie est plutôt
dans l'Esquisse d'une philosophie (1841-1846) que dans
l'Essai dont il s'agit. Toutefois ce n'est point une raison pour
dédaigner celui-ci. Il renferme çà et là des considérations
dignes d'attention, qui peuvent toujours servir à la découverte
de la vérité. C'est à ce titre que nous le signalons.

Mais il est déjà connu, démontré et entendu qu'il ne suffit
pas qu'une pensée soit de Lamennais pour être admise sur



— 582 —

parole ; que son premier système surtout repose sur des a

priori stupéfiants ; que Lamennais fut toujours un homme
d'imagination ; que c'est par la fantaisie qu'il est arrivé à

l'ultramontanisme de sa première manière, et que les thèses
philosophiques et théologiques qu'il a échafaudées à cette époque
ne tiennent pas debout aujourd'hui. On se demande comment
un homme de cette ampleur a pu procéder si naïvement,
émettre de prétendus axiomes qui n'étaient que de grosses
erreurs, et manquer à ce point de méthode et de logique. Ni
psychologue, ni analyste, il a admis en bloc les assertions que
son frère et d'autres lui ont inoculées, et c'est sur ces matériaux

sans valeur qu'il a construit son premier système. Il a
commencé par subordonner le savoir humain à la foi, sans se
demander de quelle foi il entendait parler. Il a soumis la raison

individuelle à la raison sociale, sans examiner ce qu'était
cette raison sociale, où elle existait, où étaient ses décisions.
Il a déclaré que « les dogmes » étaient les principes
supérieurs des sociétés, les faits primitifs, les conditions nécessaires
de l'existence sociale, et cela, sans analyser ces prétendus
« dogmes », sans voir d'où ils venaient, ni de quel droit il les
tenait pour des dogmes ». Du premier coup, il déclarait que
l'individu n'est qu'une abstraction ; que, par conséquent, son
salut est dans la renonciation à soi-même et dans l'abandon
total de soi à la société. Telle était, à ses yeux, la foi sociale ;

et la foi sociale était la foi religieuse ; et la foi religieuse était
la foi catholique, la foi romaine On croit rêver en lisant de
telles utopies.

Les livres sur Lamennais abondent depuis quelques
années. Ne nous en plaignons pas. Il en sortira un portrait
plus exact de l'homme, et surtout une appréciation plus juste
des vérités et des erreurs. Ce qui restera de lui, ce sera l'écrivain,

non que son romantisme soit parfait, mais certaines pages
sont réellement magistrales, certaines sentences burinées à

jamais, certaines descriptions pleines de profondeur et d'une
ineffaçable couleur, certains anathèmes irrévocables. E. M.

C. Latreille: Joseph de Maistre et la Papauté; Paris,
Hachette, in-16, fr. 3. 50, 1906.

Le comte Joseph de Maistre a été prôné et plus ou moins
imité par deux catégories de disciples : les uns, théologiens



— 583 —

de profession, ont été séduits par ses opinions extrêmes et sa
théologie politique, et ont délaissé la théologie scripturaire et
patristique pour se lancer à sa suite dans les paradoxes d'un
papisme fanatique ; les autres, politiciens d'ancien régime,
simples laïques étrangers à la théologie, mais voulant jouer
comme lui un rôle de dilettantes dogmatiseurs, ont transporté
à son exemple leur politique et leur dilettantisme dans la
théologie, et ont abouti à la même impasse que les précédents.

Les uns et les autres, ainsi que leurs adversaires, ont à

peu près dit tout ce qui peut être dit sur cet homme étrange,
audacieux, vrai casse-cou de ce trône et de cet autel qu'il
voulait certainement défendre et solidifier. Il s'est trompé du
tout au tout, nous le savions déjà. Cependant le volume de
M. Latreille, loin d'être inutile, sera même précieux, non pas
pour nous apprendre des choses essentielles sur le système
d'absolutisme royaliste et ecclésiastique du célèbre diplomate,
mais pour nous renseigner sur l'auteur du livre Du pape et de

L'Eglise gallicane, sur les détails de leur composition et de
leur publication, et surtout sur les procédés de l'auteur comme
publiciste.

Nous savions déjà trois choses : la nullité de sa théologie,
son esprit de parti inouï, ses procédés de discussion poussés
jusqu'au mépris des documents, jusqu'à l'injure des adversaires,

jusqu'à l'arrogance de 1'infatuation la plus déplacée.
D'abord, sa théologie était nulle. Elle ne procédait ni de

l'Ecriture sainte, ni de la patrologie, qui lui étaient absolument
étrangères. Ce grand seigneur né autoritaire raisonnait tout
simplement ainsi : La chose par-dessus tout nécessaire, c'est
l'autorité ; or elle n'est rien si elle n'est absolue ; donc il faut
des rois absolus. Sans eux nous périssons. D'autre part, sans
un caractère divin ils sont impuissants ; donc ils doivent
relever d'un envoyé divin, d'un monarque divin, le pape, qui
est le fondement social et la clef de voûte de toute la
politique, comme il est la clef de voûte de toute la religion. Ce
dernier point n'est pas moins certain que le premier : car,
a-t-il dit, « point de morale publique ni de caractère national
sans religion, point de religion européenne sans le christianisme,
point de christianisme sans le catholicisme, point de catholicisme

sans le pape, point de pape sans la suprématie qui
lui appartient* (p. 8). Où a-t-il découvert ces lubies? Ni



— 584 —

dans l'Ecriture, ni dans la patrologie, ni dans l'histoire de
l'Eglise, mais uniquement dans son imagination politique.
M. Latreille l'avoue : « Il s'appuiera sur le raisonnement
philosophique ; une métaphysique de la souveraineté lui
permettra d'établir l'autorité du pape » (p. 93). Ne
parlons ni de philosophie, ni de métaphysique, car ce diplomate
ne connut sérieusement ni l'une ni l'autre. C'est sa politique
absolutiste, sa seule idée, son seul instinct, qui lui inspira tout
le reste. « Hypnotisé pour ainsi dire, avoue encore M. L., par
les analogies qu'il voulait établir entre le gouvernement
ecclésiastique et le gouvernement civil, il concevait le pape aussi
absolu que le roi de France avant la charte et l'empereur de
Russie » (p. 167). Telle fut toute sa science théologique.

Son esprit de parti l'empêchait de voir et de comprendre
quoi que ce fût en dehors de sa marotte. Dès que le pape lui-
même paraissait sortir du cadre qu'il lui avait tracé, il ne
croyait plus ni à son infaillibilité ni à sa divinité. « Son
irritation, remarque M. L., n'avait plus de bornes quand il apprit
que Pie VII consentait à couronner Napoléon et à se rendre à
Paris. Il écrivait le 29 février 1804 : « Il paraît par des
relations incontestables qu'on est fort mécontent à Paris On
s'y moque assez joliment du bonhomme, qui, en effet, n'est
que cela, soit dit à sa gloire (sic); mais ce n'est pas moins
une très grande calamité publique qu'un bonhomme dans une
place et à une époque qui exigeraient un grand homme »

(p. 3-4). Pauvre pape divin, absolu, infaillible, et assimilé à

un polichinelle Selon de Maistre, l'autorité est nulle si elle
n'est pas infaillible et impeccable ; c'est ce qu'il appelle son
absoluité ; donc tout monarque doit être infaillible parce que
absolu ; donc le pape, monarque par excellence et premier des

monarques, doit être absolument infaillible et indiscutable, et,
s'il doit l'être, il l'est. Si c'est en même temps un bonhomme
et un polichinelle, tant pis Le célèbre diplomate a oublié
d'allumer sa lanterne sur cette question, pourtant capitale.

Enfin, nous connaissions aussi son mépris de la science et
des procédés scientifiques. Nous avions lu, dans ses Quatre
chapitres sur la Russie (1811), que «les inconvénients
inévitables de la science, dans tous les pays et dans tous les
lieux, sont de rendre l'homme inhabile à la vie active, qui est
la vraie vocation de l'homme ; de le rendre souverainement



— 585 —

orgueilleux, enivré de lui-même et de ses propres idées,
ennemi de toute subordination, frondeur de toute loi et de
toute institution, et partisan-né de toute innovation » (p. 17).
Nous savions qu'il rejetait de tout document scientifique et

historique les parties qui le gênaient ; qu'il faussait ainsi la
tradition et l'histoire ; qu'au lieu de réfuter les doctrines
contraires aux siennes, il injuriait et calomniait leurs partisans.
« Je vous dis », écrivait-il le 28 septembre 1818, « qu'on n'a
rien fait contre les opinions, tant qu'on n'a pas attaqué les

personnes (p. 134). « Aussi », ajoute M. L., « quelle
hécatombe de gallicans, de jansénistes, de protestants, de
parlementaires, de rois mêmes, J. de Maistre n'a-t-il pas faite dans
le Pape et l'Eglise gallicane Parmi les gallicans, Fleury
était accusé de mensonge ; Bossuet, vilipendé de toutes les
façons, était en fin de compte traité de comédien ; les évêques de
1682 étaient appelés lâches corrupteurs du pouvoir ; les
jansénistes, Pascal en tête, étaient exécutés et traînés dans la
boue. Luther et Calvin n'étaient que des polissons. Quant
aux parlementaires, ils trahissaient les intérêts de la religion »

(p. 135). M. Latreille parle de « son arrogance habituelle »

(p. 139). Quarante-deux ans après la mort d'PIonorius, le
VIe concile œcuménique ayant condamné ce pape comme
hérétique, de Maistre écrivit : « Depuis quand se trompe-t-on après
sa mort? La vraie difficulté, selon moi, n'est pas
d'excuser Honorius, mais d'excuser le VIe concile. » A quoi
M. Latreille réplique simplement : « Honorius s'est trompé
avant de mourir, il a été jugé après sa mort... J. de Maistre
déplace les responsabilités » (p. 143).

Voilà la science, les procédés, les jeux de mots, l'esprit
de celui qui a fasciné nombre de théologiens et de politiciens,
dont Veuillot a été le singe, et qui a inspiré le Syllabus ainsi
que les dogmes du Vatican.

Nous savions tout cela. Cependant beaucoup de détails
relatifs à ces questions sont mis en plus grande lumière par
M. Latreille, qui a eu la bonne fortune de posséder le ms. du
Pape C qui est », dit-il, < très différent du texte connu »),
ainsi que - 47 lettres de J. de Maistre, 6 cahiers d'observations
soumis par le Lyonnais, Guy-Marie de Place, (correcteur de
ce ms.), et de nombreuses feuilles contenant les réponses
détaillées de l'auteur » (p. XIX). En sorte que M. Latreille a



— 586 —

pu constater les points sur lesquels de Maistre a été repris par
son correcteur, les aveux faits par de Maistre à ce dernier,
les lacunes de ses informations, ses audaces obstinées, etc.
Tel est le vif intérêt de ce volume.

Je regrette que la place me manque pour indiquer les
passages dans lesquels M. Latreille me paraît avoir péché ex-
cessu caritatis envers son triste héros, qui non seulement a

manqué de charité envers tout le monde, mais de justice et de
vérité dans une question où la vérité et la justice devaient et
doivent encore primer tous les points de vue. C'est le côté
faible du volume.

Je me bornerai donc, pour le moment, à citer quelques
textes dans lesquels M. L., malgré sa trop grande condescendance,

a été contraint d'avouer les torts et les erreurs de J. de

Maistre, torts et erreurs qui sapent sa thèse par la base et qui
montrent les pieds d'argile du trop fameux colosse ultramontain.

« Nous allons voir que le Pape et VEglise gallicane n'ont
pas été préparés par des recherches suffisantes, et que l'auteur

n'a pas eu un certain nombre de livres, qui pourtant
semblaient indispensables. L'érudition de J. de Maistre est
très courte, malgré les apparences, et surtout elle est souvent
à côté du sujet. Les livres curieux et inattendus sont cités
plus souvent que les livres vraiment topiques Si l'on dresse
la table analytique des auteurs cités au cours de l'ouvrage,
on remarquera l'absence de beaucoup de livres indispensables,

et non des moindres (p. 43) Les sources
françaises, J. de M. les ignore ou les dédaigne ; tous nos auteurs
lui paraissent suspects a priori ¦ (p. 44). Notamment il attaque
violemment d'Aguesseau ; « or il n'avait pas lu d'Aguesseau,
et le ms. nous prouve que, s'il le cite deux fois, c'est d'après
des intermédiaires ». De Maistre a aussi attaqué Bossuet et

Fleury ; 7< eh bien ni l'un ni l'autre ne furent vraiment connus

de J. de Maistre. Il a lu Bossuet dans le cardinal de

Bausset. Nous pouvons l'affirmer, après avoir compulsé les
ms. du Pape et de l'Eglise gallicane, jamais les références
de Bossuet données par J. de M. ne vont aux œuvres
originales ; toutes sont puisées dans le cardinal de Bausset.
L'inconvénient de cette documentation de seconde main éclate
mieux encore, lorsqu'on voit J. de M. choisir parmi les docu-



— 587 —

ments de cette Histoire et ne retenir que ceux qui s'accordent
avec ses idées » (p. 45).

« Rien n'égalait le mépris de J. de M. pour cet oracle des

gallicans, Fleury > (p. 53). Or il ne l'avait pas lu non plus ;

« il n'a connu l'Histoire ecclésiastique que par le livre de
Marchetti Mais l'érudition de cet historien ultramontain,
qui prend en faute Fleury sur certains points, échoue à

renverser le monument de l'historien C'est à Marchetti qu'il
emprunte sa défense des Fausses Décrétales C'est dans
Marchetti qu'il trouve une citation tronquée de Fleury, qu'il
tronque encore à son tour » (p. 50-51). De Maistre a

connu aussi les Nouveaux opuscules de Fleury, publiés par
Emery, mais « il intervertit les passages qu'il cite arbitrairement

et qu'il mutile » (p. 54). Les exemples cités par M. L.
(p. 84-85) sont topiques. A propos d'une « insupportable
assertion > de de Maistre au sujet de l'article II de la Déclaration

de 1682, M. L. remarque : « J. de M. a un penchant si
décidé vers l'inexactitude qu'il introduit, sans s'en douter
des altérations dans les textes les plus connus, et que, si on
l'en avertit, il les justifie et les maintient. » Il faut lire les
détails sur la façon dont de Maistre en a usé avec Zaccaria
dans l'intention de réfuter le Febronius de l'évêque de Hont-
heim (p. 65-69), avec Voltaire (p. 55-57, 80-81), avec Pascal
(p. 80), etc.

De Maistre ne contrôlait pas les auteurs qu'il copiait. Il
écrivait même à son éditeur : « Il m'est aussi impossible de
faire une vérification que de monter à la lune » (p. 83). Les
vrais savants sont souvent très embarrassés en face de textes
contradictoires, pour résoudre les conflits d'autorités ; mais
« J. de M. ne connaît pas ces tâtonnements du vrai savant ;

les contradictions des textes ne l'arrêtent pas : le plus sûr,
à ses yeux, c'est celui qui cadre le mieux avec son raisonnement

» (p. 89). « Il ne posséda pas les connaissances
encyclopédiques dont une certaine école lui fait honneur (p. 90)
Il n'est pas l'érudit patient qui amasse des faits pour s'élever
à l'idée ; au lieu d'interroger les faits eux-mêmes, de se livrer
en quelque sorte à leur enseignement, de soumettre son
ignorance aux leçons qui s'en dégagent, il les plie à son système ;
il est le voyant, le vates qui monte sur son trépied et qui
volontiers s'écrie : Cet oracle est plus sûr que celui de Calchas.



— 588 —

On comprend que Rome ait eu des inquiétudes à voir sa cause
défendue par un tel champion » (p. 92). Quelles inquiétudes
Rome a parfaitement accepté les fantaisies de cet oracle ; avec
empressement elle a tiré les marrons du feu ; elle s'est bien
gardée de repousser sa prétendue érudition, quoiqu'«il se soit
comporté à l'endroit de l'érudition avec un sans-gêne
inexcusable > (p. 94). Bref, ses « méditations ne s'alimentaient
qu'à la source empoisonnée des préventions et des rancunes »

(p. 351).
Tel fut l'homme, tel fut le théologien, tel fut le chef

d'écoie. C'est de son extraordinaire ignorance que sortit en
très grande partie, comme de sa source, «source empoisonnée»,
le torrent d'ultramontanisme qui emporta la papauté à partir
de 1820 et la précipita dans le « maquis théologique ; où elle
se débat aujourd'hui. E. Michaud.

Monumenta Judaica. Herausgegeben von August Wünsche,
W. Neumann und Moritz Altschülee, unter der Leitung von
Dr. J. J. Hollitscher, im Akademischen Verlag, Wien und
Leipzig, 1906.

Von diesem monumentalen Quellenwerke, dessen
Erscheinen von christlichen und jüdischen Theologen mit Spannung

erwartet wird, liegt nunmehr das 1. Heft des 1. Bandes
vor. Dasselbe enthält eine orientierende Einleitung unter
dem Titel „Plan und Prinzipien der Monumenta Judaica",
unterzeichnet von dem Leiter der Unternehmung, ein
Verzeichnis der zahlreichen Mitarbeiter, eine Angabe der benützten

Quellen- und Literaturwerke, das Abbreviaturen-Schema,
einen Aufsatz über die mündliche Überlieferung der Israeliten,

eine kurze Darstellung des Lebens und der Übersetzertätigkeit

des Onkelos, ein Transkriptions-Alphabet und endlich

den Anfang des Targum Onkelos zum Pentateuch. Dem
Hefte sind 2 Tafeln beigegeben, von denen die eine der
sogenannten Gebhardts-Bibel entnommen ist und die biblische
Schöpfungsgeschichte darstellt, während die andere eine Seite
der sogenannten Wenzels-Bibel, d. i. der in Prag unter dem

König Wenzel geschriebenen vorlutherischen deutschen
Bibelübersetzung, wiedergibt. Ein eingehendes Studium des in-
haltreichen Heftes zeigt, dass das Unternehmen ein ganz



— 589 —

eigenartiges ist und sowohl in bezug auf Umfang als
wissenschaftliche Bedeutung sich sehr wohl der grossen Kant-Ausgabe

oder dem „Thesaurus linguae Latinse1* der Berliner
Akademie der Wissenschaften zur Seite stellen darf. Das
ganze Unternehmen zerfällt in zwei grosse Abteilungen:
1. in die „Bibliotheca Targumica", welche sämtliche Tar-
gumim zum Alten Testamente in erstmaliger deutscher
Übersetzung enthalten wird, und 2. in die „Monumenta Talmudica",

welche die in den beiden Talmuden, sowie in der
älteren jüdisch-exegetischen Literatur enthaltenen historischen

Quellen in erstmaliger deutscher Übersetzung bringen
werden.

In der „Bibliotheca Targumica" handelt es sich um
diejenigen Übersetzungen des Alten Testamentes, die neben
der griechischen Version geradezu als Primärquellen der
hl. Schrift zu betrachten sind. Unter dem Namen Targumim

Übersetzungen) werden nämlich die aramäischen
Übersetzungen und Umschreibungen des Alten Testamentes zu-
sammengefasst. Ihr Ursprung reicht in das 7. Jahrhundert
v. Chr. zurück. Seit der Rückkehr Israels aus dem
babylonischen Exil wurde an der Stelle des Hebräischen immer
mehr das Aramäische die Volkssprache. Sollte das Volk
den Inhalt der hebräischen Bibel verstehen, so war es nötig,
denselben in den nun herrschend gewordenen aramäischen
Dialekt zu übertragen. Es bildete sich darum das Amt eines
Turgeman, d. h. eines Dolmetschers, Avelcher die Aufgabe
hatte, in der Synagoge den alttestamentlichen Text sofort
nach der Verlesung in das Aramäische zu übertragen.
Diese aramäische Übersetzung (Targum) war für die
palästinensischen Juden gerade so gut ein Bedürfnis wie die
griechische Übersetzung (Septuaginta) für die ägyptisch-griechischen

Juden. Um die Zuhörer vor Missverständnissen zu
bewahren, erlaubten sich die Übersetzer insofern gewisse
Freiheiten, als sie den hebräischen Text meist keineswegs
wortgetreu wiedergaben, sondern ihn umschrieben oder,
wenn sie es für nötig hielten, erläuterten und erklärten. So

wurde für einen schwer verständlichen, bildlichen Ausdruck
der eigentliche, deutliche gesetzt. Um Anstoss zu vermeiden,

wurden gewisse Stellen euphemistisch gefärbt.
Veraltete Namen von Völkern, Städten und Bergen vertauschte



— 590 —

man mit den zur Zeit üblichen. Sogar die jüdische
Dogmatik hat auf die Übertragung des Textes einen Einfluss
ausgeübt, was sich hauptsächlich in dem Bestreben zeigt,
die anthropomorphischen und anthropopathischen Begriffe
möglichst zu beseitigen, sie zu erklären und in ihrer
richtigen Bedeutung darzulegen. Dieser Freiheit in der Erklärung

läuft aber eine solche Treue gegen den Buchstaben
parallel, dass es auch bei den freiesten Umschreibungen fast
immer möglich ist, den dem Targum zu Grunde liegenden
hebräischen Text mit Sicherheit herauszufinden: dieser hat
dann als der älteste und wichtigste Zeuge für den
alttestamentlichen Text zu gelten und stellt den Urtext der Bibel dar.

Welchen hohen Wert man den Targumim schon im
Altertum beilegte, zeigt eine Vorschrift des Talmud, nach
welcher jeder Jude ohne Unterschied des Standes und der
Bildung verpflichtet ist. an jedem Sabbath einen Abschnitt
aus dem Pentateuch nicht nur in dem hebräischen Urtext,
sondern auch in der aramäischen Übersetzung zu lesen. Für
die christliche Exegese sind einzelne Targumim noch
deshalb besonders wichtig und interessant, als sich in ihnen
bestimmte alttestamentliche Bibelstellen in deutlichster messia-
nischer Auslegung vorfinden, deren nähere Kenntnis in mancher

Beziehung aufklärend wirken kann. Man darf also füglich

behaupten, dass die Targumim eine interkonfessionelle
Bedeutung haben. Die uns schriftlich erhaltenen Targumim
sind zwar verhältnismässig spät redigiert worden, gehen
aber immerhin weit in die vorchristliche Zeit zurück, wie
schon das gänzliche Fehlen irgendwelcher Polemik gegen
das Christentum beweist. Keines der auf uns gekommenen
Targumim erstreckt sich über das ganze Alte Testament;
doch besitzen wir Targumim über alle kanonischen Bücher;
einzig zu Daniel, Esra und Nehemia gibt es keine, und zwar
aus dem einfachen Grunde, weil diese Bücher selbst
teilweise in aramäischer Sprache geschrieben sind. Zu einigen
Büchern wiederum besitzen wir mehrere Targumim. so haben
wir zum Buche Esther deren drei, Avegen der Hochschätzung
des Purimfestes, an welchem diese Schrift verlesen wird.

Die ältesten Targumim sind unzweifelhaft diejenigen der
5 Bücher Mosis und der Propheten. Übertrafen doch diese
beiden Abteilungen des Kanons die dritte, die der Hagio-



— 591 —

graphen. bedeutend an Ansehen und wurden doch sie. nebst
den Psalmen. Avährend Jahrhunderten im Gottesdienste
ausschliesslich A-erAvertet. Bisher Avaren die Targumim noch
nicht in eine moderne Sprache übersetzt worden; nur in den
beiden Polyglotten-Bibeln finden wir sie in lateinischer
Übersetzung. Das Verdienst, diese einzigartigen Dokumente
durch eine getreue deutsche Übersetzung auch den breitesten
Schichten des gebildeten Publikums zugänglich gemacht zu
haben, gebührt den Monumenta Judaica. Leider Avird der
aramäische Urtext nicht in hebräischen Lettern, sondern in
lateinischer Transkription Aviedergegeben. Die Herausgeber
entschuldigen ihr Vorgehen damit, dass „einerseits ein
punktierter Text die Kosten des Werkes durchaus nicht im
Verhältnisse zum Werte einer solchen Wiedergabe erhöht hätte,
anderseits aber ein nicht punktierter Text nur wenigen
Fachleuten verständlich geAvesen wäre". Richtig ist es wohl,
dass der Urtext in der hebräischen Quadratschrift die Laienwelt

leicht A'on der Subskription hätte abschrecken können,
was sehr zu bedauern geAvesen Aväre, anderseits wäre aber
doch der Wert der Monumenta als QuellenAverk dadurch noch
bedeutend gestiegen. Wer z. B. die in diesem Jahre
erschienene unpunktierte Konkordanz zum Targum Onkelos
A'on Brederek für das Studium der Monumenta benützen will,
der wird es recht unbequem finden, die lateinische Umschrift
— wenn auch nur im Kopfe — Avieder in hebräische Schrift-
zeichen zurückübertragen zu müssen, um den ursprünglichen
aramäischen Text Avieder zu erhalten. Hoffentlich wird
wenigstens bei der Bibliotheca Talmudica der Urtext in der
ursprünglichen Form Aviedergegeben. Wir könnten uns den

Urtext des Talmud in lateinischen Lettern schlechterdings
nicht A'orstellen.

Nebst den Targumim Avird der erste Hauptteil der
Monumenta auch die samaritanischen, syrischen, arabischen,
lateinischen, griechischen und gotischen Bibelübersetzungen
enthalten, Aveil sie, in weiterem Sinne aufgefasst, ebenfalls
eine Art Targumim. d. h. Bibeldolmetscher sind und eine
höchst berücksichtigenswerte Quelle für Theologen, Philologen

und Historiker bilden.
In der ZAveiten grossen Abteilung des Unternehmens,

den Monumenta Talmudica, soll der Leser vornehmlich mit



— 592 —

der Geschichte des Orients und mit der semitischen Kultur
bekannt gemacht Averden, indem er aus der talmudischen
Literatur ein reich belebtes Bild der alten Völker erhalten wird,
Avie er es Avohl in keiner der ATorhandenen alten Literaturen
finden dürfte. Babylon und Assyrien werden da im Vordergrunde

stehen. Der ganze, die GegenAvart füllende Babel-
und Bibelstreit Avird in die lebendigste Beleuchtung treten.
Nach Beendigung des Werkes, Avas in zirka 6 bis 8 Jahren
der Fall sein dürfte — es erscheinen jährlich Ader Hefte in
Gross-Lexikon-Format — Averden die Monumenta Judaica
das AA'ichtigste, bis jetzt kaum übersehbare Quellenmaterial
nicht nur zur Bibel, sondern auch zur Geschichte der Bibel
enthalten. An der Hand dieses Werkes Avird es auch dem

gebildeten Laien möglich sein, in den Geeist altorientalischer
Religion und Kultur leicht und A^ollständig einzudringen.

Die konfessionellen Schwierigkeiten, Avelche sich bei der
Pierausgabe der Monumenta geltend machen könnten, hat der
Leiter des Unternehmens dadurch zu überAvinden gesucht,
dass er je einen Vertreter des Protestantismus, des römischen
Katholizismus und des Judentums zu gemeinsamem Wirken
verband. Wo diese Fachgelehrten von einander differieren,
zeichnet jeder selbständig für seine Ansicht. Einem jeden
dieser drei Herausgeber stehen noch in- und ausländische
Gelehrte seiner Konfession als Mitarbeiter zur Seite. Dem
Vertreter der römisch-katholischen Kirche ist z. B. ein
Mitarbeiter (Dr. B. Schäfer in Beuron) beigegeben, der die
„römisch-katholische Auffassung alttestamentlicher Stellen'*

zu erläutern hat Vom technischen Standpunkte aus
betrachtet, bilden die Monumenta Judaica eine grossartige, mit
priA-aten Mitteln noch nie gewagte Unternehmung, die den
Ruhm der deutschen Wissenschaft bedeutend mehren Avird.
und der Avir den besten Erfolg Avünschen.

Bern. Prof. Dr. Kunz.

A. RrvAUD : Les notions d'essence et d'existence dans la
philosophie de Spinoza. Paris, Alcan, in-8°, 1906, 3 fr. 75.

Grand et difficile problème, mais qui doit intéresser vivement

tous les Aurais philosophes. De savoir au juste ce que
Spinoza a puisé dans les philosophies antérieures et ce qu'il
a fourni lui-même en propre, c'est déjà quelque chose; mais



— 593 —

l'important est de savoir ce que l'on doit penser de ces notions
mêmes, si elles sont creuses ou si elles impliquent du réel, et
quel est ce réel.

Selon Spinoza, le fait capital est que l'essence n'est pas
un être inerte ; elle est inerte, si l'on veut, en ce sens qu'elle
ne peut pas changer son être. Mais elle est une cause, ens
reale. La réalité est cette faculté qu'ont les essences de
produire quelque chose, de donner naissance à des propriétés
diverses (§ 55). On peut donc considérer les essences en elles-
mêmes, et en même temps examiner les modes d'existence
qui leur correspondent; on ne peut pas séparer les essences
de leurs propriétés ou actions (§ 63). Sans doute, l'essence
des choses éphémères demeure contingente; mais c'est leur
essence même qui les porte à l'existence ; le conatus qui fonde
leur existence dépend de leur essence ; l'existence leur apporte
un supplément de réalité. C'est au cours de sa vie éphémère
que l'homme prend, par l'intensité même de cette vie,
conscience de son essence éternelle. Ce passage, sorte de création,
a lieu par l'opération des lois causales qui opposent les unes
aux autres les diverses existences dans la durée. Cette opération

implique le système des idées dans l'intellect infini en

acte, le système des mouvements dans la. facies totius universi.
Par le jeu des causes, les essences sont plus ou moins limitées

; elles pâtissent (§ 144). Tel est le passage de l'essence à

l'existence, passage qui n'est pas un acte arbitraire de la
volonté divine, mais l'action inévitable des causes (la cause divine
y comprise), grâce à la faciès totius universi et à l'idée de Dieu
dans la pensée; en sorte que la force qui maintient chaque
existence et chaque essence est la force divine, dont le
système tout entier est l'expression immédiate. La distinction de
l'essence et de l'existence se ramène ainsi à la distinction de
deux modes de l'action divine. Cette action est présente dans
chaque essence directement; elle est présente en chaque
existence changeante, par le système qui la détermine et la limite.
Les deux causalités, dont l'une est éternelle tandis que l'autre
s'exerce dans la durée, restent distinctes, mais elles sont unies
comme deux expressions d'une même vie et d'une même force
(§ 146).

M. Rivaud a déployé beaucoup de patience, de talent et
de précision dans l'analyse des détails de cette métaphysique

Revue intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 39



— 594 —

subtile. Ses Conclusions et Remarques générales me paraissent
supérieurement formulées, et dignes d'être méditées avec le
plus de pénétration possible, surtout les §§ 148-154. Il faudrait
en citer le texte complet. On y verrait la modération et la
sincérité de l'auteur, qui ne se paie pas de mots, et surtout
un essai de synthèse, d'après l'Ethique; essai qui rapproche
et concilie, par l'idée de loi, les parties disparates du spino-
zisme. « Cette loi gouverne, ordonne les changements des êtres
éphémères. La vie, en chacun de ces êtres, se traduit par la
soumission aux lois de l'essence, et par celles-ci aux lois
générales de la vie universelle. L'idée de la loi réunit en elle
les deux notions opposées de la permanence et du changement.
L'action, en un sens, possède un être éternel; en un autre sens
elle implique le devenir. C'est donc dans l'être éternel, partout
présent en chaque être particulier, par la loi qu'il lui donne,
que se trouve la source de l'action et de la vie. On arrive
ainsi à imaginer comment l'unité divine des lois de la nature
peut se multiplier en tant d'êtres divers, dont chacun, par la
loi présente en lui, participe de la vie universelle. L'essence
sous la forme de loi est le principe de vie immanent dans les
êtres, l'être dans ce qu'il a de plus intime, de permanent et
de vivace. Et l'existence, expression de la loi, est l'être manifesté,

développé, la loi visible et devenue concrète. L'idée de

la loi rapproche donc le fini et l'infini, le tout et chacune de

ses parties, l'existence éternelle et l'existence éphémère, le
monde imaginé et perçu dans la durée, du monde conçu en
Dieu par l'intelligence, sous la loi qui l'ordonne. Il est réservé
à l'âme humaine, infinie par l'idée de Dieu, de sentir et de

percevoir par la conscience, la vie universelle qui se manifeste
en elle » (§ 152).

Ces pensées élevées et fécondes, qui nous sortent du terre
à terre grossier où notre intelligence trop souvent s'enlise,
méritent, je le répète, d'être creusées et poussées plus
profondément encore. Le spinozisme est encore trop scolastique pour
être un dernier mot; mais c'est une étape, qui ouvre de
nouveaux horizons à la pensée et à la science. E. M.



— 595 —

Paul Sabatier: A propos de la séparation des Eglises et
de l'Etat; II6 édition augmentée; Paris, Fischbacher, 216 p.,
1906, fr. 3.

C'est avec plaisir que nous reparlons de ce trop court
volume, à l'occasion de sa seconde édition qui contient une
nouvelle Préface J). Par les nombreuses lettres que l'auteur
a reçues, il s'est convaincu que « la crise catholique a une
étendue et une intensité dépassant de beaucoup » tout ce qu'il
avait imaginé, et il constate « le travail profond qui s'accomplit

au sein du clergé catholique romain : assimilation intellectuelle

et scientifique, assimilation politique et sociale, il s'essaie
à tout avec un entrain et un bonheur dont on ne saurait guère
prévoir les résultats » (p. XVII). Nous sommes heureux de
cette appréciation qui coïncide si exactement avec nos articles
sur la « Crise doctrinale dans l'Eglise catholique-romaine en
France ».

Un point intéressant à noter, c'est que, d'après la remarque

de M. Sabatier, le catholicisme (il faut dire l'ultramontanisme)

des Universités de l'Etat est « bien plus conservateur

» (il faut dire bien plus arriéré) que celui des Universités
dites catholiques ; lesquelles « souffrant davantage des
méthodes surannées », font plus d'efforts pour leur renovation
intellectuelle et religieuse. Voir aussi, à ce propos, notre article
sur « Un historien papiste dans l'Université de France » {Revue,

avril 1901, p. 376-387) ; et ce que nous aA^ons dit des

erreurs commises par M. Emile Chénon au sujet des protestants

et des anciens-catholiques pour le bénéfice de Rome, on
pourrait malheureusement le dire de cent autres uniAœrsitaires.

L'Académie, elle aussi, récompense chaque année des ombrages
non moins remarquables par leurs « méthodes surannées » que
par leur style antiacadémique.

Quoi qu'il en soit, les erreurs du passé sont à jour, et
nombreux sont ceux qui marchent avec patience et amour
vers la vérité de demain. « Nombreux sont déjà les prêtres
de ce genre, dit l'auteur ; rattachés à l'Eglise d'aujourd'hui
par l'éducation, la consécration initiale, l'élan juvénile, et qui
vivent, par avance, dans celle de demain. Ils accomplissent
des rites dans lesquels ils ne voient déjà plus un but, mais un

') Voir la Revue d'avril 1906, p. 361-363.



— 596 —

langage très imparfait, parabole et balbutiement de réalités
à peine entrevues » (p. XXI). De là l'effroi du cléricalisme et
de la papauté ; mais le vrai catholicisme, le vrai christianisme
(car c'est tout un) vaincra et le cléricalisme et la papauté.

Je recommande aux lecteurs, d'une manière toute
particulière, les sages réflexions de M. Sabatier sur l'encyclique
Vehementer et ses conséquences (p. 60-84), ainsi que les
documents de V Appendice (p. 119 et suiv.). E. M.

Paul Stapfer : Questions esthétiques et religieuses ; Paris,
Alcan, in-8», 1906; 3 fr. 75.

Ce volume contient une première étude, où l'auteur cherche

à préciser ce que la formule de « l'art pour l'art » renferme
de vrai et de faux ; puis, une seconde, où il fait ressortir le
caractère religieux de Pierre Leroux ; enfin, une troisième, où
il analyse la crise actuelle des croyances chrétiennes. C'est
surtout celle-ci qui nous intéresse ici.

Certes, M. P. Stapfer est de parfaite bonne foi dans son
analyse et dans sa description de la crise. Mais oserais-je dire
que j'aurais désiré plus de profondeur, plus de précision, plus
d'ampleur, et aussi des sources plus autorisées que des textes
de romanciers, de poètes, voire même de quelques moralistes.
Protestant, il a surtout étudié le monde protestant. Quelle est
la fin de son enquête Il résume ainsi le bilan du protestantisme

orthodoxe : « L'orthodoxie protestante — j'entends le
système de métaphysique révélée et d'histoires miraculeuses
fondé sur l'autorité scripturaire — a manifestement fini de

vivre» (p. 201). Le bilan du protestantisme libéral est celui-ci :

«L'insuffisance même, le vague et la pauvreté théologique du

protestantisme libéral le protègent, seul, contre la destruction.
C'est une dilution du christianisme, présentant l'avantage —
inappréciable pour les hommes de raison et de sentiment —
de réduire au minimum l'irrationnel sans se confondre
entièrement avec la philosophie » (p. 202).

Evidemment, ce n'est pas là la vraie vie religieuse. De
quel côté faut-il donc se tourner pour la trouver? Est-ce du
côté du catholicisme? L'auteur ne connaît qu'un catholicisme,
tout en bloc, le papisme évidemment; et naturellement, c'est



— 597 —

un cadavre, une ruine; on peut l'enguirlander, mais rien de
plus. Faut-il aller à la libre-pensée irreligieuse Encore moins.
«S'il y a une chose qui nous fasse horreur, dit M. S., une
chose qui serait capable, par réaction, de nous rendre sympathique

et cher le vieux papisme lui-même (sic), tout fardé et
maquillé qu'il soit, c'est la libre-pensée telle qu'elle est, non
point dans sa définition théorique, mais dans sa hideuse réalité

: le rire stupide de la « raison » et son souffle brutal pour
éteindre dans les âmes le plus noble sentiment de l'homme:
l'inquiétude des choses du ciel, j'entends par là, simplement,
des choses qui ne sont pas de la terre » (p. 203).

M. Stapfer semble partisan du théisme religieux. « Il ne
semble donc pas absolument nécessaire, dit-il, que la religion
soit absurde ; mais ce qui est absurde et mesquin, au delà de

tout ce qu'on peut imaginer, c'est la triste originalité de la
démocratie française, devenue si terre à terre, si hostile aux
rêves de grande envolée et aux sublimes essors, que nous
donnons aujourd'hui le spectacle, sans doute unique au monde,
d'une irréligion nationale (p. 206)... C'est se moquer du monde
d'espérer que la considération de l'intérêt social, le culte de
la raison publique, le respect de la déesse Humanité, puisse
jamais devenir pour nous l'équivalent de la loi religieuse. Une
morale naturelle est plus impossible à concevoir qu'une
religion naturelle. Les doctrines de la philosophie ne sont pas
assez sûres pour que nous soyons jamais obligés d'adopter
celles qui nous dégoûtent » (p. 208).

Bref, M. S. est très intéressant lorsqu'il argumente contre
l'irréligion, et même contre le protestantisme. Mais, lorsqu'il
s'agit d'indiquer le remède au mal, il est manifestement
insuffisant. Tout ce qu'on peut lui demander, ce sont des considérations

suggestives pour ouvrir les yeux aux endormis, aux
indifférents, et aussi aux béats de certaines Eglises qui ne
voient pas le péril, qui n'ont aucune idée des attaques dirigées
contre leur religion et contre leur théologie.

C'est toujours avec profit qu'on méditera des pensées
comme celles-ci : « On ne peut vraiment concilier la religion
et la raison qu'en rendant la religion rationnelle, religieuses
la science et la* philosophie. Ne nous empressons pas de
déclarer vaine l'entreprise. Certains hommes ont adoré Dieu,
prié Dieu, cru en Dieu, sans sacrifier la moindre parcelle de



— 598 —

leur raison de savants ou de philosophes (p. 146)... Qu'importent

aujourd'hui, que comptent et que pèsent dans la balance
les victoires partielles et la force relative du protestantisme,
du catholicisme? Le soir, à l'heure du reflux, lorsqu'on est assis
au bord de la mer et qu'on avance sa chaise peu à peu sulle

sable humide abandonné par l'eau, il arrive parfois qu'un
petit pli de l'onde, dont la grande masse se retire, déborde
la ligne, mouille nos pieds et nous donne, un instant, l'illusion
de la marée montante : voilà l'image des regains accidentels
du protestantisme et du catholicisme dans la baisse régulière
et générale de la religion chrétienne chez les peuples civilisés
(p. 158) Nous ne pouvons plus révérer comme sacrées des

croyances dont nous voyons clairement l'origine humaine. Mais
depuis quand est-ce mourir à la foi religieuse que de se guérir
des superstitions? Notre christianisme n'est point mort; au
contraire, il commence seulement à vivre de la vraie vie.
Ainsi parle le chrétien moderne ou libéral. »

Ce que M. Stapfer attaque, ce n'est donc pas le vrai
christianisme, mais seulement « une mythologie décrépite et

une dogmatique surannée » (p. 158). Ce qu'il attaque, c'est la
déraison, ce sont les fanatiques aveugles qui, à l'exemple de

Veuillot, « s'abreuvent, s'enivrent d'absurdités entassées les
unes sur les autres : l'immaculée-conception, l'infaillibilité
papale, Lourdes, la Salette» (p. 160). C'est avec raison qu'il dit:
« Pourquoi la religion est-elle mise en question Parce que des

extravagances théologiques nous sont proposées comme
religion» (p. 161). Oui, certes, ce mal est grand. Voilà pourquoi
on ne saurait assez réfléchir sur les deux maximes suivantes :

« La science, à force d'être scientifique, est devenue religieuse.
La religion, à force d'être devenue religieuse, est scientifique »

(p. 162). Si l'on ne connaissait l'esprit paradoxal de M. Brunetière,

on aurait lieu de s'étonner de l'entendre dire qu'une théologie

scientifique est inconcevable; mais ce qui surprend, c'est

que M. Stapfer lui-même, après tout ce qu'il vient de déclarer
en faveur de la religion et de la science, puisse trouver que
M. Brunetière « n'a point tort» (p. 163). Il y a dans sa pensée
une indécision regrettable; d'une part, il pense que «la foi
d'autorité » (sans explication) doit être maintenue, et d'autre
part il se refuse à rejeter le protestantisme libéral, qui la
rejette (p. 168). «Encore une fois, dit-il, nous prions qu'on nous



— 599 —

dise ce qui distingue de la philosophie une religion qui n'a
plus d'autre autorité que la raison » (p. 174). E. M.

J. Turmel: Saint Jérôme; Paris, Bloud, 276 p., 1906, fr. 3.50.

St. Jérôme est un personnage dont on peut dire à la fois
beaucoup de bien et beaucoup de mal : beaucoup de bien, à

cause de ses vertus, de sa science, de ses travaux ; beaucoup
de mal, à cause de ses défauts, de ses lacunes, de ses
exagérations, de ses violences, etc. Le volume de M. Tunnel est
un résumé, incomplet comme tous les résumés, mais qui touche
à beaucoup de points sous les trois rubriques adoptées par
l'auteur : le directeur d'âmes, l'exégète et le théologien.

M. T. ne dissimule pas les griefs. « St. Jérôme, dit-il, qui
a eu tant de vertu, n'a pas eu assez d'humilité pour sacrifier
les répugnances de l'amour-propre aux. exigences de la
vérité. Le désir d'éviter un aveu embarrassant ou simplement
de masquer une évolution psychologique l'a conduit à des

plaidoyers artificiels. Il arrive parfois que ses textes dé-
m,entent les explications retrospectives qui sont censées les
éclairer. Ses polémiques nous font connaître ce qu'il pensait
au moment où il les a écrites, rien de plus. Elles peuvent
même ne rien nous faire connaître et n'être que de purs
expédients Il a trop écouté clans ses polémiques les conseils
de l'amour-propre. Il a aussi trop cédé à la Adolence. Selon
lui, Rufin est une hydre, un scorpion ; St. Ambroise, un
corbeau croassant, une corneille parée de plumes étrangères. Il
ne craint pas de traiter d'ânes bipèdes les adversaires de ses

travaux. Et l'on pourrait multiplier les exemples de ce genre.
Le sobriquet, l'injure sont ses armes de choix. Il affectionne
également les personnalités, et ses personnalités sont parfois
du plus mauvais goût On est unanime aujourd'hui à

réprouver de pareils procédés de polémique, dont le moindre
défaut est qu'ils ne prouvent rien > (p. 32-33).

M. T. constate que ses procédés lui étaient reprochés
même par Marcella, par Chromatius, évêque d'Aquilée, par
St. Augustin. Il ajoute : 7< Un autre reproche est celui
d'inexactitude. On rencontre parfois sous sa plume des assertions
qui se heurtent à des données historiques incontestables



— 600 —

On ne peut donc pas toujours se fier à ses affirmations. D'où
cela vient-il Avant tout de la rapidité avec laquelle il
travaillait. La plupart de ses écrits ont été rédigés ou plutôt
dictés à la hâte Cette précipitation a eu les suites qu'elle
ne pouvait éA-iter. C'est par elle que s'expliquent les erreurs
de date, les oublis que St. Jérôme a commis et surtout les
négligences de style qui souvent laissent sa pensée dans
l'imprécision, quand elles ne la faussent pas. Toutefois la rapidité

de la composition ne rend pas compte de tout, et, pour
avoir la clef de certaines inexactitudes, il faut faire appel au

tempérament de notre saint docteur. Nature fougueuse et
emportée, St. Jérôme appréciait les événements et les hommes
moins avec sa raison qu'a\rec son cœur ou, si l'on veut, son
imagination. Ses jugements étaient faits d'impressions, et ses

impressions avaient trop souvent leur source dans des
enthousiasmes irréfléchis ou dans des antipathies démesurées ¦ ¦ ¦

C'est par là que s'expliquent certains termes qui ont souvent
intrigué le lecteur. Un exemple. On a remarqué que St. J.

se sert parfois du mot plurimi là où l'idée d'un grand nombre
doit manifestement être écartée, et l'on a conclu qu'il ne prend
pas ce terme dans son sens usuel. C'est une erreur. St. J.

désigne par plurimi un grand nombre, seulement il lui arrive
de croire à l'existence d'un grand nombre qui n'existe pas.
Son vocabulaire reflète ses impressions : ce sont ces
dernières qui n'ont pas toujours toute l'exactitude désirable. On

ne doit pas toujours prendre à la lettre le langage des esprits
passionnés; mais eux, ils A'eulent être pris à la lettre » (p. 35).

Tous ces griefs sont fondés. M. Turmel y revient à
plusieurs reprises : p. 125-127 (trop grande rapidité, négligences,
termes vulgaires, mille lignes dictées en un jour, le commentaire

sur St. Matthieu qui comare 200 pages de Migne dicté en
15 jours). — P. 153 : « Nous le saA*ons par le commentaire de
l'incident d'Antioche (résistance de Paul à Pierre), St. Jérôme
se faisait de la A-éracité une notion très large, beaucoup trop
large même au gré de St. Augustin qu'elle faisait frémir,
parce qu'elle n'allait, selon lui, à rien moins qu'à ruiner de

fond en comble l'autorité des livres saints. » — P. 155 :

« Si l'intérêt d'un système se mesurait à la puissance de
conception qu'il accuse, la théologie de St. Jérôme n'en offrirait
aucun. »



— 601 —

On l'avouera, de telles constatations amoindrissent
singulièrement la valeur théologique de Jérôme, non pas lorsqu'il
est le témoin du passé et qu'il est fidèle à la tradition, mais
précisément lorsqu'il la viole par des opinions personnelles
excessives, forcées, plus que discutables. On connaît, par
exemple, ses exagérations sur la virginité et sur la vie claustrale,

exagérations qui ont faA'orisé le monachisme et la
mafiologie abusive, etc.

Mais, d'autre part, on peut glaner, dans son œuvre
abondante, une quantité de détails, de faits, d'opinions, qui sont de
prix pour l'histoire des dogmes et des doctrines. On sait, par
exemple, qu'il n'a pas admis dans le canon les livres qualifiés

par Rome de deutérocanoniques et qu'il qualifiait, lui, de
« douteux > et d'« apocryphes » (p. 129-130). On sait que, s'il
a quelquefois interprété les Ecritures arbitrairement et faussement,

il a du moins énoncé ce grand principe : Nec putemus
in verbis Scripturarum esse Evangelium, sed in sensu (p. 148).
On sait que, quoiqu'il n'ait fait sur la Trinité « aucune étude
personnelle » (p. 161), cependant il a protesté, auprès du pape
Damase, contre les théologiens orientaux qui Ajoutaient lui
« imposer de croire à trois hypostases dont jamais jusque-là il
n'avait entendu parler ». Il croyait à trois personnes subsistantes,

mais il repoussait « la formule de trois hypostases », et
n'admettait qu'une hypostase commune aux trois personnes
(p. 163-164). « Pourquoi, disait-il, attacher tant d'importance
à un mot On sait encore que sa notion de l'âme humaine
se rapprochait plus de la notion de Tertullien que de celle
qui est actuellement enseignée à Rome (p. 188).

'C'est St. Jérôme », dit encore M. Turmel, «qui, dans
son livre contre Helvidius, a écrit le premier traité didactique
en faveur de la virginité perpétuelle de Marie. Baronius ne
craint pas de le désigner comme l'auteur de la pieuse croyance
à la Adrginité de St. Joseph. Si l'on ajoute à cela que, l'un
des premiers encore, abstraction faite des docètes, il a

enseigné la virginité in partu, entendue, il est vrai, dans un sens
large, on peut se croire autorisé à conclure que le solitaire de
Bethléem a été l'un des plus puissants promoteurs de la théologie

de la sainte Vierge et de saint Joseph » (p. 170). Il faut
lire aussi les pages 150-153 sur ce que « l'opinion générale »

pensait de St. Joseph au temps des apôtres.



— 602 —

J'ai déjà signalé ses doctrines sur la pénitence, sur
l'eucharistie, sur la papauté, comme opposées aux dogmes actuels
de l'Eglise romaine x). On peut noter aussi ses doctrines sur
le sacerdoce et l'épiscopat. «Le lecteur impartial y voit que
le gouvernement des Eglises fut, primiüVement, entre les
mains d'une collectivité et que plus tard, pour des raisons
d'ordre public, il devint monarchique. St. J. ne se contente
pas de dire, comme on l'a dit souvent, que les termes évêque
et prêtre étaient à l'origine synonymes. Il enseigne que les
communautés chrétiennes furent d'abord administrées par des

collèges de prêtres ou évêques, que chacun de ces collèges
passa peu à peu ses pouvoirs à l'un de ses membres qui
devint ainsi évêque dans le sens actuel du mot, et donc que les
évêques doivent leur supériorité non à l'institution de N. S.,
mais à ce qu'il appelle la coutume, à ce que nous appelons
le droit canon. Il essaie 2) d'appuyer son assertion sur l'Ecriture

et aussi sur l'histoire, il raconte donc que, clans l'Eglise
d'Alexandrie, les élections episcopates ne donnèrent lieu,
pendant longtemps, à aucune consécration, mais que les prêtres
faisaient leur évêque comme l'armée fait son chef, comme les
diacres font leur archidiacre » (p. 246-251).

Tous ces faits, tous ces aAreux parlent plus haut que
M. Turmel et que son livre. Il faut toutefois lui saAToir gré
d'avoir eu le courage de les mentionner. Tant d'autres
théologiens les cachent, et avec quelle sollicitude

E. Michaud.

Petites Notices.
* Th. Darel : De la naissance spirituelle ou nouvelle

naissance (Paris, Chacornac, br. 1906). — Essai de mystique rationnelle

basée sur les Evangiles (Extrait de la Revue de théologie
de Lausanne, janvier 1906; Lausanne, Bridel, br.). — Ces deux
opuscules contiennent tantôt des vérités morales et religieuses
très simples, tantôt des idées très mystiques, les unes et les
autres sous une forme très ardue, peu accessible, et dans un

*) Voir, dans cette livraison, p. 519-522.
*) M. Turmel est quelquefois très timide quand Rome écoute; il essaie d'atténuer

la portée antiultramontaine des faits et des doctrines.



— 603 —

langage relevant soit des mathématiques et de la géométrie,
soit du mysticisme le plus arbitraire. L'auteur prend à la lettre
certains faits évangéliques et prétend les expliquer « naturellement»,

d'après les forces et les lois naturelles telles qu'il les
suppose, et d'après une définition de la matière qu'il suppose
également. Ces suppositions étant admises, l'auteur trouve
toutes naturelles et très rationnelles ses explications : quod
erat demonstrandum.

* Dr H. Guyot : Les réminiscences de Phiion le Juif ches
Plotin ; Paris, Alcan, in-8°, 92 p., 2 fr. — L'infinité divine, de
Phiion à Plotin (1er s. av. J.-C. — IIIe s. ap. J.-C.) avec une
introduction sur le même sujet dans la philosophie grecque avant
Phiion; Paris, Alcan, in-8°, 260 p., 5 fr. — Phiion était juif de
naissance et Grec d'éducation; il fit progresser la notion de
Dieu en complétant la notion juive et la notion grecque l'une
par l'autre ; il avait surtout un vif sentiment de la Toute-Puissance

divine. Plotin, qui vécut deux siècles après lui, a lu ses

ouvrages et il en gardé des réminiscences; Grec de naissance
habitant Alexandrie, il était plus apte que tout autre à continuer

le philonisme et à le perfectionner ; effectivement, il a
développé la notion de l'infinité divine, ainsi que les notions
des Puissances intermédiaires et d'Extase liées à la précédente.
M. Guyot a mis tous ces points en plus grande lumière, avec
une érudition sûre. Ces volumes pourront aider à préciser les
relations entre la théologie chrétienne et la philosophie
néoplatonicienne.

* Graf von Hoensbroech : Moderner Staat und römische
Kirche. Berlin, Schwetschke, 1906, 5 Mk. — Ce programme
politico-ecclésiastique est à la fois très savant et très pratique.
A ce double titre il mérite la plus grande attention. La partie
scientifique est inanalysable, tant elle renferme de documents
et de textes. La partie pratique est accessible à tous les hommes

d'Etat. On remarquera les pp. 185-191, où l'auteur signale
l'importance de l'ancien-catholicisme, importance qui a été
méconnue par Bismarck et par le gouvernement prussien ; curieuse
étude des fautes commises par ce dernier. Les politiciens
feront bien d'étudier de près le développement que l'auteur a
donné aux propositions suivantes : — Geistliche, gleichviel
welches Bekenntnisses, dürfen keinen Anteil an Politik nehmen.



— 604 —

— Die diplomatische Vertretung beim Papste muss aufgehoben
werden. — Die katholische Kirche und ihre gesamte Hierarchie
muss Tom Staate ausschliesslich als Religionsgemeinschaft und
als Religionsdiener behandelt werden. — An den Hochschulen
müssen Vorlesungen über den Ultramontanismus gehalten werden.

— Die vom Staate errichteten und unterhaltenen katho-
lisch-theol. Fakultäten auf den Hochschulen müssen wieder
aufgehoben Averden. La raison que l'auteur donne de cette
dernière proposition, c'est que ces facultés ne peuvent ni donner

une éducation nationale, ni être scientifiques ; d'où il appert
qu'il parle seulement des facultés ultramontaines ou romanistes.

* D'Humanus: Somnium theologi (ex «Renaissance» 1906,
n° 6). — Simple boutade latine, qui ne manque pas d'esprit
contre les censeurs de l'Index et autres, contre les ergoteurs,
dominicains, franciscains, jésuites, etc. D'excellentes vérités
sont énoncées entre les lignes et dans les lignes : «... Rem
plane insperatam, etiam ipsos hujusmodi viros inveni docentes,
in psalmorum versione esse locos où la Vulgate n'offre aucun
sens (Etudes, 20 juin 1904, p. 849) Veni s. Spiritus! Illumina
mentes EcclesiEe superiorum, ut de rebus politicis minus
curantes, sedulo dent operam rebus ecclesiasticis. Pudeat illos
legum canonicarum codice bene ordinato hactenus carere.
Pudeat verbis sensu plane destitutis Deum exorare. Pudeat
auctoritatis abusus tolerare Eja ergo S. Paraclyte, renova
faciem Ecclesiae, ut in ea nova sint omnia, corda, voces et

opera. Amen. »

* G. Kurth : Qu'est-ce que le moyen âge? 3e éd., Paris,
Bloud, in-12, 63 p., 60 cent. — La question posée est résolue
.très diversement par les historiens et les dogmatistes, suivant
l'idéal qu'ils se font d'une société normale. Le moyen âge a

eu ses défauts et ses qualités. Une étude impartiale devrait
-convenir des uns et des autres, et les expliquer. Tout
condamner ou tout justifier, sont deux points de vue erronés. L'auteur

distribue des « bonnets d'âne » à Michelet et à tous ceux
qui raillent les erreurs du moyen âge. Sa méthode agressive
n'est pas suffisamment lumineuse. Il essaie, par exemple, de

justifier les fausses Décrétales en disant qu'elles reposent « sur
les actes des papes eux-mêmes, invoqués à titre d'autorité »

(p. 20). L'auteur ne réplique rien à ceux qui objectent que ces



— 605 —

« actes des papes » sont des usurpations contre les Ecritures
et contre la constitution de l'Eglise primitive. Il ne dit rien
de la scolastique, qui joua pourtant un rôle capital au moyen
âge. Il affirme que « le moyen âge a fait de la papauté
l'institution la plus respectée de l'univers » (p. 43). Hélas les pierres
du sanctuaire crient le contraire.

* L. Laguier : La méthode apologétique des Pères pendant
les trois premiers siècles ; Paris, Bloud, in-12, 64 p., 60 cent.
— Cette étude a pour but de montrer comment les Pères des

premiers siècles comprenaient la défense de la Révélation
chrétienne. On y verra de quelle façon ils ont établi la fausseté

du paganisme et fait ressortir les caractères opposés de

la religion chrétienne, quel usage ils ont fait de la preuve des

prophéties, les restrictions que plusieurs ont apportées à la
preuve dite des miracles, les arguments par lesquels ils ont
démontré la mission divine de J.-C. Exposant leur manière de

comprendre le rôle de l'Eglise, M. Laguier a signalé leur
doctrine sur la primauté de l'Eglise romaine. Il est regrettable
qu'il n'ait pas indiqué la différence qui existait entre cette
primauté d'honneur admise par eux, et la primauté de juridiction

usurpée aujourd'hui par la papauté au mépris de la
Tradition de l'ancienne Eglise. L'auteur termine par quelques
considérations, très superficielles aussi, sur ce qu'on appelle
aujourd'hui la méthode de l'immanence. Il utilise l'autorité de

Tertullien, de ce même Tertullien que les théologiens
romanistes ne craignent pas de traiter en hérétique, dès qu'il s'élève
contre la papauté. Cette théologie de bascule manque d'aplomb.
L'auteur ne dit pas non plus sur quels points l'apologétique
des Pères était solide, et sur quels points elle était faible. Ce

serait cependant le principal intérêt du sujet,

* F. Pillon: L'année philosophique, 16e année (1905); Paris,
Alcan, in-8°, 5 fr. — La morale de Platon, par Brochard (très
intéressant). — L'évolution de la dialectique de Platon, par
Rodier. — L'opposition des concepts d'après Aristote, par Ha-
melin. — Le volume de M. Séailles sur la philosophie de

Renouvier, par Pillon. —¦ La philosophie de Tarde, par Dauriac.
— Suit une abondante bibliographie philosophique française,
pour l'année 1905 : les théologiens aussi y trouveront beaucoup
à glaner.



— 606 —

* Prof. Dr H. Schell : Christus, das Evangelium und seine
weltgeschichtliche Bedeutung ; Mainz, Kirchheim, in-8°, 242 S.,
Mk. 2. — Cette nouvelle édition est l'ancienne, dont on a
supprimé les illustrations et à laquelle l'auteur a ajouté quelques
passages intéressants. Dans l'un de ces passages, les clefs dont
le Christ a parlé à ses apôtres sont les clefs du ciel, « la vérité
et la grâce >. Nous voilà loin des actes d'autorité dont la
papauté abuse journellement, sous le fantaisiste prétexte qu'elle
est la propriétaire de ces clefs Le Christ n'a parlé ni de

juridiction, ni de gouvernement, ni de primauté. Plus on étudiera
le vrai Christ dans les Ecritures, plus disparaîtra son prétendu
vicaire. C'est à ce point de vue que nous recommandons le
volume en question.

* Dr. W. Tangermann : Erkenntnis und Liebe, die schönsten

Leitsterne des Lebens. Essen 1906, Baedeker. Geb. Mk. 3.

— Zur Freude aller, die ihn kennen, führt der greise Seelsorger

seinen Dichterstift noch immer kräftig und indem er in
seinem Innern schöpft, tritt er in seiner neuesten
Gedichtsammlung mit stets jugendfrischem Idealismus dem zunehmenden

Materialismus und Egoismus unserer Zeit entgegen; stets
auf der breiten Basis sich haltend, die die christliche Religion
bietet. So strebt er der Wahrheit zu, wenn er sich von der
Natur inspiriert oder Avenn er Gelegenheitsgedichte schreibt,
immer Erkenntnis und Liebe als Leitsterne beAvahrend. Nur
mit seinen Ideen über die alleinige Möglichkeit einer Vereinigung

der christlichen Konfessionen innerhalb der deutschen
Nation können Avir uns nicht ganz befreunden. Diese
Gedichtsammlung braucht unsern Lesern nicht erst aufs Avärmste
empfohlen zu werden; sie empfiehlt sich Aron selbst.

* P. A. M. Weiss, O. P. : Lutherpsychologie als Schlüssel
sur Lutherlegende. Mainz, Kirchheim, in-8°, Mk. 3, 1906. —
P. H. Denifle, O. P. : Luther und Luthertum in der ersten
Entwickelung; IL durchgearbeitete Auflage des I. Bd. (Schluss-
Abteilung). Mainz, Kirchheim, in-8°, 6 Mk. 50, 1906. — Les
ouvrages du P. Denifle contre Luther et contre le luthéranisme,
malgré leur criante partialité, doivent être lus, ainsi que les
réfutations qui en ont été faites. Le volume du P. Weiss est
beaucoup plus calme. Plus d'un lecteur sera agréablement surpris

d'y lire (p. 202) que Luther posséda de bonnes qualités,



— 607 —

un bon cœur, de la naïveté et diverses vertus naturelles et
chrétiennes.

Ouvrages nouveaux.
Prof. O. Baumgarten: Gustav Frennsens Glaubensbekenntnis;

Kiel, Mühlau, br., 23 S., 1906.

A. Bossert : Calvin (Collection des grands écrivains français) ;

Paris, Hachette, fr. 2. (Sera étudié dans la prochaine livraison.)
A. Debidour: L'Eglise catholique et l'Etat en France (1870 à

1889); Paris, Alcan, in-8°, fr. 7.

Rud. Keussen: Bewusstsein und Erkenntnis bei Descartes;
Halle, Niemeyer, in-80, 96 S., 1906, Mk. 2. 40. (Etude très
substantielle.)

Mgr. Lacroix, évêque de Tarentaise : Le patriotisme et nos
devoirs civiques; Chambéry, 1906, br., 50 cts. (Excellent
esprit, malgré quelques détails discutables.)

J.-L. de Lanessan: L'Etat et les Eglises de France; Paris,
Alcan, in-16, fr. 3. 50.

Dr. J. Lepsius : Das Reich Christi ; 9. Jahrgang, Nr. 4—5 ; Gr.-
Lichterfelde.

G. Mau: Neue Gedanken über die Taufe. Bibel und Natur.
Wismar i. M., Bartholdi, br., Mk. 1, 1906.

Fred. Meyrick: Memories of Life at Oxford and elsewhere;
London, Murray, in-8°.

W. Prümers : Spinozas Religionsbegrifl ; Halle, Niemeyer, in-8°,
74 S., 1906, Mk. 1. 80. (Etude très substantielle.)

Slavorum litterœ theologicœ. Conspectus periodicus (dirigentibus
Tumpach, Podlaha, Spaldak, Urban, Jelic). Annus II. Nr. I
et IL Quater per annum, Mk. 6, Fr. 7. 50. Pragse, Rohlicek.
— Nützliches Mittel der Annäherung und friedlichen
Verständigung mit den besseren und tüchtigeren Elementen der
orthodoxen Kirche.

Prof. H. Strack: Einleitung in das A. T., einschliesslich
Apokryphen und Pseudepigraphen, mit eingehender Angabe der
Literatur. München, Beck, in-8°, 256 S., Mk. 4. 80. (Très
important.)

Dr. A. Ungnad : Babylonisch-assyrische Grammatik, mit Übungsbuch;

München, Beck, 163 S., 1906.


	Bibliographie théologique

