
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 54

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


346

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

M. CouAiLHAc : Maine de Biran; Paris, Alcan, 1905, in-8°,
304 p., fr. 7.50.

Ce nouveau volume de la collection des « Grands philosophes»,

est très important, et l'Académie des sciences morales
et politiques s'est honorée elle-même en le récompensant. L'auteur,

malheureusement, est mort trop tôt. C'est M. Piat qui a
terminé l'œuvre et a corrigé les épreuves.

Les vrais penseurs connaissent la gravité de la question
de la personnalité. Philosophes et théologiens, en l'étudiant,
se sont laissés aller à de fausses explications et ont abouti à

des impasses : voir les Traités de la Trinité et de l'Incarnation.

Ce n'est pas que tout soit erroné dans les explications
des diverses écoles théologiques anciennes ; mais elles ont
commis des erreurs qu'il faut corriger. La question doit donc
être reprise à la lumière de la philosophie moderne et de la
psychologie actuelle. Le présent volume aidera à faciliter une
meilleure explication du problème : car Maine de Biran est un
des penseurs qui l'ont le plus et le mieux étudié. Je ne saurais

ici exposer toute sa théorie et son argumentation; mais
on en comprendra toute la gravité, en méditant les simples
lignes suivantes :

Il y a trois vies, dit-il : la vie animale, la vie humaine, la
vie de l'esprit ou vie divine. La première se réduit à la
sensation, la seconde dérive de l'effort, la troisième s'absorbe en
Dieu. Ces trois vies, nous les acquérons successivement.
Enfants, avant l'éveil de la pensée, nous sommes plongés dans
la sensation ; bientôt le moi surgit avec le premier effort voulu,
et nous pénétrons dans la vie humaine; de celle-ci, quand
nous sommes dociles aux impulsions de l'esprit, nous pouvons
nous élever plus haut et participer, en nous livrant à Dieu, à



— 347 —

la vie qui l'anime lui-même. Ces trois vies se succèdent. Elles
coexistent aussi partiellement les unes aux autres. La vie
animale ne disparaît pas totalement dans la vie humaine, et
celle-ci n'est pas entièrement abolie par la vie divine. Nous
les possédons simultanément et nous pouvons, si nous sommes
assez attentifs à nous-mêmes, les découvrir en nous. Il suffit

pour cela d'avoir un regard intérieur assez aigu (p. 280).
Biran avait reconnu dès le début qu'il y a identité entre

ces trois termes : pensée, effort, moralité. Il n'y a pas de

pensée sans effort, et penser est un acte moral : le fait
primitif est simultanément lumière, force, amour. L'amour obtient
enfin la place qui lui appartient : il devient l'excitateur de la
force, le précurseur de la lumière, le promoteur de la vie
(p. 289). — Dieu est le terme où tend la volonté comme il
est l'objet de l'intelligence. Tel est le couronnement de la
théorie de l'effort. A l'idolâtrie du moi il a fait succéder la.

subordination de l'esprit à la vérité intégrale, la soumission
de la volonté, sous l'attrait de l'amour, au bien absolu, à Dieu
(p. 290). — La science n'est donc pas le dernier mot ; car elle
ne connaît que les phénomènes et leurs lois; c'est là tout son
domaine. Elle ne doit pas porter plus haut ses ambitions; elle
n'a ni barque, ni voile, pour aller au delà (p. 294). Mais la
logique, éclairée par les faits et par l'expérience interne, peut
y aller. E. M.

Dr. Ferdinand Erhardt : Über historisches Erkennen. Probleme
der Geschichtsforschung. Bern, Grünau, 1906.

Auf nicht ganz 100 Seiten die Hauptpunkte auf dem weiten
Gebiete historischer Forschung zusammenzudrängen und
zugleich ein durch philosophische Durchdringung des Gegenstandes
und Klarheit der Sprache ansprechendes Buch zu liefern, war
keine leichte Aufgabe. Der Verfasser vorgenannten Werkes
war redlich bestrebt, die schwierigen Probleme historischen
Erkennens möglichst allseitig zu beleuchten und durch scharfe
Hervorhebung der Hauptmomente in der Geschichte sich der
Fassungskraft seiner Leser anzupassen. Ausgehend von dem

Begriffe der Geschichte, entwirft der Autor in grossen Zügen
die philosophischen Grundgedanken der historischen Forschung.
In der ganzen Arbeit herrscht das löbliche Streben vor, selbst



— 348 -
die minder sympathischen historischen Erscheinungen möglichst
wahrheitsgetreu aufzufassen. Wenn der Verfasser den Begriff
der Geschichte und der historischen Ereignisse auf philosophischer

Grundlage festzustellen bemüht war, so geschah dies,
weil sich ihm die Erfahrung aufdrängte, dass die Zerrüttung
und Anarchie im Reiche der Wissenschaft Wirkung und Folge
von der Zerrüttung auf philosophischem Gebiete sei, dass bei
allem Aufschwung der Literatur die philosophische Erlahmung
eines der bedenklichsten Zeichen der Zeit sei, und der Sieg der
Wahrheit an erster Stelle von einer Wiedergeburt der .Philo¬

sophie bedingt werde. Nicht nur alle theologischen Fragen,
sondern auch die historischen Probleme haben ihre natürlichen
Voraussetzungen in den philosophischen Fragen, und ehe hier
nicht in den Hauptpunkten ein Einverständnis erzielt worden
ist, wird man auch nicht in den historischen Fragen zu einem
Einvernehmen gelangen.

Das vom christlichen Standpunkte aus geschriebene Werk
betrachtet die Geschichte nicht als eine zerstörende, sondern
als eine aufbauende Macht. Was Gott als Samenkorn menschlicher

Entwicklung in die Geschichte hineinlegt, dazu kann
diese unter der Leitung Gottes sich nicht feindselig verhalten,
sondern wird es in ihrem Mutterschoss ausgebären. Die
Geschichtsforschung, die das Licht der christlichen Philosophie
nicht verträgt, verwandelt das organische Werden in der
Geschichte in ein wirres, regelloses Treiben von lauter freien und
in ihrer freien Willkür ganz unberechenbaren Kräften.

Zur Tätigkeit des Geschichtsforschers muss notwendig
ergänzend und abschliessend die Geschichtsdarstellung hinzukommen.

Urteil und Sprache vorliegender Arbeit sind massvoll
gehalten. Das Büchlein dürfte den Freunden historischer Forschung-
willkommen sein. Die Ausstattung der Werkes ist recht geschmackvoll

und macht dem Verlage alle Ehre.

Lucien Gautier: Introduction à l'A. T., 2 vol. in-8°;
Lausanne, Bridel, 1906, fr. 20.

L'auteur a passé de longues années à étudier l'A. T., et

il a déjà publié plusieurs volumes sur cette difficile et importante

matière. Nous en avons parlé, à plusieurs reprises, dans



— 349 —

cette Revue. Les deux volumes très considérables qu'il vient
de publier sous le titre très humble d'Introduction, méritent la
plus grande attention. Dans sa Préface, il s'adresse trop
exclusivement à ses coreligionnaires protestants de langue française;
de fait, son ouvrage a une plus vaste portée et s'adresse à

"tous les chrétiens. Trop modeste, l'auteur avertit qu'il n'a fait
qu'une œuvre de vulgarisation et qu'il n'est point un spécialiste;

en réalité, il connaît toutes les questions soulevées par
la critique contemporaine, et pas n'est besoin d'être de l'école
négative pour avoir une valeur positive. Sa façon d'insister
sur les lacunes de son immense travail, nous fait un devoir
d'insister davantage encore sur ses qualités.

Remarquons, avant tout, que, pour bien comprendre le
N. T., il est nécessaire de connaître exactement l'Ancien ; et

qu'en présence du travail de démolition auquel tant de critiques

s'appliquent actuellement, il est précieux de trouver un
guide qui, libre de tout esprit de parti, montre les choses

objectivement, renseigne le lecteur consciencieusement et le
met ainsi à même de se prononcer en connaissance de cause.
Pour chaque livre de l'A. T., l'auteur s'est placé sur le terrain
de l'histoire : histoire de sa composition, analyse du contenu,
époque probable de la rédaction, personnalité de l'auteur, sa

nationalité, modifications ultérieures de l'ouvrage, etc. Cette
besogne une fois terminée pour toute la série des écrits, l'auteur

a envisagé historiquement la collection dans son ensemble,

sa formation graduelle, les discussions auxquelles elle a
donné lieu. A ces recherches historiques il a joint des
appréciations d'ordre littéraire, et surtout des aperçus sur la portée
religieuse, morale et même théologique de chaque livre (I, 6).
N'ont pas été oubliées les questions de langue et d'écriture,
du canon, du texte, des versions.

L'auteur respecte la lettre des Ecritures, mais plus encore
l'esprit. Après avoir passé par une crise au sujet de
l'indépendance que l'esprit réclame vis-à-vis de la lettre, il a triomphé

des malentendus, c'est-à-dire « des questions mal posées, des
accusations générales et imprécises, des mots à effet qui ne
signifient pas grand'chose, des solutions simplistes, précipitées
et incomplètes» (11,602). S'il a «disséqué» la Bible, il ne l'a
pas ruinée. Au contraire, ses analyses la lui ont fait comprendre

mieux. Les adversaires de la critique, dit-il, « ne se ren-
Revme intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 23



— 350 —

dent pas compte des sentiments respectueux, attendris, presque
religieux, qui s'emparent du savant, lorsque, armé de son
scalpel et de son microscope, il découvre dans l'objet de son
étude de nouveaux motifs d'admiration ». (603) M. L. G. n'est
donc pas un démolisseur, mais un édificateur. Il le prouve non
seulement dans son intéressante Conclusion, mais dans tout*
le cours de son étude objective et consciencieuse. E. M.

G. Grützmacher : Hieronymus. Eine biographische Studie
zur alten Kirchengeschichte, II. Bd. Berlin, Trowitzsch,
1906, Mk. 13.

Jusqu'à présent les Pères ont été étudiés avec plus de piété
que d'exactitude, et plutôt au point de vue de la forme, du
talent et de l'influence que du fond même des doctrines
théologiques. Il n'en est plus de même aujourd'hui, en ce sens que,
si quelques théologiens s'efforcent de conserver encore l'ancien
point de vue, d'autres réclament avant tout et par-dessus tout
celui de la stricte critique. C'est ainsi que M. Turmel, sur la
question du péché originel, n'a pas craint de signaler les
faiblesses de la théologie de St. Augustin. Il sera suivi dans cette
voie, nous n'en doutons pas, lorsqu'on étudiera plus à fond
les opinions de ce Père sur la prédestination et sur la grâce.
St. Jérôme résistera moins encore aux critiques dont il sera
l'objet: car, lui aussi a été un passionné, un exclusif et un
extrême ; lui aussi a exagéré nombre de questions auxquelles
il a touché trop partialement. On a donné tort trop facilement
et trop absolument à ses ennemis. L'histoire de ses disputes
mérite d'être reprise. Dom Sanders a déjà donné, en 1903, de

remarquables « Etudes sur St. Jérôme » (Paris, Lecoffre), mais
seulement sur sa doctrine touchant l'inspiration des Livres
saints et leur véracité, l'autorité des Livres deutéro-canoniques,

la distinction entre l'épiscopat et le presbytérat, l'origénisme.

L'ouvrage de M. Grützmacher est beaucoup plus complet;

ses informations sont savantes, très objectives; peut-être
désirerait-on, dans certaines questions, des textes plus détaillés.
L'auteur a évidemment voulu éviter de faire une œuvre trop
volumineuse. Quoi qu'il en soit et telle qu'elle est, elle mérite
d'être recommandée, étudiée, approfondie et complétée, plus



351 —

en ce qui concerne ses doctrines que sa vie même: car la
vérité et la tradition universelle importe plus que ses actes

personnels et ses opinions privées. E. M.

W. James : L'expérience religieuse, Essai de psychologie
descriptive; trad, par F. Abauzit, avec préface de Boutroux;
in-8°, 450 p., Paris, Alcan, 1906, fr. 10.

Il y a, dans cet ouvrage, des choses excellentes, qui
méritent tous les éloges que M. Boutroux lui décerne : soit
les innombrables citations faites par l'auteur, d'ouvrages qu'il
serait difficile de se procurer; soit les thèses qu'il a émises

en faveur de la religion et de l'idéal. Par exemple : « De ce

que nos ancêtres se trompaient grossièrement et mêlaient à

leur religion une fausse conception des choses, il ne s'ensuit

pas que nous devions abandonner toute foi religieuse» (p. 417).
Et encore: «La religion, qui a pour objet la destinée individuelle

et reste en contact avec les seules réalités absolues que
nous puissions saisir, doit nécessairement jouer un rôle éternel
dans la vie humaine (p. 420)... D'un point de vue tout
psychologique, la religion peut donc repousser les attaques de
ses adversaires. Vraie ou fausse, avec ou sans contenu
intellectuel, elle n'est point un anachronisme, elle n'est point une
survivance, elle est une fonction éternelle de l'esprit humain »

(p. 423). Etc.
Mais, autant ces thèses me paraissent solides en elles-

mêmes, autant le procédé de l'auteur pour les établir, me
paraît, si je l'ai bien compris, attaquable. En effet, si l'on voulait

étudier la valeur de l'expérience humaine en général,
serait-il logique de recueillir tout ce qu'en ont dit les exaltés,
les excentriques, les visionnaires, les rêveurs, et d'exclure les
métaphysiciens, sous prétexte qu'ils n'aboutissent qu'à des idées
abstraites, et que celles-ci, n'étant ni action ni vie, ne
produisent aucun résultat et sont par conséquent sans valeur?
Ce procédé serait inacceptable. Or c'est précisément celui
qu'adopte l'auteur au sujet de l'expérience religieuse. Il
mentionne les citations les plus dénuées de raison, les illusions des

imaginations religieuses les plus exaltées, les chimères des
névropathes et des hystériques, et cela pêle-mêle avec quelques

esprits calmes et quelques penseurs ; et en présence de



— 352

cet étalage confus, souvent contradictoire, il cherche à établir
le bilan de ce que la vie religieuse a produit. Au lieu d'éliminer

les non-valeurs, les hallucinations et les racontars des
toqués, il élimine les métaphysiciens et les théologiens qui ont
été assez radoteurs, à ses yeux, pour attacher quelque importance

aux notions de cause et de fin, et pour démontrer l'existence

de Dieu, voire même ses attributs métaphysiques, par
la connaissance scientifique de l'univers et des êtres contingents,

comme si tout cela était de quelque utilité, comme si
Kant n'avait pas «balayé» tout ce «jargon de l'école» (p. 376),
comme si Hume n'avait pas ruiné l'idée de causalité (p. 374),
comme si nous ne trouvions pas aujourd'hui «bien grotesque»
la théologie naturelle qui donnait pleine satisfaction à nos
aïeux (p. 409) Certes, nos aïeux ont abusé souvent des notions
de causalité et de finalité, mais est-ce une raison pour rejeter
ces notions comme le fait M. James? Je ne le crois pas. Ce
n'est pas le lieu de réfuter le point de vue de l'honorable
psychologue. Qu'il suffise ici de remarquer que sa psychologie
ne ruine aucunement ni la métaphysique ni la théologie; que
d'ailleurs, dans son livre, il n'a mentionné aucune expérience
ni physiologique, ni psychologique, ni de personne, ni de lui-
même, mais simplement des récits d'impressions purement
subjectives, récits non contrôlés, dénués de preuves et provenant

de n'importe qui.
L'auteur se dit pragmatiste et empirique ; mais on voit

dans quel sens et à quelles sources il va puiser ses
renseignements. La vérité est qu'il est avant tout, pour ne pas dire
exclusivement, sentimentaliste et qu'il n'admet d'autre critérium
de la vérité que le résultat immédiat. Nous aussi, nous jugeons
de l'arbre par ses fruits, et loin de condamner la méthode

empirique, nous l'exigeons : mais il y a empirisme et
empirisme. L'empirisme étroit et négatif, qui ne tient pas compte
des principes de la raison pure sous prétexte qu'ils sont
abstraits, nous le rejetons, pour en appeler à la connaissance
exacte et scientifique de l'univers, aux faits physico-chimiques,
physiologiques et psychologiques, et aux principes rationnels,
voire même métaphysiques, nécessairement conjoints à la
constatation de tous ces faits. Tel est le véritable empirisme.

Nous aussi, nous réclamons la vie et le sentiment, mais
en les mettant à leur place, et surtout en ne confondant pas



— 353 —

la sensation purement physiologique qui devance l'idée avec
le sentiment psychologique et intellectuel qui la suit. Comme
le dit très bien M. Boutroux, « est-ce bien un pur sentiment
qui est au fond de la religion, et ne serait-ce pas plutôt un
sentiment déjà mélangé d'idée et de représentation, donc ayant
affaire à la vérité au sens intellectuel du mot Quant à

isoler complètement la religion de la science, selon les
principes d'un dualisme radical, c'est un parti qui paraît plus
commode que satisfaisant, parce qu'à ce compte la religion ne

peut plus être distinguée des états purement subjectifs du
moi individuel. Si la religion doit avoir une valeur universelle,
il faut que la vérité en soit liée, de quelque manière intelligible,

à celle de la science » (p. XIX).
Du reste, l'auteur n'a-t-il pas le sentiment de son exagération

et de son erreur, lorsqu'il dit (p. 382) : « Je suis peut-être
allé trop loin en condamnant comme inutiles du point de vue
pragmatique les attributs métaphysiques de la divinité »? Il
veut bien leur reconnaître une réelle valeur esthétique. Pourquoi

pas une réelle valeur morale, et une réelle valeur
logique? La psychologie ne constate-t-elle pas l'effet désastreux,
sur certains criminels, de principes abstraits et métaphysiques
erronés admis par eux et dont leur logique sait très bien tirer
les conséquences? Pourquoi les principes abstraits et métaphysiques

vrais n'auraient-ils pas la même efficacité dans l'ordre
du vrai et du bien

La partie originale de ce livre est la Conclusion, notamment

l'exposé de l'hypothèse adoptée par l'auteur (p. 427 et

suiv.). Sans doute ses tendances à justifier « le supranaturalisme
grossier » contre le supranaturalisme qu'il appelle « raffiné »

(p. 430-433), et à prendre la défense d'un certain polythéisme
(p. 435-436), peuvent paraître naïves, non moins que les «

surcroyances » sur lesquelles il est prêt, dit-il, « à risquer sa
destinée » (p. 436). On voit par là si la psychologie sentimentale
de l'auteur mérite réellement les épithètes d'empirique et de

pragmatique qu'il lui décerne, et si les intellectualistes, défenseurs

de la raison et de la science, n'ont pas lieu plutôt de
la suspecter. Néanmoins il y a dans le fond de sa pensée un
certain idéalisme, affirmation d'une force d'ordre supérieur,
force réelle avec laquelle le moi fini est en communion
consciente. J'espère que les métaphysiciens et les théologiens



— 354 —

pardonneront à l'auteur ses attaques contre leur «jargon »,
lorsqu'ils liront la page suivante (p. 429) :

« Les prolongements du moi conscient s'étendent bien
au delà du monde de la sensation et de la raison, dans une
région qu'on peut appeler ou bien mystique, ou bien surnaturelle.

Pour autant que nos tendances vers l'idéal ont leur
origine dans cette région, — et c'est le cas de la plupart d'entre
elles, car elles nous possèdent d'une manière dont nous ne
pouvons nous rendre compte, — nous y sommes enracinés plus
profondément que dans le monde visible ; car nos aspirations les
plus hautes sont le centre de notre personnalité. Mais ce monde
invisible n'est pas seulement idéal : il produit des effets dans
le monde sensible. Par la communion avec l'invisible, le moi
fini se transforme ; nous devenons des hommes nouveaux et
notre régénération, modifiant notre conduite, a sa répercussion
dans le monde matériel. Mais comment refuser le nom de réalité

à ce qui produit des effets au sein d'une autre réalité?
De quel droit les philosophes diraient-ils que le monde invisible

est irréel? Les chrétiens désignent sous le nom de Dieu
cette réalité suprême ; c'est celui dont je me servirai dorénavant.

L'homme et Dieu soutiennent des rapports mutuels ;

c'est en s'ouvrant à l'influence de Dieu que l'homme accomplit

sa destinée la plus haute. »

Comme réfutation de ce que l'auteur appelle le matérialisme

médical, c'est-à-dire la théorie (si cela peut s'appeler une
théorie) qui classe tous les phénomènes psychologiques religieux
comme «morbides», ce volume, suivant la remarque d'un
critique, est «une aide puissante à toute apologétique chrétienne».

E. Michaud.

G. Pérouse : Le cardinal Louis Aleman et la fin du grand
Schisme; Paris, Picard, gr. in-8°, 513 p., 1904.

Cette Vie du cardinal Aleman, de celui qui fut le président
du concile de Bâle à partir de janvier 1438, qui joua le rôle
principal dans la déposition du pape Eugène IV et dans l'élection

de Félix V, et qui négocia ensuite la pacification entre
le concile, finalement tenu à Lausanne (1448), et le pape Nicolas

V, cette Vie, dis-je, est presque, en même temps, une
Histoire du concile de Bâle. De là son importance, bien que l'œu-



— 355 —

vre soit trop massive, lourde, mal taillée, encombrée d'une
quantité de détails méticuleux et inutiles ; mais elle est aussi
erudite, faite sur les sources et très consciencieusement. On
voit que l'auteur a voulu être impartial, et de fait, il l'a été
autant que peut l'être un auteur qui considère la supériorité
des conciles œcuméniques comme une doctrine nouvelle et
révolutionnaire, et qui par conséquent ignore la vraie constitution

catholique et la théologie de l'ancienne Eglise.
Selon l'auteur, pour favoriser « un progrès pacifique, durable

et universel », il ne faut pas attaquer « l'autorité pontificale >

(p. XIV). Il trouve que, si Jean de Ségovie a montré de la
répugnance à lutter contre Rome, c'est qu'il était « beaucoup
meilleur théologien » qu'Aleman (p. XXVII) ; il appelle «

modération » cette répugnance, et il va jusqu'à faire de cette défaillance

(car c'en était une) un mérite en faveur de Jean de

Ségovie comme historien. Il appelle « clairvoyance » le fait de

considérer la papauté comme « la pierre angulaire de l'Eglise
catholique » (p. 248), quand l'exégèse biblique montre que cette
pierre est le Christ, fils du Dieu vivant, et quand l'histoire
témoigne que la papauté romaine actuelle est une corruption
de la constitution catholique. L'auteur appelle «nouveaux» les

principes affirmés à Constance (p. 252), quand il est manifeste
que les conciles œcuméniques des huit premiers siècles ont
jugé et même anathematise des évêques de Rome, et ont, par
conséquent, pratiqué ces mêmes principes. Il prodigue le titre
d' « antipape » à Félix V, il traite même Aleman de « schismatique

» (p. 488). D'une part, il glorifie ce « schismatique » d'avoir
été favorable à la doctrine de l'immaculée-conception (p. 490);
et, d'autre part, il prétend qu'«il ne paraît pas avoir été grand
clerc en théologie » (p. 282, 495). Ne pourrait-on pas lui répliquer

que ceci explique cela? Il insinue que le concile du Vatican

de 1870 a été un concile œcuménique et qu'Aleman y
aurait trouvé « les conditions qu'il avait demandées » (p. 490)-
C'est une dérision. M. Pérouse sait certainement qu'il fut un
temps, en France, où le monarque était tout, et qu'actuellement

la monarchie est remplacée par la démocratie, c'est-à-dire

par la nation se gouvernant elle-même. Mais il oublie de
considérer l'Eglise à la lumière de ce fait. L'Eglise était primitivement

la société des fidèles, donc la « république chrétienne » ;

un monarque, le pape, s'est substitué à l'Eglise par une série



— 356 —

de falsifications et d'intrigues, qui sont aujourd'hui en pleine
lumière; donc il est nécessaire que l'Eglise renverse ce

monarque usurpateur et qu'elle reprenne les droits qu'elle tient du
Christ. C'est élémentaire; et le «schismatique» Aleman aura
raison, malgré la théologie, plus schismatique encore, de son
biographe d'aujourd'hui.

Toutefois, le point de vue erroné de M. Pérouse ne
l'empêche pas de faire, çà et là, quelques bons aveux. Le portrait
qu'il trace d'Eugène IV (p. 94, 98, 291) est excellent; les paroles
qu'il rapporte de Nicolas V (p. 436), excellentes; l'exposé des

tergiversations du concile et de ses fautes, excellent; celui des

ajournements et des détails misérables dans lesquels s'est
perdue la négociation avec les Grecs, excellent. Ce qui importe
surtout, dans toute cette histoire, au point de vue vraiment
catholique, c'est que Aleman et ses amis n'ont jamais
abandonné la doctrine de la supériorité de l'Eglise et même du
concile sur le pape, c'est qu'ils l'ont expressément maintenue
jusque dans la réconciliation qu'ils ont réalisée entre le concile

et Nicolas V. Citons, en effet, quelques textes de l'auteur:
« La déroute, c'eût été le désaveu, même implicite, des

doctrines défendues à Bâle, suivi d'une absolution pontificale
dont cet abandon eût été la condition expresse ou même sous-
entendue ; en ce cas, la tradition eût été rompue, le drapeau
brûlé et nul à l'avenir n'aurait pu le relever. Avec la ténacité
et l'habileté que nous avons dites, Aleman avait su obtenir
des conditions beaucoup plus favorables (p. 462). Ainsi la
retraite était couverte, et, tout en réservant l'avenir, Aleman
avait su ménager le présent. Heureux de déposer les armes,
ses compagnons de lutte acceptèrent sans amertume de se

disperser, satisfaits au contraire de l'issue du combat, et, à

en juger par le plus intransigeant, Jean de Ségovie, qui s'en
félicitait... Quant à Aleman, pénétré qu'il était de la sainteté
de sa cause, il pouvait croire à quelque providentielle intervention

future qui la ressusciterait» (p. 464). Effectivement, cette
intervention providentielle, cette résurrection est visible: c'est
l'ancien-catholicisme, c'est la démonstration, faite à nouveau et
toujours plus évidente, des prévarications de la papauté et
surtout de sa parfaite inutilité au point de vue catholique.
Rome, qui se dit la clef du catholicisme, est prise dans son

propre piège : car on lui démontre qu'elle est la clef qui
emprisonne, et non celle qui libère.



— 357 —

Mais écoutons encore M. Pérouse : « Aleman a été aussitôt
béatifié par la voix populaire, et dès l'année qui suivit son
décès, on n'en parlait plus qu'en faisant précéder son nom
des mots Sanctus ou Beatus On continua d'honorer Aleman
comme un saint; un autel même, en 1475, portait son nom...
Enfin le jour vint où le saint-siège ratifia le verdict populaire:
ce fut trois quarts de siècle après la mort d'Aleman... En
même temps, et c'était une singulière coïncidence, le pape
béatifiait Pierre de Luxembourg, uni depuis longtemps avec
Louis par les Provençaux dans une commune dévotion, comme
lui séparé pendant sa vie de l'obédience romaine, et dont
Aleman avait été chargé, à Bâle, de préparer la canonisation
Aussitôt après sa béatification, l'office du Bienheureux fut introduit

dans le propre du diocèse d'Arles...» (p. 482-485). On

avouera que ceci n'est pas seulement intéressant, mais grave.
Ce n'est pas tout. « Comme le saint-siège avait lui-même

reconnu les vertus du cardinal en le béatifiant, les gallicans
trouvèrent le jeu piquant et continuèrent. Embarrassés à tort,
leurs adversaires crurent se tirer d'affaire en attribuant la

réputation du Bienheureux à l'héroïsme d'une pénitence qu'il
se serait imposée pour racheter ses erreurs; pure conjecture
que rien n'autorise. Launoy eut beati jeu à la combattre, et

Bayle après lui avec Baillet et Noël Alexandre » (p. 489).
M. Pérouse prétend que le concile futur auquel Aleman en a

appelé dans la dernière session de Lausanne, est le concile du
Vatican de 1870. Aleman, qui toute sa vie a repoussé non
seulement l'infaillibilité du pape, mais même sa simple
supériorité sur le concile, s'indignerait, s'il était encore de ce monde,
contre un tel escamotage. Lui aussi, avec l'évêque de

Montpellier, il n'eût vu dans le concile de 1870 qu'un ludibrium
Vaticanum. E. Michaud.

Clodius Piat : La morale chrétienne et la moralité en
France; Paris, Lecoffre, 53 p., broch., 1905.

Nos lecteurs savent en quelle haute estime nous tenons
le savant professeur de l'Institut catholique de Paris et ses

publications. Dans celle dont je viens de citer le titre, il exprime
de très importantes vérités, à savoir : que la moralité baisse

en France et qu'il s'y livre une guerre de religion, « bataille



- 358 —

d'idées vitales, la plus acharnée, la plus méthodique, la plus
générale qui ait jamais eu lieu». Hélas! ce n'est que trop
vrai. Mais peut-être l'auteur ne s'en prend il pas à tous les
vrais coupables, et peut-être n'indique-t-il pas assez non plus
les vrais moyens de réparer le mal. Qu'il me permette
d'attirer son attention sur ce point capital.

Il a bien raison de dire que la France, qui a reçu le
christianisme, ne saurait vivre sans lui, sans la morale
chrétienne, et que, par conséquent, on a tort de vouloir « faire une
éthique nouvelle » contre le christianisme. Le fait est
complexe et il doit être analysé. L'histoire montre que c'est le
cléricalisme qui, par ses innovations dogmatiques et disciplinaires,

par ses superstitions ridicules, a corrompu la doctrine
chrétienne et la morale chrétienne. De là le dégoût et l'hostilité

de ceux qu'on appelle libres-penseurs ou anticléricaux. Que
les vrais chrétiens et les vrais catholiques commencent donc
par rejeter toutes les erreurs du cléricalisme, et la guerre en
question sera vite terminée.

Les dieux s'en vont, dit-on, la foi se perd, la morale
disparaît, les crimes augmentent, etc. Mais qui a rendu la foi
stupide? qui a remplacé le culte du vrai Dieu par un culte
idolâtrique, excessif de toute manière, de Marie dont on a fait
une quatrième personne de la Trinité, et d'une quantité de

Saints qui n'ont pas existé et dont on n'exploite pas moins
les faux miracles Comment la morale basée sur une telle
religion pourrait-elle tenir debout? Il est inévitable qu'elle soit
ruinée. Ici encore, le grand coupable est le clergé qui a manqué

à son devoir, la hiérarchie qui a conduit les fidèles dans
des pâturages malsains, la papauté qui, n'étant qu'humaine, a
voulu se faire passer pour divine et qui a ainsi détourné les
âmes du vrai Dieu. Les faits éclatent aux yeux.

M. Piat a mille fois raison de dire : « On travaille à miner
dans les consciences la foi dont elles ont vécu, la seule dont
elles puissent vivre : on les vide, et puis on n'y met rien ; ou
bien l'on y fait de la fumée» (p. 15). Mais, encore une fois,
n'est-ce pas la théologie romaine qui vide les esprits, qui tue
la pensée, la critique et la science, et qui étouffe les esprits
par sa fumée? Voilà le mal qu'il faut combattre si l'on veut
revenir au Christ, au vrai christianisme, à la vraie morale
chrétienne, non pas à la pseudo-morale faussement appelée



— 359 —

chrétienne et dont nous périssons depuis l'omnipotence et
l'infaillibilité de Rome, mais à l'ancienne, à celle qui a nourri
nos ancêtres dans l'ancienne Eglise des Irénée, des Cyprien,
des Ambroise, des Augustin, etc.

Lorsque M. Piat affirme que la morale de l'Evangile peut
toujours se concilier avec la science, il a raison. Mais ce n'est
pas contre l'Evangile que les ennemis du cléricalisme dirigent
leurs coups. En vain les cléricaux cherchent-ils à se couvrir
de l'Evangile ; on ne les croit plus. Les agissements des

Congrégations papistes et de tous les agents du papisme sont
trop percés à jour pour pouvoir faire illusion désormais. On
ne veut plus ni de leur morale, ni de leur dogmatique. Ceux
qui en appellent à la science contre Rome et à la morale
scientifique ne sont pas dangereux, parce que la science et la
raison les conduiront vite à l'Evangile et au vrai christianisme.
Le plus grand péril vient des cléricaux, qui par leurs
superstitions faussent les consciences et provoquent les excès de

l'irréligion ; ce sont eux qui font la fumée, qui sèment le vent
et qui entretiennent la tempête ; ce sont eux qui ruinent
la religion en France, en abaissant la mentalité et la moralité

: mentalité qui ne vit plus que de faux miracles, moralité
qui ne consiste plus qu'en une vaine casuistique. M. Piat raille
«le charlatan de savoir, qui trouble tout» (p. 19). Que ne
raille-t-il l'autre, celui de l'ignorance infaillible, de la magie
qui transsubstancie les matières, mais qui paganise les âmes ;

celui qui ouvre le purgatoire par ses indulgences, mais qui
ferme le ciel à ceux qui voudraient y entrer {Matth. XXIII, 13).

« D'où vient donc, demande M. Piat, que l'on veut rompre
à tout prix avec la religion traditionnelle?» (p. 31). Mais n'est-ce
pas Rome qui a rompu la première avec les traditions primitives?

Or nous voulons le christianisme primitif, celui même
de Jésus. — « Il serait opportun de nous souvenir que le vrai
moyen de se développer en pleine harmonie, c'est de s'aider
du passé » (p. 32). Très bien. Mais donnez-nous donc le passé
du Christ, le passé de l'Evangile, et non les mièvreries du

moyen âge et les nouveautés d'un homme infaillible. — « A
quoi tient que le naturalisme s'est implanté de toutes parts,
qu'il travaille avec tant d'obstination et le prend avec nos
croyances d'un air si victorieux? > (p. 36.) C'est que le faux
surnaturel de l'Eglise cléricale a dégoûté du surnaturel, et



— 360 —

qu'on cherche à se suffire avec le naturalisme; mais l'insuffisance

du naturalisme ramènera forcément au vrai surnaturel
chrétien, dès que celui-ci sera de nouveau connu.

M. Piat reproche au clergé de son Eglise de n'avoir pas
compris «la nécessité de rajeunir et de consolider l'exposition
de la doctrine religieuse > (p. 38). Il serait mieux de lui reprocher

de n'avoir pas fait connaître la vraie doctrine du Christ,
dans son objectivité pure et simple. Celle-là n'a pas besoin
d'être «rajeunie», parce qu'elle est divine. Quant à chercher
à consolider la dogmatique romaine, il n'y faut pas songer,
c'est peine perdue; du reste, les meilleurs théologiens de

l'Eglise romaine*sont occupés en ce moment, en France, à la
démolir de leur mieux.

Mais assez de critiques. Voici des aveux où la pensée de
M. Piat est suffisamment claire et qui feront plaisir à tous les
chrétiens sérieux. Il reproche à ses coreligionnaires de s'être
bornés à un enseignement «tout archaïque, trop souvent faible
et médiocrement informé» (p. 41). Il gémit que ceux d'entre
eux qui ont voulu donner un meilleur enseignement n'ont été

que <¦¦ des solitaires incompris, et même suspectés parfois au
nom d'une tradition dont on ne pénétrait plus assez le sens

profond » (p. 42). 11 reproche au clergé de ne pas penser par
soi-même et de ne pas réfléchir (p. 45). Il demande qu'on répudie

« les procédés aprioriques du moyen âge » (p. 46). Il demande
qu'on travaille énergiquement «à l'éducation de l'éducateur»,
et coûce que coûte, « si l'on ne veut que le catholicisme se

déracine à fond et s'éteigne dans la liturgie» (p. 51). Espérons
que l'auteur a voulu dire léthargie. Enfin, il termine ainsi :

« En France surtout, le mal est profond : c'est l'âme du pays
qu'il s'agit de refaire. - Hélas ce n'est que trop vrai. C'est
la fille aînée de l'Eglise qui est une des nations les plus
malades ; elle doit voir, si elle se décide enfin à « réfléchir
ce que son papisme lui a inoculé. « C'est son âme qu'il faut
refaire. » Quel aveu formidable quelle accusation terrible,
contre ce clergé et contre cette papauté qui ont dirigé et
dominé cette âme, et qui l'ont perdue à ce point

E. Michaud.



— 361 —

Paul Sabatier : A propos de la Séparation des Eglises et
de l'Etat; Paris, Fischbacher, in-18, 108 p., 1905.

Parmi les excellentes publications que la question de la
Séparation a inspirées, celle-ci est une des meilleures; on y
trouve non seulement l'esprit d'observation, le bon sens, la
sagacité, la parfaite droiture, mais aussi l'esprit, la pointe dans
la modération, la fine ironie, et par-dessus tout cet amour de

la vérité qui est la marque des âmes supérieures. L'auteur a
laissé voir sa joie en lisant les programmes libéraux de Demain
et des Annales de philosophie chrétienne (Directeur Laberthonnière);

c'est avec la même joie qu'on le lit lui-même, lorsqu'il
salue généreusement les minorités catholiques qui travaillent
déjà aujourd'hui au catholicisme de demain. Ecoutons le
perspicace et sympathique auteur :

«La révolution de 1789 n'a été qu'une préface et un éclair,
l'anticipation d'une rénovation profonde et organique... Je me

permets de faire remarquer respectueusement à ceux qui s'en
vont criant que l'Eglise a passé par bien d'autres crises, que
la crise actuelle ne ressemble en rien à celles qui l'ont
précédée. Il y a quelques années, on parlait à peu près de même ;

on mettait le parlement au défi de voter les lois contre les
moines; les lois ont été votées, exécutées; les moines sont
partis, et non seulement la France ne s'est pas levée poulies

défendre, mais les manifestations savamment organisées
ont échoué de la façon la plus piteuse, et les pauvres moines
ont dû passer la frontière au milieu de l'indifférence générale.
La France laïque se prépare à écrire le livre dont la Déclaration

des Droits de l'homme n'est qu'un chapitre, et dans
cette œuvre la France laïque sera aidée par l'élite du clergé.
Le cléricalisme pourra train-r ces prêtres d'apostats: les cris
de haine ne parviendront même pas aux oreilles des ouvriers
de ce grand œuvre. // y aura alors un catholicisme nouveau,
où l'ardeur, le travail, la virilité, l'amour seront les vertus
par excellence, un catholicisme qui ne ressemblera pas plus à

l'ancien que le papillon ne ressemble à la chrysalide, et pourtant

il sera l'ancien, et il pourra mettre demain au fronton
de ses temples la parole du Galiléen : Non veni solvere, sed

adimplere » (p. 105).

Oui, nous avons tressailli dans notre âme, en lisant cette
déclaration: « Et pourtant il sera l'ancien >. Nous, anciens-



— 362 —

catholiques, nous travaillons, depuis plus de trente ans, à la
transformation de la chrysalide en papillon ; nous n'avons pas consenti
à faire la dissolution du christianisme, non veni solvere ; mais,
maintenant fermement le critérium de l'affirmation positive et
historique, nous avons soutenu et démontré que l'on peut
accomplir en ne dissolvant pas. Notre œuvre de réforme catholique,

loin de disparaître, commence ; la première germination
enfin apparaît. M. Paul Sabatier, qui nous connaît, se réjouira,
lui aussi, certainement : car son protestantisme ouvert et large
a compris que la France a besoin d'une forme ecclésiastique
autre que celle du XVIe siècle. « Le protestantisme existe en
France, a-t-il dit, et, quoiqu'il n'y soit qu'une faible minorité,
il y est puissant et influent ; mais son action religieuse y est
à peu près nulle (p. 12) Le protestantisme, pour lequel j'ai
la plus haute estime et un peu d'admiration, a dispersé sur
le territoire de la France de nombreux et respectables lieux
de culte. Il y en a pour tous les goûts, ou peu s'en faut. Et
pourtant, les hommes dont je m'occupe (les catholiques-libéraux)

ne songeront même pas à s'y reposer un instant. La
raison en est simple. Le protestantisme leur apparaît comme
un grand fait historique, mais comme un fait du passé» (p. 86).

Rien de plus vrai. Lorsque les coreligionnaires de M. Paul
Sabatier penseront comme lui, ils prendront, vis-à-vis des
minorités libérales qui veulent rester catholiques, une attitude
plus intelligente, plus pratique et plus vraiment fraternelle.
Ce n'est pas nous qui les repousserons alors.

J'engage vivement tous les anciens-catholiques à lire ce

très intéressant petit volume. Ils y trouveront des pages
suggestives sur la mentalité cléricale et catholique-romaine, sur
la mentalité episcopale dans l'Eglise papiste, sur l'aveuglement
du clergé à qui on a appris à pourfendre Nestorius et Eutychès,

mais qui ignore tous les problèmes qui se posent à la
conscience contemporaine (p. 76) ; de même, sur les affaires
Geay et Le Nordez, sur l'affaire Dreyfus, voire même sur
l'affaire Leo Taxil et Diana Vaughan, sur le dédain que les
ultra-conservateurs français professent pour Léon XIII, sur
les procédés des assomptionnistes et des Croix, sur l'écœurement

que la servilité de certains cléricaux envers Rome cause
à Rome même, par exemple sur la Vérité française fustigée
par l'Osservatore romano, etc.



— 363 —

Bref, je fais des vœux pour que l'auteur donne bientôt
une suite à ce volume : les faits à apprécier sont nombreux.

E. Michaud.

D. Wilhelm Walther : Für Luther wider Rom. Handbuch der
Apologetik Luthers und der Reformation den römischen
Anklagen gegenüber. Halle (Saale), Max Niemeyer, 1906. XV
und 759 S. Preis Mk. 10.

Wer in den letzten Jahren selbst tätig am Kampfe gegen
den Ultramontanismus teilnahm, sah sich mit immer wachsender
Häufigkeit einer Kampfesweise gegenüber, gegen die er sich
wehrlos fühlte; in Büchern, die sich für „wissenschaftliche
Werke" ausgaben, in Vorträgen, Flugschriften und selbst in
der Tagespresse erhob sich mit dem Anschein ernstester
Wahrhaftigkeit die Anklage gegen die zweifellos grösste Persönlichkeit
unter den Gegnern Roms, gegen Luther, und malte ihn als
das Urbild aller Lasterhaftigkeit und Gemeinheit. Mit solcher
Sicherheit wurden für alle Behauptungen Quellen angeführt,
mit so viel sittlicher Entrüstung die Wahrheitsliebe der heutigen
Kämpfer gegen Rom in Zweifel gezogen, weil sie jenes angebliche

Kehrbild der Öffentlichkeit verhüllten, dass in weiten
Kreisen nicht nur der Gleichgiltigen, denen jeder neue Grund
willkommen war, ihre Charakterschwäche zu bemänteln, sondern
auch unter denen, die nur römische Art nicht aus eigenster
Erfahrung kannten, der angeborene deutsche Gerechtigkeitssinn
meinen liess, es werde wohl immerhin ein gut Teil Wahrheit
an diesen „Menschlichkeiten" Luthers sein *). Schliesslich war
klar, dass jeder Satz dieser wilden Anklagen einmal planmässig
werde nachgeprüft werden müssen, aber jeden hielt doch wieder
der Ekel zurück, in diese Flut von Gemeinheit hinabzusteigen.
Endlich überwand sich der Professor der Theologie Walther in
Rostock, sich dieser unerquicklichen, aber nach Lösung schreienden

Aufgabe zu unterziehen ; er ist vielleicht zurzeit der
Einzige, der diese Lösung so meisterhaft, wie geschehen, voll-

') Wie weit diese Trübung' von Luthers Bild ging, kann der beurteilen,
der weiss, welchen Unfug ein Lauchert, bevor er dort, wo er hingehörte,
in der römischen Kirche, gelandet war, in seiner Vorlesung über Dogmatik
vor altkatholischen Studierenden mit Luthers Brief an Melanchthon (Sammlung

von de Wette II, 36 f.) treiben konnte.



— 364 —

ziehen konnte; er kannte die einschlägigen Fragen schon aus
früheren kleineren Arbeiten und hatte sogar für eine
grossgehaltene Behandlung dieses Gebietes schon Vorarbeiten
gemacht, dann allerdings aus lauter Widerwillen ungenützt liegen
lassen.

Jetzt bot ihm das die Möglichkeit, uns statt einer Kampfschrift,

wie sie viel zu viel da sind, eine vortreffliche, umfassende,
grosszügige Abrechnung mit der ganzen römischen sogenannten
„Wissenschaft" in ihrer Anwendung auf die Einzelfrage der
Darstellung Luthers und der Reformation zu schenken: von
Döllinger über Janssen zu Denifle, von Evers über Majunke
und von Berlichingen zu dem allerjüngsten Nikolaus Paulus
führt uns seine Darstellung. In drei Büchern behandelt er in
übersichtlicher Ordnung die verschiedenen Gruppen von Anschul-
dig ingen gegen den Wittenberger, im ersten Buche die gegen
„Luthers Legitimation", im zweiten die gegen „Luthers Waffen",
im dritten die gegen „Luthers Charakter und Moralität"- gerichteten.

Stets lässt er die Quellen der Anklage sowohl als der
Verteidigung selbst sprechen ; allein aus Janssen führt er rund
200 Stellen, etwa ebensoviele allein aus Denifle an, aus Luthers
Schriften wohl über 800 (in den überhaupt sehr sorgfältigen
Registern sind auch sie alle zusammengestellt). Trotz der auf
den ersten Blick verwirrenden Mannigfaltigkeit der Einzelfragen
ermüdet die Darstellung nicht im mindesten ; sie ist auch überall
dem Verständnisse weiterer Kreise der Gebildeten angepasst
und durchaus nicht nur für Fachleute berechnet. Ganz besondere
Anerkennung darf der Verfasser dafür erwarten, dass es ihm
gelungen ist, den hohen wissenschaftlichen Wert seines Werkes
auch nicht im geringsten durch Ausfälle gegen den Gegner zu
trüben ; das mag ihm die Vornehmheit echter Wissenschaft
erleichtert haben, an sich muss es solchem Gegner gegenüber
recht schwer sein.

Denn das ist die Bedeutung des vorliegenden Werkes über
seinen eigentlichen Gegenstand hinaus, dass es durch die Wucht
der Tatsachen, die es vorlegt, geeignet ist, das Urteil über die
römische „Wissenschaft" auch bei den Besonnensten zu
verändern, nämlich zu verschlechtern. Auch Referent hat noch in
seinen letzten Vorträgen die Ansicht vertreten, das römische
Autoritätsprinzip zwinge dazu, die Verweigerer des sacrificium
intellectus als Sünder anzusehen, und deswegen suche der Ul-



— 365 —

tramontane unwillkürlich und entschuldbarerweise Böswilligkeit
beim Gegner, den er eben unter einem falschen Gesichtswinkel
zu sehen gezwungen ist; nach Kenntnis des Waltherschen
Buches kann er dagegen dem Gedanken nicht mehr ausweichen,
dass in der römischen sogenannten „Wissenschaft" in viel
höherem Masse, als er bisher annahm, bewusste Lüge und
Fälschung und verbrecherische Leichtfertigkeit im Abschreiben solcher
Lügen herrschen. Nur ein einziges Beispiel: Luther schreibt
einmal, die unwissendsten und schlechtesten Menschen erlangten
vom Papst und seinem Anhange hohes Lob, Ehrentitel und
Beförderung, wenn sie nur an dem Kampfe gegen Luther tätigen
Anteil genommen hätten! „Der Luther, der ist es, an dem
jedermann zu Ehren werden kann und alle Seligkeit erlangen.
Denn kein Eselskopf ist so ungelehrt, wenn er nur wider den
Luther schreibt, so ist er gelehrt. Kein leichtfertiger Bube ist
je so böse oder verachtet gewesen, wenn er wider den Luther
schreibt, so ist er fromm und das liebe Kind. Ist mir der Luther
nicht ein seltsamer Mann! Ich meine, dass er Gott sei. Wie
sollte sonst sein Schreiben und sein Name so mächtig sein,
dass er aus Bettlern Herren, aus Eseln Doktores, aus Dreck
Perlen, aus Schandflecken herrliche Leute macht!" Das wagt
der Jesuit Tiltnan Pesch folgendermassen zu drehen: „Prote-
stantischerseits hört man nicht auf, von einer Vergötterung
des Papstes zu reden. Als wenn Gottes Beistand denjenigen
zum Gott mache, welchem derselbe zu teil wird. Luther aber
hat von sich selbst die Worte gesprochen : „Ist mir der Luther
nicht ein seltsamer Mann; ich meine, dass er Gott sei; wie
wollte sonst sein Schreiben und Mahnen so mächtig sein?""
(Siehe : Walther S. 66).

Staunen über so viel Unverfrorenheit, Empörung über so
unüberwindliche Unwahrhaftigkeit, Ekel über solche Gemeinheit
der Gesinnung streiten sich freilich um die Stimmung des Lesers
beim Anblick alles dessen, was der Hass gegen Luther
ausgespieen; aber doch ist die Kenntnis dieses Buches jedermann
heilsam, der den ganzen Tiefstand des Ultramontanismus noch
nicht recht glauben will; unentbehrlich ist es für jeden, der
selbst im Kampfe steht: es ist geradezu ein Zeughaus von
WTaffen; es gibt keine bessere Sammlung von Beispielen für
ultramontane Verlogenheit. Daneben entschädigt überdies der
Anblick der Persönlichkeit Luthers, wie sie aus der Schilderung

Kevue intern, de Théologie. Heft 54, 1906. 24



— 366 —

Walthers gegenüber der ultramontanen Entstellung allmählich
herauswächst, für das Andere, Unerfreuliche ; auch die, welche
seiner Theologie und seiner Kirche ablehnend gegenüberstehen,
werden für den Menschen warm werden, in dessen religiösem
inneren Ringen und Kämpfen jeder Christ sich selbst wiederfinden

kann. Wer in den wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Fragen unserer Zeit Klarheit und Stellung zu finden sucht und
dabei empfindet, wie da alles Parteisache geworden ist, wie
die Parteien links und rechts um seine Seele raufen und ihn
verdammen, weil er sich ihnen nicht rückhaltlos verschreibt,
sondern auf der höheren Warte christlicher Lebensanschauung
verharren will, wer das durchkostet, wird mit besonderer
Ergriffenheit den Abschnitt über Luthers Stellung zur
Bauernbewegung lesen.

Zum Schluss sollte am besten jedes Wort des Lobes über
dieses Buch noch einmal unterstrichen werden, dieses ganz
vortreffliche Werk, dessen allerweiteste Verbreitung dringend
zu wünschen ist. E. K. Zelenka.

Petites Notices.
* Le P. Th. Calmes : Evangile selon St. Jean (texte français

et commentaire); Paris, Lecoffre, in-18, 204 p., 1906;
fr. 2.50. — Dans l'introduction que l'auteur a mise en tête
de ce volume, il s'obstine à interpréter dans le sens d'une
suprématie de Pierre sur le collège apostolique et même sur
toute l'Eglise, les paroles que J.-C. a dites à Pierre, lorsqu'il
l'a réintégré dans la simple charge apostolique dont il était
déchu par son apostasie. L'auteur déclare que « berger » (terme
qui convient à tous les apôtres et à tous les pasteurs) signifie
« le chef de l'Eglise » (p. 196). De cette assertion colossale et
colossalement erronée il ne fournit pas la moindre preuve,
non plus lorsqu'il prétend que la pierre (petram) sur laquelle
J.-C. a construit son Eglise est Pierre (Petrus) — indigne jeu
de mots — et non pas la confession de la divinité de J.-C,
que Pierre venait de faire. Il n'est pas possible que l'auteur
ne connaisse pas les textes des Pères qui affirment notre
interprétation et qui par conséquent condamnent la sienne; et
néanmoins il prétend que c'est la nôtre qui est « fantaisiste »

(p. xxvi). N'aurait-il pas lu l'ouvrage de Langen: Das vatika-



— 367 —

nische Dogma in seinem Verhältnis sum Neuen Testament und
der kirchlichen Überlieferung (II. Ausg. Bonn, 1876)? Nous

maintenons que notre interprétation est patrologique et exacte,
et que la sienne ne serait que fantaisiste, si elle n'était aussi

antiévangélique, antihistorique et antichrétienne (voir ma Papauté
antichrétienne).

* J.-E. Cerisier: Le pasteur Nicolas Oltramare (1611-1680);
Genève, Georg, in-8°, 308 p., 1905. — Ce volume est plutôt
une histoire de la famille Oltramare que celle du pasteur en
question, lequel n'en eut pas et ne fut ni théologien ni
orateur. Ayant convoité, en 1637, le poste de pasteur de la
communauté réformée de Constantinople (poste qui ne lui fut pas>

octroyé parce qu'il fut trouvé insuffisant en théologie, en grec
et en hébreu), l'auteur prend occasion de ce fait pour parler
du patriarche Cyrille Lucar (f 1638), et pour rappeler comment
il fut calomnié par le parti romanisant, notamment par M. de

Cézy, Philippe de Harley, ambassadeur de France à Constantinople

(p. 87-93). A ces pages, les plus intéressantes du volume,
il faut joindre la lettre sur l'union des Eglises (entre 1630 et
1635), p. 270-275.

* J.-J. Clamageran : Correspondance (1849-1902); Paris,
Alcan, in-8°, fr. 10. — Quoique cette correspondance soit utile
surtout pour l'histoire politique de la France pendant la seconde
moitié du XIXe siècle, cependant elle l'est aussi au point de
vue religieux. Très protestant, C. était avant tout un
anticlérical religieux. Il n'était pas de ceux qui essaient de résoudre
la question religieuse par des négations. Géomètre et chrétien
(p. v), il voulait partout un élément positif solide. Toute émotion

esthétique un peu profonde était pour lui d'essence
religieuse. Cette foi ferme est un beau spectacle d'âme. Que de
mots à l'emporte-pièce contre les Guizot (p. 290) et autres
protestants papifiés! Si Clamageran n'a pas exercé toute
l'influence qu'il aurait dû exercer (bien qu'il ait été ministre des
finances en 1885), c'est qu'il avait trop de qualités pour être
populaire, notamment trop d'indépendance et d'impartialité
pour être un homme de parti. Honorons d'autant plus les
hommes de cette trempe : ils triomphent après leur mort,
quand les partis ont disparu.



— 368 —

* Prof. Dr. J. KöBERLE : Zum Kampfe um das A. T.; Wismar,
H. Bartholdi, in-8°, Mk. 1.80. — Inhalt: 1. Was haben wir
heute am A. T. — 2. Der Offenbarungscharakter des A. T.
und der Charakter der alttest. Offenbarung. — 3. Die
Offenbarung Gottes an Israël durch Mose. — Diese 3 Vorträge
sind insofern eine Einheit, als sie alle die Offenbarung im
A. T. behandeln. Sie wollen darüber nicht sowohl Neues sagen,
als das richtige Alte auf die gegenwärtige Fragestellung
anwenden. Die beherrschende Grundtendenz ist die Trennung
dessen, was dem Glauben der christlichen Gemeinde aus
Gründen des Glaubens feststeht, von dem, was die
wissenschaftliche Forschung in ihrem Gebiet mit ihren Mitteln zu
erreichen im stände ist.

* Prof. Dr. E. W. Mayer: Christentum und Kultur. Berlin,
Trowitzsch, 1905, Mk. 1.40. — Diese Schrift, die die im
Oktober 1904 auf dem durch den Zentralausschuss für Innere
Mission veranstalteten apologetischen Instruktionskursus zu
Berlin gehaltenen Vorlesungen wiedergibt, ist von
hervorragender apologetischer Bedeutung. Sie widerlegt in trefflicher
Weise den von alters her dem Christentum gemachten
Vorwurf, dass es kulturfeindlich sei, die Entwicklung der Kultur
hemme oder erschwere. Derartige Anklagen finden sich bereits
bei Celsus und Julian Apostata. In neuester Zeit hat sie

bekanntlich Haeckel in seinen Welträtseln erhoben. Wir können
dankbar sein, wenn Männer mit der Gesinnung und der geistigen

Ausrüstung des Verfassers auf den Plan treten und

Zeugnis dagegen ablegen. Mit dankbarem Herzen empfehlen
wir obige Schrift.

* Prof. Dr. K. F. Nosgen : Der heilige Geist, sein Wesen

und die Art seines Wirkens. Berlin, Trowitzsch, in-8°, 259 S.,

Mk. 5. 50. — Sehr wissenschaftliches und wichtiges Werk.
Der Verfasser studiert: das Wesen des Geistes überhaupt;
den Geist als das Wesen Gottes; den heiligen Geist; die

Wesenseinheit des hl. Geistes mit dem Vater und dem Sohne

und seine Sendung an die Gemeinde Christi; das Verhältnis
des Waltens des Geistes Gottes zu den Erweisungen seiner

Gnade; die Art und Weise des Wirkens des hl. Geistes; die

Mittel, durch die das Wirken des hl. Geistes sich vollzieht.



— 369 —

* M. l'abbé J.-A. Quillacq : La langue et la syntaxe de Bossuet

; Tours, Cattier, gr. in-8°, 820 p., 1903, fr. 15. — Cet
énorme volume est une étude très minutieuse et très consciencieuse

du vocabulaire et de la syntaxe de Bossuet. On y voit,
avec nombreux exemples à l'appui, comment Bossuet a emprunté
largement à ses devanciers, et, ce semble, avec plaisir, car il
aimait manifestement la langue du XVIe siècle. Toutefois il
ne s'est pas obstiné contre le courant qui tendait à purifier et
à perfectionner la langue. Quoiqu'il n'ait pas été de l'école de

Vaugelas, cependant on voit qu'il a fait de larges concessions
à l'usage régnant, en sacrifiant une foule de termes, d'acceptions

et de tournures dont il s'était servi au début de sa
carrière d'écrivain. M. Q. en dresse une liste très intéressante
(p. 190-192). La partie consacrée au style de Bossuet est très
incomplète; l'auteur, qui est avec raison un admirateur de ce

style (sans en faire ressortir toutes les beautés), ne dissimule
pas quelques défauts soit de crudité, soit de préciosité (p. 792-

794). Les textes cités rendent ce livre très utile pour la
connaissance de la langue et de la syntaxe du XVIIe siècle.

* La Revue (Jean Finot; Paris, 12, av. de l'Opéra). N° du
15 février 1906: Ch. Wagner, A propos de la morale sans
Dieu. Ces six pages valent un très gros volume. Il faudrait les
écrire partout en lettres d'or. Quel bon sens et quelle profondeur

de religion Je me borne à cette citation : « Trop de

croyants sont infidèles à leur Dieu, trop de libres-penseurs
infidèles à leur raison. Et ainsi la lutte pour le monopole de
la meilleure morale a, pour les uns et les autres, une issue
redoutable et tourne à leur confusion. A quoi sert d'avoir la
meilleure morale si notre justice ne vaut rien Que chacun se

convertisse, les uns à la raison, les autres à leur Dieu, et

qu'ils cessent de se mépriser mutuellement, pour s'estimer
dans ce qu'ils ont de bon.» — N° du TT mars: Em. Pierre,
Napoléon Ier, le clergé et le confessionnal (documents inédits).
Conclusion : Heureuses les Eglises où la religion vit d'elle-
même et non d'un pouvoir qui les exploite ou qu'elles exploitent.
— N° du 15 mars: très intéressant.

* Lie. Otto Scheel : // neue Ergänsungswerke su Luthers
Werken; Berlin, Sctrwetschke, Mk. 8, 1905. — Les attaques du
P. Denifle contre Luther ont rendu plus actuelles les œuvres



— 370 —

du célèbre réformateur, ainsi que les études dont il a été
l'objet. Les deux volumes de M. Scheel se recommandent
d'eux-mêmes par les notes nombreuses et savantes qui s'y
trouvent. On lira particulièrement : Wider die himmlischen
Propheten, von den Bildern und Sakrament 1524/25; Martin
Luthers Urteil über die Mönchsgelübde, 1522; Vom verknechteten

Willen; u. s. w.
* A. Schindler : Die Gefahren in der Kirche, oder Stimmen

aus der Kirche über die Kirche. Ascona, Schmidtz, II,e Auflage,
Mk. 2. 40. ¦— L'auteur a recueilli de très amères critiques
contre l'Eglise. Il s'agit manifestement de l'Eglise protestante
(v. p. 209-210). Il ne cite pas les auteurs de ces critiques,
dont quelques-unes sont en français, les autres en allemand.
Il y est particulièrement question du canton de Zurich.
Baptême, confirmation, université, piété personnelle, pasteur,
prédication, sectes, etc., sur tous ces points, des vices sont signalés.

* Dr. W.-Staerk: Die Entstehung des A. T.; Leipzig,
Göschen (Sammlung Göschen, Nr. 272), 80 Pfg. — Die
vorliegende Darstellung hat den Zweck, allen denen eine
Vorstellung von dem reichen Inhalt und der langen, verwickelten
Geschichte der Literatur des Alten Testaments zu geben, die
nicht selbst Fachmänner sind. Sie sucht ihre Leser darin über
die Kreise der Nichttheologen hinaus auch unter den Studierenden

und Geistlichen, die sich in Kürze über diese oder
jene literargeschichtliche Frage orientieren wollen. Der
Verfasser hat sich bemüht, innerhalb der vorgeschriebenen Grenzen
möglichst viel Stoff zu bieten und zwar in klarer und lesbarer
Form, was bei der Eigenart der zu behandelnden Schriftwerke
nicht immer leicht ist.

* Theologischer Jahresbericht (Krüger und Kœhler; Berlin,
Schwetschke: XXIV. Band, 4. Abt. Alk. 21. 15, 5. Abt. Mk. 11,
6. Abt. Mk. 8. — Dans la 4e partie, l'histoire ecclésiastique
est traitée par MM. Krüger, Clemen, Vogt, Köhler, Herz,
Werner et Raupp. Dans la 5e, la théologie systématique est
étudiée par MM. Neumann, Christlieb, Titius et Hoffmann.
Dans la 6e, la théologie pratique est étudiée par MM. Ever-
ling, Smend, Lülmann, Hering, Meydenbauer, Stuhlfauth, Spitta
et Nestle. C'est toujours la même richesse de documentation,
la même méthode, la même somme prodigieuse de travail.



— 371 —

Dans la 4e partie, les lecteurs de la Revue remarqueront sans
doute particulièrement le chapitre de M. Raupp : Interkonfessionelles,

p. 755 et suiv. — 7. Abt. Mk. 6.75. Register.
Excellente Table des matières de tout le 24e volume.

Ouvrages nouveaux.
G. d'Azambula: Warum ist der Moderoman immoralisch? und

warum ist der moralische Roman nicht Mode? Strassburg,
Le Roux, Pfg. 50.

Abbé de Broglie: Die messianischen Weissagungen, ein Beweis
Gottes. Bearbeitet von Dr. Josef Holtzmann. Strassburg,
Le Roux, Mk. 1.

Der Christliche Orient (Dr Lepsius) : Nr. 12, Dez. 1905 : Der
Glaube bei Paulus; — Was ist das Evangelium? — Gr.-
Lichterfelde, Reich Christi-Verlag.

Dr. W. Glawe: Die Religion Fr. Schlegels, ein Beitrag zur
Geschichte der Romantik. Berlin, Trowitzsch, 1906, in-8°, Mk. 3.

G. Heinrici: Die bergpredigt (Begriffsgeschichtlich untersucht);
— Aus der Hinterlassenschaft des Petrus von Laodicea.
Leipzig, Dürr, 1905, Mk. 3.

Prof. H. Lietzmann: Griechische Papyri; Der Prophet Arnos,
hebr. u. griech., Mk. 1. Bonn, Marcus u. Weber, 1905.

Das Reich Christi (Dr. J. Lepsius) : IXe année, Nr. 1 : Die
Popularreligion der modernen Theologie. II. T. Die
Tragödie der Schwärmerei.

A la librairie Carl von Schmidts, à Ascona : — Pfarrer Crus-
sendorf: «Wenn Jesus wiederkommen würde auf Erden!»,
br. — Dr. K. Heim: Bilden ungelöste Fragen ein Hindernis
für den Glauben? br. 1906, Pfg. 60. — À. Schindler: Die
evangelische Kirche und die Heilsarmee nach ihrem innern
Verhältnis, in-8°, 138 S. — Heilige Schroffheit, br. — C. von
Schmidtz-Hofmann : Richard Wagner und das Christentum,
br. — Pestilenz im Finstern, Prächtiger Schnee, br. —
G. Tersteegen : Das Leben mit Christo in Gott, br.

Nt'a 2i(ò-r: Numéro de novembre-décembre 1905; Jérusalem,
Couvent grec.

Dr. L. Venetianer: Ezekiels Vision und die Salomonischen
Wasserbecken. Budapest, Kilian, br. 1906.

Prof. Dr. Volck : Lebens- und Zeitfragen im Lichte der Bibel.
Letzte Gedanken. Wismar, H. Bartholdi, in-8°, Mk. 1.80.

W. Winsch: War Jesus ein Nasiräer? III'e Auflage. Berlin,
Breitkreuz, br. Pfg. 50.


	Bibliographie théologique

