Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 54

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 346 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

M. CouvaiLHAc: Maine de Biran; Paris, Alcan, 1905, in-8°,
304 p., fr. 7.50.

Ce nouveau volume de la collection des « Grands philoso-
phes», est trés important, et I’Académie des sciences morales
et politiques s’est honorée elle-méme en le récompensant. L’au-
teur, malheureusement, est mort trop tét. C'est M. Piat qui a
terminé l'ceuvre et a corrigé les épreuves.

Les vrais penseurs connaissent la gravité de la question
de la personnalité. Philosophes et théologiens, en 1'étudiant,
se sont laissés aller & de fausses explications et ont abouti &
des impasses: voir les Traités de la Trinité et de l'Incarna-
tion. Ce n’est pas que tout soit erroné dans les explications
des diverses écoles théologiques anciennes; mais elles ont
commis des erreurs qu’il faut corriger. La question doit donc
étre reprise 4 la lumiére de la philosophie moderne et de la
psychologie actuelle. Le présent volume aidera a faciliter une
meilleure explication du probléme: car Maine de Biran est un
des penseurs qui l'ont le plus et le mieux étudié. Je ne sau-
rais ici exposer toute sa théorie et son argumentation; mais
on en comprendra toute la gravité, en méditant les simples
lignes suivantes:

Il v a trois vies, dit-il: la vie animale, la vie humaine, la
vie de l'esprit ou vie divine. La premiére se réduit a la sen-
sation, la seconde dérive de l'effort, la troisieme s’absorbe en
Dieu. Ces trois vies, nous les acquérons successivement.
Enfants, avant I'éveil de la pensée, nous sommes plongés dans
la sensation; bientot le moi surgit avec le premier effort voulu,
et nous pénétrons dans la vie humaine; de celle-ci, quand
nous sommes dociles aux impulsions de ['esprit, nous pouvons
nous ¢lever plus haut et participer, en nous livrant a Dieu, a



— B =

la vie qui 'anime lui-méme. Ces trois vies se succedent. Elles
coexistent aussi partiellement les unes aux autres. La vie ani-
male ne disparait pas totalement dans la vie humaine, et
celle-ci n'est pas entierement abolie par la vie divine. Nous
les possédons simultanément et nous pouvons, si nous sommes
assez attentifs & nous-mémes, les découvrir en nous, IlI suffit
pour cela d’avoir un regard intérieur assez aigu (p. 280).

Biran avait reconnu deés le début qu'il y a identité entre
ces trois termes: pensée, effort, moralit¢. Il n’'y a pas de
pensée sans effort, et penser est un acte moral: le fait pri-
mitif est simultanément lumiére, force, amour., L’amour obtient
enfin la place qui lui appartient: il devient 'excitateur de la
force, le précurseur de la lumiére, le promoteur de la vie
(p. 289). — Dieu est le terme ou tend la volonté comme il
est l'objet de l'intelligence. Tel est le couronnement de la
théorie de l'effort. A l'idolatrie du moi il a fait succéder la
subordination de l'esprit a la vérité intégrale, la soumission
de la volonté, sous l'attrait de l'amour, au bien absolu, a Dieu
(p. 290). — La science n'est donc pas le dernier mot; car elle
ne connait que les phénomeénes et leurs lois; c'est 1a tout son
domaine. Elle ne doit pas porter plus haut ses ambitions; elle
n'a ni barque, ni voile, pour aller au deld (p. 294). Mais la
logique, éclairée par les faits et par ’expérience interne, peut
y aller. E. M.

Dr. Ferdinand EruarpT : Uber historisches Erkennen. Probleme
der Geschichtsforschung. Bern, Grunau, 1906.

Auf nicht ganz 100 Seiten die Hauptpunkte auf dem weiten
Gebiete historischer Forschung zusammenzudringen und zu-
gleich ein durch philosophische Durchdringung des Gegenstandes
und Klarheit der Sprache ansprechendes Buch zu liefern, war
keine leichte Aufgabe. Der Verfasser vorgenannten Werkes
war redlich bestrebt, die schwierigen Probleme historischen
Erkennens moglichst allseitiz zu beleuchten und durch scharfe
Hervorhebung der Hauptmomente in der Geschichte sich der
Fassungskraft seiner Leser anzupassen. Ausgehend von dem
Begriffe der Geschichte, entwirft der Autor in grossen Zigen
die philosophischen Grundgedanken der historischen Forschung.
In der ganzen Arbeit herrscht das lobliche Streben vor, selbst



— 348 —

die minder sympathischen historischen Erscheinungen moglichst
wahrheitsgetreu aufzufassen. Wenn der Verfasser den Begriff
der Geschichte und der historischen Ereignisse auf philosophi-
scher Grundlage festzustellen bemiht war, so geschah dies,
weil sich ihm die Erfahrung aufdringte, dass die Zerriittung
und Anarchie im Reiche der Wissenschaft Wirkung und Folge
von der Zerriittung auf philosophischem Gebiete sei, dass bei
allem Aufschwung der Literatur die philosophische Erlahmung
eines der bedenklichsten Zeichen der Zeit sei, und der Sieg der
Wahrheit an erster Stelle von einer Wiedergeburt der Philo-
sophie bedingt werde. Nicht nur alle theologischen Fragen,
sondern auch die historischen Probleme haben ihre natiirlichen
Voraussetzungen in den philosophischen Fragen, und ehe hier
nicht in den Hauptpunkten ein Einverstindnis erzielt worden
ist, wird man auch nicht in den historischen Fragen zu einem
Einvernehmen gelangen.

Das vom christlichen Standpunkte aus geschriebene Werk
betrachtet die Geschichte nicht als eine zerstérende, sondern
als eine aufbauende Macht. Was Gott als Samenkorn mensch-
licher Entwicklung in die Geschichte hineinlegt, dazu kann
diese unter der Leitung Gottes sich nicht feindselig verhalten,
sondern wird es in ihrem Mutterschoss ausgebaren. Die Ge-
schichtsforschung, die das Licht der chrisilichen Philosophie
nicht veriridgt, verwandelt das organische Werden in der Ge-
schichte in ein wirres, regelloses Treiben von lauter freien und
in ihrer freien Willkir ganz unberechenbaren Kriften.

Zur Tatigkeit des Geschichtsforschers muss notwendig er-
ganzend und abschliessend die Geschichtsdarstellung hinzukommen.

Urteil und Sprache vorliegender Arbeit sind massvoll ge-
halten. Das Biichlein diirfte den Freunden historischer Forschung
willkommen sein. Die Ausstattung der Werkes ist recht geschmack-
voll und macht dem Verlage alle Ehre.

Lucien Gautier: Introduction a I'A. T, 2 vol. in-8°; Lau-
sanne, Bridel, 1906, fr. 20.

L’auteur a passé de longues années a étudier I'A. T, et
il a déja publié plusieurs volumes sur cette difficile et impor-
tante matiere. Nous en avons parlé, a plusieurs reprises, dans



— 349 —

cette Revue. lLes deux volumes trés considérables qu'il vient
de publier sous le titre trés humble d'/nfroduction, méritent la
plus grande attention. Dans sa Préface, il s'adresse trop exclu-
sivement a ses coreligionnaires protestants de langue francaise;
de fait, son ouvrage a une plus vaste portée et s’adresse a

“*tous les chrétiens. Trop modeste, l'auteur avertit qu’il n’a fait
qu'une ceuvre de vulgarisation et qu'il n'est point un spécia-
liste; en realité, il connait toutes les questions soulevées par
la critique contemporaine, et pas n’est besoin d’étre de I'école
négative pour avoir une valeur positive. Sa facon d'insister
sur les lacunes de son immense travail, nous fait un devoir
d’insister davantage encore sur ses qualités.

Remarquons, avant tout, que, pour bien comprendre le
N. T., il est nécessaire de connaitre exactement 1'Ancien; et
qu'en présence du travail de démolition auquel tant de criti-
ques s'appliquent actuellement, il est précieux de trouver un
guide qui, libre de tout esprit de parti, montre les choses
objectivement, renseigne le lecteur consciencieusement et le
met ainsi & méme de se prononcer en connaissance de cause.
Pour chaque livre de I'A. T., 'auteur s’est placé sur le terrain
de T'histoire : histoire de sa composition, analyse du contenu,
époque probable de la rédaction, personnalité¢ de l'auteur, sa
nationalité, modifications ultérieures de l'ouvrage, etc. Cette
besogne une fois terminée pour toute la série des écrits, l'au-
teur a envisagé historiquement la collection dans son ensem-
ble, sa formation graduelle, les discussions auxquelles elle a
donné lieu. A ces recherches historiques il a joint des appré-
ciations d'ordre littéraire, et surtout des apercus sur la portée
religieuse, morale et méme théologique de chaque livre (I, 6).
N'ont pas été oubliées les questions de langue et d'écriture,
du canon, du texte, des versions.

L'auteur respecte la lettre des Ecritures, mais plus encore
I'esprit. Aprés avoir passé par une crise au sujet de l'indé-
pendance que l'esprit réclame vis-a-vis de la lettre, il a triom-
phé des malentendus, c'est-a-dire « des questions mal posées, des
accusations générales et imprécises, des mots a effet qui ne
signifient pas grand’chose, des solutions simplistes, précipitées
et incompletes » (I, 602). S'il a «disséqué » la Bible, il ne l'a
pas ruinée. Au contraire, ses analyses la lui cnt fait compren-
dre mieux. Les adversaires de la critique, dit-il, «ne se ren-

Revue intern. de Théologie. Heft 54, 1906. 23



— 350 —

dent pas compte des sentiments respectueux, attendris, presque
religieux, qui s'emparent du savant, lorsque, armé de son
scalpel et de son microscope, il découvre dans l'objet de son
étude de nouveaux motifs d’admiration ». (603) M. L. G. n’est
donc pas un démolisseur, mais un édificateur. Il le prouve non
seulement dans son intéressante Comclusion, mais dans tout®
le cours de son étude objective et consciencieuse. E. M.

G. GrUTzZMACHER : Hieronymus. Eine biographische Studie
zur alten Kirchengeschichte, II. Bd. Berlin, Trowitzsch,
1906, Mk. 13.

Jusqu'a présent les Peéres ont été étudiés avec plus de piété
que d'exactitude, et plutoét au point de vue de la forme, du
talent et de l'influence que du fond méme des doctrines théo-
logiques. Il n'en est plus de méme aujourd’hui, en ce sens que,
si quelques théologiens s'efforcent de conserver encore 'ancien
point de vue, d’autres réclament avant tout et par-dessus tout
celui de la stricte critique. C'est ainsi que M. Turmel, sur la
question du péché originel, n’a pas craint de signaler les fai-
blesses de la théologie de St. Augustin. Il sera suivi dans cette
voie, nous n'en doutons pas, lorsqu'on étudiera plus a fond
les opinions de ce Pére sur la prédestination et sur la grice.
St. Jérome résistera moins encore aux critiques dont il sera
I'objet: car, lui aussi a été un passionné, un exclusif et un
extréme; lui aussi a exagéré nombre de questions auxquelles
il a touché trop partialement. On a donné tort trop facilement
et trop absolument a4 ses ennemis. IL’histoire de ses disputes
mérite d’étre reprise. Dom Sanders a déja donné, en 1903, de
remarquables «Etudes sur St. Jérome » (Paris, Lecoffre), mais
seulement sur sa doctrine touchant l'inspiration des Livres
saints et leur véracité, l'autorité des Livres deutéro-canoni-
ques, la distinction entre 1'épiscopat et le presbytérat, 'origé-
nisme. L’ouvrage de M. Griitzmacher est beaucoup plus com-
plet; ses informations sont savantes, trés cbjectives; peut-étre
désirerait-on, dans certaines questions, des textes plus détailiés.
L’auteur a évidemment voulu éviter de faire une ceuvre trop
volumineuse. Quoi qu'il en soit et telle qu'elle est, elle mérite
d’étre recommandée, étudiée, approfondie et complétée, plus



— 331 —

en ce qui concerne ses doctrines que sa vie méme: car la
vérité et la tradition universelle importe plus que ses actes
personnels et ses opinions privées. E. M.

W. James: L’expérience religieuse, Essai de psychologie
descriptive; trad. par F. Abauzit, avec préface de Boutroux;
in-8°, 450 p., Paris, Alcan, 1906, fr. 10.

Il y a, dans cet ouvrage, des choses excellentes, qui
méritent tous les ¢éloges que M. Boutroux lui décerne: soit
les innombrables citations faites par l'auteur, d'ouvrages qu'if
serait difficile de se procurer; soit les théses qu'il a émises
en faveur de la religion et de l'idéal. Par exemple: «De ce
que nos ancétres se trompaient grossiérement et mélaient &
leur religion une fausse conception des choses, il ne s'ensulé
pas que nous devions abandonner toute foi religieuse » (p. 417).
Et encore: «La religion, qui a pour objet la destinée indivi-
duelle et reste en contact avec les seules réalités absolues que
nous puissions saisir, doit nécessairement jouer un role éternel
dans la vie humaine (p. 420)... D’un point de vue tout psy-
chologique, la religion peut donc repousser les attaques de
ses adversaires. Vraie ou fausse, avec ou sans contenu intel-
lectuel, elle n’est point un anachronisme, elle n'est point une
survivance, elle est une fonction éternelle de l'esprit humain »
(p. 423). Etc. )

Mais, autant ces théses me paraissent solides en elles-
mémes, autant le procédé de l'auteur pour les établir, me
parait, si je I'ai bien compris, attaquable. En effet, si I'on vou-
lait étudier la valeur de l'expérience humaine en général,
serait-il logique de recueillir tout ce qu'en ont dit les exaltés,
les excentriques, les visionnaires, les réveurs, et d'exclure les
métaphysiciens, sous prétexte qu’ils n’aboutissent qu'a des idées
abstraites, et que celles-ci, n’étant ni action ni vie, ne pro-
duisent aucun résultat et sont par conséquent sans valeur?
Ce procédé serait inacceptable. Or c’est précisément celui
qu'adopte l'auteur au sujet de l'expérience religiense. 11 men-
tionne les citations les plus dénuées de raison, les illusions des
imaginations religieuses les plus exaltées, les chimeéres des
névropathes et des hystériques, et cela péle-méle avec quel-
ques esprits calmes et quelques penseurs; et en présence de



— 352 -

cet ¢talage confus, souvent contradictoire, il cherche a établir
le bilan de ce que la vie religieuse a produit. Au lieu d’élimi-
ner les non-valeurs, les hallucinations et les racontars des
toqués, il €élimine les métaphysiciens et les théologiens qui ont
€t¢ assez radoteurs, 4 ses yeux, pour attacher quelque impor-
‘tance aux notions de cause et de fin, et pour démontrer l'exis-
tence de Dieu, voire méme ses attributs métaphysiques, par
la connaissance scientifique de l'univers et des étres contin-
gents, comme si tout cela était de quelque utilité, comme si
Kant n’avait pas «balayé» tout ce «jargon de 'école» (p. 376),
comme si Hume n’avait pas ruiné I'idée de causalité (p. 374),
comme si nous ne trouvions pas aujourd’hui «bien grotesque »
la théologie naturelle qui donnait pleine satisfaction a4 nos
ateux (p. 409)! Certes, nos aieux ont abusé souvent des notions
de causalité et de finalité, mais est-ce une raison pour rejeter
ces notions comme le fait M. James? Je ne le crois pas. Ce
n'est pas le lieu de réfuter le point de wvue de I'honorable
psychologue. Qu'il suffise ici de remarquer que sa psychologie
ne ruine aucunement ni la métaphysique ni la théologie; que
d’ailleurs, dans son livre, il n'a mentionné aucune expérience
ni physiologique, ni psychologique, ni de personne, ni de lui-
méme, mais simplement des récits d'impressions purement
subjectives, récits non controlés, dénués de preuves et prove-
nant de n'imporie qui.

L’auteur se dit pragmatiste et empirique; mais on voit
dans quel sens et & quelles sources il va puiser ses rensei-
gnements. La vérité est qu’il est avant tout, pour ne pas dire
exclusivement, sentimentaliste et qu’il n’admet d’autre critérium
de la vérité que le résultat immédiat. Nous aussi, nous jugeons
de l'arbre par ses fruits, et loin de condamner la méthode
empirique, nous l'exigeons : mais il y a empirisme et empi-
risme. L’empirisme étroit et négatif, qui ne tient pas compte
des principes de la raison pure sous prétexte qu’ils sont abs-
traits, nous le rejetons, pour en appeler & la connaissance
exacte et scientifique de l'univers, aux faits physico-chimiques,
physioiogiques et psychologiques, et aux principes rationnels,
voire méme métaphysiques, nécessairement conjoints a la
constatation de tous ces faits. Tel est le véritable empirisme,

Nous aussi, nous réclamons la vie et le sentiment, mais
en les mettant 4 leur place, et surtout en ne confondant pas



— 333 —

la sensation purement physiologique qui devance l'idée avec
le sentiment psychologique et intellectuel qui la suit. Comme
le dit trés bien M. Boutroux, «est-ce bien un pur sentiment
qui est au fond de la religion, et ne serait-ce pas plutét un
sentiment déja mélangé d’idée et de représentation, donc ayant
affaire a la vérité au sens intellectuel du mot?... Quant a
isoler complétement la religion de la science, selon les prin-
cipes d'un dualisme radical, c'est un parti qui parait plus
commode que salisfaisant, parce qu'a ce compte la religion ne
peut plus étre distinguée des états purement subjectifs du
moi individuel. Si la religion doit avoir une valeur universelle,
il faut que la vérité en soit lice, de quelque maniére intelli-
gible, a celle de la science » (p. XIX).

Du reste, 'auteur n'a-t-il pas le sentiment de son exagé-
ration et de son erreur, lorsqu’il dit (p. 382): «Je suis peut-étre
allé trop lorn en condamnant comme inutiles du point de vue
pragmatique les attributs métaphysiques de la divinité»? I1
veut bien leur reconnaitre une réelle valeur esthétique. Pour-
quoi pas une réelle valeur morale, et une réelle valeur logi-
que? La psychologie ne constate-t-elle pas l'effet désastreux,
sur certains criminels, de principes abstraits et métaphysiques
erronés admis par eux et dont leur logique sait trés bien tirer
les conséquences? Pourquoi les principes abstraits et métaphy-
siques vrais n'auraient-ils pas la méme efficacité dans l'ordre
du vrai et du bien?

La partie originale de ce livre est la Conclusion, notam-
ment l'exposé de U'hvpothése adoptée par l'auteur (p. 427 et
suiv.). Sans doute ses tendances a justifier «le supranaturalisme
grossier » contre le supranaturalisme qu'il appelle « raffiné »
(p. 430-433), et 4 prendre la détense d'un certain polythéisme
(p. 435-436), peuvent paraitre naives, non moins que les «sur-
croyances » sur lesquelles il est prét, dit-il, «a risquer sa des-
tinée » (p. 436). On voit par 1a si la psychologie sentimentale
de l'auteur mérite réellement les épithétes d'empivique et de
pragmatique qu’il lui décerne, et si les intellectualistes, défen-
seurs de la raison et de la science, n'ont pas lieu plutdét de
la suspecter. Néanmoins il y a dans le fond de sa pensée un
certain idéalisme, affirmation d'une force d'ordre supérieur,
force réelle avec laquelle le moi fini est en communion con-
sciente. J'espére que les métaphysiciens et les théologiens



— 354 —

pardonneront a lauteur ses attaques contre leur «jargon »,
lorsqu'ils liront la page suivante (p. 429):

« Les prolongements du moi conscient s'étendent bien
au dela du monde de la sensation et de la raison, dans une
région qu'on peut appeler ou bien mystique, ou bien surnatu-
relle. Pour autant que nos tendances vers l'idéal ont leur ori-

gine dans cette région, — et c’est le cas de la plupart d'entre
elles, car elles nous possédent d’une maniére dont nous ne pou-
vons nous rendre compte, — nous y sommes enracinés plus pro-

fondément que dans le monde visible; car nos aspirations les
plus hautes sont le centre de notre personnalité. Mais ce monde
invisible n’est pas seulement idéal: il produit des effets dans
le monde sensible. Par la communion avec l'invisible, le moi
fini se transforme; nous devenons des hommes nouveaux et
notre régéndération, modifiant notre conduite, a sa répercussion
dans le monde matériel. Mais comment refuser le nom de réa-
lité & ce qui produit des effets au sein d'une autre réalité?
De quel droit les philosophes diraient-ils que le monde invisi-
ble est irréel? Les chrétiens désignent sous le nom de Dieu
cette réalité supréme; c'est celui dont je me servirai doréna-
vant. L’homme et Dieu soutiennent des rapports mutuels;
c’est en s'ouvrant 4 l'influence de Dieu que I'homme accom-
plit sa destinée la plus haute. »

Comime riéfutation de ce que l'auteur appeile le matéria-
lisme médical, c’est-a-dire la théorie (si cela peut s’appeler une
théorie) qui classe tous les phénomenes psychologiques religieux
comme «morbides», ce volume, suivant la remarque d'un cri-
tique, est «une aide puissante a toute apologétique chrétienne ».

E. Micraub.

G. Pirouse: Le cardinal Louis Aleman et la fin du grand
Schisme; Paris, Picard, gr. in-8°, 513 p., 1904.

Cette Vie du cardinal Aleman, de celui qui fut le président
du concile de Bale a partir de janvier 1438, qui joua le role
principal dans la déposition du pape Eugene 1V et dans I'élec-
tion de Félix V, et qui négocia ensuite la pacification entre
le concile, finalement tenu 4 Lausanne {1448), et le pape Nico-
las V, cette Vie, dis-je, est presque, en méme temps, une His-
toire du concile de Bale. De la son importance, bien que l'ceu-



vre soit trop massive, lourde, mal taillée, encombrée d'une
quantité de détails méticuleux et inutiles; mais elle est aussi
érudite, faite sur les sources et trés consciencieusement. On
voit que l'auteur a voulu étre impartial, et de fait, il l'a été
autant que peut l'étre un auteur qui consideére la supériorité
des conciles cecuméniques comme une doctrine nouvelle et
révolutionnaire, et qui par conséquent ignore la vraie consti-
tution catholique et la théologie de l'ancienne Eglise.

Selon l'auteur, pour favoriser «un progres pacifique, dura-
ble et universel », il ne faut pas attaquer «1'autorite pontificale »
(p. XIV). 1l trouve que, si Jean de Ségovie a montré de la
répugnance a lutter contre Rome, c’est qu'il était «beaucoup
meilleur théologien » qu'Aleman (p. XXVIl); il appelle « modé-
ration » cette répugnance, et il va jusqu'a faire de cette défail-
lance (car c'en était une) un mérite en faveur de Jean de
Ségovie comme historien. Il appelle «clairvoyance» le fait de
considérer la papauté comme «la pierre angulaire de I'Eglise
catholique » (p. 248), quand l'exégese biblique montre que cette
pierre est le Christ, fils du Dieu vivant, et quand Ihistoire
témoigne que la papauté romaine actuelle est une corruption
de la constitution catholique. L’auteur appelle <« nouveaux » les
principes affirmés a Constance (p. 252), quand il est manifeste
que les conciles cecuméniques des huit premiers siécles ont
jugé et méme anathématisé des évéques de Rome, et ont, par
conséquent, pratiqué ces mémes principes. Il prodigue le titre
d'« antipape » & Félix V, il traite méme Aleman de «schisma-
tique » (p. 488). D'une part, il glorifie ce «schismatique ». d’avoir
été favorable a la doctrine de lUimmaculée-conception (p. 490);
et, d'autre part, il prétend qu'«il ne parait pas avoir été grand
clerc en théologie » (p. 282, 495). Ne pourrait-on pas lui répli-
quer que ceci explique cela? Il insinue que le concile du Vati-
can de 1870 a été un concile cecuménique et qu'Aleman y
aurait trouvé «les conditions qu'il avait demandées» (p. 490)-
C'est une dérision. M. Pérouse sait certainement qu'il fut un
temps, en France, ou le monarque était tout, et qu’actuelle-
ment la monarchie est remplacée par la démocratie, c’est-a-dire
par la nation se gouvernant elle-méme. Mais il oublie de con-
sidérer 'Eglise a la lumitre de ce fait. L'Eglise était primiti-
vement la société des fideles, donc la «république chrétienne »
un monarque, le pape, s’est substitué a I'Eglise par une série



— 356 —

de falsifications et d'intrigues, qui sont aujourd’hui en pleine
lumiere; donc il est nécessaire que I'Eglise renverse ce mo-
narque usurpateur et qu’elle reprenne les droits qu'elle tient du
Christ. C'est élémentaire; et le «schismatique » Aleman aura
raison, malgré la théologie, plus schismatique encore, de son
biographe d’aujourd’hui.

Toutefois, le point de vue erroné de M. Pérouse ne 'em-
péche pas de faire, ¢a et 14, quelques bons aveux. Le portrait
qu'il trace d’'Eugene 1V (p. 94, 98, 291) est excellent; les paroles
qu'il rapporte de Nicolas V (p. 436), excellentes; 1'exposé des
tergiversations du concile et de ses fautes, excellent; celui des
ajournements et des détails misérables dans lesquels s'est
perdue la négociation avec les Grecs, excellent. Ce qui importe
surtout, dans toute cette histoire, au point de vue vraiment
catholique, c'est que Aleman et ses amis n’ont jamais aban-
donné la doctrine de la supériorité de 1'Eglise et méme du
concile sur le pape, c'est qu'ils 1'ont expressément maintenue
jusque dans la réconciliation qu'’ils ont réalisée entre le con-
cile et Nicolas V. Citons, en effet, quelques textes de 'auteur:

« La déroute, c’etit été le désaveu, méme implicite, des
doctrines défendues a Bale, suivi d’'une absolution pontificale
dont cet abandon efit été la condition eXpresse ou méme sous-
entendue ; en ce cas, la tradition elit ét¢ rompue, le drapeau
bralé et nul a l'avenir n'aurait pu le relever. Avec la ténacité
et I'habileté que nous avons dites, Aleman avait su obtenir
des conditions beaucoup plus favorables (p. 462)... Ainsi la
retraite était couverte, et, tout en réservant 1'avenir, Aleman
avait su ménager le présent. Heureux de déposer les armes,
ses compagnons de lutte acceptérent sans amertume de se
disperser, satisfaits au contraire de l'issue du combat, et, a
en juger par le plus intransigeant, Jean de Ségovie, qui s'en
félicitait... Quant a Aleman, péndtré qu’il ctait de la sainteté
de sa cause, il pouvait cvoire a quelque providentielle interven-
tion fulure qui la ressusciterait» (p. 464). Effectivement, cette
intervention providentielle, cette résurrection est visible: c’est
I’ancien-catholicisme, c'est la démonstration, faite 4 nouveau et
toujours plus évidente, des prévarications de la papauté et
surtout de sa parfaite inutilité au point de vue catholique.
Rome, qui se dit la clef du catholicisme, est prise dans son
propre piege: car on lui démontre qu'elle est la clef qui em-
prisonne, et non celle qui libere.



— 337 —

Mais écoutons encore M. Pérouse: « Aleman a été aussitot
béatifié par la voix populaire, et dés I'année qui suivit son
déces, on n’en parlait plus qu'en faisant précéder son nom
des mots Sawnctus ou Beatus ... On continua d’honorer Aleman
comme un saint; un autel méme, en 1475, portait son nom...
Enfin le jour vint ou le saint-siége ratifia le verdict populaire:
ce fut trois quarts de siecle apres la mort d’Aleman... En
méme temps, et c'était une singulie¢re coincidence, le pape
béatifiait Pierre de Luxembourg, uni depuis longtemps avec
Louis par les Provencaux dans une commune dévotion, commie
lui séparé pendant sa wvie de l'obédience romaine, et dont
Aleman avait été chargé, a Bile, de préparer la canonisation...
Aussitot aprés sa béatification, 'office du Bienheureux fut intro-
duit dans le propre du divcese d'Arles...» (p. 482-485). On
avouera que ceci n'est pas seulement intéressant, mais grave.

Ce n’est pas tout. « Comme le saint-siege avait lui-méme
reconnu les vertus du cardinal en le béatifiant, les gallicans
trouveérent le jeu piquant et continueérent. Embarrassés a tort,
leurs adversaires crurent se tirer d'affaire en attribuant la
réputation du Bienheureux a I'héroisme d’une pénitence qu'il
se serait imposée pour racheter ses erreurs; pure comjecture
que rien w'autorise. Launoy eut beau jen a la combattre, et
Bayle aprés lui avec Baillet et Noé&l Alexandre » (p. 489).
M. Pérouse prétend que le concile futur auquel Aleman en a
appelé dans la derniére session de Lausanne, est le concile du
Vatican de 1870. Aleman, qui toute sa vie a repoussé non
seulement l'infaillibilit¢ du pape, mais méme sa simple supé-
riorité sur le concile, s'indignerait, s’il était encore de ce monde,
contre un tel escamotage. Lui aussi, avec I'évéque de Mont-
pellier, il n'etit vu dans le concile de 1870 qu'un ludibrium
Vaticanum. ' E. MicHAUD.

Clodius Piat: La morale chrétienne et la moralité en
France ; Paris, Lecoffre, 33 p., broch,, 1905,

Nos lecteurs savent en quelle haute estime nous tenons
le savant professeur de llInstitut catholique de Paris et ses
publications. Dans celle dont je viens de citer le titre, il exprime
de trés importantes vérités, a savoir: que la moralité baisse
en France et qu'il s'y livre une guerre de religion, « bataille



— 358 —

d’idées vitales, la plus acharnée, la plus méthodique, la plus
générale qui ait jamais eu lieu». Hélas! ce n'est que trop
vrai. Mais peut-étre l'auteur ne s'en prend-il pas a tous les
vrais coupables, et peut-étre n’indique-t-il pas assez non plus
les vrais moyens de réparer le mal. Qu'il me permette d’at-
tirer son attention sur ce point capital.

Il a bien raison de dire que la France, qui a recu le
christianisme, ne saurait vivre sans lui, sans la morale chré-
tienne, et que, par conséquent, on a tort de vouloir «faire une
éthique nouvelle » contre le christianisme. Le fait est com-
plexe et il doit étre analysé. L’histoire montre que c'est le
cléricalisme qui, par ses innovations dogmatiques et discipli-
naires, par ses superstitions ridicules, a corrompu la doctrine
chrétienne et la morale chrétienne. De 12 le dégotit et 1'hosti-
lité de ceux qu'on appelle libres-penseurs ou anticléricaux. Que
les vrais chrétiens et les vrais catholiques commencent donc
par rejeter toutes les erreurs du cléricalisme, et la guerre en
question sera vite terminée,

Les dieux s'en vont, dit-on, la foi se perd, la morale dis-
parait, les crimes augmentent, etc. Mais qui a rendu la foi
stupide? qui a remplacé le cuite du vrai Dieu par un culte
idolatrique, excessif de toute maniére, de Marie dont on a fait
une quatrieme personne de la Trinité, et d'une quantité de
Saints qui n'ont pas existé et dont on n’exploite pas moins
les faux miracles? Comment la morale basée sur une telle
religion pourrait-elle tenir debout? Il est inévitable qu'elle soit
ruinée. Ici encore, le grand coupable est le clergé qui a man-
qué a son devoir, la hiérarchie qui a conduit les fideles dans
des paturages malsains, la papauté qui, n'étant qu’humaine, a
voulu se faire passer pour divine et qui a ainsi détourné les
ames du vrai Dieu. Les faits éclatent aux yeux.

M. Piat a mille fois raison de dire: « On travaille & miner
dans les consciences la foi dont elles ont vécu, la seule dont
elles puissent vivre: on les vide, et puis on n'y met rien; ou
bien l'on y fait de la fumée» (p. 15). Mais, encore une f{ois,
n’est-ce pas la théologie romaine qui vide les esprits, qui tue
la pensée, la critique et la science, et qui étouffe les esprits
par sa fumée? Voila le mal qu'il faut combattre si 'on veut
revenir au Christ, au vrai christianisme, & la vraie morale
chrétienne, non pas a la pseudo-morale faussement appelée



— 359 —

chrétienne et dont nous périssons depuis 'omnipotence et 'in-
faillibilit¢ de Rome, mais a l'ancienne, & celle qui a nourri
nos ancétres dans l'ancienne Eglise des Irénée, des Cyprien,
des Ambroise, des Augustin, etc.

Lorsque M. Piat affirme que la morale de I'Evangile peut
toujours se concilier avec la science, il a raison. Mais ce n'est
pas contre 'Evangile que les ennemis du cléricalisme dirigent
leurs coups. En vain les cléricaux cherchent-ils & se couvrir
de I'Evangile; on ne les croit plus. Les agissements des Con-
grégations papistes et de tous les agents du papisme sont
trop percés a jour pour pouvoir faire illusion désormais. On
ne veut plus ni de leur morale, ni de leur dagmatique. Ceux
qui en appellent a la science contre Rome et 4 la morale
scientifique ne sont pas dangereux, parce que la science et la
raison les conduiront vite 4 I'Evangile et au vrai christianisme.
Le plus grand péril vient des cléricaux, qui par leurs super-
stitions faussent les consciences et provoquent les excés de
l'irreligion; ce sont eux qui font la fumée, qui sément le vent
et qui entretiennent la tempéte; ce sont eux qui ruinent
la religion en France, en abaissant la mentalité et la mora-
lité: mentalité qui ne vit plus que de faux miracles, moralité
qui ne consiste plus qu'en une vaine casuistique. M. Piat raille
«le charlatan de savoir, qui trouble tout» (p. 19). Que ne
raille-t-il 'autre, celui de l'ignorance infaillible, de la magie
qui transsubstancie les matieéres, mais qui paganise les ames;
celui qui ouvre le purgatoire par ses indulgences, mais qui
ferme le ciel 4 ceux qui voudraient y entrer (Matth, XXIII, 13).

« Dot vient donc, demande M. Piat, que l'on veut rompre
a tout prix avec la religion traditionnelle? » (p. 31). Mais n’est-ce
pas Rome qui a rompu la premiére avec les traditions primi-
tives? Or nous voulons le christianisme primitif, celui méme
de Jésus. — « Il serait opportun de nous souvenir que le vrai
moyen de se développer en pleine harmonie, c'est de s'aider
du passé» (p. 32). Trés bien. Mais donnez-nous donc le passé
du Christ, le pass¢é de I'’Evangile, et non les mievreries du
moyen age et les nouveautés d'un homme infaillible. — «A
quoi tient que le naturalisme s'est implanté de toutes parts,
qu'il travaille avec tant d’obstination et le prendhavec nos
croyances d'un air si victorieux?» (p. 36.) C'est que le faux
surnaturel de I'Eglise cléricale a dégofhté du surnaturel, et



— 360 —

qu'on cherche a se suffire avec le naturalisme; mais l'insuffi-
sance du naturalisme rameénera forcément au vrai surnaturel
chrétien, dés que celui-ci sera de nouveau connu.

M. Piat reproche au clergé de son Eglise de n’avoir pas
compris «la nécessité de rajeunir et de consolider 'exposition
de la doctrine religieuse » (p. 38). Il serait mieux de lui repro-
cher de n'avoir pas fait connaitre la vraie doctrine du Christ,
dans son objectivité pure et simple. Celle-l2 n’a pas besoin
d'étre «rajeunie », parce qu’'elle est divine. Quant & chercher
a consolider la dogmatique romaine, il n'y faut pas songer,
c'est peine perdue; du reste, les meilleurs théologiens de
I'Eglise romaine®sont occupés en ce moment, en France, a la
démolir de leur mieux.

Mais assez de critiques. Voici des aveux ou la pensée de
M. Piat est suffisamment claire et qui feront plaisir a tous les
chrétiens sérieux. Il reproche a ses coreligionnaires de s'étre
bornés a4 un enseignement «tout archaique, trop souvent faible
et médiocrement informé» (p. 41). Il gémit que ceux d’entre
eux qui ont voulu donner un meilleur enseignement n’ont été
que «des solitaires incompris, et méme suspectés parfois au
nom d'une tradition dont on ne pénétrait plus assez le sens
profond » (p. 42). 11 reproche au clergé de ne pas penser par
soi-méme et de ne pas réfléchir (p. 43). Il demande qu'on répu-
die «les procédés aprioriques du moyen age » (p. 46). Il demande
qu'on travaille énergiquement «a I'éducation de I'éducateur »,
et coflite que colite, «si l'on ne veut que le catholicisme se
déracine a fond et s'éteigne dans la Zifurgie» (p. 51). Espérons
que l'auteur a voulu dire [éthargie. Enfin, il termine ainsi:
« En France surtout, le mal est profond: c’est I'ame du pays
qu'il s’agit de refaire. » Hélas! ce n'est que trop vrai. Clest
la fille ainée de I'Eglise qui est une des nations les plus
malades; elle doit voir, si elle se décide enfin a «réfléchir-,
ce que son papisme lui a inoculé. «C'est son ame qu'il faut
refaire.» Quel aveu formidable! quelle accusation terrible,
contre ce clergé et contre cette papauté qui ont dirigé et
dominé cette Ame, ct qui 'ont perdue a ce point!

E. MicHauD.



— 361 —

Paul SaBATIER: A propos de la Séparation des Eglises et
de I'Etat; Paris, Fischbacher, in-18, 108 p., 1905.

Parmi les excellentes publications que la question de la
Séparation a inspirées, celle-ci est une des meilleures; on y
trouve non seulement l'esprit d'observation, le bon sens, la
sagacité, la parfaite droiture, mais aussi I'esprit, la pointe dans
la modération, la fine ironie, et par-dessus tout cet amour de
la vérité qui est la marque des ames supérieures. L’auteur a
laissé voir sa joie en lisant les programmes libéraux de Demain
et des Awumnales de philosophie chrétienne (Directeur Laberthon-
niére); c'est avec la méme joie qu'on le lit lui-méme, lorsqu'il
salue généreusement les minorités catholiques qui travaillent
déja aujourd’hui au catholicisme de demain. Ecoutons le pers-
picace et sympathique auteur:

«La révolution de 1789 n’a été qu'une préface et un éclair,
Uanticipation d’une rénovation profonde et organique... Je me
permets de faire remarquer respectueusement a ceux qui s’en
vont criant que I'Eglise a passé par bien d’autres crises, que
la crise actuelle ne ressemble en rien a celles qui l'ont pré-
cédée. Il v a quelques années, on parlait & peu prés de méme
on mettait le parlement au défi de voter les lois contre les
moines; les lois ont été votées, exécutées; les moines sont
partis, et non seulement la France ne s’est pas levée pour
les défendre, mais les manifestations savamment organisées
ont échoué de la facon la plus piteuse, et les pauvres moines
ont di passer la frontiére au milieu de l'indifférence générale.
La France laique se prépare a écrire le livre dont la Décla-
ration des Droits de 1'homme n'est qu'un chapitre, et dans
cette ceuvre la France laique sera aidée par l'élite du clevgé.
Le cléricalisme pourra traitcr ces prétres d'apostats: les cris
de haine ne parviendront méme pas aux oreilles des ouvriers
de ce grand ceuvre. Il y aura alors un catholicisme nouveau,
ou l'ardeur, le travail, la virilité, 'amour seront les vertus
par excellence, un catholicisme qui ne ressemblera pas plus a
l'ancien que le papillon ne ressemble 4 la chrysalide, ef pour-
tant il sera ancien, et il pourra mettre demain au fronton
de ses temples la parole du Galiléen: Nom wveni solvere, sed
adimplere » (p. 105).

Oui, nous avons tressailli dans notre ame, en lisant cette
déclaration: « Ef pourtant il sera lancien ». Nous, anciens-



— 362 —

catholiques, nous travaillons, depuis plus de trente ans, a la trans-
formation de la chrysalide en papillon; nous n’avons pas consenti
a faire la dissolution du christianisme, noxn veni solvere, mais,
maintenant fermement le critérium de l'affirmation positive et
historique, -nous avons soutenu et démontré que l'on peut
accompliv en ne dissolvant pas. Notre ceuvre de réforme catho-
lique, loin de disparaitre, commence; la premiére germination
enfin apparait. M. Paul Sabatier, qui nous connait, se réjouira,
lui aussi, certainement: car son protestantisme ouvert et large
a compris que la France a besoin d’'une forme ecclésiastique
autre que celle du XVI¢ si¢cle. «Le protestantisme existe en
France, a-t-il dit, et, quoiqu'il n’y soit qu'une faible minorité,
il y est puissant et influent; wmais son action religicuse vy est
a peu prées nulle (p. 12)... Le protestantisme, pour lequel jai
la plus haute estime et un peu d'admiration, a dispersé sur
le territoire de la France de nombreux et respectables lieux
de culte. Il y en a pour tous les gofts, ou peu s’en faut. Et
pourtant, les hommes dont je m'occupe (les catholiques-libé-
raux) wne songeront méme pas a S’y rveposer un instani. La
raison en est simple. Le protestantisme leur apparait comme
un grand fait historique, wmais comme un fait du passé» (p. 86).

Rien de plus vrai. Lorsque les coreligionnaires de M. Paul
Sabatier penseront comme lui, ils prendront, vis-a-vis des
minorités libérales qui veulent rester calholiques, une attitude
plus intelligente, plus pratique et plus vraiment fraternelle.
Ce n'est pas nous qui les repousserons alors.

J'engage vivement tous les anciens-catholiques a lire ce
trés intéressant petit volume. Ils y trouveront des pages sug-
gestives sur la mentalité cléricale et catholique-romaine, sur
la mentalité épiscopale dans I'Eglise papiste, sur I'aveuglement
du clergé a qui on a appris a pourfendre Nestorius et Euty-
ches, mais qui ignore tous les problémes qui se posent a la
conscience contemporaine (p. 76); de méme, sur les affaires
Geay et Le Nordez, sur l'affaire Dreyfus, voire méme sur
Paffaire Leo Taxil et Diana Vaughan, sur le dédain que les
ultra-conservateurs francgais professent pour Léon XIII, sur
les procédés des assomptionnistes et des Croix, sur 'écceure-
ment que la servilité de certains cléricaux envers Rome cause
2 Rome méme, par exemple sur la Vérité francaise fustigée
par 1'Osservatore vomano, etc.



— 363 —

Bref, je fais des voeux pour que l'auteur donne bientot
une suite 4 ce volume: les faits & apprécier sont nombreux.
E. MicHAuD.

D. Wilhelm WALTHER: Fiir Luther wider Rom. Handbuch der
Apologetik Luthers und der Reformation den rémischen An-
klagen gegeniiber. Halle (Saale), Max Niemeyer, 1906. XV
und 759 S. Preis Mk. 10.

Wer in den letzten Jahren selbst titig am Kampfe gegen
den Ultramontanismus teilnahm, sah sich mit immer wachsender
Héaufigkeit einer Kampfesweise gegeniiber, gegen die er sich
wehrlos fiithlte; in Buchern, die sich fiir ,wissenschaftliche
Werke® ausgaben, in Vortragen, Flugschriften und selbst in
der Tagespresse erhob sich mit dem Anschein ernstester Wahr-
haftigkeit die Anklage gegen die zweifellos grisste Personlichkeit
unter den Gegnern Roms, gegen Luther, und malte ihn als
das Urbild aller Lasterhaftigkeit und Gemeinheit. Mit solcher
Sicherheit wurden fiir alle Behauptungen Quellen angefiihrt,
mit so viel sittlicher Entristung die Wahrheitsliebe der heutigen
Kampfer gegen Rom in Zweifel gezogen, weil sie jenes angeb-
liche Kehrbild der Offentlichkeit verhiillten, dass in weiten
Kreisen nicht nur der Gleichgiltigen, denen jeder neue Grund
willkommen war, ihre Charakterschwéche zu beméinteln, sondern
auch unter denen, die nur romische Art nicht aus eigenster
Erfahrung kannten, der angeborene deutsche Gerechtigkeitssinn
meinen liess, es werde wohl immerhin ein gut Teil Wahrheit
an diesen ,Menschlichkeiten“ Luthers sein!). Schliesslich war
klar, dass jeder Satz dieser wilden Anklagen einmal planmaéssig
werde nachgepriift werden miissen, aber jeden hielt doch wieder
der Ekel zurick, in diese Flut von Gemeinheit hinabzusteigen.
Endlich tiberwand sich der Professor der Theologie Walther in
Rostock, sich dieser unerquicklichen, aber nach Losung schrei-
enden Aufgabe zu unterziehen; er ist vielleicht zurzeit der
Einzige, der diese Losung so meisterhaft, wie geschehen, voll-

) Wie weit diese Tritbung von Luthers Bild ging, kann der beurteilen,
der weiss, welchen Unfug ein Lauchert, bevor er dort, wo er hingehdorte,
in der rdomischen Kirche, gelandet war, in seiner Vorlesung iiber Dogmatik
vor altkatholischen Studierenden mit Luthers Brief an Melanchthon (Samm-
lung von de Wette II, 36 f.) treiben konnte.



— 364 —

ziehen konnte; er kannte die einschligigen Fragen schon aus
friheren Kkleineren Arbeiten und hatte sogar fiar eine gross-
gehaltene Behandlung dieses Gebietes schon Vorarbeiten ge-
macht, dann allerdings aus lauter Widerwillen ungeniitzt liegen
lassen.

Jetzt bot ihm das die Moglichkeit, uns statt einer Kampf-
schrift, wie sie viel zu viel da sind, eine vortreffliche, umfassende,
grossziigige Abrechnung mit der ganzen réomischen sogenannten
», Wissenschaft® in ihrer Anwendung auf die Einzelfrage der
Darstellung Luthers und der Reformation zu schenken: von
Dollinger tiber Janssen zu Denifle, von Evers tiber Majunke
und von Berlichingen zu dem allerjingsten Nikolaus Paulus
fithrt uns seine Darstellung. In drei Bichern behandelt er in tiber-
sichtlicher Ordnung die verschiedenen Gruppen von Anschul-
dig mngen gegen den Wittenberger, im ersten Buche die gegen
o Luthers Legitimation®, im zweiten die gegen , Luthers Wajffen®,
im dritten die gegen ,, Luthers Charakter und Moralitit* gerich-
teten. Stets ldasst er die Quellen der Anklage sowohl als der
Verteidigung selbst sprechen; allein aus Janssen fiihrt er rund
200 Stellen, etwa ebensoviele allein aus Denifle an, aus Luthers
Schriften wohl {liber 800 (in den Uberhaupt sehr sorgfiltigen
Registern sind auch sie alle zusammengestellt). Trotz der auf
den ersten Blick verwirrenden Mannigfaltigkeit der Einzelfragen
ermiidet die Darstellung nicht im mindesten ; sie ist auch tberall
dem Verstiandnisse weiterer Kreise der Gebildeten angepasst
und durchaus nicht nur far Fachleute berechnet. Ganz besondere
Anerkennung darf der Verfasser dafiir erwarten, dass es ihm
gelungen ist, den hohen wissenschaftlichen Wert seines Werkes
auch nicht im geringsten durch Ausféille gegen den Gegner zu
tritben; das mag ihm die Vornehmheit echter Wissenschaft
erleichtert haben, an sich muss es solchem Gegner gegeniiber
recht schwer sein.

Denn das ist die Bedeutung des vorliegenden Werkes tiber
seinen eigentlichen Gegenstand hinaus, dass es durch die Wucht
der Tatsachen, die es vorlegt, geeignet ist, das Urteil tber die
romische , Wissenschaft® auch bei den Besonnensten zu ver-
dndern, ndmlich zu verschlechtern. Auch Referent hat noch in
seinen letzten Vortrigen die Ansicht vertreten, das rémische
Autorititsprinzip zwinge dazu, die Verweigerer des sacrificium
intellectus als Siinder anzusehen, und deswegen suche der Ul-



— 360 —-

tramontane wnwillkirlich und entschuldbarerweise Boswilligkeit
beim Gegner, den er eben unter einem falschen Gesichtswinkel
zu sehen gezwungen ist; nach Kenntnis des Waltherschen
Buches kann er dagegen dem Gedanken nicht mehr ausweichen,
dass in der romischen sogenannten .Wissenschaft* in viel
hoherem Masse, als er bisher annahm, bewusste Liige und Fal-
schung und cerbrecherische Leichtfertigkeit im Abschreiben solcher
Liigen herrschen. Nur ein einziges Beispiel: Luther schreibt
einmal, die unwissendsten und schlechtesten Menschen erlangten
vom Papst und seinem Anhange hohes Lob, Ehrentitel und
Befoérderung, wenn sie nur an dem Kampfe gegen Luther titigen
Anteil genommen hétten! ,Der Luther, der ist es, an dem
jedermann zu Ehren werden kann und alle Seligkeit erlangen.
Denn kein Eselskopf ist so ungelehrt, wenn er nur wider den
Luther schreibt, so ist er gelehrt. Kein leichtfertiger Bube ist
je 8o bose oder verachtet gewesen, wenn er wider den Luther
schreibt, so ist er fromm und das liebe Kind. Ist mir der Luther
nicht ein seltsamer Mann! Ich meine, dass er Gott sei. Wie
sollte sonst sein Schreiben und sein Name so méchtig sein,
dass er aus Bettlern Herren, aus Eseln Doktores, aus Dreck
Perlen, aus Schandflecken herrliche Leute macht!* Das wagt
der Jesuit Tilman Pesch folgendermassen zu drehen: _Prote-
stantischerseits hort man nicht auf, von einer Vergotterung
des Papstes zu reden. Als wenn Gottes Beistand denjenigen
zum Gott mache, welchem derselbe zu teil wird. Luther aber
hat von sich selbst die Worte gesprochen: ,Ist mir der Luther
nicht ein seltsamer Mann; ich meine, dass er Gott sei; wie
wollte sonst sein Schreiben und Mahnen so méchtig sein?““
(Siehe: Walther S. 66).

Staunen iiber so viel Unverfrorenheit, Emporung tber so
unitberwindliche Unwahrhaftigkeit, Ekel tiber solche Gemeinheit
der Gesinnung streiten sich freilich um die Stimmung des Lesers
beim Anblick alles dessen, was der Hass gegen Luther aus-
gespieen; aber doch ist die Kenntnis dieses Buches jedermann
heilsam, der den ganzen Tiefstand des Ultramontanismus noch
nicht recht glauben will; unentbehrlich ist es fiir jeden, der
selbst im Kampfe steht: es ist geradezu ein Zeughaus von
Waffen; es gibt keine bessere Sammlung von Beispielen fir
ultramontane Verlogenheit. Daneben entschiidigt iiberdies der
Anblick der Personlichkeit Luthers, wie sie aus der Schilderung

Hevae intern. de Théologie. Heft 54, 1906. 24



— 366 —

Walthers gegeniiber der ultramontanen Entstellung allmihlich
herauswéchst, fiir das Andere, Unerfreuliche; auch die, welche
seiner Theologie und seiner Kirche ablehnend gegeniiberstehen,
werden fir den Menschen warm werden, in dessen religiosem
inneren Ringen und Kémpfen jeder Christ sich selbst wieder-
finden kann. Wer in den wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Fragen unserer Zeit Klarheit und Stellung zu finden sucht und
dabei empfindet, wie da alles Parteisache geworden ist, wie
die Parteien links und rechts um seine Seele raufen und ihn
verdammen, weil er sich ihnen nicht riickhaltlos verschreibt,
sondern auf der hoheren Warte christlicher Lebensanschauung
verharren will, wer das durchkostet, wird mit besonderer Er-
griffenheit den Abschnitt tber Luthers Stellung zur Bauern-
bewegung lesen.

Zum Schluss sollte am besten jedes Wort des Lobes tiber
dieses Buch noch einmal unterstrichen werden, dieses ganz
vortreffliche Werk, dessen allerweiteste Verbreitung dringend
zu winschen ist. E. K. ZELENKA.

Petites Notices.

* Le P. Th. CaLMEs: Fvangile selon St. Jean (texte fran-
¢ais et commentaire); Paris, Lecoffre, in-18, 204 p., 1906,
ir. 2.50. — Dans lintroduction que l'auteur a mise en téte
de ce volume, il s'obstine & interpréter dans le sens d'une
suprématie de Pierre sur le collége apostolique et méme sur
toute I'Eglise, les paroles que J.-C. a dites 4 Pierre, lorsqu'il
l'a réintégré dans la simple charge apostolique dont il était
déchu par son apostasie. L'auteur déclare que «berger » (terme
qui convient a tous les apoOtres et a tous les pasteurs) signifie
«le chef de I'Eglise » (p. 196). De cette assertion colossale et
colossalement erronée il ne fournit pas la moindre preuve,
non plus lorsqu’il prétend que la pierre (petram) sur laquelle
J.-C. a construit son Eglise est Pierre (Pelrus) — indigne jeu
de mots — et non pas la confession de la divinité de J.-C.,
que Pierre venait de faire. Il n'est pas possible que l'auteur
ne connaisse pas les textes des Peres qui affirment notre
Interprétation et qui par conséquent condamnent la sienne; et
néanmoins il prétend que c’est la notre qui est «fantaisiste »
(p. xxvI). N'aurait-il pas lu l'ouvrage de Langen: Das wvatika-



— 367 —

nische Dogma in seinem Verhilinis sum Neuwen Testament und
der kirchlichen Uberlieferung (1I. Ausg. Bonn, 1876)? Nous
maintenons que notre interprétation est patrologique et exacte,
et que la sienne ne serait que fantaisiste, si elle n’était aussi
antiévangélique, antihistorique et antichrétienne (voir ma Papauié
antichrétienne).

#* J.-E. CERISIER: Le pasteur Nicolas Oltramare (1611-1680);
Geneve, Georg, in-8°, 308 p., 1905, — Ce volume est plutot
une histoire de la famille Oltramare que celle du pasteur erm
question, lequel n'’en eut pas et ne fut ni théologien ni ora-
teur. Ayant convoité, en 1637, le poste de pasteur de la com-
munauté réformeée de Constantinople (poste qui ne lui fut pas
octroyé parce qu'il fut trouvé insuffisant en théologie, en grec
et en hébreu), l'auteur prend occasion de ce fait pour parler
du patriarche Cyrille Lucar (1 1638), et pour rappeler comment
il fut calomnié par le parti romanisant, notamment par M. de
Cézy, Philippe de Harley, ambassadeur de France a Constan-
tinople (p. 87-93). A ces pages, les plus intéressantes du volume,
il faut joindre la lettre sur l'union des Eglises (entre 1630 et
1635), p. 270-275.

* J.-J. CLAMAGERAN : Correspondance (1849-1902) ; Paris,
Alcan, in-8° fr. 10. — Quoique cette correspondance soit utile
surtout pour l'histoire politique de la France pendant la seconde
moiti¢ du XIXe siecle, cependant elle I'est aussi au point de
vue religieux. Treés protestant, C. était avant tout un anti-
clérical »eligienx. 11 n’était pas de ceux qui essaient de résoudre
la question religieuse par des négations. Géometre et chrétien
(p. v), il voulait partout un élément positif solide. Toute émo-
tion esthétique un peu profonde était pour lui d’essence reli-
gieuse. Cette foi ferme est un beau spectacle d’ame. Que de
mots & l'emporte-piece contre les Guizot (p. 290) et autres
protestants papifiés! Si Clamageran n'a pas exercé toute l'in-
fluence qu'il aurait dt exercer (bien qu'il ait été ministre des
finances en 1885), c’est qu'il avait trop de qualités pour étre
populaire, notamment trop d'indépendance et d'impartialité
pour étre un homme de parti. Honorons d'autant plus les
hommes de cette trempe: ils triomphent apres leur mort,
quand les partis ont disparu.



— 368 —

* Prof. Dr. ). KS6BERLE: Zuwm Kampfe um das A.T.; Wismar,
H. Bartholdi, in-8°, Mk. 1.80. — Inhalt: 1. Was haben wir
heute am A.T.? — 2. Der Offenbarungscharakter des A.T.
und der Charakter der alttest. Offenbarung. — 3. Die Offen-
barung Gottes an Israél durch Mose. — Diese 3 Vortrige
sind insofern eine Einheit, als sie alle die Offenbarung im
A.T. behandeln. Sie wollen dariiber nicht sowohl Neues sagen,
als das richtige Alte auf die gegenwdirtige Fragestellung
anwenden. Die beherrschende Grundtendenz ist die Trennung
dessen, was dem Glauben der -christlichen Gemeinde aus
Griinden des Glaubens feststeht, von dem, was die wissen-
schaftliche Forschung in ihrem Gebiet mit ihren Mitteln zu
erreichen im stande ist.

* Prof. Dr. E. W. MAYER: Christentum und Kultur. Berlin,
Trowitzsch, 19035, Mk. 1.40. — Diese Schrift, die die im
Oktober 1904 auf dem durch den Zentralausschuss fiir Innere
Mission veranstalteten apologetischen Instruktionskursus zu
Berlin gehaltenen Vorlesungen wiedergibt, ist von hervor-
ragender apologetischer Bedeutung. Sie widerlegt in trefflicher
Weise den von alters her dem Christentum gemachten Vor-
wurf, dass es kulturfeindlich sei, die Entwicklung der Kultur
hemme oder erschwere. Derartige Anklagen finden sich bereits
bei Celsus und Julian Apostata. In neuester Zeit hat sie
bekanntlich Haeckel in seinen Weltrdtseln erhoben. Wir kénnen
dankbar sein, wenn Minner mit der Gesinnung und der geisti-
gen Ausriistung des Verfassers auf den Plan treten und
Zeugnis dagegen ablegen. Mit dankbarem Herzen empfehlen

wir obige Schrift.

* Prof. Dr. K. F. NOSGEN: Der heilige Geist, sein Wesen
und die Art seines Wirkens. Berlin, Trowitzsch, in-8°, 239 S,
Mk. 5. 50. — Sehr wissenschaftliches und wichtiges Werk.
Der Vertasser studiert: das Wesen des Geistes iiberhaupt,
den Geist als das Wesen Gottes; den heiligen Geist; die
Wesenseinheit des hl. Geistes mit dem Vater und dem Sohne
und seine Sendung an die Gemeinde Christi; das Verhiltnis
des Waltens des Geistes Gottes zu den Erweisungen seiner
Gnade; die Art und Weise des Wirkens des hl. Geistes; die
Mittel, durch die das Wirken des hl. Geistes sich vollzieht.



— 369 —

* M. I'abbé J.-A. QUILLACQ: La langue et la syntaxe de Bos-
suet,; Tours, Cattier, gr. in-8°, 820 p., 1903, fr. 15. — Cet
énorme volume est une étude trés minutieuse et trés conscien-
cieuse du vocabulaire et de la syntaxe de Bossuet. On y voit,
avec nombreux exemples a 'appui, comment Bossuet a emprunté
largement & ses devanciers, et, ce semble, avec plaisir, car il
aimait manifestement la langue du XVI® siécle. Toutefois il
ne s'est pas obstiné contre le courant qui tendait a purifier et
a perfectionner la langue. Quoiqu’il n'ait pas été de l'école de
Vaugelas, cependant on voit qu'il a fait de larges concessions
a l'usage régnant, en sacrifiant une foule de termes, d’accep-
tions et de tournures dont il s'était servi au début de sa car-
riere d’écrivain. M. Q. en dresse une liste trés intéressante
(p. 190-192). La partie consacrée au style de Bossuet est trés
incompléete; 'auteur, qui est avec raison un admirateur de ce
style (sans en faire ressortir toutes les beautés), ne dissimule
pas quelques défauts soit de crudité, soit de préciosité (p.792-
794). Les textes cités rendent ce livre trés utile pour la con-
naissance de la langue et de la syntaxe du XVII® siécle.

* La PRevue (Jean Finot; Paris, 12, av. de I'Opéra). N° du
15 féurier 1906.: Ch. Wagner, A propos de la morale sans
Dieu. Ces six pages valent un tré&s gros volume. Il faudrait les
écrire partout en lettres d'or. Quel bon sens et quelle profon-
deur de religion! Je me borne a cette citation: «Trop de
croyants sont infideles & leur Dieu, trop de libres-penseurs
infideles & leur raison. Et ainsi la lutte pour le monopole de
la meilleure morale a, pour les uns et les autres, une issue
redoutable et tourne a leur confusion. A quoi sert d’avoir la
meilleure morale si notre justice ne vaut rien? Que chacun se
convertisse, les uns a la raison, les autres a leur Dieu, et
qu'ils cessent de se mépriser mutuellement, pour s’estimer
dans ce qu’ils ont de bon.» — N° du [°F mars. Em. Pierre,
Napoléon I°r, le clevgé et le confessionnal (documents inédits).
Conclusion: Heureuses les Eglises ot la religion vit d'elle-
méme et non d'un pouvoir qui les exploite ou qu’elles exploitent.
— No du 15 mars: trés intéressant.

* Lic. Otto SCHEEL: /[ neue Evgdnsungswerke su Luthers
Werken, Berlin, Schwetschke, Mk. 8, 1905. — Les attaques du
P. Denifle contre Luther ont rendu plus actuelles les ceuvres



— 370 —

du célebre réformateur, ainsi que les études dont il a été
Pobjet. Les deux volumes de M. Scheel se recommandent
d'eux-mémes par les notes nombreuses et savanies qui s'y
trouvent. On lira particulierement : Wider die himmlischen
Propheten, von den Bildern und Sakrament 1524/25; Martin
Luthers Urteil tiber die Monchsgeliibde, 1522; Vom verknech-
teten Willen; u. s. w.

* A. SCHINDLER : Die Gefahren in der Kirche, oder Stimmen
aus der Kirche #iber die Kirche. Ascona, Schmidtz, 1I'** Auflage,
Mk. 2.40. — L'auteur a recueilli de trés ameéres critiques
contre I'Eglise. Il s’agit manifestement de 1'Eglise protestante
(v. p. 209-210). Il ne cite pas les auteurs de ces critiques,
dont quelques-unes sont en francais, les autres en allemand.
Il y est particulitrement question du canton de Zurich. Bap-
téme, confirmation, université, piété personnelle, pasteur, pré-
dication, sectes, etc., sur tous ces points, des vices sont signalés,

* Dr. W.-STAERK: Die Entstehung des A. 1., Leipzig,
Goschen (Sammlung Goschen, Nr. 272), 80 Pfg, — Die vor-
liegende Darstellung hat den Zweck, allen denen eine Vor-
stellung von dem reichen Inhalt und der langen, verwickelten
Geschichte der Literatur des Alten Testaments zu geben, die
nicht selbst Fachmanner sind. Sie sucht ihre Leser darin iiber
die Kreise der Nichttheologen hinaus auch unter den Studie-
renden und Geistlichen, die sich in Kiirze iiber diese oder
jene literargeschichtliche Frage orientieren wollen. Der Ver-
fasser hat sich bemiiht, innerhalb der vorgeschriebenen Grenzen
moglichst viel Stoff zu bieten und zwar in klarer und lesbarer
Form, was bei der Eigenart der zu behandelnden Schriftwerke
nicht immer leicht ist. '

* Theologischer Jahvesbericht (Kriiger und Koehler; Berlin,
Schwetschke: XXIV. Band, 4. Abt. Mk. 21. 15, 5. Abt. Mk. 11,
6. Abt. Mk. 8. — Dans la 4¢ partie, l'histoire ecclésiastique
est traitée par MM. Kriiger, Clemen, Vogt, Kohler, Herz,
Werner et Raupp. Dans la 5%, la théologie systématique est
étudiée par MM. Neumann, Christlieb, Titius et Hoffmann.
Dans la 6° la théologie pratique est étudiée par MM. Ever-
ling, Smend, Liilmann, Hering, Meydenbauer, Stuhlfauth, Spitta
et Nestle. C'est toujours la méme richesse de documentation,
la méme méthode, la méme somme prodigieuse de travail.



— L —

Dans la 4¢ partie, les lecteurs de la Revwue remarqueront sans
doute particulierement le chapitre de M. Raupp: Interkonfes-

—

sionnelles, p. 755 et suiv. — 7. Abt. Mk. 6.75. Register.
Excellente Table des matieres de tout le 24° volume.

Ouvrages nouveaux.

G. D'AzAMBULA: Warum ist der Moderoman immoralisch? und
warum ist der moralische Roman nicht Mode? Strassburg,
Le Roux, Pfg. 50.

Abbé de BROGLIE: Die messianischen Weissagungen, ein Beweis
Gottes. Bearbeitet von Dr. Josef Holtzmann. Strassburg,
Le Roux, Mk. 1.

Der Christliche Orient (D Lepsius): Nr. 12, Dez. 1905: Der
Glaube bei Paulus; — Was ist das Evangelium? — Gr.-
Lichterfelde, Reich Christi-Verlag.

Dr. W. GLAWE: Die Religion Fr. Schlegels, ein Beitrag zur
Geschichte der Romantik. Berlin, Trowitzsch, 1906, in-8°, Mk. 3.

G. HEeINrICI: Die bergpredigt (Begriffsgeschichtlich untersucht);
— Aus der Hinterlassenschaft des Petrus von Laodicea.
Leipzig, Diirr, 1905, Mk. 3.

Prof. H. LIETZMANN: Griechische Papyri; Der Prophet Amos,
hebr. u. griech.,, Mk. 1. Bonn, Marcus u. Weber, 1905.

Das Reichh Christi (Dr. J. Lepsius): IX® année, Nr. 1: Die
Popularreligion der modernen Theologie. II. T. Die Tra-
gidie der Schwirmerei.

A la libraivie Carl von Schmidtz, 2 Ascona: — Pfarrer Crus-
sendorf: « Wenn Jesus wiederkommen wiirde auf Erden!»,
br. — Dr. K. Heim: Bilden ungeldste Fragen ein Hindernis
fiir den Glauben? br. 1906, Pfg. 60. — A. Schindler: Die
evangelische Kirche und die Heilsarmee nach ihrem innern
Verhiltnis, in-8°, 138 S. — Heilige Schroftheit, br. — C. von
Schmidtz-Hofmann: Richard Wagner und das Christentum,
br. — Pestilenz im Finstern, Prichtiger Schnee, br. —
G. Tersteegen: Das Leben mit Christo in Gott, br.

Née Zior: Numéro de novembre-décembre 1905; Jérusalem,
Couvent grec.

Dr. L. VENETIANER: Ezekiels Vision und die Salomonischen
Wasserbecken. Budapest, Kilian, br. 1906.

Prof. Dr. VoLCK: Lebens- und Zeitfragen im Lichte der Bibel.
Letzte Gedanken. Wismar, H. Bartholdi, in-8°, Mk. 1. 80.
W. WinscH: War Jesus ein Nasirder? III'** Auflage. Berlin,

Breitkreuz, br. Pfg. 50.




	Bibliographie théologique

