
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 53

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 146 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Johann Burkart, Pfarrer in Mägden : Augustin Keller in seinen
Beden und Bekenntnissen. Festschrift auf das Centenarium
seiner Geburt. Aarau, 1905, Sauerländer & Cie. 170 Seiten.
Preis Fr. 2.

Der Verfasser nennt den Zweck seiner Publikation mit
den Worten: „Unsere Aufgabe soll es sein, den Toten bei
den Lebenden einzuführen und ihm ein Plerold zu sein, wenn
er seinen Mund auftut, um Worte der Weisheit und Wahrheit
zu reden." Es ist diese Art, einen grossen Toten zu feiern,
wohl die richtigste und würdigste; denn am allerschönsten tritt
einem die Gestalt eines Toten wieder vor die Seele, wenn man
ihn selbst wieder zu sich sprechen hört. Und wahrlich, dei',
den Pfarrer Burkart in seinen Reden und Bekenntnissen wieder
zu uns sprechen lässt, verdient es, insbesondere von uns
Altkatholiken, deren bedeutendsten und edelsten Vorkämpfer einer
er war, immer wieder gehört zu werden. Landammann Dr.
Augustin Keller hat auch dem jetzigen Geschlechte und den
kommenden Generationen noch vieles zu sagen. denn er war eine
Persönlichkeit von reiner, lauterer Gesinnung, idealer Auffassung

und hervorragender Tatkraft ; solche Persönlichkeiten aber
haben Worte nicht bloss für ihre eigene Zeit.

Es sind zwölf der grossen Reden Kellers, die Pfarrer Burkart

in glücklicher Auswahl herausgegeben hat. Sie lassen
den bedeutenden Mann insbesondere sowohl als offenen,
ehrlichen Politiker wie auch als trefflichen Pädagogen zu uns reden.
Es sind die folgenden:

Zur Klösteraufhebung im Aargau.
Eröffnungsrede an den aargauischen Grossen Rat 1842.

Hans Georg Nägeli.
Festrede am aargauischen Kadettenfest in Baden 1851.
Rede bei der Rückkehr vom Kadettenfest in Zürich 1856.



— 147 —

Eröffnungsrede des Präsidenten des Nationalrates 1858.

Präsidialrede zur Eröffnung der Sommersitzung des Ständerates

1871.

Eröffnungsrede an die schweizerische Lehrerversammlung
in Aarau 1872.

Rede bei der feierlichen Eröffnung des Seminariums in
Lenzburg 1836.

Abschiedsworte bei der Schlussprüfung des Kandidatenkurses

am aargauischen Lehrerseminarium in Lenzburg 1838.
Rede über Aufhebung und Ausweisung des Jesuitenordens

in der Schweiz 1844.

Rede am Freischarenfest in Langenthai 1870.

Diesen Reden, denen einige wertvolle Bekenntnisse folgen,
lässt der Herausgeber ein tiefempfundenes, vom Geiste der
Dankbarkeit und Pietät getragenes Vorwort vorangehen, in
dem er das Lebensbild und die Bedeutung Kellers zeichnet.
Kellers Religiosität spricht sich wohl am schönsten in folgenden
Worten an seine Braut aus: „Der Boden, auf dem meine
Religion gepflanzt ist und lebt, ist die göttliche Vernunft, und der
Himmel, der sie betaut, mein Gemüt. Der Säemann, ihr Pfleger
und Wärter, ist Christus in seinem heiligen Evangelium; aber
auch er, der Hochheilige, der Allvater allein und sonst keiner,
weder in Rom noch in Konstantinopel Tun, was Christus
lehrt: Gott lieben, wie er uns geliebt, und niemand fürchten,
wie er es getan, im Geiste und in Wahrheit beten: das ist
meine Religion, und zwar so tief ins Herz mir gegraben, dass
kein Sturm des Lebens je sie nur verrücken wird." W. H.

Ant. Fogazzaro: Il Santo; Milano, Baldini Castoldi, 1906,
fr. 5. 50.

Quoique la Revue ne s'occupe pas de romans, elle fait
aujourd'hui exception pour celui de M. F., où il est question d'un
sujet qui nous intéresse vivement: la réforme catholique. Nous
remercions donc notre collaborateur, M. le D1' Chrétien, d'avoir bien
voulu nous envoyer les lignes suivantes :

M. Fogazzaro est un des meilleurs écrivains de l'Italie
contemporaine; il est catholique et il passe pour un des
représentants les plus distingués du catholicisme libéral, de celui,



— 148 —

j'entends, qui n'a pas encore rompu avec Rome et qui ne se
résout pas à se séparer du pape. Voici le résumé de son livre :

Pietro Maironi, frère Benedetto, est moine au couvent des
bénédictins de Subiaco. La population le regarde comme un
Saint. Quelques prêtres, jaloux de sa popularité, le traitent
d'hérétique et l'obligent à quitter le pays. Le Santo part pour
Rome, où il attire autour de lui, en même temps que des
haines violentes, des disciples enthousiastes. Le pape veut le
voir. Le Santo lui développe son plan de réforme de l'Eglise.
Le pape, tout en approuvant en principe ses idées, lui montre
les difficultés de leur réalisation. Les intransigeants continuent
à lui faire une guerre atroce et réussissent finalement à le
rendre suspect au Vatican et au Quirinal. Il est expulsé de
Rome et retourne mourir à Subiaco.

Tout l'intérêt du livre gît dans les idées de réforme
catholique du Santo, ou, pour mieux dire, de M. Fogazzaro. Ce
dernier reprend pour son compte la formule de Gioberti : < La
réforme catholique ne doit pas s'accomplir contre Rome, mais
avec Rome et même malgré Rome. » Le second chapitre du
livre est consacré à une réunion de catholiques réformateurs
qui se tient à Subiaco. Parmi ces derniers, l'auteur fait figurer
un abbé de Genève, l'abbé Marinier, qui professe des idées

plus hardies que la plupart de ses collègues, et qui se montre
plutôt sceptique sur le résultat des réformes à entreprendre.
Un des orateurs s'exprime ainsi : < Nous désirons des réformes
dans l'enseignement religieux, des réformes dans le culte, des
réformes dans le gouvernement suprême de l'Eglise. Pour cela,
nous avons besoin de créer un courant d'opinion qui pousse
l'autorité légitime à réaliser ces réformes, fût-ce dans vingt,
trente ou même cinquante ans. Il y a très probablement dans
le monde catholique une grande quantité de personnes
religieuses et instruites qui pensent comme nous. Il s'agit de créer
un lien entre elles. » Mais les orateurs de la réunion ne
s'entendent pas. Les uns veulent une réforme avant tout intellectuelle,

les autres une réforme morale. «Une réforme intellectuelle

risquerait de troubler dans leur foi simple une quantité
immense d'âmes tranquilles. » Bref, on se sépare sans avoir
rien conclu.

Le passage le plus important du livre est l'entrevue du
Santo avec le pape. « L'Eglise est malade, dit-il à ce dernier ;



— 149 —

quatre esprits sont entrés dans son corps pour y faire la guerre
au Saint-Esprit. Le premier, l'esprit de mensonge (ici une allusion

ou plutôt une intercession translucide en faveur de l'abbé
Loisy). Le second, l'esprit de domination du clergé. Le
troisième, l'esprit d'avarice. Le quatrième enfin, l'esprit d'immobilité.

» Le Santo termine en conseillant au pape de sortir dans
Rome et « de sortir pour la première fois pour une œuvre de

son ministère». On conçoit quel accueil a été fait à ce livre.
Les uns le portent aux nues, les autres lui déclarent la guerre
et parlent d'une prochaine mise à l'Index, Un critique
remarque avec esprit que, le Santo devant paraître dans la
Revue des deux mondes, le Vatican ne voudra pas infliger un
pareil déboire à M. Brunetière, mais il ajoute avec raison que
M. Fogazzaro a depuis longtemps contre lui la Civiltà cattolica,

l'organe des Jésuites. C'est un mauvais atout.
Nous excéderions les limites d'un article bibliographique

en faisant suivre ce résumé d'une longue critique. Nous
admirons presque autant que le talent de M. Fogazzaro ses pures
intentions de réforme catholique ; mais nous nous demandons
comment il a pu admettre seulement l'idée d'un pape discutant

avec un simple frère bénédictin, lui faisant des concessions

et des objections sur la valeur de ses principes
réformateurs. De Luther à Lamennais, sans parler des vivants, le
premier mot de la discussion papale a toujours été l'anathème.
Anathème aussi à cette réunion de catholiques réformateurs,
que préside le libéral Giovanni Selva. Les Congrès de Reims
et de Bourges n'ont pas eu de lendemain, et pourtant ils ne
se présentaient pas comme réformateurs. Anathème à toute
velléité de liberté et d'initiative dans l'Eglise du pape A
soutenir la thèse contraire, un romancier de génie comme
Fogazzaro pourra trouver un surcroît de gloire littéraire, mais
le Santo est et restera un pur roman. Dr A. C.

A. Fouillée : Le moralisme de Kant et l'amoralisme
contemporain; Paris, Alcan, in-8°, 1905, fr. 7. 50.

Voici un très bon livre, dont notre société a grand besoin.
Il y a, même dans nos classes supérieures, un tel désarroi en
ce qui concerne les idées morales, il y a une sophistique mo-



- 150 —

rale telle qu'il est absolument nécessaire de reprendre la question

ab ovo et de se refaire des consciences éclairées, droites,
libres, convaincues, énergiques. Sans quoi, nous périssons.
M. Fouillée ne dissimule pas le péril.

Il montre clairement en quoi consiste ce qu'on appelle
«le moralisme kantien», qui fait reposer la morale, non plus
sur la raison en soi, mais sur elle-même, et qui cherche ainsi
à lui conférer non seulement l'indépendance, mais la primauté
sur la philosophie spéculative et sur les sciences positives : la
morale subsiste par soi et ne relève que de soi (p. VI). L'amo-
ralisme contemporain, c'est le remplacement de la théorie du
bien idéal par la science des mœurs, simple sociologie historique

et empirique. Les âmes qui sont dégoûtées de la force
brutale et du plaisir brutal, se rejettent vers le devoir kantien ;

et comme elles n'y trouvent qu'une théorie vide de tout principe

rationnel, une simple « forme impérative qui attend son
contenu » (p. IX), elles comblent ce vide par une foi
quelconque, religieuse ou non, en tout cas sentimentale. De là le
fidéisme opposé à la science, qu'enseignent les nouveaux
«fidéistes» et qui n'est qu'une croyance libre, sans fondement
scientifique (p. XV). De là le grand malaise, créé involontairement,

mais réellement, par nombre de théologiens rattachés
au système kantien (p. VIII-1X).

M. Fouillée prend parti contre les uns et les autres, et dit
excellemment (p. X) : « Une synthèse est nécessaire qui prenne
de chaque part les vérités et qui les organise, en laissant les

erreurs. Au lieu de subsister à l'écart et en soi, la morale doit
devenir une application originale de toute la science et de

toute la philosophie. La pratique doit être placée sous la
dépendance d'idées qui, enveloppant des sentiments et des
impulsions, seront nécessairement des idées-forces. Enfin, ces idées
doivent former une hiérarchie scientifique et philosophique,
c'est-à-dire organisée selon les conclusions les plus générales de

la science et de la philosophie. » M. Fouillée prend ainsi la

défense des valeurs intellectuelles et rationnelles qui forment
la base logique de la morale. Il réclame une morale
philosophique et scientifique. Il faut lui en être vivement
reconnaissant. D'une part, il sait reconnaître la haute valeur de

Kant, mais aussi ses lacunes et ses erreurs. « Le suprême
hommage aux grands génies philosophiques, dit-il, c'est de les dis-



— 151 —

cuter en vue de les rectifier et de les compléter; la meilleure
manière d'honorer Kant n'est pas de revenir à Kant, c'est de

le dépasser. » « Nous rejetterons ce que nous considérons comme
les parties caduques du kantisme, c'est-à-dire certaines négations,

selon nous outrées, soit en fait de science, soit en fait
de métaphysique et même d'éthique. Platon, Aristote, Descartes
et Leibniz ne sont point, après les rudes coups que Kant a

cru leur porter, aussi malades qu'ils en eurent l'air. N'ont-ils
pas d'ailleurs revécu chez tous les successeurs allemands de
Kant? Ce dernier a beau être un iconoclaste autrement vigoureux

qu'un Nietzsche, bien des vérités de la perennis philo-
sophia ont résisté à sa critique. Ne soyons ni Kantiens ni d'aucune

autre école, soyons libres, soyons sincères. Peut-être nous
apercevrons-nous alors que le kantisme, à côté de hautes
vérités, a introduit dans la philosophie plus d'une erreur qui pèse
encore sur nous comme un mauvais rêve » (p. XVII).

M. Fouillée a fait un très beau résumé de la morale
payenne grecque, en en voilant toutefois les lacunes ; et aussi
un très beau résumé de la morale chrétienne, en imputant
toutefois, et à tort, au christianisme ce qui ne doit être
imputé qu'aux théologiens et aux membres de la hiérarchie
ecclésiastique qui l'ont mal interprété et mal représenté
p. 7-12).

Quelque intéressante que soit la première partie, où il
démontre que Kant n'a pas fait une véritable critique de la raison

pratique, et où il trace ensuite lui-même l'esquisse d'une
critique vraie et complète de la notion du devoir impératif et
catégorique, c'est surtout dans la seconde partie qu'il accuse
son originalité, en traitant de l'amoralisme sous ses deux
formes essentielles : doctrine du plaisir, doctrine de la
puissance ou de la force. Ni l'hédonisme anglais, ni le
volontarisme de Nietzsche, ne résistent à son argumentation. Et
après avoir montré l'impossibilité de s'en tenir aux deux
termes de l'antinomie actuelle, il pose les bases d'une synthèse
scientifique et philosophique qui dépasse à îa fois le moralisme
du devoir pour le devoir et l'amoralisme de la jouissance ou
de la puissance. E. M.



152

Dom H. Leclercq : L'Espagne chrétienne ; Paris, Lecoffre,
in-12, 396 p., 1906; 3 fr. 50.

Pour que ce titre n'induise pas les lecteurs en erreur, il
importe de leur faire remarquer, avant tout, qu'il ne s'agit
que de la période des sept premiers siècles: de l'introduction
du christianisme en Espagne jusqu'à la ruine de la monarchie
visigothe et à la conquête musulmane, à la bataille de Gua-
dalete en 711. Espérons que le savant auteur écrira aussi
l'histoire de la domination arabe, de Mouça à Boabdil ; cette
étude en vaudrait la peine, si elle doit conduire, comme le

pense l'auteur, à des conclusions « différentes de celles dont
on se contente de nos jours » (p. 388).

En attendant, bornons-nous à ce premier volume, qui est
rempli de faits. Dans son introduction, dorn L. ne fiatte pas
l'Espagne qui, dit-il, pendant les périodes romaine et visigothe,
n'a rien produit qui dépassât la « commune mesure » des
hommes et des choses. En somme, c'est «l'histoire d'une
médiocrité» (p. xiu). Les chroniqueurs et les annalistes de ce
temps-là suivaient une méthode autre que la nôtre : « Ils ne

voyaient dans l'univers que l'infini et le fini, qu'ils s'efforçaient
de reproduire comme la projection définitive d'un état
définitif. Ils ne concevaient pas comme nous l'indéfini, le monde
en train de changer et de se faire. Les questions
d'origines, qui nous semblent compliquées entre toutes, leur
paraissent simples à l'excès. » Les chroniqueurs et les annalistes
se bornaient trop aux détails des événements et ne
cherchaient pas assez la signification totale de l'histoire, signification

qui seule porte en elle une vertu d'amélioration pour
l'humanité. Dom L., tout en déclarant trop vif le mot «immoralité

» pour caractériser la conception linéaire de l'histoire
d'après les chroniqueurs et les annalistes, l'emploie cependant
(p. xvi); et, effectivement, il est trop vif, disons même erroné,
car être incomplet n'est pas être immoral.

L'auteur, qui ne flatte pas les écrivains espagnols de cette
période, ne flatte pas davantage le caractère espagnol en
général. « Nation désordonnée, d'esprits inquiets, pauvres et
tournés aux violences... La discorde est dans le sang des

Espagnols Volupté et paresse sont les deux éléments
invétérés de leur tempérament.. Leur manière d'affirmer leur



— 153 —

indépendance, c'est la rébellion Dans la retraite hautaine
du moi, l'Espagnol est ingouvernable; fanatique, il s'élève
alors jusqu'au scepticisme dans sa haute et impassible sérénité

Un trait immuable, c'est l'habitude de piétiner
l'adversaire renversé. Ariens, Lucifériens, Priscillianistes, Origé-
nistes, ne sont pas traités autrement par les conciles que les
hétérodoxes le seront par l'Inquisition. Les uns et les autres
doivent périr Le moine Valére appelle un confrère :

barbare, paillard, vilaine bête, faux prêtre. C'est encore la
littérature courante au temps des grandes batailles entre thomistes
et molinistes. Le mentiris impudentissime court de l'un à

l'autre » (p. xxiv-xxxv).
Ce que l'auteur dit de la religion d'Etat, telle qu'elle fut

comprise et pratiquée en Espagne, mérite attention. « Sans
doute, la religion catholique est catholique, elle est universelle

; cependant elle ne laisse pas d'être en un sens
espagnole en Espagne ou italienne en Italie. Une religion, même
cosmopolite en son institution, est tenue, dans chaque pays,
d'avoir un caractère et un esprit national, d'abord parce que
ses ministres sont de ce pays, ce qui est bien quelque chose,
ensuite parce que ceux qu'elle enseigne sont de ce pays, eux
aussi. Or, dans un pays où existe la religion d'Etat, toutes
les autres enfances sont interdites ou simplement tolérées.
Ce fut le cas en Espagne, où la conception appliquée sans
tous les ménagements désirables conduisit souvent à
l'intransigeance, à la persécution ouverte, aux violences, à l'hostilité
à main armée entre citoyens. Mais c'est sous un autre aspect
que la conception des évêques espagnols nous intéresse.
L'obligation qu'ils font à tous les citoyens de parler et de

penser comme ils parlent et comme ils pensent eux-mêmes,
établit l'Etat, avec lequel ils se solidarisent et qui se solidarise

avec eux, en dispensateur authentique et exclusif de la
vérité dont il se trouve aussi le possesseur unique* (p.xxxn).
Et dom L. reconnaît que cette conception de l'Etat est la
conception payenne. Les conciles espagnols n'y ont pas songé
en l'adoptant; mais «les faits ne se suppriment pas». D'où il suit
« que le monde antique et ses idées ne périrent pas aussi
complètement qu'on se l'imagine à l'avènement du christianisme,

et que le mo3ren âge est moins original qu'on l'a
pensé » (p. xxxni). Cette conclusion est aussi grave que juste.



— 154 —

Prière aux lecteurs d'en tirer toutes les conséquences qu'elle
implique et que dom L. ne tire pas.

Le chapitre préliminaire sur les sources historiques dans
lesquelles l'auteur a puisé est plein d'érudition solide et de

bonne critique. Loin d'en exagérer la valeur, il en indique çà
et là la faiblesse. A propos de 1' « Histoire des Vandales et
des Suèves » d'Isidore de Seville, il dit de ce dernier qu' « il
utilisa les racontars qui traînent dans le peuple et qu'on
nomme traditions» (p. 5). A propos de certains chroniqueurs
des XIIe et XIIIe siècles, il dit : « L'emploi de ces derniers
demande une extrême prudence. Pour quelques détails utiles
qu'ils ont enregistrés, on se heurte à des imaginations d'une
fantaisie désordonnée qui rappellent les falsificateurs
hagiographiques contemporains, en Gaule et ailleurs » (p. 8). Il
ajoute : « En Espagne, comme dans le reste de l'Occident, a

sévi la manie des « Vies des Saints » (p. 9) Aucun pays de

l'Occident n'a produit des fantaisies plus déconcertantes que
celui où les inscriptions, les reliques, les manuscrits ont été
la source et l'occasion des plus intrépides impostures. Les
auteurs espagnols affirment que l'édit du dénombrement qui
amena la vierge Marie à Nazareth avait été promulgué en

Espagne» (p. 31). Etc. Il faut lire toute cette page 31, comme
aussi tout ce qui concerne le prétendu voyage de St.Jacques
en Europe, avant l'an 44 (date de son martyre à Jérusalem),
p. 32-42. Voir aussi pp. 380-383.

Le chapitre II sur Osius de Cordoue et Prudence est

long et délayé, et l'on n'y discerne pas assez nettement ce

qui peut être tenu pour certain et ce qui ne l'est pas. L'auteur

avoue bien que « les faits et gestes attribués à Osius

par Gélase de Cyzique ne sont guère plus réels que les
actions et les discours des héros de Tite-Live » (p. 98). Il dit
bien encore: «Florez et ses continuateurs ont tenu compte
d'un trop grand nombre de traditions inacceptables ; Gams a

admis des noms et des dates qu'aucun document irrécusable
n'autorise. La date de création des sièges épiscopaux et la
hiérarchie intervenue entre eux sont des points obscurs et

qui demeureront tels longtemps encore » (p. 102). C'est très
juste. Mais on voudrait davantage, je veux dire une indication

plus précise du certain et moins de place accordée à ce

qui est « inacceptable ». Il me semble que dom L. se tire aussi



— 155 —

trop facilement d'affaire en se bornant à dire (p. 112): «Il
n'est pas facile de rencontrer dans toute l'histoire de l'Eglise
une période plus mortellement ennuyeuse que le milieu du
IVe siècle, période remplie de chicanes théologiques, d'intrigues

de cour, de disputes d'intérêts sordides. Seul, le personnage

d'Athanase domine cette humanité reptilienne ...» Une
accusation aussi grave et aussi générale devrait être motivée.
Les griefs de St. Hilaire de Poitiers contre Osius sont aussi
trop sommaires (p. 118). Et n'est-ce pas une boutade, ce jugement

sur Prudence : « Prudence est un historien d'autant plus
considérable et plus digne de foi qu'il n'a jamais songé à
écrire l'histoire» (p. 136)! Peut-on poser en critère qu'un
historien est d'autant moins considérable et d'autant moins digne
de foi qu'il ne songe pas à écrire l'histoire Dom L. se

déprécie par trop lui-même.
Par contre, le chapitre sur Priscillien et le Priscillianisme

est extrêmement intéressant. L'auteur mentionne à plusieurs
reprises sa source principale dans cette question, à savoir:
l'étude de M. Puech clans le Journal des Savants (1891). Il ne
dit mot ni des ouvrages de MM. Schepss en 18S6 et 1889,
Paret en 1891, ni surtout de M. l'évêque Herzog, d'abord en
1886, ensuite dans la Revue internationale de théologie de 1894
et de 1897. J'avoue de très bonne grâce que mon résumé de
la question dans la Grande Encyclopédie est trop sommaire
pour mériter d'être mentionné; mais peut-être aurait-il montré
à dom L., si besoin en était, comment la mauvaise réputation
faite à Priscillien provient non de la valeur des accusations
des évêques Ithace et Idace, mais surtout des erreurs d'Orose,
trop facilement répandues ensuite par son ami Augustin.
Quoi qu'il en soit, on sent, en lisant dom L., qu'il a voulu
être impartial dans son récit, malgré sa tendance à croire
moins à la véracité de Priscillien qu'à celle de Sulpice Sévère
(p. i73), tendance qui me paraît d'autant moins justifiée que
Sulpice Sévère, en reconnaissant l'indignité morale des

évêques Ithace et Idace, a enlevé lui-même toute valeur à ses

propres griefs, lesquels n'étaient que des échos des calomnies
de ces deux évêques. Que Priscillien ait dû être circonspect
dans son langage, ayant à faire à des adversaires aussi
dangereux et aussi puissants, il est aisé de le concevoir; mais il
ne s'ensuit aucunement que cette circonspection ait été de la



— 156 —

ruse, et de la ruse de mauvais aloi qu'on puisse suspecter
d'hérésie. Ni l'accusation d'hérésie, ni l'accusation de magie
n'étaient fondées ; Priscillien a été victime non seulement de
l'intolérance (p. 183) des évêques qui l'ont combattu, mais
encore de leur jalousie envers un évêque plus instruit et plus
pieux qu'eux, et surtout de leur haine contre un évêque qui
voulait défendre les droits des simples fidèles contre les abus
d'un épiscopat déjà hautain et t}-rannique qu'il fallait réformer.

Là était le vrai grief. Il serait aisé de trouver, dans le
récit même de dorn L., de quoi justifier mon point de vue.

Les chapitres suivants sur les invasions, sur la conversion

de l'Espagne visigothe, sur les dernières années et
l'invasion arabe, sont aussi remplis de faits intéressants, que le
défaut de place m'empêche malheureusement de signaler. Les
lecteurs y suppléeront. Mentionnons toutefois les portraits
d'Orose (p. 264-274) et d'Isidore de Seville (p. 307-310, et 324).

E. Michaud.

E. Lefranc: Les conflits de la science et de la Bible;
Paris, E. Nourry, in-12, 1906, fr. 3. 50.

Ce volume est une œuvre de haute vulgarisation. L'auteur
étudie la cosmogonie et la cosmographie de la Bible, le règne
végétal et le règne animal d'après la Bible, ainsi que les questions

de l'antiquité de l'homme, de l'homme primitif et du
déluge. Il se rattache aux idées de M. Loisy sur la légende
dans la Bible (voir ses Etudes bibliques). Il dit (p. 311): «La
légende et la fable, comme la parabole, peuvent très bien
s'implanter dans la Révélation, dès lors que, sur ces tiges
sauvages, l'Esprit-Saint ente des rameaux divins où circule une
sève vivifiante et d'où peuvent surgir des fruits de salut. Le
but de l'action inspiratrice n'est pas d'apprendre aux hommes
des faits historiques ou des théories scientifiques, mais de leur
fournir des leçons de piété. » Donc, il considère le déluge comme
un mythe interprété en leçon morale; la science ne peut pas
confirmer le sens littéral du récit biblique, mais la religion y
trouve une sage leçon de justice. Dieu ne s'est pas révélé en
dogmes abstraits, ni en théorèmes géométriques, ni en
syllogismes rigoureux, mais en paraboles proportionnées à l'enfance
de l'humanité. Là où la valeur strictement historique fait dé-



— 157 —

faut, la valeur religieuse n'en est pas moins réelle. Il est à

regretter que l'auteur ne se soit pas prononcé sur le récit
biblique de certains miracles, sous prétexte qu'ils appartiennent
plutôt à l'histoire qu'à la science (p. 315). Il ajoute toutefois:
« Certains dogmes révélés dans la Bible et professés par le
christianisme soulèvent, quant aux conditions matérielles
qu'ils nécessitent, de graves difficultés dont les anciens ne se

doutaient pas. Ainsi la présence corporelle du Christ dans
l'eucharistie ; ainsi la résurrection des corps. J'ai aussi renoncé à

toute discussion sur ces matières délicates qui, cette fois, sont
du ressort de la théologie : les points en litige se situent plutôt
en effet dans l'exégèse dogmatique que dans la Bible même,
où les termes demeurent asses vagues pour donner lieu par
eux-mêmes aux interprétations les plus diverses Il me semble,
en tout cas, avoir suffisamment développé ma thèse anti-
concordiste, et je me tiendrai pour satisfait si j'ai modifié en
ce sens, dans quelques esprits, les théories vieillottes dont nous
ont bercés les maîtres de notre éducation cléricale. » Voir,
dans cette livraison, p. 86-87: L'inspiration biblique et les
sciences naturelles. E. M.

J. de Narfon: Vers l'Eglise libre; Paris, librairie mutuelle,
20, rue Milton, 1905, fr. 3. 50.

L'auteur veut parler de la liberté de l'Eglise de France
vis-à-vis de l'Etat. Très hostile au Concordat de 1801, il est
partisan de la séparation et il cherche à en montrer les avantages

futurs pour la religion. Selon l'auteur, des évêques
choisis par un Etat ne peuvent avoir qu'une autorité « viciée
en sa source même» (p. 324); il en est de même des curés,
dont la nomination est « soumise à l'agrément du pouvoir civil » ;

en outre, un clergé payé « dépend toujours de celui qui le

paie»; enfin, l'Eglise concordataire de France n'était pas libre,
puisque ses pasteurs ne pouvaient pas se réunir pour délibérer
entre eux, et que le sort de l'immense majorité de ses prêtres
était, d'une manière absolue, contrairement au droit canonique
entre les mains d'évêques trop dépendants de l'Etat. Donc,
puisqu'il faut chercher la liberté de l'Eglise, il faut applaudir
à la séparation. Telle est l'argumentation de M. de N. Je suis,
en ce qui concerne la France, partisan de la dénonciation du



— 158 —

Concordat, mais pour des motifs en partie autres que ceux de
M. de N.

M. de N. se montre tellement ami de la liberté et de la
vérité (p. 323) qu'il me permettra sans doute d'appeler son
attention sur une libération encore plus profonde et plus
importante que celle de l'Etat. Après avoir médité sur l'élection
des évêques, qu'il veuille bien méditer sur la nature de

l'épiscopat; peut-être cette seconde méditation lui fera-t-elle découvrir

un autre joug mille fois plus dangereux pour la religion,
celui d'une hiérarchie qui n'est plus ce qu'elle doit être, qui a

usurpé sur les âmes une autorité que le Christ ne lui a
certainement pas donnée, et qui fait peser sur les fidèles et sur
toute l'Eglise un esclavage que de vrais enfants de Dieu, de
vrais chrétiens, ne sauraient supporter. Lorsqu'on voit ce
qu'était l'épiscopat dans l'ancienne Eglise et ce qu'il est
aujourd'hui, surtout dans la personne de l'évêque de Rome, on
ne peut qu'être frappé de la profonde altération introduite
dans la constitution même de l'Eglise. Je serais bien surpris
si M. de Narfon n'en était pas déjà frappé lorsqu'il écrivait
(p. 168): «Le Concordat de 1801 donne de l'avancement au

pape, en lui attribuant dans le gouvernement de l'Eglise plus
d'autorité que le Christ n'en conféra jamais au chef de

l'Eglise. »

Mais l'importance de ce second ouvrage à faire ne doit
pas nous faire déprécier celui qui est entre nos mains. Dans
ce volume, il y a, en effet, des pages pleines de foi (p. 345),
de l'entrain, de l'esprit, un vif amour de la vérité et de la
liberté (p. 349), voire même une certaine crânerie envers la
hiérarchie; il y a de la satire contre tels et tels évêques, ainsi
que de la largeur d'esprit : l'auteur, par exemple, ne craint pas
de citer le protestant Vinet et d'applaudir le « beau et courageux

» discours du député protestant Réveillaud (p. 342). Tout
le volume est agréable à lire, souvent piquant, toujours
instructif. Cette livraison en signale de nombreux passages,
auxquels les lecteurs se reporteront certainement avec profit *).

J'ajoute qu'au point de vue ancien-catholique, nous ne
pouvons que nous réjouir dans nombre de questions où l'accord
est parfait.

') Voir pp. log-H2, 130-134 et 189-192.



159 —

Les anciens-catholiques ont, dès le principe, rappelé que
la hiérarchie n'est pas l'Eglise; qu'il faut rétablir les fidèles
dans leurs droits, et notamment leur rendre la nomination des

évêques et des curés. Et ce qu'ils ont dit, ils l'ont fait. Or
M. de N. dit à son tour: «J'entends par Eglise non pas seulement

le clergé, mais la société des fidèles, selon le sens
traditionnel et rationnel d'un mot dont on abuse beaucoup de

nos jours par restriction (p. 281) Est-ce là un si grand mal
(que l'on devra tenir compte des desiderata des fidèles dans
le gouvernement de la paroisse)? Le curé se doit tout entier
à tous ses paroissiens. L'accomplissement de ce précepte ne
peut qu'être facilité par le régime des associations cultuelles,
sous lequel le curé dépendra précisément de ses paroissiens
(p. 333) L'institution des futures associations cultuelles que
l'on nous dit être purement laïque, c'est, après tout, l'Eglise
elle-même, dans le sens primitif et étymologique de ce mot,
c'est l'assemblée des fidèles, c'est la masse des baptisés et des

croyants Quand, dans les premiers temps du christianisme,
on parlait de l'Eglise, on entendait principalement, j'ose même
dire presque exclusivement, l'association des fidèles chrétiens,
et ce n'est que plus tard qu'on en est venu à corrompre la
signification de ce mot en le restreignant à la hiérarchie
ecclésiastique, et même au pape seul, dans la personne duquel, au
dire de certains fanatiques, se réuniraient et se condenseraient
toute autorité terrestre et tout don céleste, ni plus ni moins
que s'il était la personne même du Christ (p. 337-339) Allez
au peuple, ministres de Dieu ; c'est votre devoir si vous croyez
à l'évangile ; et c'est votre intérêt, parce que dans une démocratie

l'Eglise ne peut s'appuyer solidement que sur le peuple »

(p. 363).
Les anciens-catholiques ont, dès le principe, signalé

l'opposition qui existe entre le IVe des articles de 1682 et la
doctrine de l'infaillibilité du pape. Or M. de N. dit expressément
(p. 51): «Il est certain que l'article 4 de la déclaration de 1682,

par le fait même qu'il conditionne l'irréformabilité du jugement
du pape par le consentement de l'Eglise, est en contradiction
avec le principe de l'infaillibilitépersonnelle du pontife romain. >

Donc le Concile du Vatican a violé la tradition; car on ne
peut pas dire que les partisans de la doctrine de l'article IV
aient été dans l'Eglise une quantité négligeable.



— 160 —

Les anciens-catholiques ont constaté qu'il y a eu des papes
hérétiques. Or M. de N. écrit (p. 263-265) : « Un pape peut fort
bien tomber dans l'hérésie, et être de ce chef solennellement
anathematise par un Concile œcuménique. C'est ce qui advint
à Honorius Le cas de Boniface Vili est peut-être encore
plus curieux. L'un de ses successeurs, Clément V, ouvrit
solennellement contre ce pape un procès d'hérésie Faut-il
ajouter que d'autres papes ont cru devoir rétracter à leur lit
de mort ce qu'ils avaient écrit de contraire à la vraie foi?
Jean XXII, le 3 décembre 1334, soumettait humblement sa
doctrine au jugement de l'Eglise et de ses successeurs. » M. de N.
cite aussi Grégoire XI et Innocent III parmi les papes qui ont
enseigné la faillibilité du pape.

Les anciens-catholiques ont rétabli, je l'ai dit, le droit des
fidèles de nommer leur clergé. Or M. de N. dit 'p. 347-348):
« Quand le vieux droit d'élection en matière de nominations
episcopates aura été restauré en France au profit du clergé,
ou, ce qui vaudrait encore mieux, de tout le peuple chrétien,
on ne verra plus des femmes de ministres jouer aux mères de

l'Eglise Et lorsque les cures seront données au concours,
selon le droit canonique, on ne verra plus tant d'incapacités
notoires se prélasser dans les postes les plus en vue. »

Les anciens-catholiques ont travaillé à fonder une théologie

scientifique. Or M. de N. dit: «Si les prêtres que l'on
rencontre dans le monde sont en général si ignorants en
théologie comme en exégèse, malgré leur prétention un peu bien
naïve la cause en est un peu dans la faiblesse et dans
Yarchdisme de l'enseignement qu'ils ont reçu au grand
séminaire Elle en est surtout dans la conscience qu'ils ont de

l'inutilité, sinon du danger, de toute espèce de travail
intellectuel au point de vue de leur avancement Le P. de Val-
roger a écrit: Dans l'état déplorable de notre pauvre Eglise
de France, un prêtre qui veut se consacrer tout entier à l'étude
des sciences ecclésiastiques est un homme déclassé. » Cette

page 358 est navrante.
Les anciens-catholiques se sont élevés maintes fois contre

l'abaissement de la mentalité dans le clergé ultramontain, et
ils ont proclamé la nécessité d'une réforme catholique. Or
M. de N., après s'être plaint que, dans l'Eglise romaine actuelle,
le premier plan soit occupé par l'évêque, puis par les saints



— 161 —

à la mode et par la sainte Vierge, enfin par le bon Dieu s'il
reste de la place (p. 355), ajoute: «Peut-être est-il temps de

retourner de bas en haut l'échelle de cette hiérarchie. Or, la
nécessaire condition de cette réforme, ce serait une modification

profonde de l'enseignement des séminaires, d'où
résulterait, dans un temps plus ou moins long, une modification,
profonde aussi, de la mentalité catholique Quand le clergé
sera plus instruit, il instruira mieux les fidèles, et la mentalité
catholique générale se transformera. Toutefois elle est aujourd'hui

si gravement déformée que sa réformation ne sera point
l'œuvre d'un jour. Sera-t-elle même l'œuvre d'un siècle? > (p. 359).
— Etc., etc.

Donc, la vérité est en marche. Et j'espère que les restes
d'ultramontanisme que l'on trouve encore çà et là dans le
livre de M. de N. disparaîtront un jour. Qu'il veuille bien
étudier les deux questions de la nature de l'autorité et du siège
de l'autorité dans l'Eglise, non pas d'après l'enseignement des
' incapacités » dont il parle avec tant de sincérité, mais d'après
les paroles mêmes du Christ, et d'après la tradition constante
et universelle de l'Eglise, et alors il jugera plus équitablement
les Eglises autres que l'Eglise romaine (v. p. XI), et il corrigera

ses pages 69-70 et 316-317.

Quoi qu'il en soit, d'ores et déjà, ce livre doit être lu
attentivement par tous les amis de la cause catholique.

E. Michaud.

J. Rivière: Le dogme de la rédemption; Paris, Lecoffre,
in-8°, 519 p., 1905.

Ce trop gros volume n'est pas une de ces banalités qui
encombrent la littérature théologique ordinaire. C'est une
œuvre savante et cependant erronée sur plusieurs points très
importants. Je devrais plutôt dire que c'est une œuvre erudite,
et même tellement erudite que, si l'auteur, qui l'appelle une
<r œuvre de jeunesse », avait lu la dixième partie des ouvrages
qu'il indique au bas des pages, elle serait déjà une rareté:
aucune jeunesse n'a lu en cette quantité. La dernière partie
(la question des droits du démon) a été particulièrement
travaillée ; il y règne un certain ordre nouveau et une certaine
clarté ; elle mérite attention.

Revue intoni. île Théologie. Heft 5.1, lOOti. 11



— 162 —

En lisant le titre de l'ouvrage, on s'attend à une étude
dogmatique, dans laquelle le dogme de la rédemption sera,
d'abord, nettement distingué des élucubrations théologiques
auxquelles il a donné lieu, ensuite expliqué dans sa nature,
dans son but, dans sa portée, dans ses conséquences.
Malheureusement, il n'en est rien ; la confusion entre le dogme et
les spéculations dont il a été l'objet ou plutôt l'occasion, est
à peu près complète. Ce que l'auteur a fait, il le dit en sous-
titre : « essai d'étude historique ». « Notre but était de faire
l'histoire du dogme catholique de la Rédemption » (p. 487).
L'auteur est un de ces jeunes théologiens qui veulent n'être
que des historiens des dogmes et non des dogmatistes. Us ont
peur que Rome ne les surprenne touchant à l'arche sainte
Mais, avant de faire l'histoire annoncée, il aurait dû, d'abord,
dire avec précision en quoi ce dogme consiste. On aurait vu
qu'il a été établi par le Christ même; et comme tout dogme
divin est immuable et inaltérable, on aurait vu que son
établissement est toute son histoire et qu'il n'en a pas d'autre.
L'auteur veut donc parler des théories qui ont été émises à

son sujet dans le but de l'éclaircir ; mais on voit très bien

que ces théories ne sont pas le dogme même, et que l'histoire
de ces théories ne saurait par conséquent être l'histoire du

dogme même. La méprise est manifeste. Depuis que, dans

l'Eglise romaine, le critérium catholique a été remplacé palle

critérium papal, les théologiens de cette Eglise ont perdu
la notion catholique du dogme ; et M. Rivière est de leur
nombre, comme je l'ai constaté précédemmentx).

Il dit bien, il est vrai: « Nous avons constaté à travers
tous les siècles chrétiens, la permanence et l'identité d'une
même idée fondamentale, qui constitue le mystère de la
Rédemption » (p. 489). Mais quelle est cette idée fondamentale?
Il est difficile de la retrouver au milieu des prétendues
explications qui remplissent le volume. Peut-être l'auteur a-t-il
voulu l'indiquer en disant (p. 490): ¦¦'¦Jésus est mort pour nous
sauver; dans cette formule de nos vieux symboles
l'Eglise n'a jamais cessé de voir l'expression d'une surnaturelle

et sublime réalité, tellement que cette vérité, qu'on pent
à peine appeler un dogme, a toujours constitué un point

') Voir, dans cette livraison, la t; Continuation de la crise -doctrinale dans

l'Eglise catholique-romaiDe en France t-, p. 104-106.



- 163 —

essentiel, et peut-être le plus fondamental, de la foi
chrétienne. » Pourquoi dire « qu'on peut à peine appeler cette
vérité un dogme » Je ne vois aucune raison de cette hésitation

: car c'est précisément cette vérité qui est le dogme.
L'auteur hésite peut-être à cause des explications contradictoires

dont cette vérité a été l'objet, explications qui lui paraissent

sans doute le dogme. Il est beaucoup mieux inspiré,
quand il dit nettement : « Cette vérité n'a pas toujours été
expliquée de la même manière, ni comprise avec une égale
intelligence. A côté de la foi identique et immuable, il y a

place pour une théologie, progressive et variée». A la bonne
heure Ici l'auteur distingue la foi, ou le dogme objectif, et
la théologie. Il aurait dû dire que cette théologie, qui peut
être progressive, peut être aussi erronée, et que, de fait, dans
la question de la rédemption, elle a été souvent erronée. Mais
cette dernière remarque, qui est cependant un point d'histoire,
ne cadre pas avec l'histoire telle que l'auteur se la représente.
Il a découvert dans les théories fantaisistes, et en partie
déplorables, d'Anselme de Cantorbéry, une profonde théologie,
et il a voulu faire de cette théologie la formule scientifique
du dogme! Voici ses propres paroles: «Grâce à la doctrine
de la satisfaction — ei c'est par là tout dire — le dogme de
la rédemption qui n'avait jusque-là reçu que des explications
fragmentaires et superficielles, a désormais trouvé sa formule
scientifique » (p. 408).

A mon humble avis, cette prétendue formule scientifique
n'a rien de scientifique; loin d'être la formule du dogme —
les dogmes, enseignés par le Christ, n'ont pas besoin de

formule, — elle en est l'expression forcée et inexacte.
Un critique, M. Brunhes, a très justement opposé à M. R.

le fait suivant : « On ne peut pas parler de développement
dogmatique à l'occasion de la doctrine de la Rédemption, encore
moins de continuité vitale, si l'on compare les diverses formes
dont cette doctrine a été simultanément ou successivement
revêtue Encore faut-il remarquer que ces diverses formes
de la doctrine sont hétérogènes et irréductibles les unes aux
autres. Quelle continuité peut-on saisir, par exemple, entre la
théorie de la rançon payée au démon et celle de la déification
ou encore celle de la satisfaction Si un lien existe entre elles,
il est to'ut extrinsèque et résulte de leurs rapports respectifs



— 164 —

avec l'unique et simple idée de la Rédemption. » On ne saurait
mieux dire. M. le curé Dubois, grand partisan de l'évolution
newmaniste, reconnaît la gravité de l'objection et qu'elle mènerait

à détruire l'idée même du développement dogmatique. Il
essaie de la réfuter en disant que « les trois théories dont il
a parlé (déification, rançon, satisfaction) ne se sont pas
succédé.. mais qu'elles ont vécu simultanément avec des
fortunes diverses, jusqu'au moment où la satisfaction vicaire s'est
imposée comme la traduction la plus adéquate des données de
la révélation» (Revue du clergé français, 15 novembre, p. 621).
M. Dubois confond ici le secondaire avec l'essentiel. Peu
importe que les trois théories aient été simultanées ou successives;

l'essentiel, c'est le fait de leur hétérogénéité et de leur
irréductibilité. Si la théorie de la satisfaction vicaire est, seule,
le dogme, il résulte que ceux qui ont enseigné les deux autres
théories ont été, de fait, hérétiques; première énormité. En
outre, comment prouver que la satisfaction vicaire soit la
traduction la plus adéquate des données de la révélation? C'est
le contraire qui est vrai. Loin de défendre le dogme et l'Eglise,
c'est les ruiner l'un et l'autre que de prétendre que l'Eglise
ait le droit de transformer en dogmes des théories aussi
arbitraires et aussi erronées.

Toute cette question étant d'importance, j'en ferai, pour
une des prochaines livraisons, une étude à part, dans laquelle
je signalerai les défauts de méthode de l'auteur, ses
contradictions, et quelques-unes des erreurs auxquelles son newmanisme

l'a conduit. E. Michaud.

Schopenhauer : Parerga et Paralipomena ; Paris, Alcan, in-
16, 1905, fr. 2. 50.

M. A. Dietrich a traduit en français une première partie,
sous ce titre : Ecrivains et style. Ce ne sont pas seulement les
littérateurs qui peuvent profiter des judicieuses remarques et
de l'ironie mordante de l'illustre philosophe, ce sont aussi les

théologiens: car ce qu'il dit des philosophes et des écrivains
de premier ordre, ainsi que des philosophes et des écrivains
inférieurs, peut très bien s'appliquer aux théologiens, lesquels
sont si souvent victimes des questions de langue et de mots.



— 165 —

Il faut lire tout ce volume à ce point de vue. Je ne citerai ici
que quelques détails.

Les théologiens qui aujourd'hui ne veulent plus de dogmes
et qui cherchent à remplacer la doctrine par Yexpérimentalisme,
feront bien de méditer cette pensée (p. 184): «Pas plus que
la lecture, la simple expérience ne peut remplacer la pensée.
Ce pur empirisme est à celle-ci ce que la nourriture est à la
digestion et à l'assimilation. Quand il se vante d'avoir à lui
seul, par ses découvertes, fait progresser le savoir humain,
c'est comme si la bouche voulait se vanter de maintenir à elle
seule l'existence du corps. »

Les théologiens qui aujourd'hui préfèrent la routine aveugle
à la critique théologique, et l'opinion privée de tel Père au
critérium universel, constant et unanime, doivent se rappeler
cette parole de Sénèque : Unusquisque mavull credere quam
indicare. « Dans leurs controverses, dit Schopenhauer, l'invocation

des autorités est l'arme communément choisie. Ils fondent
avec elle l'un sur l'autre, et celui qui vient à tomber au
milieu d'eux, est mal avisé de vouloir se défendre à l'aide de

raisons et d'arguments Incapables de penser et de juger,
ils opposeront à leur adversaire leurs autorités comme un
argumentum ad verecundiam, et ensuite crieront victoire »

(p. 186).
De même qu'il y a des philosophes purement livresques,

qui ne sont que des échos et qui ne se préoccupent que de
détails historiques, par exemple, de savoir si Leibniz a été un
moment spinoziste, ainsi y a-t-il des théologiens chez lesquels
« tout est de seconde main, idées transmises, bric-à-brac
provenant de chez le fripier, terne et usé comme l'impression
d'une impression; et dont le style fait de phrases
conventionnelles et banales, de termes à l'ordre du jour, ressemble
à un petit Etat dont la circulation monétaire consiste uniquement

en monnaies étrangères, parce qu'il n'a pas sa propre
frappe» (p. 184). Ce sont des esprits «médiatisés», empêtrés
dans toutes sortes d'opinions, d'autorités et de préjugés
courants, incapables de juger les choses en elles-mêmes et pour
elles-mêmes ; ils ne pensent pas pour découvrir la vérité et

pour la proclamer, mais, «sophistes, ils veulent briller et
cherchent leur fortune dans ce qu'ils ont à obtenir des autres »

(p. 187).



— 166 —

Les théologiens qui font du rabâchage, du snobisme et du
dilettantisme, ressemblent à ces écrivains qui décrivent un
pays d'après leurs lectures, et non pour y avoir vécu eux-
mêmes; ils ne savent pas exactement ce dont ils parlent, ils
ne sont pas chez eux et ne méritent aucun crédit. — Que de
vérité dans toutes ces remarques! E. Michaud.

H. Taine : Sa vie et sa correspondance. Paris, Hachette,
3 vol. in-16, 10 fr. 50.

Dans la Revue d'octobre 1905 (p. 812-817), j'ai exposé
quelle a été la pensée religieuse de Taine, d'après le T. 1er

de sa correspondance. Complétons cette étude par l'analyse
des T. II et III.

Dans une lettre du 12 mai 1854, Taine est revenu sur
l'impression profonde que lui faisait le Christ aux cent florins
de Rembrandt. N'est-ce qu'une impression esthétique, ou y
a-t-il quelque sentiment religieux dans cette superbe page où
l'auteur parle de « la compassion infinie du Christ » ; où il dit
que < cela est poignant », que le cœur est pris « par une
contagion invincible », que «cela est au-dessus de l'art », que c'est
là < la beauté divine de Rembrandt » (T. II, p. 46)

En novembre de la même année (II, 81), il a mis en avant,
comme une conclusion pratique de la psychologie, « l'impossibilité

absolue d'une intelligence pure, par exemple du Dieu
des chrétiens ». Mais où a-t-il vu que le Dieu des chrétiens est
une intelligence pure? qu'entend-il alors par intelligence pure?
Le Dieu des chrétiens est si peu une intelligence pure, qu'il
est aussi amour, volonté, force, force créatrice et gubema-
trice, etc.

En 1855, il inclinait à croire «les fondateurs de religion »

dans un état anormal. « L'hallucination et l'extase, dit-il, étaient
l'état normal pendant les trois premiers siècles après J.-C. »

(p. 99). Tant étaient grands ses préjugés contre le christianisme,
qu'il confondait l'exaltation de quelques chrétiens, la plupart
sectaires, avec l'hallucination, et qu'il essayait de représenter
celle-ci comme l'état normal de l'Eglise pendant trois siècles!
Ici, le sens historique de Taine est vraiment en défaut.



— 167 —

On sent, dans plusieurs lettres, qu'il en veut au christianisme

parce qu'il en veut aux représentants du christianisme,
aux théologiens qu'il connaît, soit aux catholiques, soit aux
protestants ; tout ce qui est officiel l'irrite, aussi bien la théologie

et la religion officielles que la philosophie et la littérature

officielles ; c'est, au fond, le christianisme officiel, c'est-à-
dire le christianisme tel qu'il le voit représenté sous ses yeux,
qu'il combat. C'est la critique dite théologique qu'il dédaigne.
A propos de quelques pages de Renan sur l'Histoire juive, il
écrit en novembre 1855 : « Il est bon de montrer à nos catholiques

ce que la critique fait de Moïse et ce qu'elle pense de
l'authenticité des Ecritures. Ainsi, il explique très bien que la
dernière rédaction du Pentateuque est du VIIIe siècle » (II, 128).

Il n'aimait pas les prédicateurs, mais pourquoi? Parce
qu'il n'aimait que les artistes et les savants, et qu'il ne voulait

pas que ceux-ci fussent des prédicateurs. « L'artiste,
disait-il, n'a pour but que de produire le beau, le savant n'a

pour but que de trouver le vrai. Les changer en prédicateurs,
c'est les détruire. Il n'y a plus ni science, ni art, dès que l'art
et la science deviennent des instruments de pédagogie et de

gouvernement J). » On voit dans quel amalgame d'idées Taine
était alors. Certes il avait raison de distinguer l'art, la science
et la religion ; mais de ce qu'il distinguait l'art et la science
d'avec la religion, il ne s'ensuivait pas que la religion en soi
fût condamnable à ses yeux. Il condamnait les représentants
officiels de la religion pratiquée dans son milieu, et ses
boutades en cette matière n'avaient pas d'autre portée, ce semble.

La lecture de Michelet le confirmait dans son point de

vue. « Il est fort acharné, écrivait-il à Prévost-Paradol en avril
1856, contre les moyens mécaniques qui firent la foi au concile
de Trente, et la Ligue. Selon lui, le peuple n'était point féroce
et fanatique. Ce sont les curés qui, par les sermons furieux,
incessants, le rendirent enragé. A Trente, le cardinal Contarmi,

le grand savant et le grand honnête homme du concile,
proposa sur la grâce des doctrines fort voisines de celles des

protestants. C'est le jésuite Lainez qui tira les pères en sens
inverse, objectant qu'il fallait un abîme entre les dogmes et
une ligne infranchissable de démarcation. Je lis les écrivains

') Lettre du 25 octobre 1855, T. II, p, 122.



-- 168 —

protestants de la Réforme anglaise. Jeremy Taylor, le prétendu
Bossuet anglais, est à mille pieds au-dessous du nôtre. Pas

logicien, pas analyste, pédant, surchargé de citations grecques
et latines, de divisions, etc., à demi enfoncé dans la boue du

moyen âge. Du reste très rôtisseur et chrétien Oh cher
ami, ne nous rends pas protestants, laisse-nous voltairiens et

spinosistes Il vaut mieux regarder un Titien ou un large
nuage que de lire la Bible et comment le Seigneur est un
lion rugissant, et comment Ehu, ou tout autre, fendit avec un
grand couteau les entrailles du roi, qui tombèrent à terre.
Arrière les bouchers, les fanatiques, les trembleurs, les
puritains, les inventeurs du cant » (II, 134). On voit aisément, par
là, sur qui et sur quoi portait la colère de Taine.

Il écrivait à Weiss le 25 janvier 1858 (II, 157): «Qu'importe

une différence de philosophie? J'adore Balzac qui était
chrétien, absolutiste, mystique, et Beyle qui était libéral,
matérialiste et athée. Je voudrais que tous les hommes loyaux et
qui pensent pussent se serrer la main à distance et dans tous
les camps. >

Il raillait son ami de Suckau : «Je te félicite de la part
glorieuse que tu prends aux processions. Sanctifie-toi, mon ami,
c'est ainsi que tu reviendras à Paris, professeur de philosophie

> (II, 182). Ce qu'il attaque, c'est donc toujours la religion
comme moyen de succès, ou de gouvernement, ou même de

pédagogie.
Comme philosophe, il envisageait l'esprit et la matière

comme l'endroit et l'envers d'un même tout. «Je traite des
sentiments et des idées comme on fait des fonctions et des

organes. Bien mieux, je crois que les deux ordres de faits ont
la même nature, sont soumis à des nécessités égales et ne
sont que l'envers et l'endroit d'un même individu, l'Univers »

(II, 183). Faits variés d'une nature une: l'intérieur et l'extérieur.

M. Alloury ayant interprété la pensée de Taine dans un
sens matérialiste, Taine protesta et nia dans une très belle
lettre du 5 mars 1860, lettre dans laquelle il dit : « Non, je ne
suis pas un matérialiste. Je croyais avoir dit assez souvent et
assez haut à quelle école j'appartiens pour n'être pas mis dans

une école à laquelle je n'appartiens pas. Je ne pensais pas
que quelqu'un aujourd'hui pût confondre Hobbes et Hegel,



— 169 —

Helvétius et Spinoza. Ce sont les deux extrêmes. J'ai exposé
ici-même la doctrine d'un stoïcien, Marc-Aurèle ; quelqu'un
peut-il nier qu'il ait considéré la raison comme l'âme et
l'ordonnatrice du monde, comme la substance et la souveraine de

l'homme Il suffit d'avoir feuilleté Spinoza pour savoir qu'il
regarde la pensée divine comme absolument distincte de l'étendue

infinie qu'elle représente, et la pensée humaine comme
absolument distincte du corps limité qu'elle réfléchit. Faut-il
enfin répéter, après tant d'autres, que, pour Hegel, l'esprit,
c'est-à-dire le système des grandes idées qui composent la
philosophie, la religion et l'art, est le principe ainsi que le but
des choses, que tout y aboutit et que tout en dérive,... et

que le monde entier est suspendu à lui comme une chaîne à

son aimant Si quelqu'un est spiritualiste dans le vrai sens du

mot, ce sont les penseurs dont je défends la cause Ils mettent

une raison créatrice et divine à la source et au ternie des

choses, mais ils n'ont pas besoin de la personnifier pour la
saisir. »

Pour comprendre cette dernière assertion, il faudrait savoir
ce que Taine entendait par personne et par personnification.
S'il ne voulait pas accorder à Dieu la personnalité telle qu'on
la conçoit appliquée à l'homme, il ne commettait certes en
cela aucune impiété. Loin de là. Il est regrettable qu'il ne se

soit pas expliqué l). Il a toutefois ajouté : « La route de ces
philosophes (spiritualistes à la façon de Marc-Aurèle, de

Spinoza et de Hegel) n'est guère séparée de la vôtre que par
l'épaisseur d'une métaphore. C'est par ces ressemblances
intimes qu'une association ou si vous voulez une Eglise
d'esprits très différents peut subsister et vivre. S'il y a une orthodoxie

étroite pour réunir les gens qui récitent le même symbole,

il y en a une large pour assembler les hommes qui
participent au même esprit. Au plus glorieux moment de la
rénovation allemande, un traducteur de Platon, un ministre de

') Dans une note sur une conversation avec Renan (II, 243), il a dit : « En
tout cas, cet X n'est pas une personne. La personnalité, l'individualité ne se

rencontrent qu'au bout de la physiologie, à l'extrémité des phénomènes, et non à leur
commencement. Ainsi donc pas de Dieu-personne. » Est-ce là l'opinion de Taine, on
celle de Renan Il n'est pas aisé de le deviner à la façon dont Taine fait son récit.
Si c'est celle de Taine, on voit qu'il associe la personnalité à la physiologie ; et dès

lors rien de surprenant qu'il la nie en Dieu. Mais qui ne voit la futilité de cette
association



— 170 —

l'Evangile, Schleiermacher, se déclarait disciple de Spinoza
sans se trouver pour cela séparé de ceux qui conservaient
leurs croyances littérales. J'aspire à la même tolérance » (II,
197-199).

Taine n'a pas plus attaqué les bases historiques du
christianisme que celles des institutions profanes. Lorsqu'il a parlé
d'une manière générale, c'est pour les fortifier. « Je conclus
qu'un historien possède dans les livres un instrument très
puissant, une sorte de photographie très fidèle capable de
suppléer presque toujours à la vue physique des objets» (15 juillet

I860; II, 204).
En octobre 1862, dans une sorte d'analyse de lui-même,

Taine a dit (II, 263) : « J'ai bien un idéal en politique et en
religion; mais je le sais impossible en France; c'est pourquoi
je ne puis avoir qu'une vie spéculative, point pratique. Le
protestantisme libre comme en Allemagne sous Schleiermacher,
ou à peu près comme aujourd'hui en Angleterre Mais le
protestantisme est contre la nature du Français Rien à faire
sinon à amoindrir la violence du catholicisme et de l'antica-
tholicisme ...» Cette dernière opinion est très intéressante en
ce qu'elle montre le terrain de modération sur lequel Taine
aurait agi, s'il avait cru qu'on pût agir en France : terrain
entre le catholicisme violent et l'anticatholicisme. Il voyait donc
des erreurs chez les deux partis extrêmes, et il sympathisait,
en pensée, avec les hommes qui n'étaient ni catholiques
violents (ultramontains) ni anticatholiques, mais qui se tenaient
à peu près dans les idées de Schleiermacher. Toutefois, il
renonçait à proposer même ce protestantisme-là aux Français,
leur nature répugnant à tout protestantisme. Pour lui
personnellement, qui renonçait à toute action religieuse publique,
c'était autre chose : il gardait ses idées personnelles.

A propos d'une conversation que Taine a eue avec Renan
et avec Berthelot en 1863, il a dit (II, 244): «En somme, il
n'y a qu'une force unique, non divisée, parfaite, qui nous
apparaît divisée et par parcelles, et qui est Dieu. » Précédemment,

Taine avait établi la distinction absolue entre Dieu-Esprit

et tout ce qui n'est pas esprit. Il est à considérer que,
dans cette même note, Taine reproche à Renan, au sujet de

sa Vie de Jésus, de « gâter les parties certaines par un
mélange d'hypothèses » (p. 245).



— 171 —

La lettre à sa mère, datée de Florence le 7 avril 1864,

est curieuse (II, 289) : « Si j'ai un éloignement contre le
christianisme, ce n'est point contre celui-là (celui du Dante et de

l'Imitation) ; il est sincère et poétique, et vaut dans son genre
tout ce que la Grèce et la Renaissance ont fait de plus accompli.

Ce qui est déplaisant et irritant, c'est le catholicisme de

Rome ; Saint-Pierre même est théâtral ; pour les trois cents
autres églises, elles ont été presque toutes bâties, rebâties ou
modernisées depuis l'époque du Tasse ; à partir de ce moment,
les papes, qui jusqu'alors avaient vécu voluptueusement et
librement en artistes, gens d'esprit et grand-seigneurs, sont
devenus dévots, ont comprimé toute hardiesse d'esprit, ont
établi partout l'esprit prêtre, c'est-à-dire la décence extérieure,
la religion de paroles et de rites ; en sorte que toutes les
œuvres de ce temps, littéraires ou artistiques, sont froides, sans
inspiration vraie, le plus souvent emphatiques et jésuitiques,
simples machines de décoration et de parade, bonnes pour faire
effet sur le public. Au contraire, ce que je vois à Florence
comme ce que j'ai vu à Sienne, à Pérouse, à Assise, me fait
le plus vif plaisir ; après le christianisme vrai, le vrai
paganisme Cette vue récente du christianisme sincère et
passionné du XIII6 siècle, toute cette apparition d'un vieux peuple

enseveli m'a remué. » On voit donc très bien ce que Taine
aimait et ce qu'il repoussait : il aimait le christianisme vrai et
sincère, il repoussait celui de Rome, tout de parade et d'effet.

En mai 1867, Taine écrivait à sa mère, du couvent de

Sainte-Odile : « Ce soir, je dînerai seul avec les religieuses ; je
suis le seul hôte. Tout ceci est comique, il faut raconter l'histoire

aux gens qui m'appellent impie. J'ai déjà causé
abondamment avec la supérieure, et je suis sûr d'être très bien
avec elle Je suis au mieux avec les sœurs et l'abbé directeur

Elles sont franciscaines, très bonnes, très aimables et

point du tout bigotes. L'abbé me prête des livres de la
bibliothèque. »

Le IVe appendice de ce second volume est un projet de

livre, conçu en novembre 1862, sur « la religion et la
société en France. » 11 montre comment le point de vue de

Taine était simplement celui d'un observateur, qui examine
comment les Français pratiquent la religion : « l'esprit mouton,
le manque d'éducation des femmes et du peuple, la tiédeur



— 172 —

française en matière d'infini et d'au delà, etc. ». Ce n'est donc

pas le point de vue scientifiquement théologique ; l'auteur
n'examine pas l'essence vraie du christianisme, le vrai dogme,
etc. Sa superficialité doctrinale est visible dans les indications

suivantes : « En quoi consiste le catholicisme et le
catholicisme en France Dogme immuable et précisé. L'interprétation

du dogme aux mains du clergé. Le clergé point électif.
La tiédeur religieuse, etc. Chercher tous les caractères, soit
par des promenades et vues prises sur le vif, soit par l'examen
des lois et dogmes, etc.» (11,387).

Ne m'occupant ici que de la Correspondance de Taine,
je dois naturellement laisser de côté les articles qu'il a publiés,
dans les Débats : sur la Vie de Jésus de Strauss (3 décembre
1864), sur le Christ d'Em. Barrault (4 février 1865), sur les

Apôtres de Renan (13 avril 1866), sur le sentiment religieux
en Grèce (3 juillet 1869). Le lecteur doit les consulter pour
compléter la pensée religieuse de Taine.

Le IIIe volume de la « Correspondance » de Taine est
consacré surtout à la politique et à l'histoire. Voici cependant
quelques passages, où sa pensée religieuse se dessine.

Le 28 juin 1871, il écrit à Max Müller: «Si je ne me
trompe, vous croyez que naturellement l'esprit humain, dès

qu'il commence à penser, a l'intuition plus ou moins vague
d'un infini qui n'est pas seulement l'infini du temps et de

l'espace, mais qui est surtout l'infini de l'Etre ou plutôt l'Etre
parfait, universel, l'intelligence active et créatrice, en un mot
Dieu Il y a là une question majeure de psychologie, et je
vous avoue que je serais charmé de vous voir la traiter en

psychologue Ce serait un beau complément et digne de vous
que d'y joindre en termes précis et avec les procédés d'exactitude

scientifique que vous pratiquez si bien, l'histoire et

l'explication du mécanisme interne par lequel nous concevons
Dieu. Puisque vous me faites l'honneur de lire XIntelligence,
vous savez que je n'ai pas osé me risquer jusqu'au fond de

cette question. Je n'ai considéré que l'infini mathématique,
comme plus simple et parfaitement clair. Sur ce terrain réduit,
j'ai tâché de montrer que les opérations d'esprit pour former
l'idée de l'infini ne sont que l'analyse, l'abstraction, le
dégagement d'une loi abstraite incluse dans deux termes quelconques

d'une série et les conséquences qu'on peut déduire de



— 173 —

cette loi une fois dégagée. Jusqu'à présent je ne trouve pas
d'indice qui me permette de considérer la faculté de l'infini
comme une faculté distincte, et j'incline à croire que l'idée de

Dieu, comme l'idée de l'infini mathématique, du temps, de

l'espace, se forme par analyse, abstraction et combinaison.
Nouveau motif pour souhaiter de vous voir entrer dans l'examen
psychologique et pour espérer que dans ce domaine comme
en philologie j'aurai tout à gagner en vous étudiant » (III, 168;.

Taine s'est prononcé, le 1er mai 1872, pour la conciliation
entre l'esprit scientifique et l'esprit religieux. « En France,
comme dans la plupart des pays non protestants, cette façon
de penser ne réunit pas un grand nombre d'adeptes ; ceux
qui quittent le catholicisme pour la libre pensée ne savent pas
trouver les stations intermédiaires. Raison de plus pour nous
en montrer une» (111,201). — Très important.

Il ne voulait ni le radicalisme en politique, ni le cléricalisme

en religion. « Mon impression est qu'en France, depuis
un an, deux choses sont en progrès marqué, le radicalisme
et le cléricalisme. Entre les deux, pas de place pour les
libéraux modérés » (Lettre du 5 août 1872 ; III, 202). Voir aussi

pp. 210, 215, 276.

Le 5 juin 1873, il écrivait à sa femme à propos des
incertitudes de la politique française: «Si j'étais religieux, je
dirais : que Dieu nous conduise et nous aide ; tout ce que nous
pouvons faire c'est d'ajouter notre petit effort au sien » (III,
230).

Ce qu'il a dit des premiers chrétiens, à propos de I'Ante-
Christ de Renan, ne touche pas au christianisme même, le
christianisme étant l'œuvre du Christ et non des premiers
chrétiens. D'ailleurs, Taine généralise à tort; il ne remarque
pas que les hallucinés ont été écartés, comme le témoigne
St. Paul à maintes reprises. Il se trompe donc manifestement,
lorsqu'il dit : « Tous ces premiers chrétiens sont de si pauvres
esprits, si semblables à la populace méthodiste, aux nègres
convertis et pleurards d'Amérique, qu'on finit par se lasser
de leurs jérémiades et de leurs hallucinations » (III, p. 232).

Au fond, ce qu'il repousse toujours, et avec raison, c'est
le christianisme des cléricaux : « S'il faut opter entre le
radicalisme et le cléricalisme, c'est triste ; le premier est la gale
et le second la peste. J'aime mieux la gale » (28 juin 1873; III,



— 174 —

233). Le 12 juillet suivant, il écrivait à Guizot : « L'histoire
montre que les Etats, les gouvernements, les religions, les

églises, toutes les grandes institutions sont les seuls moyens
par lesquels l'homme animal et sauvage acquiert sa petite part
de raison et de justice ; prenons garde de détruire la fleur en
tranchant la racine (p. 247) Nos méthodes, bien loin de

nous éloigner de vous, nous en rapprochent. Je l'ai toujours
souhaité» (p. 248).

Sa modération éclate dans une lettre à Hornung, du 19

novembre 1875 (p. 288) : «Je n'ai aucune disposition mystique,
mais je comprends que des âmes tristes, douces, ferventes,
veuillent vivre ensemble, s'astreindre à une règle, abdiquer
leur volonté, se cloîtrer ; la nature comporte tout, même les
catholiques, les frères Moraves, les sentiments des moines
bouddhistes ; à nos yeux l'Etat n'est qu'un gendarme contre les
brigands de l'intérieur ou les ennemis de l'extérieur, et il a

tort quand, ayant assuré la police et la justice, ayant établi
les routes et les écoles, il empêche quelques-uns de ses membres

de chercher le bonheur ou la paix de l'âme dans le genre
de vie, d'association ou de rêve qui leur convient. »

Bien qu'il ait souvent confondu, suivant la méprise
française, le catholicisme avec le catholicisme romain, cependant,
dans certains passages, il les distingue. Dans le premier
appendice du IIIe volume, parlant de la France contemporaine,
il lui reproche, outre son «système d'éducation casernée», sa
persistance dans < un catholicisme particulier ». Le catholicisme
qui domine en France n'est donc qu'un catholicisme particulier;

et si Taine eût vu plus clair, il l'eût appelé un catholicisme

antiuniversel, donc anticatholique et antichrétien.
E. M.

Petites Notices.
* Dr Ad. Assmann : Ideen su einer Neu-Reformation der

Lutherischen Kirche; Berlin, Bruer, br. 1905. - Si l'auteur
veut sérieusement provoquer une nouvelle réforme de l'Eglise
luthérienne, il doit faire autre chose qu'une brochure de 32

pages et traiter à fond les questions qu'il n'a fait qu'effleurer.
Mais sa brochure peut être utile à ceux qui veulent se rendre



— 175 —

compte, d'abord, de l'état d'esprit dans lequel ont été les

disciples du Christ et les premières générations de chrétiens en
réfléchissant sur la vie et sur les enseignements du Christ;
ensuite, de la façon dont les évangiles ont été écrits, notamment

des motifs dogmatiques qui ont déterminé tel évangéliste
à parler de tel fait et de telle manière, tel autre à en parler
autrement, tel autre à n'en pas parler du tout; divergences
qui importent fort, si l'on veut se faire une notion exacte de

la messianité de J.-C, de sa divinité et de notre rédemption.
L'auteur, qui est un croj^ant, n'entend nullement ébranler la
foi en J.-C. fils de Dieu et Sauveur, mais montrer les vraies
bases de cette foi, bases qu'il estime plus solides que les bases,
selon lui imaginaires ou légendaires, admises encore aujourd'hui

par bon nombre de chrétiens. Telle est la portée de

cette étude trop courte et insuffisamment documentée.

* C. Bojan: Les Bulgares et le patriarche œcuménique ou
Comment le Patriarche traite les Bulgares; Neuchâtel, Attinger,

in-8°, 143 p., 1905. — Si tout le mal que les Bulgares
disent des Grecs est vrai, et si tout le mal que les Grecs
disent des Bulgares est également vrai, alors on peut se
demander à quoi sert la religion chrétienne, ainsi comprise et
ainsi pratiquée, pour apaiser les haines de race. Combien on
est loin de St. Paul disant que dans l'Eglise du Christ il n'y
a «ni Juif, ni Grec» [Rom. X, 12; Gai. III, 28)! A chaque page
de ce volume on lit les mots : « âpres rancunes, spoliations,
effusion de sang, esprit de malice, violences, persécutions,
anathèmes, sacrilèges, destruction de villages entiers, assassinats»,
et le tout pratiqué «systématiquement». On le voit, ce volume
est très tristement instructif sur le peu de résultats que le
christianisme a obtenus dans les populations en question ; et

ce n'est pas seulement le mauvais « esprit de race » qui est

l'instigateur de ces scandales et de ces crimes, c'est aussi
le mauvais «esprit de hiérarchie», le mauvais «esprit de

clocher», cette jalousie et cet orgueil qui sont la contradiction
même de l'esprit chrétien. Nous faisons des vœux ardents pour
la pacification religieuse et ecclésiastique de ces malheureux pays.

* Congrès international du Christianisme libéral et

progressif (Genève, 28-31 août 1905). — En attendant les Actes
mêmes de ce congrès, l'éditeur Kündig publie, comme extraits.



— 176 —

les deux sermons de MM. Roberty et Wagner, et les deux
discours cle MM. Chantre et Montet. On y trouvera des
pensées très élevées, et aussi, croyons-nous, des malentendus, par
exemple: pourquoi ce congrès se dénomme-t-il congrès du
christianisme libéral et progressif? Tous les anciens-catholiques,
la plupart des anglicans et beaucoup de catholiques-romains
se glorifient non moins que les protestants en question d'être
des chrétiens libéraux et progressistes. Comment, d'autre part,
clans ce congrès, a-t-on pu laisser figurer des orateurs qui sont
peut-être libéraux et progressifs, mais qui ne sont certainement

pas chrétiens Ce congrès a manqué de clarté. Peut-être
la publication des Actes mêmes dissipera-t-elle ces malentendus.

* C.-H. Cornile : Das Buch Jeremia ; Leipzig, Tauchnitz,
in-8°, 1905, Mk 10. — Ce volume de 535 pages très condensées,

est inanalysable ici. Tout ce que nous en pouvons dire
pour le moment, c'est qu'il est rempli de documents précieux
et de remarques judicieuses, qu'il s'efforce d'aller au fond des

questions, qu'il renferme une érudition étonnante, qu'il doit
être étudié, médité et approfondi par quiconque veut connaître
sérieusement et exactement le livre de Jérémie.

* Prof. Dr Fr. Mülhaupt : Kirche, Politik, Sosialismus ;

Bonn, Georgi, 1905, br. — Les trois mots qui indiquent le
fond de cette étude, indiquent en même temps toute la gravité
de la question. Le christianisme projette-t-il des lumières sur
les problèmes politiques et sociaux Quel chrétien pourrait en
douter Mais il est difficile de préciser ces lumières. On trouvera

dans cette étude des observations très justes, qui sont
une excellente contribution à la future solution du problème.

* La Revue (Paris, Jean Finot) : dans le n° du 1er octobre
1905: E. Montet, le congrès international du christianisme libéral

à Genève; — 15 novembre: enquête sur la morale sans
Dieu; G. Pellissier, à propos des «Deux Frances» de M. Seip-
pel; G. Savitsch, le prêtre russe; — V décembre: fin de
l'enquête sur la morale sans Dieu, et de l'étude de G. Savitsch.

* E.-K. Zelenka : Altkatholisches Handbüchleln, V.
Ausgabe; Baden-Baden, Sommermeyer, 1905. — Cet excellent
petit Indicateur contient un résumé de ce qu'est l'ancien-catholicisme;

puis, les autorités de l'Eglise ancienne-catholique
en Allemagne, en Suisse, en Autriche, en Hollande, en France,



— 177 —

en Amérique; ensuite, des renseignements sur la presse
ancienne-catholique, sur les livres de prière, d'édification et
d'enseignement, sur ses associations, ses paroisses, etc.

Ouvrages nouveaux.
Der Christliche Orient (Dr Lepsius) : VI, 11. Heft. Nov. 1905.

Dr. J.Ernst: Papst Stephan I. und der Ketzertaufstreit; Mainz,
Kirchheim, 1905, in-8°, Mk. 3. 50.

Jean Fingt : Le préjugé des races, 2e édit. ; Paris, Alcan, in-8".

Dr S. Geliîhaus : Propheten und Psalmisten ; Wien, Löwit,
br. 57 S.

Dr. M. Grabmann : P. Heinrich Denifle O. P. Eine Würdigung
seiner Forschungsarbeit. Mainz, Kirchheim, 1905, in -8°,
Mk. 1.50.

E.-G. King, D. D. : The Psalms in three Collections, translated
with notes ; Part III, third Collection (Books IV and V, Pss.
90-150), Cambridge, D. Bell, 1905, 5 s.

Prof. K. Künstle: Antipriscilliana. Dogmengeschichtliche
Untersuchungen und Texte aus dem Streite gegen Priscillians
Irrlehre; Freiburg i. Br., Herder, in-8°, 248 S., 1905, Mk. 5.

(Sera étudié dans la prochaine livraison.)
Monumenta judaica. I. Pars. Bibliotheca Targumica. Aramaia,

Die Targumim zum Pentateuch. I Abt. : Onkelos. 1. Band,
I. Heft. Im akademischen Verlag, Wien, VI/1.

Nsa limv. Numéro de septembre-octobre 1905, avec nombreuses
illustrations. Jérusalem, Couvent grec.

Dr E. Pétavel-Olliff : La Résurrection de J.-C. en face de
la science contemporaine; Lausanne, Payot, 1905, in-8°, 36 p.

Dr. B. Schmidt und Lie. O. Mensel : A.-H. Franckes Briefe
(1704-1727\ als Beitrag zur Geschichte des Pietismus. Leipzig,

Dürr, 1905, 170 S., Mk. 3.

G. Volet: Catéchisme catholique, historique et dogmatique.
Paris, 68, rue de la Colonie, 172 p., 50 cts. (Approuvé par
M. l'archevêque d'Utrecht.)

Avis. Quelques ouvrages sont arrivés trop tard pour être étudiés
ici; ils le seront dans la prochaine livraison.

Revue intern, de Théologie. Hcft 53, 1900. 12


	Bibliographie théologique

