Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 53

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 146 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Johann BUrkArT, Pfarrer in Magden: Aungustin ieller in seinen
Reden und Bekenntnissen. Festschrift auf das Centenarium
seiner Geburt. Aarau, 1905, Sauerlinder & Cie, 170 Seiten.
Preis Fr. 2.

Der Verfasser nennt den Zweck seiner Publikation mirt
den Worten: ,Unsere ... Aufgabe soll es sein, den Toten hei
den Lebenden einzufithren und ihm ein Herold zu sein, wenn
er seinen Mund auftut, um Worte der Weisheit und Wahrheit
zu reden.” Es ist diese Art, einen grossen Toten zu feiern,
wohl die richtigste und wirdigste; denn am allerschonsten tritt
einem die Gestalt eines Toten wieder vor die Seele, wenn man
thn selbst wieder zu sich sprechen hort. Und wahrlich, der,
den Pfarrer Burkart in seinen Reden und Bekenntnissen wieder
zu uns sprechen lidsst, verdient es, insbesondere von uns Alt-
katholiken, deren bedeutendsten und edelsten Vorkampfer einer
er war, immer wieder gehort zu werden. Landammann Dr. Au-
gustin Keller hat auch dem jetzigen GGeschlechte und den kom-
menden Generationen noch vieles zu sagen, denn er war eine
Personlichkeit von reiner, lauterer Gesinnung, idealer Auffas-
sung und hervorragender Tatkraft; solche Persénlichkeiten aber
haben Worte nicht bloss fiir ihre eigene Zeit.

Es sind zwolf der grossen Reden Kellers, die Pfarrer Bur-
kart in glicklicher Auswahl herausgegeben hat. Sie lassen
den bedeutenden Mann insbesondere sowohl als offenen, ehr-
lichen Politiker wie auch als trefflichen Padagogen zu uns reden.
Es sind die folgenden:

Zur Klosterauthebung im Aargau.

Eroffnungsrede an den aargauischen Grossen Rat 1842.

Hans Georg Nigeli.

Festrede am aargauischen Kadettenfest in Baden 1851.

Rede bei der Riickkehr vom Kadettenfest in Ziirich 185H6.



Eroffnungsrede des Prasidenten des Nationalrates 1858.

Prasidialrede zur Eréffnung der Sommersitzung des Stiinde-
rates 1871.

Eroftnungsrede an die schweizerische Lehrerversammlung
in Aarau 1872,

Rede bei der feierlichen Ersffnung des Seminariums in
Lenzburg 1836.

Abschiedsworte bei der Schlusspriifung des Kandidaten-
kurses am aargauischen Lehrerseminarium in Lenzburg 1838,

Rede iiber Aufhebung und Ausweisung des Jesuitenordens
in der Schweiz 1844.

Rede am Freischarenfest in Langenthal 1870.

Diesen Reden, denen einige wertvolle Bekenntnisse folgen,
liisst der Herausgeber ein tiefempfundenes, vom Geiste der
Dankbarkeit und Pietat getragenes Vorwort vorangehen, in
dem er das Lebensbild und die Bedeutung Kellers zeichnet.
Kellers Religiositit spricht sich wohl am schonsten in folgenden
Worten an seine Braut aus: ,Der Boden, auf dem meine Re-
ligion gepflanzt ist und lebt, ist die gottliche Vernunft, und der
Himmel, der sie betaut, mein Gemiit. Der Siemann, ihr Pfleger
und Waérter, ist Christus in seinem heiligen Evangelium; aber
auch er, der Hochheilige, der Allvater allein und sonst keiner,
weder in Rom noch in Konstantinopel ... Tun, was Christus
lehrt; Gott lieben, wie er uns geliebt, und niemand fiirchten,
wie er es getan, im Geiste und in Wahrheit beten: das ist
meine Religion, und zwar so tief ins Herz mir gegraben, dass
kein Sturm des Lebens je sie nur verriicken wird.*“ W. H.

Ant. Focazzaro: Il Santo; Milano, Baldini Castoldi, 1906,
fr. 5. 50.

Quoique la Revie ne s’occupe pas de romans, elle fait au-
jourd’hui exception pour celui de M. F.,, ol il est question d'un
sujet qui nous intéresse vivement: /o »éforme catholiqgue. Nous re-
mercions donc notre collaborateur, M. le D Chrétien, d’avoir bien
voulu nous envoyer les lignes sulvantes:

M. Fogazzaro est un des meilleurs écrivains de 1'ltalie
contemporaine; il est catholique et il passe pour un des repré-
sentants les plus distingués du catholicisme libéral, de celui,



— 148 —

j'entends, qui n'a pas encore rompu avec Rome et qui ne se
résout pas a se séparer du pape. Voici le résumé de son livre:
Pietro Maironi, frére Benedetto, est moine au couvent des
bénédictins de Subiaco. La population le regarde comme un
Saint. Quelques prétres, jaloux de sa popularité, le traitent
d'hérétique et 'obligent a quitter le pays. Le Sawnfo part pour
Rome, ou il attire autour de lui, en méme temps que des
haines violentes, des disciples enthousiastes. Le pape veut le
voir. Le Sanfo lui développe son plan de réforme de 'Eglise.
Le pape, tout en approuvant en principe ses idées, lui montre
les difficultés de leur réalisation. Les intransigeants continuent
a lui faire une guerre atroce et réussissent finalement a le
rendre suspect au Vatican et au Quirinal. Il est expulsé de
Rome et retourne mourir a Subiaco.

Tout lintérét du livre git dans les idées de réforme ca-
tholique du Santo, ou, pour mieux dire, de M. Fogazzaro. Ce
dernier reprend pour son compte la formule de Gioberti: «La
réforme catholique ne doit pas s’'accomplir contre Rome, mais
avec Rome et méme malgré Rome.» Le second chapitre du
livre est consacré a une réunion de catholiques réformateurs
qui se tient & Subiaco. Parmi ces derniers, 'auteur fait figurer
un abbé de Geneve, l'abbé Marinier, qui professe des idées
plus hardies que la plupart de ses collegues, et qui se montre
plutdt sceptique sur le résultat des réformes A entreprendre.
Un des orateurs s'exprime ainsi: ¢« Nous désirons des réformes
dans l'enseignement religieux, des réformes dans le culte, des
réformes dans lc gouvernement supréme de I'Eglise. Pour celq,
nous avons besoin de créer un courant d'opinion qui pousse
l'autorité légitime & réaliser ces réformes, f{it-ce dans vingt,
trente ou méme cinquante ans. Il y a trés probablement dans
le monde catholique une grande quantité de personnes reli-
gieuses et instruites qui pensent comme nous. Il s’agit de créer
un lien entre elles.» Mais les orateurs de la réunion ne s'en-
tendent pas. Les uns veulent une réforme avant tout intellec-
tuelle, les autres une réforme morale. «Une réforme inteilec-
tuelle risquerait de troubler dans leur foi simple une quantité
immense d'ames tranquilles.» Bref, on se sépare sans avoir
rien conclu.

[.e passage le plus important du livre est 'entrevue du
Sanio avec le pape. ¢« L'Eglise est malade, dit-il & ce dernier,



— 149 —

quatre esprits sont entrés dans son corps pour y faire la guerre
au Saint-Esprit. Le premier, l'esprit de mensonge (ici une allu-
sion ou plutét une intercession translucide en faveur de 'abbé
Loisy). Le second, 'esprit de domination du clergé. Le troi-
sieme, l'esprit d’avarice. Le quatrieme enfin, lesprit d'imino-
bilité. » Le Sanito termine en conseillant au pape de sortir dans
Rome et «de sortir pour la premiére fois pour une ccuvre de
son ministére». On con¢oit quel accueil a été fait a ce livre.
Les uns le portent aux nues, les autres lui déclarent la guerre
et parlent d'une prochaine mise a I'/udex, Un critique re-
marque avec esprit que, le Sawfo devant paraitre dans la
Revue des denux mondes, le Vatican ne voudra pas infliger un
pareil déboire a M. Brunetiere, mais il ajoute avec raison que
M. Fogazzaro a depuis longtemps contre lui la Civilla callo-
lica, organe des Jésuites. C'est un mauvais atout.

Nous excéderions les limites d'un article bibliographique
en faisant suivre ce résumé¢ d'une longue critique. Nous ad-
mirons presque autant que le talent de M. Fogazzaro ses pures
intentions de réforme catholique; mais nous nous demandons
comment il a pu admettre seulement 1'idée d'un pape discu-
tant avec un simple frére bénédictin, lui faisant des conces-
sions et des objections sur la valeur de ses principes réfor-
matcurs. De Luther 4 Lamennais, sans parler des vivants, le
premier mot de la discussion papale a toujours été 'anathéme.
Anathéme aussi a cette réunion de catholiques réformateurs,
que préside le libéral Giovanni Selva. Les Congrés de Reims
et de Bourges n'ont pas eu de lendemain, et pourtant ils ne
se présentaient pas comme réformateurs. Anathéme a toute
velléité de liberté et d’initiative dans I'Eglise du pape! A sou-
tenir la these contraire, un romancier de génie comme Fo-
gazzaro pourra trouver un surcroit de gloire littéraire, mais
le Santo est et restera un pur roman. Dr A. C.

A. FouiLLEE: Le moralisme de Kant et 'amoralisme con-
temporain; Paris, Alcan, in-8°, 1905, fr. 7, 50.

Voici un trés bon livre, dont notre société a grand besoin.
Il y a, méme dans nos classes supérieures, un tel désarroi en
ce qui concerne les idées morales, il v a une sophistique mo-



— 150

rale telle qu’il est absolument nécessaire de reprendre la ques-
tion ab ovo et de se refaire des consciences éclairées, droites,
libres, convaincues, énergiques. Sans quoi, nous périssons.
M. Fouillée ne dissimule pas le péril.

[l montre clairement en quoi consiste ce qu'on appelle
«le moralisme kantien», qui fait reposer la morale, non plus
sur la raison en soi, mais sur elle-méme, et qui cherche ainsi
a lui conférer non seulement l'indépendance, mais la primauté
sur la philosophie spéculative et sur les sciences positives: la
morale subsiste par soi et ne reiéve que de soi (p. VI). L’'amo-
ralisme contemporain, c’est le remplacement de la théorie du
bien idéal par la science des mceurs, simple sociologie histo-
rique et empirique. Les ames qui sont dégoftées de la force
brutale et du plaisir brutal, se rejettent vers le devoir kantien;
et comme elles n'y trouvent qu'une théorie vide de tout prin-
cipe rationnel, une simple «forme impérative qui attend son
contenu» (p. IX), elles comblent ce vide par une foi quel-
conque, religieuse ou non, en tout cas sentimentale. De la le
fidéisme opposé a la science, qu'enseignent les nouveaux
« fidéistes » et qui n'est qu'une croyance libre, sans fondement
scientifique (p. XV). De 1a le grand malaise, créé involontaire-
ment, mais réellement, par nombre de théologiens rattachés
au systeme kantien (p. VIII-IX).

M. Fouiilée prend parti contre les uns et les autres, et dit
excellemment (p. X): «Une synthése est nécessaire qui prenne
de chaque part les vérités et qui les organise, en laissant les
erreurs. Au lieu de subsister a I'écart et en soi, la morale doit
devenir une application originale de toute la science et de
toute la philosophie. La pratique doit étre placée sous la dé-
pendance didées qui, enveloppant des sentiments et des im-
pulsions, seront nécessairement des #ddes-forces. Enfin, ces 1dées
doivent former une hiérarchie scientifique et philosophique,
c’est-a-dire organisée selon les conclusions les plus générales de
la science et de la philosophie.» M. Fouillée prend ainsi la
défense des valeurs intellectuelles et rationnelles qui forment
la base logique de la morale. Il réclame une morale philo-
sophique et scientifique. Il faut lui en ¢étre vivement recon-
naissant. D'une part, il sait reconnaitre la haute valeur de
Kant, mais aussi ses lacunes et ses erreurs. «Le supréme hom-
mage aux grands génies philosophiques, dit-il, c'est de les dis-



— 1531 —

cuter en vue de les rectifier et de les compléter; la meilleure
maniere d’honorer Kant n'est pas de revenir & Kant, c'est de
le dépasser.» « Nous rejetterons ce que nous considérons comme
les parties caduques du kantisme, c’est-a-dire certaines néga-
tions, selon ncus outrées, soit en fait de science, soit en fait
de métaphysique et méme d'éthique. Platon, Aristote, Descartes
et Leibniz ne sont point, aprés les rudes coups que Kant a
cru leur porter, aussi malades qu'ils en eurent 'air. N'ont-ils
pas d'ailleurs revécu chez tous les successeurs allemands de
Kant? Ce dernier a beau étre un iconoclaste autrement vigou-
reux qu'un Nietzsche, bien des vérités de la perennis philo-
sophia ont résisté a sa critique. Ne soyons ni Kantiens ni d’au-
cune autre école, soyons libres, soyons sinceéres. Peut-&tre nous
apercevrons-nous alors que le kantisme, a cdté de hautes vé-
rités, a introduit dans la philosophie plus d’'une erreur qui pése
encore sur nous comme un mauvais réves (p. XVII).

M. Fouillée a fait un trés beau résumé de la morale
payenne grecque, en en voilant toutefois les lacunes; et aussi
un trés beau résumé de la morale chrétienne, en imputant
toutefois, et a tort, au christianisme ce qui ne doit étre im-
puté qu'aux théologiens et aux membres de la hiérarchie
ecclésiastique qui Pont mal interprété et mal représenté
‘p. 7-12).

Quelque intéressante que soit la premieére partie, ou il dé-
montre que Kant n’a pas fait une véritable critique de la rai-
son pratique, et ou il trace ensuite lui-méme l'esquisse d'une
critique vraie et compléte de la notion du devoir impératif et
catégorique, c’est surtout dans la seconde partie qu'il accuse
son originalité, en traitant de l'amoralisme sous ses deux
formes essentielles: doctrine du plaisir, doctrine de la puis-
sance ou de la force. Ni I'hédonisme anglais, ni le volon-
tarisme de Nietzsche, ne résistent 4 son argumentation. Et
apres avoir montré l'impossibilité de s’en tenir aux deux
termes de l'antinomie actuelle, il pose les bases d’une synthese
scientifique et philosophique qui dépasse a ia fois le moralisme
du devoir pour le devoir et l'amoralisme de la jouissance ou
de la puissance. E. M,



Dom H. LecLerco: L’Espagne chrétienne; Paris, Lecofire,
in-12, 396 p., 1906; 3 fr. 50,

Pour que ce titre n'induise pas les lecteurs en erreur, il
importe de leur faire remarquer, avant tout, qu'il ne s'agit
que de la période des sept premiers siecles: de l'introduction
du christianisme en Espagne jusqu’a la ruine de la monarchie
visigothe et &4 la conquéte musulmane, A la bataille de Gua-
dalete en 711. Espérons que le savant auteur écrira aussi
I'histoire de la domination arabe, de Moug¢a a Boabdil; cette
étude en vaudrait la peine, si elle doit conduire, comme le
pense l'auteur, & des conclusions ¢ différentes de celles dont
on se contente de nos jours» (p. 388).

En attendant, bornons-nous & ce premier volume, qui est
rempli de faits. Dans son introduction, dom L. ne flatte pas
I’Espagne qui, dit-il, pendant les périodes romaine et visigothe,
n'a rien produit qui dépassit la «commune mesure» des
hommes et des choses. En somme, c'est «1'histoire d'une mé-
diocrité» (p. xur). Les chroniqueurs et les annalistes de ce
temps-la suivaient une méthode autre que la noétre: «lls ne
voyaient dans 'univers que l'infini et le fini, qu'ils s'efforcaient
de reproduire comme la projection définitive d'un état défi-
nitif. Ils ne concevaient pas comme nous l'indéfini, le monde
en f(rain de changer et de se faire. Les questions d'ori-
gines, qui nous semblent compliquées entre toutes, leur pa-
raissent simples a l'excés.» Les chroniqueurs et les annalistes
se bornaient trop aux détails des événements et ne cher-
chaient pas assez la signification totale de 1'histoire, significa-
tion qui seule porte en elle une vertu d'amélioration pour
I'humanité. Dom L., tout en déclarant trop vif le mot «immo-
ralité » pour caractériser la conception lin€aire de I'histoire
d’aprés les chroniqueurs et les annalistes, 1'emploie cependant
(p. xvI); et, effectivement, il est trop vif, disons méme erroné,
car &étre incomplet n’est pas étre immoral.

L’auteur, qui ne flatte pas les écrivains espagnols de cette
période, ne fiatte pas davantage le caractéere espagnol en gé- .
néral. « Nation désordonnée, d'esprits inquiets, pauvres et
tournés aux violences... La discorde est dans le sang des
Espagnols... Volupté et paresse sont les deux ¢léments in-
vetérés de leur tempérament... Leur maniere d'affirmer leur



— 153 -

indépendance, c’est la rébellion... Dans la retraite hautaine
du moi, I'Espagnol est ingouvernable; fanatique, il s’éleve
alors jusqu'au scepticisme dans sa haute et impassible séré-
nité ... Un trait immuable, c’est 'habitude de piétiner I'ad-
versaire renversé. Ariens, Lucifériens, Priscillianistes, Origé-
nistes, ne sont pas traités autrement par les conciles que les
hétérodoxes le seront par V'Inquisition. Les uns et les autres
doivent périr... LLe moine Valere appelle un confrére: bar-
bare, paillard, vilaine béte, faux prétre. C'est encore la litté-
rature courante au temps des grandes batailles entre thomistes
et molinistes. Le wmentivis impudentissime court de l'un a
l'autre » (p. XXIV-XXXV).

Ce que l'auteur dit de la religion d’Etat, telle qu'elle fut
comprise et pratiquée en Espagne, mérite attention. «Sans
doute, la religion catholique est catholique, elle est univer-
selle; cependant elle ne laisse pas d’étre en un sens espa-
gnole en Espagne ou italienne en Ifalie. Une religion, méme
cosmopolite en son institution, est fermue, dans chaque pays,
d'avoir un caracteére et un esprit #ational, d’abord parce que
ses ministres sont de ce pays, ce qui est bien quelque chose,
ensuite parce que ceux qu’elle enseigne sont de ce pays, eux
aussi... Or, dans un pays ol existe la religion d'Etat, toutes
les autres croyances sont interdites ou simplement tolérées.
Ce fut le cas en Espagne, olt la conception appliquée sans
tous les ménagements désirables conduisit souvent & l'infrai-
sigeance, a la persécution ouverle, aux violemces, @ I'hostilité
a main armée entre citoyens. Mais c'est sous un autre aspect
que la conception des évéques espagnols nous intéresse.
L'obligation qu’ils fout a tous les citovens de parvler el de
peunser comme itls parlent et comme [ls pensent eux-ménies,
établit 1'Etat, avec lequel ils se solidarisent et qui se solida-
rise avec eux, en dispensateur authentique et exclusif de la
vérité dont il se trouve aussi le possesseur uwuigue> (p.XXXI).
Et dom L. reconnait que cette conception de l'Etat est la
conception payenne. Les conciles espagnols n'y ont pas songé
en 'adoptant ; mais «les faits ne se suppriment pas». D’oi1 il suit
«que le monde antique et ses idées ne périrent pas aussi
compléetement qu'on se l'imagine & l'avéenement du christia-
nisme, et que le moyen age est moins original qu'on T'a
pens¢é» (p. xxxuI). Cette conclusion est aussi grave que juste.



— 154 —

Priere aux lecteurs d'en tirer toutes les conséquences qu’elle
implique et que dom L. ne tire pas.

Le chapitre préliminaire sur les sources historiques dans
lesquelles l'auteur a puisé est plein d'érudition solide et de
bonne critique. Loin d’en exagérer la valeur, il en indique c¢a
et 14 la faiblesse. A propos de !’ «Histoire des Vandales et
des Sueves» d'Isidore de Séville, il dit de ce dernier qu’ «il
utilisa les racontars qui trainent dans le peuple et qu'on
nomme traditions» (p. 5). A propos de certains chroniqueurs
des XII® et XIII® siecles, il dit: « L'emploi de ces derniers
demande une extréme prudence. Pour quelques détails utiles
qu'ils ont enregistrés, on se heurte a des imaginations dunc
fantaisie désordonnée qui rappellent les falsificatenrs hagio-
graphiques contemporains, en Gaule et ailleurs» (p. 8). 1l
ajoute: « Ein Espagne, comme dans le vesle de I'Occident, a
sévi la manie des «Vies des Saints» (p. 9)... Aucun pays de
I'Occident n’a produit des fantaisies plus déconcertantes que
celui o1 les inscriptions, les reliques, les manuscrits ont été
la source et loccasion des plus intrépides impostures. Ies
auteurs espagnols affirment que l'édit du dénombrement qui
amena la vierge Marie & Nazareth avait été promulgué en
Espagne» (p. 31). Ete. 11 faut lire toute cette page 31, comme
aussi tout ce qui concerne le prétendu voyage de St.Jacques
en Burope, avant 'an 44 {date de son martyre a Jérusalem),
p. 32-42. Voir aussi pp. 380-383.

Le chapitre 1I sur Osius de Cordoue et Prudence est
long et délayé, et l'on n'y discerne pas assez nettement ce
qui peut étre tenu pour certain et ce gui ne l'est pas. L'au-
teur avoue bien que «les faits et gestes attribués a Osius
par Gélase de Cyzique ne sont gueére plus réels que les ac-
tions et les discours des héros de Tite-Live» (p. 98). Il dit
bien encore: <Florez et ses continuateurs ont tenu compte
d'un trop grand nombre de traditions /nacceptables,; Gams a
admis des noms et des dates gu'aucun docuinent ivrécusable
w'anlorise. I.a date de création des siéges épiscopaux et la
hiérarchie intervenue entre eux sont des points obscurs et
qui demeureront tels longtemps encore» (p. 102). Clest treés
juste. Mais on voudrait davantage, je veux dire une indica-
tion plus précise du certain et moins de place accordée a ce
qui est «inacceptable ». I1 me semble que dom L. se tire aussi



trop facilement d'affaire en se bornant a dire (p. 112): <«1i
n'est pas facile de rencontrer dans toute I'histoire de I'Eglise
une période plus mortellement ennuyeuse que le milieu du
1Ve siecle, période remplie de chicanes théologiques, d'intri-
gues de cour, de disputes d’intéréts sordides. Sewl, le person-
nage d'Athanase domine cette humanité reptilienne...» Une
accusation aussi grave et aussi générale devrait étre motivée.
Les griefs de St.Hilaire de Poitiers contre Osius sont aussi
trop sommaires (p. 118). Et n’est-ce pas une boutade, ce juge-
ment sur Prudence: «Prudence est un historien &'autant plus
considérable el plus digne de foi qu'il w'a jamais songé a
derive I'histoive» (p. 136)! Peut-on poser en critéere qu'un his-
torien est d’autant moins considérable et d’autant moins digne
de foi gu'il ne songe pas a écrire l'histoire? Dom L. se dé-
précie par trop lui-méme.

Par contre, le chapitre sur Priscillien et le Priscillianisme
est extrémement intéressant. L’auteur mentionne & plusieurs
reprises sa source principale dans cette question, a savoir:
I'étude de M. Puech dans le Jowrnal des Savants (1891). 11 ne
dit mot ni des ouvrages de MM. Schepss en 1886 et 1839,
Paret en 1891, ni surtout de M. I'évéque Herzog, d’abord en
1886, ensuite dans la [Revue internationale de théologie de 1894
et de 1897. J'avoue de trés bonne grace que mon résumé de
la question dans la Grande FEncyclopédie est trop sommaire
pour mériter d’étre mentionné; mais peut-étre aurait-il montré
a dom L., si besoin en était, comment la mauvaise réputation
faite & Priscillien provient non de la valeur des accusations
des évéques Ithace et Idace, mais surtout des erreurs d'Orose,
trop {acilement répandues ensuite par son ami Augustin.
Quoi qu'il en soit, on sent, en lisant dom L., qu’il a voulu
¢tre impartial dans son récit, malgré sa tendance a croire
moins a la véracité de Priscillien qu'a celle de Sulpice Sévere
(p. 173), tendance qui me parait d’autant moins justifiée que
Sulpice Sévere, en reconnaissant l'indignité morale des évé-
ques Ithace et ldace, a enlevé lui-méme toute valeur a ses
propres griefs, lesquels n’étaient que des ¢chos des calomnies
de ces deux évéques. Que Priscillien ait dii étre circonspect
dans son langage, ayant & faire a des adversaires aussi dan-
gereux et aussi puissants, il est aisé de le concevoir; mais il
ne s’ensuit aucunement que cette circonspection ait été de la



- 186 =

ruse, et de la ruse de mauvais aloi qu'on puisse suspecter
d'hérésie. Ni V'accusation d’hérésie, ni I'accusation de magie
n'étaient fondées; Priscillien a été victime non seulement de
I'intolérance (p. 183) des évéques qui 'ont combattu, mais en-
core de leur jalousie envers un évéque plus instruit et plus
pieux qu'eux, et surtout de leur haine contre un évéque qui
voulait défendre les droits des simples fidéles contre les abus
d'un épiscopat déja hautain et tyrannique qu’il fallait réfor-
mer. LA était le vrai grief. 1l serait aisé de trouver, dans le
récit méme de dom L., de quoi justifier mon point de vue.
Les chapitres suivants sur les invasions, sur la conver-
sion de I'Espagne visigothe, sur les derniéres années et l'in-
vasion arabe, sont aussi remplis de faits intéressants, que le
défaut de place m'empéche malheureusement de signaler. Les
lecteurs y suppléeront. Mentionnons toutefois les portraits
d’Orose (p. 264-274) et d'Isidore de Séville (p. 307-310, et 324).
E. Micnaup.

E. Lerranc: Les conflits de la science et de la Bible;
Paris, E. Nourry, in-12, 1906, fr. 3. 50.

Ce volume est une ceuvre de haute vulgarisation. L'auteur
é¢tudie la cosmogonie et la cosmographie de la Bible, le régne
végétal et le regne animal d’apres la Bible, ainsi que les ques-
tions de l'antiquité de l'homme, de 'homme primitif et du
déluge. 11 se rattache aux idées de M. Loisy sur la légende
dans la Bible (voir ses FEfwudes bibligues). 11 dit (p. 311): «lL.a
légende et la fable, comme la parabole, peuvent trés bien s'im-
planter dans la Révélation, des lors que, sur ces tiges sau-
vages, 'Esprit-Saint ente des rameaux divins ou circule une
seve vivifiante et d'olt peuvent surgir des fruits de salut. Le
but de l'action inspiratrice n'est pas d’apprendre aux hommes
des faits historiques ou des théories scientifiques, mais de leur
tournir des lecons de piété. » Dong, il considere le déluge comme
un mythe interprété en lecon morale; la science ne peut pas
confirmer le sens littéral du récit biblique, mais la religion y
trouve une sage lecon de justice. Dieu ne s’est pas révélé en
dogmes abstraits, ni en théorémes géométriques, ni en syllo-
gismes rigoureux, mais en paraboles proportionnées a ’enfance
de I'humanité. La ol la valeur strictement historique fait dé-



taut, la valeur religieuse n'en est pas moins réelle. Il est a
regretter que l'auteur ne se soit pas prononcé sur le récit
biblique de certains miracles, sous prétexte qu'ils appartiennent
plutot a Uhistoire qu’a la science (p. 315). 11 ajoute toutefois:
« Certains dogmes (?) révélés dans la Bible et professés par le
christianisme (?) soulévent, quant aux conditions matérielles
qu'ils nécessitent, de graves difficultés dont les anciens ne se
doutaient pas. Ainsi la présence corporelle du Christ dans V'eu-
charistie; ainsi la résurrection des corps. J'ai aussi renoncé a
toute discussion sur ces matieres délicates qui, cette fois, sont
du ressort de la théologie: les points en litige se situent plutot
en effet dans l'exégese dogmatique que dans la Bible méme,
ol les termes demeurent asses vagues pour donner lieu par
enx-mémes aux interprétations les plus diverses . .. 1l me semble,
en tout cas, avoir suffisamment développé ma thése anti-
concordiste, et je me tiendrai pour satisfait si j'ai modifié en
ce sens, dans quelques esprits, les théories wvieilloties dont nous
ont bercés les maitres de notre éducation cléricale.» Voir,
dans cette livraison, p. 86-87: L’inspiration 0iblique et les
scrences naturelles. E. M.

J. de Narvron: Vers I'Eglise libre; Paris, librairie mutuelle,
20, rue Milton, 1905, fr. 3. 50.

L'auteur veut parler de la liberté de I'Eglise de France
vis-a-vis de l'Etat. Trés hostile au Concordat de 1801, il est
partisan de la séparation et il cherche a2 en montrer les avan-
tages futurs pour la religion. Selon l'auteur, des évéques
choisis par un Etat ne peuvent avoir qu'une autorité «viciée
en sa source méme » (p. 324); il en est de méme des curés,
dont la nomination est « soumise a 'agrément du pouvoir civil »;
en outre, un clergé payé «dépend toujours de celui qui le
paie »; enfin, I'Eglise concordataire de France n'était pas libre,
puisque ses pasteurs ne pouvaient pas se réunir pour délibérer
entre eux, et que le sort de I'immense majorité de ses prétres
€tait, d’'une maniére absolue, contrairement au droit canonique,
entre les mains d’évéques trop dépendants de U'Etat. Donc,
puisqu’il faut chercher la liberté de I'Eglise, il faut applaudir
a la séparation. Telle est 'argumentation de M. de N. Je suis,
en ce qui concerne la France, partisan de la dénonciation du



— 158 —

Concordat, mais pour des motifs en partie autres que ceux de
M. de N.

M. de N. se montre tellement ami de la liberté et de la
vérité (p. 323) qu'il me permettra sans doute d’'appeler son
attention sur une libération encore plus profonde et plus im-
portante que celle de I'Etat. Aprés avoir médité sur I'élection
des éveéques, qu'il veuille bien méditer sur la nature de 1Vépis-
copat; peut-étre cette seconde méditation 1lui fera-t-elle décou-
vrir un autre joug mille fois plus dangereux pour la religion,
celui d'une hiérarchie qui n'est plus ce qu'elle doit étre, qui a
usurpé sur les ames une autorité que le Christ ne lui a cer-
tainement pas donnce, et qui fait peser sur les fideles et sur
toute 'Eglise un esclavage que de vrais enfants de Dieu, de
vrais chrétiens, ne sauraient supporter. Lorsqu’'on voit ce
qu'était 1'épiscopat dans l'ancienne Eglise et ce qu'il est au-
jourd’hui, surtout dans la personne de l'évéque de Rome, on
ne peut qu'étre frappé de la profonde altération introduite
dans la constitution méme de I'Eg¢lise. Je serais bien surpris
si M. de Narfon n'en était pas déja frappé lorsqu’il écrivait
(p. 168): «Le Concordat de 1801 donne de l'avancement au
pape, en lui attribuant dans le gouvernement de I'Eglise plus
d’'autorité que le Christ w'en conféra jamais au chef de
I'Eglise. »

Mais l'importance de ce second ouvrage a faire ne doit
pas nous faire déprécier celui qui est entre nos mains. Dans
ce volume, il y a, en effet, des pages pleines de foi (p. 345),
de l'entrain, de l'esprit, un vif amour de la vérité et de la
liberté (p. 349), voire méme une certaine crinerie envers la
hiérarchie; il y a de la satire contre tels et tels évéques, ainsi
que de la largeur d’esprit: l'auteur, par exemple, ne craint pas
de citer le protestant Vinet et d’applaudir le «beau et coura-
geux » discours du député protestant Réveillaud (p. 342). Tout
le volume est agréable a lire, souvent piquant, toujours ins-
tructif. Cette livraison en signale de nombreux passages, aux-
quels les lecteurs se reporteront certainement avec profit?).

Jajoute qu’au point de vue ancien-catholique, nous ne pou-
vons que nous réjouir dans nombre de questions ou l'accord
est parfait.

1) Voir pp. 109-112, 130-134 et 189-192.



159 -

Les anciens-catholiques ont, dés le principe, rappelé que
la hiérarchie n'est pas I'Eglise; qu'il faut rétablir les fideles
dans leurs droits, et notamment leur rendre la nomination des
¢évéques et des curés. Et ce qu'ils ont dit, ils Uont fait. Or
M. de N. dit a son tour: «J'entends par Eglise non pas seule-
ment le clergé, mais la société des fideles, selon le sens tra-
ditionnel et rationnel d'un mot dont on abuse beaucoup de
nos jours par restriction (p. 281)... Est-ce 12 un si grand mal
(que l'on devra tenir compte des desiderata des fideles dans
le gouvernement de la paroisse)? Le curé se doit tout entier
a tous ses paroissiens. L’accomplissement de ce précepte ne
peut qu'étre facilité par le régime des associations cultuelles,
sous lequel le curé dépendra ... précisément de ses paroissiens
(p. 333) ... L'institution des futures associations cultuelles que
l'on nous dit &tre purement latque, c'est, apreés fout, I'Eglise
elle-méme, dans le sens primitif et étymologique de ce mot,
c'est 'assemblée des fideles, c'est la masse des baptisés et des
croyants ... Quand, dans les premiers temps du christianisme,
on parlait de I'Eglise, on entendait principalement, j'ose méme
dire presque exclusivement, l'association des fideles chrétiens,
et ce n'est que plus tard qu'on en est venu a corrompre la
signification de ce mot en le restreignant a la hiérarchie ecclé-
siastique, et méme au pape seul, dans la personne duquel, au
dire de certains fanatiques, se réuniraient et se condenseraient
toute autorité terrestre et tout don céleste, ni plus ni moins
que s'il était la personne méme du Christ (p. 337-339)... Allez
au peuple, ministres de Dieu; c'est votre devoir si vous croyez
a l'évangile; et c’est votre intérét, parce que dans une démo-
cratie 'Eglise ne peut s’appuyer solidement que sur le peuple »
(p. 363).

Les anciens-catholiques ont, dés le principe, signalé 'op-
position qui existe entre le IV® des articles de 1632 et la doc-
trine de linfaillibilité du pape. Or M. de N. dit expressément
(p. 51): « Il est certain que l'article 4 de la déclaration de 1682,
par le fait méme qu'il conditionne l'irréformabilité du jugement
du pape par le consentement de 'Eglise, est en contradiction
avec le principe de Uinfaillibilité personnelle du pontife romain. »
Donc le Concile du Vatican a violé la tradition; car on ne
peut pas dire que les partisans de la doctrine de l'article IV
aient ét¢ dans 1'Eglise une quantité négligeable.



— 160 —

Les anciens-catholiques ont constaté qu'il y a eu des papes
hérétiques. Or M. de N. écrit (p. 263-265): « Un pape peut fort
bien tomber dans t'hércsie, et étre de ce chef solennellement
anathématis¢ par un Concile cecuménique. C'est ce qui advint

a Honorius ... Le cas de Boniface VIII est peut-étre encore
plus curieux. L'un de ses successeurs, Clément V, ouvrit so-
lennellement contre ce pape un proces d'#érésie ... Faut-il

ajouter que d’autres papes ont cru devoir rétracter a leur lit
de mort ce qu'ils avaient écrit de contraire & la vraie foi?
Jean XXII, le 3 décembre 1334, soumettait humblement sa doc-
trine au jugement de I'Eglise et de ses successeurs.» M. de N.
cite aussi Grégoire X1 et Innocent III parmi les papes qui ont
enseigné la faillibilité du pape.

Les anciens-catholiques ont rétabli, je l'ai dit, le droit des
fideles de nommer leur clergé. Or M. de N. dit (p. 347-348):
« Quand le vieux droit d’élection en matiére de nominations
¢piscopales aura été¢ restauré en France au profit du clergé,
ou, ce qui vaudrait encore mieux, de foul le peuple chréiien,
on ne verra plus des femmes de ministres jouer aux meres de
I'Eglise . .. Et lorsque les cures seront données au concours,
selon le droit canonique, on ne verra plus tant dincapacités
notorres se prélasser dans les postes les plus en vue. »

Les anciens-catholiques ont travaillé a fonder une théo-
logie scientifique. Or M. de N. dit: «Si les prétres que l'on
rencontre dans le monde sont en général si ignorants en théo-
logie connme en exégese, malgré leur prétention un peu bien
naive ..., la cause en est un peu dans la faiblesse et dans
Varchaisie de 1'enseignement qu’ils ont regcu au grand sémi-
naire ... Elle en est surtout dans la conscience qu'ils ont de
Vinutilité, sinon du danger, de toute espéce de travail intel-
lectuel au point de vue de leur avancement ... Le P. de Val-
roger a écrit: Dans l'état déplorable de notre pauvre Eglise
de France, un prétre qui veut se consacrer tout entier a I'étude
des sciences ecclésiastiques est un homme déclassé. » Cette
page 358 est navrante.

Les anciens-catholiques se sont élevés maintes fois contre
I'abaissement de la mentalité dans le clergé ultramontain, et
ils ont proclamé la nécessité d'une réforme catholique. Or
M. de N., apres s’étre plaint que, dans 'Eglise romaine actuelle,
le premier plan soit occupé par 1'évéque, puis par les saints



— 161 —

a la mode et par la sainte Vierge, enfin par le bon Dieu s’il
reste de la place (p. 355), ajoute: «Peut-étre est-il temps de
retourner de bas en haut 1'échelle de cette hiérarchie. Or, la
nécessaire condition de cette réforme, ce serait une modifi-
cation profonde de l'enseignement des séminaires, d’ou résul-
terait, dans un temps plus ou moins long, une modification,
profonde aussi, de la menialit¢ catholique ... Quand le clergé
sera plus instruit, il instruira mieux les fideles, ef la mentalité
catholique générale se transformera. Toutefois elle est aujour-
d'hui si gravement déformide que sa réformation ne sera point
I'ccuvre d'un jour. Sera-t-clle méme 'ceuvre d’un siecle? » (p. 359).
— Fic., etc.

Done, la vérité est en marche. Et jespére que les restes
d'ultramontanisme que l'on trouve encore c¢a et 12 dans le
livre de M. de N. disparaitront un jour. Qu'il veuille bien étu-
dier les deux questions de la nafure de l'autorité et du siége
de l'autorité dans 1'Eglise, non pas d’aprés 'enseignement des
«incapacités » dont il parle avec tant de sincérité, mais d'apres
les paroles mémes du Christ, et d’apres la tradition constante
et universelle de I'Eglise, et alors il jugera plus équitablement
les Eglises autres que UEglise romaine (v. p. XI), et il corri-
gera ses pages 69-70 et 316-317.

Quoi qu’il en soit, d’ores et déja, ce livre doit étre lu
attentivement par tous les amis de la cause catholique.

E. MicuAub.

J. Riviere: Le dogme de la rédemption; Paris, Lecoffre,
in-8°, 519 p., 1905.

Ce trop gros volume n'est pas une de ces banalités qui
encombrent la littérature théologique ordinaire. C'est une
ceuvre savanie et cependant erronée sur plusieurs points trés
importants. Je devrais plutdt dire que c’est une ceuvre érudile,
et méme tellement érudite que, si l'auteur, qui 'appelle une
« ceuvre de jeunesse », avait lu la dixiéme partie des ouvrages
qu'il indique au bas des pages, elle serait déja une rareté:
aucune jeunesse n'a lu en cette quantité. La derniére partie
(la question des droits du démon) a été particuli¢crement tra-
vaillée; il y régne un certain ordre nouveau et une certaine
clarté; elle mérite attention.

Ravue intern. de Théologie. Heft 53, 1906, 11



— 162 —

En lisant le titre de l'ouvrage, on s'attend a une étude
dogmatique, dans laquelle le dogme de la rédemption sera,
d'abord, nettement distingué des ¢élucubrations théologiques
auxquelles il a donné lieu, ensuite expliqué dans sa nature,
dans son but, dans sa portée, dans ses conséquences. Malheu-
reusement, il n'en est rien; la confusion entre le dogme et
les spéculations dont il a été l'objet ou plutét l'occasion, est
a peu prés complete. Ce que lauteur a fait, il le dit en sous-
titre: « essai d'étude /historique ». « Notre but était de faire
Uhistoive du dogme catholique de la Rédemption » {p. 487).
L'auteur est un de ces jeunes théologiens qui veulent n’étre
que des historiens des dogmes et non des dogmatistes. Ils ont
peur que Rome ne les surprenne touchant & Varche sainte!
Mais, avant de faire 'histoire annoncée, il aurait da, d’abord,
dire avec précision en quoi ce dogme consiste. On aurait vu
qu'il a été établi par le Christ méme; et comme tout dogme
divin est immuable et inaltérable, on aurait vu que son éta-
blissement est toute son histoire et qu'il n'en a pas d'autre.
L'auteur veut donc parler des théories qui ont été émises a
son sujet dans le but de I'éclaircir; mais on voit trés bien
que ces théories ne sont pas le dogme méme, et que I'histoire
de ces théories ne saurait par conséquent étre l'histoire du
dogme méme. La méprise est manifeste. Depuis que, dans
I'Eglise romaine, le critérium catholique a €té remplacé par
le critérium papal, les théologiens de cette Eglise ont perdu
la notion catholique du dogme; et M. Riviere est de leur
nombre, comme je 'ai constaté précédemment ?).

Il dit bien, il est vrai: « Nous avons constaté a travers
tous les siecles chrétiens, la permanence et l'identité d'une
méme idée fondamentale, qui constitue le mystere de la
Rédemption » (p. 489). Mais quelle est cette idée fondamentale ?
Il est difficile de la retrouver au milieu des prétendues expli-
cations qui remplissent le volume. Peut-étre l'auteur a-t-il
voulu lindiquer en disant (p. 490): « Jésus est mort pour nous
sauver, dans cette formule de nos vieux symboles . . .
I'Eglise n’a jamais cessé de voir 'expression d'une surnatu-
relle et sublime réalité, tellement que cette vérité, gu'ozn pent
a peine appeler un dogme, a toujours constitué¢ un point

1) Voir, dans cette livraison, la « Continuation de la crise doctrinale dans
I’Eglise catholique-romaine en France », p. 104-106.



— 163 —

essentiel, et peut-étre le plus fondamental, de la foi chré-
tienne. » Pourquoi dire «qu'on peut & peine appeler cette
vérité un dogme »? Je ne vois aucune raison de cette hésita-
tion: car c'est précisément cette vérité qui est le dogme.
L’auteur hésite peut-étre & cause des explications contradic-
toires dont cette vérité a été 'objet, explications qui lui parais-
sent sans doute le dogme. Il est beaucoup mieux inspiré,
quand il dit nettement: « Cette vérité n’a pas toujours été
expliquée de la méme maniére, ni comprise avec une égale
intelligence. A co6té de la for identique et immuable, il y a
place pour une f(héologie, progressive et variée». A la bonne
heure! Ici l'auteur distingue la foi, ou le dogme objectif, et
la théologie. I aurait dt dire que cette théologie, qui peut
8tre progressive, peut &tre aussi erronée, et que, de fait, dans
la question de la rédemption, elle a ¢té souvent erronée. Mais
cette derniere remarque, qui est cependant un point d’histoire,
ne cadre pas avec l'histoire telle que 'auteur se la représente.
I1 a découvert dans les théories fantaisistes, et en partie
déplorables, d’Anselme de Cantorbéry, une profonde théologie,
et il a voulu faire de cette théologie la formule scientifique
du dogme! Voici ses propres paroles: « Grice a la doctrine
de la satisfaction -— el c’est par la tout dire — le dogme de
la rédemption qui n'avait jusque-la regu que des explications
fragmentaires et superficielles, ¢ désormais trouvé sa formule
scientifique » (p. 408).

A mon humble avis, cette prétendue formule scientifique
n'a rien de scientifique; loin d'étre la formule du dogme —
les dogmes, enseignés par le Christ, n'ont pas besoin de for-
mule, — elle en est 'expression forcée et inexacte.

Un critique, M. Brunhes, a trés justement opposé a M. R.
le fait suivant: «On ne peut pas parler de développenent dog-
matique A 1'occasion de la doctrine de la Rédemption, encore
moins de continuité vitale, si 'on compare les diverses formes
dont cette doctrine a été simultanément ou successivement
revétue ... Encore faut-il remarquer que ces diverses formes
de la doctrine sont héférogenes et irréductibles les unes aux
autres. Quelle continuité peut-on saisir, par exemple, entre la
‘théorie de la rangon payée au démon et celle de la déification
ou encore celle de la satisfaction? Si un lien existe entre elles,
il est tout extrinséque et résulte de leurs rapports respectifs



avec l'unique et simple idée de la Rédemption. » On ne saurait
mieux dire. M. le curé¢ Dubois, grand partisan de 1'évolution
newmaniste, reconnait la gravité de 1’objection et qu'elle méne-
rait & détruire I'idée méme du développement dogmatique. I1
essaie de la réfuter en disant que «les trois théories dont il
a parlé (dé¢ification, rangon, satisfaction) ne se sont pas suc-
cédé ..., mais qu'elles ont vécu simultanément avec des for-
tunes diverses, jusqu'au moment ol la satisfaction vicaire s'est
imposée comme la traduction la plus adéquate des données de
la révélation » (Revue du clergé francais, 15 novembre, p. 621).
M. Dubois confond ici le secondaire avec l'essentiel. Peu im-
porte que les trois théories aient été simultanées ou succes-
sives; l'essentiel, c'est le fait de leur kélérogénéité et de leur
lrréductibiliié. Si la théorie de la satisfaction vicaire est, seule,
le dogme, il résulte que ceux qui ont enseigné les deux autres
théories ont ¢té, de fait, hérétiques; premiére énormité. En
outre, comment prouver que la satisfaction vicaire soit la tra-
duction la plus adéquate des données de la révélation? Clest
le contraire qui est vrai. Loin de défendre le dogme et I'Eglise,
c'est les ruiner l'un et l'autre que de prétendre que 'Eglise
ait le droit de transformer en dogmes des théories aussi arbi-
traires et aussi erronées.

Toute cette question étant d'importance, j'en ferai, pour
une des prochaines livraisons, une étude a part, dans laquelle
je signalerai les défauts de méthode de l'auteur, ses contra-
dictions, et quelques-unes des erreurs auxquelles son newma-
nisme I'a conduit. E. Micaavup.

SCHOPENHAUER: Parerga et Paralipomena; Paris, Alcan, in-
16, 1905, fr. 2. 50.

M. A. Dietrich a traduit en francais une premiére partie,
sous ce titre: Ecrivarus el style. Ce ne sont pas seulement les
littérateurs qui peuvent profiter des judicieuses remarques et
de l'ironie mordante de lillustre philosophe, ce scont aussi les
théologiens: car ce qu'il dit des philosophes et des écrivains
de premier ordre, ainsi que des philosophes et des écrivains
inférieurs, peut trés bien s’appliquer aux théologiens, lesquels
sont si souvent victimes des questions de langue et de mots.



e [ =

2

11 faut lire tout ce volume & ce point de vue. Je ne citerai ici
que quelques détails.

Les théologiens qui aujourd’hui ne veulent plus de dogmes
et qui cherchent a remplacer la doctrine par Vexpdrimentalismne,
feront bien de méditer cette pensée (p. 184): «Pas plus que
la lecture, la simple expérience ne peut remplacer la pensce.
Ce pur empirisme est & celle-ci ce que la nourriture est a la
digestion et a l'assimilation. Quand il se vante d'avoir a lui
seul, par ses découvertes, fait progresser le savoir humain,
c’est comme si la bouche voulait se vanter de maintenir a elle
seule l'existence du corps.»

Les théologiens qui aujourd’hui préferent la routine aveugle
a la critique théologique, et l'opinion privée de tel Pére au
critérium universel, constant et unanime, doivent se rappeler
cette parole de Séneéque: Unusquisque mavull crvedere quam
judicare. «Dans leurs controverses, dit Schopenhauer, l'invo-
cation des autorités est I'arme communément choisie. Ils fondent
avec elle 'un sur l'autre, et celui qui vient a4 tomber au mi-
lieu d'eux, est mal avisé de vouloir se défendre a l'aide de
raisons et d’'arguments ... Incapables de penser et de juger,
ils opposeront A& leur adversaire leurs autorités comme un
argumentum ad verecundiam , et ensuite crieront victoire»
(p. 186).

De méme qu'il y a des philosophes purement livresques,
qui ne sont que des échos et qui ne se préoccupent que de
détails historiques, par exemple, de savoir si Leibniz a €té un
moment spinoziste, ainsi y a-t-il des théologiens chez lesquels
«tout est de seconde main, idées transmises, bric-a-brac pro-
venant de chez le fripier, terne et usé comme l'impression
d'une impression; et dont le style fait de phrases conven-
tionnelles et banales, de termes & l'ordre du jour, ressemble
a un petit Etat dont la circulation monétaire consiste unigue-
ment en monnaies étrangeres, parce qu'il n'a pas sa propre
frappe» (p. 184). Ce sont des esprits «médiatisés», empétrés
dans toutes sortes d'opinions, d'autorités et de préjugés cou-
rants, incapables de juger les choses en ellessmémes et pour
elles-mémes; ils ne pensent pas pour découvrir la vérité et
pour la proclamer, mais, «sophistes, ils veulent briller et

cherchent leur fortune dans ce qu'ils ont a obtenir des autres »
(p. 187).



— 166 ==

Les théologiens qui font du rabachage, du snobisme et du
dilettantisfne, ressemblent 4 ces écrivains qui décrivent un
pays d’aprés leurs lectures, et non pour y avoir vécu eux-
mémes; ils ne savent pas exactement ce dont ils parlent, ils
ne sont pas chez eux et ne méritent aucun crédit. — Que de
vérité dans toutes ces remarques! E. MicHaub.

H. Taine: Sa vie et sa correspondance. Paris, Hachette,
3 vol. in-16, 10 fr. 50,

Dans la KRevue d'octobre 1905 (p. 812-817), jai exposé
quelle a été la pensée religieuse de Taine, d'aprés le T. Ier
de sa correspondance. Complétons cette ¢étude par 'analyse
des T.II et III

Dans une lettre du 12 mai 1854, Taine est revenu sur
I'impression profonde que lui faisait le Christ anx cent flovins
de Rembrandt. N'est-ce qu'une impression esthétique, ou y
a-t-il quelque sentiment religieux dans cette superbe page ou
Vauteur parle de «la compassion infinie du Christ» ; ou il dit
que « cela est poignant », que le coeur est pris « par une con-
tagion invincible », que «cela est au-dessus de l'art », que c'est
12 «la beauté divine de Rembrandt» (T.1II, p. 46)7

En novembre de la méme année (I, 81), il a mis en avant,
comme une conclusion pratique de la psychologie, «1'impossi-
bilité absolue d'une intelligence pure, par exemple du Dieu
des chrétiens ». Mais ou a-t-il vu que le Dieu des chrétiens est
une intelligence pure? qu'entend-il alors par intelligence pure?
Le Dieu des chrétiens est si peu une intelligence pure, qu'il
est aussi amour, volonté, force, force créatrice et guberna-
LEICE, €te,

En 1835, il inclinait & croire «les fondateurs de religion »
dans un état anormal. « L'hallucination et I'extase, dit-il, €taient
I'état mormal pendant les trois premiers siécles aprés J.-C. »
(p. 99). Tant étaient grands ses préjugés contre le christianisme,
qu’il confondait 'exaltation de quelques chrétiens, la plupart
sectaires, avec l'hallucination, et qu'il essayait de représenter
celle-ci comme 1'état normal de I'Eglise pendant trois siecles!
lci, le sens historique de Taine est vraiment en défaut.



- 167 —

On sent, dans plusieurs lettres, qu'il en veut au christia-
nisme parce qu'il en veut aux représentants du christianisme,
aux théologiens qu'il connait, soit aux catholiques, soit aux
protestants ; tout ce qui est officiel l'irrite, aussi bien la théo-
logie et la religion officielles que la philosophie et la littéra-
ture officielles; c'est, au fond, le christianisme officiel, c’est-a-
dire le christianisme tel qu'il le voit représenté sous ses yeux,
qu'il combat. C'est la critique dite théologique qu'il dédaigne.
A propos de quelques pages de Renan sur I'Histoire juive, il
écrit en novembre 1855: «I1 est bon de montrer 4 nos catho-
liques ce que la critique fait de Moise et ce qu’elle pense de
T'authenticité des Ecritures. Ainsi, il explique trés bien que la
derniere rédaction du Pentateuque est du VIII® siecle » (II, 128).

Il n'aimait pas les prédicateurs, mais pourquoi? Parce
qu'il n'aimait que les artistes et les savants, et qu'il ne vou-
lait pas que ceux-ci fussent des prédicateurs. « L’artiste, di-
sait-il, n’a pour but que de produire le beau, le savant n'a
pour but que de trouver le vrai. Les changer en prédicateurs,
c’est les détruire. Il n'y a plus ni science, ni art, dés que l'art
et la science deviennent des instruments de pédagogie et de
gouvernement ). » On voit dans quel amalgame d'idées Taine
€tait alors. Certes il avait raison de distinguer l'art, la science
et la religion; mais de ce qu'il distinguait l'art et la science
d’avec la religion, il ne s’ensuivait pas que la religion en soi
fat condamnable 4 ses yeux. Il condamnait les représentants
officiels de la religion pratiquée dans son milieu, et ses bou-
tades en cette matiére n’avaient pas d’autre portée, ce semble.

La lecture de Michelet le confirmait dans son point de
vue. « Il est fort acharné, écrivait-il 4 Prévost-Paradol en avril
1856, contre les moyens mécaniques qui firent la foi au concile
de Irente, et la Ligue. Selon lui, le peuple n'était point féroce
et fanatique. Ce sont les curés qui, par les sermons furieux,
incessants, le rendirent enragé. A Trente, le cardinal Conta-
rini, le grand savant et le grand honnéte homme du concile,
proposa sur la grace des doctrines fort voisines de celles des
protestants. C'est le jésuite Lainez qui tira les péres en sens
inverse, objectant qu'il fallait un abime entre les dogmes et
une ligne infranchissable de démarcation. Je lis les écrivains

1) Lettre du 25 octobre 1855, T, 1l p. 122,



— f68 —

protestants de la Réforme anglaise. Jérémy Taylor, le prétendu
Bossuet anglais, est 4 mille pieds au-dessous du noétre. Pas
logicien, pas analyste, pédant, surchargé de citations grecques
et latines, de divisions, etc.,, & demi enfoncé dans la boue du
moyen age. Du reste trés rétisseur et chyétien ... Oh! cher
ami, ne nous rends pas protestants, laisse-nous voltairiens et
spinozistes . .. 11 vaut mieux regarder un Titien ou un large
nuage que de lire la Bible et comment le Seigneur est un
lion rugissant, et comment Ehu, ou tout autre, fendit avec un
grand couteau les entrailles du roi, qui tombérent a terre.
Arrierve les bouchers, les fanatiques, les trembleurs, les puri-
tains, les tnventenrs du cant » (II, 134). On voit aisément, par
14, sur qui et sur quoi portait la colére de Taine.

Il écrivait a Weiss le 25 janvier 1858 (I, 157): « Qu'im-
porte une différence de philosophie? J'adore Balzac qui était
chrétien, absolutiste, mystique, et Beyle qui était libéral, maté-
rialiste et athée. Je voudrais que tous les hommes loyaux et
qui pensent pussent se serrer la main a distance et dans tous
les camps. »

Il raillait son ami de Suckau: «Je te félicite de la part
glorieuse que tu prends aux processions. Sanctifie-toi, mon ami,
c’est ainsi que tu reviendras a Paris, professeur de philoso-
phie » (II, 182). Ce qu'’il attaque, c’est donc toujours la religion
comme moyen de succes, ou de gouvernement, ou méme de
pédagogie.

Comme philosophe, il envisageait l'esprit et la matiere
comme l'endroit et 'envers d'un méme tout. «Je traite des sen-
timents et des idées comme on fait des fonctions et des or-
ganes. Bien mieux, je crois que les deux ordres de faiuts ont
la méme nature, sont soumis a des nécessités ¢égales et ne
sont que ['envers et lU'endroil d'un méme individu, !'Univers »
(I, 183). Faits variés d'une nature une: l'intérieur et 1'exté-
rieur.

M. Alloury ayant interprété la pensée de Taine dans un
sens matérialiste, Taine protesta et nia dans une trés belle
lettre du 5 mars 1860, lettre dans laquelle il dit: « Nomn, je ne
suis pas un matérialiste. Je croyais avoir dit assez souvent et
assez haut a quelle école j'appartiens pour n'étre pas mis dans
une école a laquelle je n'appartiens pas. Je ne pensais pas
que quelqu'un aujourd'hui pat confondre Hobbes et Hegel,



— 169 —

Helvétius et Spinoza. Ce sont les deux extrémes. .. J'ai exposé
ici-méme la doctrine d'un stoicien, Marc-Aurele; quelqu’'un
peut-il nier qu’il ait considéré la raison comime I'dme et ['or-
donnatrice du monde, comme la substance et la souveraine de
Uhomme ? 11 suffit d'avoir feuilleté Spinoza pour savoir qu'il
regarde la pensée divine comme absolument distincte de 1'éten-
due infinie qu’elle représente, et la pensée humaine comme
absolument distincte du corps limité qu’elle réfléchit. Faut-il
enfin répéter, aprés tant d’autres, que, pour Hegel, 'esprit,
c'est-a-dire le systéme des grandes idées qui composent la
philosophie, /a religion et Y'art, est le principe ainsi que le but
des choses, que tout ¥y abowutit et que tout em dérive,... et
que le monde entier est suspendu & lui comme une chaine a
son aimant? Si quelqu'un est spiritualiste dans le vrai sens du
mot, ce sont les penseurs dont je défends la cause ... Ils met-
tent une raison créairice et divine @ la Souwrce et au levme des
choses, mais ils n'ont pas besoin de la personnifier pour la
saisir. »

Pour comprendre cette derniére assertion, il faudrait savoir
ce que Taine entendait par persomme et par personnijicalion.
S'il ne voulait pas accorder a4 Dieu la personnalité telle qu'on
la con¢oit appliquée a l'homme, il ne commettait certes en
cela aucune impiété. Loin de la. Il est regrettable qu'il ne se
soit pas expliqué !). Il a toutefois ajouté: «La route de ces
philosophes (spiritualistes & la facon de Marc-Aurele, de Spi-
noza et de Hegel) n'est guere séparée de la votre que par
V'épaisseur d'une métaphore... Cest par ces ressemblances
intimes qu'une association ou si vous voulez une FEglise d'es-
prits trés différents peut subsister et vivre, S'il y a une ortho-
doxie étroite pour réunir les gens qui récitent le méme sym-
bole, il y en a une large pour assembler les hommes qui
participent au wméme esprit. Au plus glorieux moment de la
rénovation allemande, un traducteur de Platon, un ministre de

1) Dans une note sur une conversation avec Renan (II, 243), il a dit: « En
tout cas, cet X n’est pas une personne. La personnalité, I'individualité ne se ren-
contrent gu'au boutl de la physiologie, a Uextrémité des phénomenes, et non a leur
commencement. Ainsi dounc pas de Dieu-personne. » Est-ce 1A 'opinion de Taine, oun
celle de Renan? Il n'est pas aisé de le deviner a la fagon dont Taine fait son récit.
Si c’est celle de Taine, on voit qu'il associe la personnalité & la physiologie ; et des
lors rien de surprenant qu’il la nie en Dieu. Mais qui ne voit Ja futilit: de cette
association ?



— 170 —

l'Evangile, Schleievimacher, se déclarait disciple de Spinoza
sans se trouver pour cela séparé de ceux qui conservaient
leurs croyances littérales. Jaspire a la wméme folérance» (11,
197-199).

Taine n'a pas plus attaqué les bases historiques du chris-
tianisme que celles des institutions profanes. Lorsqu’il a parlé
d’'une maniere générale, c’est pour les fortifier. «Je conclus. ..
qu'un historien posséde dans les livres un instrument trés
puissant, une sorte de photographie tres fidele capable de sup-
pléer presque toujours a la vue physique des objets » (15 juil-
let 1860 ; 1II, 204).

En octobre 1862, dans une sorte d’analyse de lui-méme,
Taine a dit (II, 263): «J'ai bien un idéal en politique et en
religion ; mais je le sais impossible en France; c’est pourquoi
je ne puis avoir gqu'une vie spéculative, point pratique. Le
protestantisme libre comme en Allemagne sous Schleiermacher,

ou a peu pres comme aujourd’hui en Angleterre... Mais le
protestantisme est contre la nature du Francais... Rien a faire

sinon a amoindrir la violence du catholicisme et de l'antica-
tholicisme ... » Cette derniére opinion est trés intéressante en
ce qu'elle montre le terrain de modération sur lequel Taine
aurait agi, s’il avait cru qu'on pGt agir en France: terrain
entre le catholicisme violent et 'anticatholicisme. Il voyait donc
des erreurs chez les deux partis extrémes, et il sympathisait,
en pensée, avec les hommes qui n'étaient ni catholiques vio-
lents (ultramontains) ni anticatholiques, mais qui se tenaient
a peu preés dans les idées de Schleiermacher. Toutefois, il re-
nongait & proposer méme ce protestantisme-la aux Francais,
teur nature répugnant a tout protestantisme. Pour lui person-
nellement, qui renoncait & toute action religieuse publique,
¢’était autre chose: il gardait ses idées personnelles.

A propos d'une conversation que Taine a eue avec Renan
et avec Berthelot en 1863, il a dit (II, 244): « En somme, il
n'y a qu'une force wunique, non divisée, parfaite, qui nous ap-
parait divisée et par parcelles, et qui est Dieu. » Précédem-
ment, Taine avait établi la distinction absolue entre Dieu-Es-
prit et tout ce qui n'est pas esprit. Il est & considérer que,
dans cette méme note, Taine reproche 4 Renan, au sujet de
sa Vie de Jésus, de « gater les parties certaines par un meé-
lange d’hypotheses » (p. 245).



La lettre & sa mere, datée de Florence le 7 avril 1864,
est curieuse (II, 289): « Si j'ai un éloignement contre le chris-
tianisme, ce #’est point contre celui-la (celui du Dante et de
I'lmitation); il est sincere et poétique, et vaut dans son genre
tout ce que la Gréce et la Renaissance ont fait de plus accom-
pli. Ce qui est déplaisant et irritant, c’est le catholicisme de
Rome ,; Saint-Pierre méme est thédtral; pour les trois cents
autres églises, elles ont ¢été presque toutes baties, rebaties ou
modernisées depuis I'époque du Tasse; a partir de ce moment,
les papes, qui jusqu’alors avaient vécu voluptueusement et
librement en artistes, gens d'esprit et grand-seigneurs, sont
devenus dévots, ont comprimé toute hardiesse d’esprit, ont
établi partout lesprii prétve, c'est-a-dire la décence extérieure,
la religion de paroles et de rites, en sorte que toutes les ceu-
vres de ce temps, littéraires ou artistiques, sont froides, sans
inspivation vraie, le plus souvent emphaliques el jésuitiques,
simples machines de décoration et de parade, bonnes pour faire
efjet sur le public. Au contraire, ce que je vois a Florence
comme ce que j'ai vu a Sienne, & Pérouse, a Assise, me fait
le plus vif plaisir; apres le christianisme vrai, le vrai paga-
nisme ... Cette vue récente du christianisme sincére et pas-
sionné du XIIi® siecle, toute cette apparition d'un vieux peu-
ple enseveli m'a remué. » On voit donc trés bien ce que Taine
aimait et ce qu'il repoussait: il aimait le christianisme vrai et
sincere, il repoussait celui de Rome, tout de parade et d’effet.

En mai 1867, Taine écrivait a sa mere, du couvent de
Sainte-Odile : « Ce soir, je dinerai seul avec les religieuses; je
suis le seul hote. Tout ceci est comique, il faut raconter T'his-
toire aux gens qui m'appellent impie. J'ai déja caus¢ abon-
damment avec la supérieure, et je suis sl d'étre trés bien
avec elle... Je suis au mieux avec les sceurs et 'abbé direc-
teur ... Elles sont franciscaines, trés bonnes, trés aimables et
point du tout bigotes. L’abbé me préte des livres de la biblio-
theque. »

Le IVe® appendice de ce second volume est un projet de
livre, congu en novembre 1862, sur «la religion et la so-
ciété en France.» Il montre comment le point de vue de
Taine était simplement celui d'un observateur, gqui examine
comment les Francais pratiquent la religion : « 'esprit mouton,
le manque d’éducation des femmes et du peuple, la ti¢deur



francaise en matiere d’infini et d'au dela, etc. ». Ce n'est donc
pas le point de vue scientifiquement théologique; l'auteur
n'examine pas l'essence vraie du christianisme, le vrai dogme,
etc. Sa superficialité doctrinale est visible dans les indica-
tions suivantes: « En quoi consiste le catholicisme et le catho-
licisme en France? Dogme immuable et précisé. L'interpréta-
tion du dogme aux mains du clergé. Le clergé point électit,
La tiédeur religieuse, etc. Chercher tous les caractéres, soit
par des promenades et vues prises sur le vif, soit par I'examen
des lois et dogmes, etc.» (II, 387).

Ne m'occupant ici que de la Correspondance de Taine,
je dois naturellement laisser de coté les articles qu'il a publiés,
dans les Débats.: sur la Vie de [Jésus de Strauss (3 décembre
1864), sur le Christ d’Em. Barrault (4 février 1863), sur /es
Apbtres de Renan (13 avril 1866), sur le sentiment wveligicux
en Gréce (3 juillet 1869). Le lecteur doit les consulter pour com-
pléter la pensée religieuse de Taine.

Le IIl* volume de la «Correspondance» de Taine est
consacré surtout 4 la politique et a I'histoire. Voici cependant
quelques passages, ol sa pensée religieuse se dessine.

Le 28 juin 1871, il écrit a Max Miiller: «Si je ne me
trompe, vous croyez que naturellement Uesprit humain, des
qu'il commence a penser, a lintuition plus ou moins vague
d'un infini qui n’est pas seulement l'infini du temps et de I'es-
pace, mais qui est surtout linfini de I'Etre ou plutét 'Etre
parfait, universel, l'intelligence active et créatrice, en un mot
Dieu... Il v a 14 une question majeure de psychclogie, et je
vous avoue que je serais charmé de vous voir la traiter en
psychologue ... Ce serait un beau complément et digne de vous
que d’y joindre en termes précis et avec les procédés d’exac-
titude scientifique que vous pratiquez si bien, I'histoire et
I'explication du mécanisme interne par lequel nous concevons
Dieu. Puisque vous me faites '’honneur de lire 1'/nteliigence,
vous savez que je n'ai pas osé me risquer jusqu'au fond de
cette question, Je n'’ai considéré que l'infini mathématique,
comme plus simple et parfaitement clair. Sur ce terrain réduit,
j'ai taché de montrer que les opérations d'esprit pour former
l'idée de l'infini ne sont que l'analyse, l'abstraction, le déga-
gement d'une loi abstraite incluse dans deux termes quelcon-
ques d’'une série et les conséquences qu'on peut déduire de



— 173 —

cette loi une fois dégagée. Jusqu'a présent je ne trouve pas
d'indice qui me permette de considérer la faculté de !infini
comme une faculté distincte, et j'incline A croire que l'idée de
Dieu, comme l'idée de l'infini mathématique, du temps, de l'es-
pace, se forme par analyse, abstraction et combinaison. Nou-
veau motif pour souhaiter de vous voir entrer dans l'examen
psychologique et pour espérer que dans ce domaine comme
en philologie jlaurai tout a gagner en vous étudiant » (III, 168).

Taine s'est prononcé, le 1¢f mai 1872, pour la conciliation
entre l'esprit scientifique et l'esprit religieux. « En France,
comme dans la plupart des pays non protestants, cette fagon
de penser ne réunit pas un grand nombre d’adeptes; ceux
qui quittent le catholicisme pour la libre pensée ne savent pas
trouver les stations intermédiaires. Raison de plus pour nous
err montrer une» (IlI, 201)., — Trés important.

Il ne voulait ni le radicalisme en politique, ni le clérica-
lisme en religion. ¢« Mon impression est qu'en France, depuis
un an, deux choses sont en progrés marqué, le radicalisme
et le cléricalisme. Entre les deux, pas de place pour les libé-
raux modérés » (Lettre du 5 aoGt 1872 ; III, 202). Voir aussi
pp. 210, 215, 276.

Le 5 juin 1873, il écrivait & sa femme a propos des in-
certitudes de la politique frangaise: «Si j'étais religieux, je
dirais: que Dieu nous conduise et nous aide ; tout ce que nous
pouvons faire c'est d’ajouter notre petit effort au sien » (III,
230).

Ce qu'il a dit des premiers chrétiens, &4 propos de !’ Anie-
Clivist de Renan, ne touche pas au christianisme méme, le
christianisme étant l'ccuvre du Christ et non des premiers
chrétiens. D’ailleurs, Taine généralise a tort; il ne remarque
pas que les hallucinés ont ¢été écartés, comme le témoigne
St. Paul a maintes reprises. Il se trompe donc manifestement,
lorsqu’il dit: « Tous ces premiers chrétiens sont de si pauvres
esprits, si semblables & la populace méthodiste, aux neégres
convertis et pleurards d’Amérique, qu'on finit par se lasser
de leurs jérémiades et de leurs hallucinations » (III, p. 232).

Au fond, ce qu’il repousse toujours, et avec raison, c’est
le christianisme des cléricaux: «3'il faut opter entre le radi-
calisme et le cléricalisme, c'est triste; le premier est la gale
et le second la peste. J'aime mieux la gale » (28 juin 1873; III,



174 —

233). Le 12 juillet suivant, il écrivait a Guizot: « L’histoire
montre que les Etats, les gouvernements, les religions, les
églises, toutes les grandes institutions sont les seuls moyens
par lesquels 'homme animal et sauvage acquiert sa petite part
de raison et de justice; premons garde de détiuive la fleur en
tranchant la racine (p. 247)... Nos méthodes, bien loin de
nous ¢loigner de vous, nous en rapprochent. Je Vai toujours
souhaité » (p. 248).

Sa modération éclate dans une lettre a Hornung, du 19
novembre 1875 (p. 288): «Je n’ai aucune disposition mystique,
mais je comprends que des ames tristes, douces, ferventes,
veuillent vivre ensemble, s’astreindre a une régle, abdiquer
leur volonté, se cloitrer ; la nature comporte tout, méme les
catholiques, les fréres Moraves, les sentiments des moines
bouddhistes ; A nos yeux I'Etat n’est qu’un gendarme contre les
brigands de l'intérieur ou les ennemis de l'extérieur, et il a
tort quand, ayant assuré la police et la justice, ayant établi
les routes et les écoles, il empéche quelques-uns de ses mem-
bres de chercher le bonheur ou la paix de 'ame dans le genre
de vie, d’association ou de réve qui leur convient, »

Bien qu'il ait souvent confondu, suivant la méprise fran-
caise, le catholicisme avec le catholicisme romain, cependant,
dans certains passages, il les distingue. Dans le premier ap-
pendice du IIl®* volume, parlant de la France contemporaine,
il lui reproche, outre son «systéme d’éducation casernée», sa
persistance dans «un catholicisme particulier ». Le catholicisme
qui domine en France n’est donc qu'un catholicisme particu-
lier; et si Taine et vu plus clair, il I'eit appelé un catholi-
cisme antiuniversel, donc anticatholique et antichrétien.

E. M.

Petites Notices.

* Dr Ap. Assmann: Ildeen su einer New-Reformation der
Luthervischen Kivche,; Berlin, Bruer, br. 1905. — Si lauteur
veut sérieusement provoquer une nouvelle réforme de I'Eglise
luthérienne, il doit faire autre chose qu'une brochure de 32
pages et traiter 4 fond les questions qu'il n’a fait qu'effleurer.
Mais sa brochure peut étre utile & ceux qui veulent se rendre



175 —

compte, d'abord, de l'état d’esprit dans lequel ont été les dis-
ciples du Christ et les premiéres générations de chrétiens en
réfléchissant sur la vie et sur les enseignements du Christ;
ensuite, de la facon dont les évangiles ont été écrits, notam-

ent des motifs dogmatiques qui ont déterminé tel évangéliste
a parler de tel fait et de telle maniére, tel autre & en parler
autrement, tel autre & n’en pas parler du tout; divergences
qui importent fort, si 'on veut se faire une notion exacte de
la messianité de J.-C., de sa divinité et de notre rédemption.
L’auteur, qui est un croyant, n’entend nullement ébranler la
foi en J.-C. fils de Dieu et Sauveur, mais montrer les vraies
bases de cette foi, bases qu'il estime plus solides que les bases,
selon lui imaginaires ou légendaires, admises encore aujour-
d'hui par bon nombre de chrétiens. Telle est la portée de
cette étude trop courte et insuffisamment documentée.

¥ C. Bojan: Les Bulgares et le patriarche wcumiénique ou
Comment le Patriarche traite les Bulgares,; Neuchatel, Attin-
ger, in-8°, 143 p., 1905. — Si tout le mal que les Bulgares
disent des Grecs est vrai, et si tout le mal que les Grecs
disent des Bulgares est également vrai, alors on peut se de-
mander a4 quoi sert la religion chrétienne, ainsi comprise et
ainsi pratiquée, pour apaiser les haines de race. Combien on
est loin de St. Paul disant que dans I’Eglise du Christ il n'y
a «ni Juif, ni Grec» (Rom. X, 12, Gal.lll, 28)! A chaque page
de ce volume on lit les mots: «dpres rancunes, spoliations,
effusion de sang, esprit de malice, violences, persécutions, ana-
thémes, sacriléges, destruction de villages entiers, assassinats»,
et le tout pratiqué «systématiquement». On le voit, ce volume
est trés tristement instructif sur le peu de résultats que Ile
christianisme a obtenus dans les populations en question; et
ce n'est pas seulement le mauvais «esprit de race» qui est
linstigateur de ces scandales et de ces crimes, c'est aussi
le mauvais «esprit de hiérarchie», le mauvais «esprit de clo-
cher », cette jalousie et cet orgueil qui sont la contradiction
méme de l'esprit chrétien. Nous faisons des veeux ardents pour
la pacification religiense et ecclésiasiique de ces malheureux pays.

* Congres inlernational du Christianisme libéral el pro-
gressif (Geneve, 28-31 aoft 1905). — En attendant les Actes
mémes de ce congres, I'éditeur Kiindig publie, comme extraits,



176 —

les deux sermons de MM, Roberty et Wagner, et les deux
discours de MM. Chantre et Montet. On y trouvera des pen-
sées tres €levées, et aussi, croyons-nous, des malentendus, par
exemple: pourquoi ce congrés se dénomme-t-il congrés du
christianisme libéral et progressif? Tous les anciens-catholiques,
la plupart des anglicans et beaucoup de catholiques-romains
se glorifient non moins que les protestants en question d'étre
des chrétiens libéraux et progressistes. Comment, d’autre part,
dans ce congrés, a-t-on pu laisser figurer des orateurs qui sont
peut-étre libéraux et progressifs, mais qui ne sont certaine-
ment pas chrétiens? Ce congreés a manqué de clarté. Peut-étre
la publication des Actes mémes dissipera-t-elle ces malentendus.

= C-H. CorRNILL : Das Buch Jeremia; leipzig, Tauchnitz,
in-8°, 1905, Mk 10. — Ce volume de 335 pages trés conden-
s¢es, est inanalysable ici. Tout ce que nous en pouvons dire
pour le moment, c’est qu'il est rempli de documents précieux
et de remarques judicieuses, qu'il s'efforce d'aller au fond des
questions, qu’'il renferme une érudition ¢étonnante, qu'il doit
étre étudi¢, médité et approfondi par quiconque veut connaitre
sérieusementi et exactement le livre de Jérémie.

* Prof. Dr Fr. MULHAUPT : Kiérche, Politik, Sozialismus ;
Bonn, Georgi, 1905, br. — Les trois mots qui indiquent le
fond de cette étude, indiquent en méme temps toute la gravité
de la question. Le christianisme projette-t-il des lumiéres sur
les problémes politiques et sociaux? Quel chrétien pourrait en
douter ? Mais il est difficile de préciser ces lumiéres. On trou-
vera dans cette étude des observations trés justes, qui sont
une excellente contribution a la future solution du probléme.

# La Revue (Paris, Jean Finot): dans le n® du [7°F ociobre
7905 : E. Montet, le congreés international du christianisme libé-

ral & Geneéve,; —— 15 novembre: enquéte sur la morale sans
Dieu; G. Pellissier, a propos des «Deux Frances» de M. Seip-
pel; G. Savitsch, le prétre russe; — /¢ décembre: fin de len-

quéte sur la morale sans Dieu, et de 1'é¢tude de . Savitsch.

* E.-K. ZELENKA: Allkatholisches Handbiichlein, V. Aus-
cabe; Baden-Baden, Sommermeyer, 1905. — Cet exceilent
petit Indicateur contient un résumé de ce qu'est l'ancien-ca-
tholicisme; puis, les autorités de 1'Eglise ancienne-catholique
en Allemagne, en Suisse, en Autriche, en Hollande, en France,



— 177 —

en Amérique; ensuite, des renseignements sur la presse an-
cienne-catholique, sur les livres de priére, d'édification et d'en-
seignement, sur ses associations, ses paroisses, etc.

Ouvrages nouveaux.

Dey Christliche Orient (D* Lepsius): VI, 11. Heft. Nov. 1905.

Dr. J. ERNST: Papst Stephan 1. und der Ketzertaufstreit; Mainz,
Kirchheim, 1903, in-8°, Mk. 3. 50.

Jean FinoT: Le préjugé des races, 2¢ édit.; Paris, Alcan, in-8°.

Dr S. GELBHAUS: Propheten und Psalmisten; Wien, Lowit,
br. 57 S.

Dr. M. GRABMANN : P. Heinrich Denifle O. P. Eine Wiirdigung
seiner Forschungsarbeit. Mainz, Kirchheim, 1905, in-8°,
Mk. 1.50.

E.-G. KinGg, D. D.: The Psalms in three Collections, translated

with notes; Part III, third Collection (Books IV and V, Pss.
90-150), Cambridge, D. Bell, 1905, 5 s.

Prof. K. KUNSTLE : Antipriscilliana. Dogmengeschichtliche Unter-
suchungen und Texte aus dem Streite gegen Priscillians Irr-
lehre; Freiburg i. Br.,, Herder, in-8°, 248 S., 1905, Mk. 5.
(Sera étudié dans la prochaine livvaison.)

Monumenta judaica. 1. Pars. Bibliotheca Targumica. Aramaia,
Die Targumim zum Pentateuch. I Abt.: Onkelos. 1. Band,
I. Heft. Im akademischen Verlag, Wien, VI/1.

Néae Swiv: Numéro de septembre-octobre 1905, avec nombreuses
illustrations. Jérusalem, Couvent grec.

Dr E. PETAVEL-OLLIFF: La Résurrection de J.-C. e¢n face de
la science contemporaine; Lausanne, Payot, 1905, in-8°, 36 p.

Dr. B. ScumipT und Lic. O. MENSEL: A.-H. Franckes Briefe
(1704-1727>, als Beitrag zur Geschichte des Pietismus. Leip-
zig, Diirr, 1905, 170 S., Mk. 3.

G. VoLET: Catéchisme catholique, historique et dogmatique.
Paris, 68, rue de la Colonie, 172 p., 30 cts. (Approuvé par
M. l'archevéque d’Utrecht.)

Avis. Quelques ouvrages sont arrivés trop tard pour étre étudiés
ici; ils le seront dans la prochaine livraison.

Revue intern. de Théologic. Heft 53, 1906. 12



	Bibliographie théologique

