
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


787 -

CORRESPONDANCES.

A M. le Directeur de la « Revue internationale de théologie ».

Une brochure fort intéressante, écrite dans un sens iré-
nique et traitant de « l'Union des Eglises » '), vient de m'être
aimablement communiquée par son auteur, M. M. Malvy.
L'importance du sujet m'invite à une réponse, que je me permets
de vous envoyer avec prière de l'imprimer dans le prochain
numéro de la «Revue internationale de théologie».

Il y a deux voies très différentes pour arriver à l'union des

Eglises qui sont séparées soit par des différences dans
l'enseignement dogmatique, soit par des conflits politiques2).
L'une de ces voies est exclusivement scientifique : on prouve
la nécessité logique, théologique ou historique d'admettre ou
de rejeter tel dogme, tel enseignement, etc. L'autre voie
est de beaucoup la plus longue ; elle consiste à ne pas
s'appesantir sur les difficultés scientifiques, mais à commencer
par cultiver les bons rapports qui doivent exister entre les
chrétiens, quelque divergentes que puissent être leurs
doctrines théologiques; on se voit, on se parle, on se rapproche;
on constate que, en somme, le diable n'est pas aussi noir
qu'on le peint; qu'il y a de braves gens et même de bons
chrétiens parmi ceux qui admettent le Filioque ou l'Imma-
culée-Conception, comme il y en a parmi ceux qui les rejettent.

Quand vient la discussion sur les divergences, on
discute sans idée préconçue, sans fiel; les choses s'arrangent
plus facilement, on ne dispute pas, on cause avec une objectivité

plus grande, on tâche de se mettre au point de vue de

') Extrait du « Messager du Cœur de Jésus » (avril 1906) (Tournai).
2) C'est la question bulgare qui, peut-être plus que le Filioque, a été la

grande raison du conflit entre Photius et le pape Nicolas I" et de la séparation
définitive des deux Eglises.



— 788 —

l'adversaire on se comprend et. on finit par arriver à

l'union.

C'est pour le second système, le second modus procedendi,
que se prononce l'auteur. Il est indubitable que ce système a
du bon, qu'il égalise bien des aspérités, qu'il arrondit bien
des angles, qu'il est très sympathique; mais ce bon commencement

mène-t-il toujours au but? J'en doute!
M. Malvy, aux débuts de son article, développe avec

beaucoup de force l'idée de la réunion des Eglises, si nécessaire

à la chrétienté actuelle. Effectivement, n'est-il pas
évident que notre désunion est une cause de notre faiblesse vis-
à-vis des payens, ainsi que des gens hostiles à la religion
parmi les chrétiens mêmes'? Les payens n'ont-ils pas raison
de répondre à nos missionnaires: «Avant de venir prêcher
votre Christ, tâchez de vous mettre d'accord entre vous, ne
fût-ce que sur ce Christ même, que les uns appellent Dieu-
homme et les autres un homme divin! La chose faite, revenez
vers nous, nous vous écouterons!» Que peut-on leur objecter?
Mais ce qui est encore bien plus important, c'est que cette
désunion provoque des luttes intestines dans l'Eglise du Christ;
qu'elle amène, sinon la guerre civile, comme autrefois, des
luttes intestines qui épuisent les forces de la chrétienté, forces
dont elle a tant besoin pour repousser les attaques de

l'athéisme et du matérialisme, lesquels sapent l'autorité de

l'Eglise et lui enlèvent bien plus de fidèles que ne lui en
enlevaient les hérésies les plus dangereuses des temps anciens.

Là-dessus, tout le monde est d'accord; mais quand il
s'agit de s'organiser, de s'unifier pour repousser viribus unitis
les attaques ennemies, on s'arrête, on hésite, on se demande
s'il n'est pas contraire à la loi de Dieu de s'unir à des gens
qui diffèrent avec nous dans leur foi et dans d'autres choses

encore

Oui, certes, il faut s'unir, personne n'en doute; n'est-ce

pas la volonté du Sauveur lui-même? Oui, notre désunion est

un scandale; il faut y mettre un terme. Il est indubitable
aussi que, si les représentants des différentes dénominations
chrétiennes, au lieu de se regarder de travers, mettaient de

côté, d'un commun accord, leur malveillance historique, ce

serait un grand pas de fait. Un théologien m'écrivait derniè-



— 789 —

rement : « Men dont go by logic, but by sympathy. » II est
certain que, si de bons rapports et de bons sentiments
s'établissaient entre les représentants des diverses confessions, ils
auraient plus de facilité à s'entendre que maintenant où ces
sentiments font défaut. Je le répète, ce serait un grand pas de

fait, mais cela suffit-il Non : car, en fin de compte, nous nous
buterons à un obstacle plus sérieux que les sentiments de

malveillance des représentants des confessions rivales. Cet
obstacle sera dans les différences doctrinales des différentes
confessions

Ces différences sont-elles réellement de nature à entraver
l'union, surtout si des deux côtés on est bienveillant pour son
antagoniste? Ne voit-on pas que, sous ce rapport, il y a un
grand progrès; que certaines divergences ont beaucoup perdu
de leur âpreté, de leur importance Oui, heureusement Les

temps ont changé. Anciennement, on était prêt à traiter
d'hérétique tout chrétien qui se permettait d'émettre un avis
contraire à celui des représentants de la théologie officiellement
approuvée, solennellement déclarée vraie et obligatoire. Accuser
quelqu'un d'hérésie était chose coutumière. Maintenant on
commence à comprendre les choses d'une façon non seulement

plus chrétienne, mais encore plus savante. Il est facile
de constater ce progrès, entre autres, d'après les modifications

introduites, par exemple, par notre Eglise, dans le
formulaire d'admission, dans l'Eglise orthodoxe orientale, des
membres d'autres confessions chrétiennes. Il y a deux siècles,
les formules que devait prononcer le néophyte, étaient réellement

dures, terribles; il ne suffisait pas d'affirmer la doctrine
de l'Eglise orthodoxe, de réciter le credo de Nicée-Constantinople,

il fallait encore condamner dans des termes excessifs,
je dirai méprisants, la religion que l'on quittait ; on passait
en revue des divergences doctrinales qui actuellement ont
perdu toute valeur et auxquelles on attachait autrefois une
importance dogmatique. Tout cela plaisait aux gens grossiers,
fanatiques et souvent ignorants. Actuellement ces choses se

sont modifiées, la famille dans laquelle on entre n'exige plus
du nouveau venu qu'il insulte celle qu'il quitte ; le nombre
des points de litige a aussi diminué; je citerai comme exemple,
que l'on ne demande plus aux luthériens qui passent à
l'orthodoxie orientale, la croyance à la « transsubstantiation » ; le



— 790 —

« changement » suffit amplementx). Il est vrai aussi que,
actuellement, on admet plus de liberté dans les opinions théologiques,

on s'humanise de part et d'autre; tout cela est
parfaitement vrai. Je n'insiste ni sur les détails, ni sur les exemples ;

tout cela est connu des théologiens. Oui, grâce à une
théologie plus profonde, certaines doctrines manquant de base

dogmatique, certaines opinions libres qu'on s'efforçait de
transformer en dogmes obligatoires, ne sauraient plus être
considérées comme pouvant devenir des obstacles insurmontables
à l'union. On peut certainement espérer que les orthodoxes
d'Orient et les catholiques-romains finiront par s'entendre sur
l'ex Patre solo et l'ex Patre filioque, qui ne sont pas des

dogmes mais seulement des opinions théologiques2) ; que les
orthodoxes d'Orient et les anglicans parviendront aussi à
s'entendre sur le culte des images3). Je dois ajouter toutefois qu'il
serait difficile, sinon impossible, de traiter pratiquement d'union
avec la High Church; il faudrait d'abord qu'elle se séparât
officiellement de la Low Church et surtout de la Broad Church.

Oui, tout cela est possible et même probable. On pourrait
aussi s'entendre sur bien d'autres doctrines, et plaise à Dieu
que ce jour arrive Mais il y aura toujours un obstacle
insurmontable entre les chrétiens d'Orient et les catholiques-romains :

cet obstacle est le dogme de l'infaillibilité du Pape de Rome,
« défini » avec une si terrible précision et d'une façon si
irrémédiablement catégorique

M. Malvy critique (p. 5), avec raison, le parlement des

religions qui siégeait, il y a quelques années, à Chicago. Il
dit que ce projet d'union ne pouvait pas avoir de lendemain.
Cela est certain, et l'une des raisons qui l'ont tait avorter a

été surtout le fait que tous les chrétiens qui prenaient part
au congrès, en parlant d'union, avaient en vue des choses

très différentes. Effectivement, quel est le sens que peut
attacher à ce terme un chrétien d'Orient ou un anglican? Ils ont

') Cette innovation, qui d'ailleurs a déjà plusieurs années de date, ennuie et

gêne beaucoup ceux de nos théologiens qui se posaient en champions de ce terme

ultramontain, qu"ils croyaient ancien!

2) Voir l'étude du prof. Bolotoff, dans le n° 24 de la Revue int. de théologie,

1898, p. 681-712.

3) Voir ma correspondance sur ce sujet avec l'honorable Fr. Meyrick, dans la
Revue de la Société ançlo-continentale.



— 791 —

certainement en vue un ordre de choses identique à celui qui
existait aux débuts de l'histoire chrétienne des premiers
siècles, c'est-à-dire une confédération d'Eglises autocéphales,
réunies par le lien d'un dogme identique, mais absolument
libres dans leurs opinions théologiques et dans leur administration,

et n'acceptant pour chef que Jésus-Christ seul. Or,
est-ce bien là ce qu'entend l'honorable auteur de l'article en
question, et ce qu'entend Rome elle-même? Si tel était le cas,
nul doute que les tentatives de Lyon et de Ferrare-Florence
eussent abouti, car l'Orient était prêt à admettre la primauté
inter parcs. Mais, je le répète, telle n'est certainement pas
l'idée de Rome, qui veut dominer et qui exige la soumission
à ses infaillibles décrets.

Pavlosk, juillet 1906.
A. Kiréeff.

Remarque de la Direction. Pour compléter cette correspondance,

prière au lecteur de vouloir bien se reporter aux pages 530
à j35 et 634-635 de la précédente livraison de la Revue
internationale de théologie.


	Correspondances

