Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 56
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 787 —

CORRESPONDANCES.

A M. le Divecteur de la « Revue internationale de théologie».

Une brochure fort intéressante, écrite dans un sens iré-
nique et traitant de «1'Union des Eglises»?), vient de m’étre
aimablement communiquée par son auteur, M. M, Malvy. L'im-
portance du sujet m'invite & une réponse, que je me permets
de vous envoyer avec priere de l'imprimer dans le prochain
numéro de la « Revue internationale de théologie ».

Il y a deux voies trés différentes pour arriver a 'union des
Eglises qui sont séparées soit par des différences dans l'en-
seignement dogmatique, soit par des conflits politiques 2).
L’une de ces voies est exclusivement scientifique: on prouve
la nécessité logique, théologique ou historique d'admettre ou
de rejeter tel dogme, tel enseignement, etc... L’autre voie
est de beaucoup la plus longue; elle consiste a ne pas s'ap-
pesantir sur les difficultés scientifiques, mais a commencer
par cultiver les bons rapports qui doivent exister entre les
chrétiens, quelque divergentes que puissent étre leurs doc-
trines théologiques; on se voit, on se parle, on se rapproche;
on constate que, en somme, le diable n'est pas aussi noir
qu'on le peint; qu'il y a de braves gens et méme de bons
chrétiens parmi ceux qui admettent le Filioque ou 1'Imma-
culée-Conception, comme il y en a parmi ceux qui les rejet-
tent. Quand vient la discussion sur les divergences, on dis-
cute sans idée préconcgue, sans fiel; les choses s'arrangent
plus facilement, on ne dispute pas, on cause avec une objec-
tivité plus grande, on tache de se mettre au point de vue de

) Extrait du «Messager du Cceur de Jésus » (avril 1906) (Tournai).

%) Cest la question bulgare qui, peut-étre plus que le Filiogue, a été la
grande raison du conflit entre Photius et le pape Nicolas Ier et de la séparation
définitive des deux Eglises,



-— 788 —

Padversaire... on se comprend et... on finit par arriver a
I'union. '

C'est pour le second systeme, le second modus procedend:,
que se prononce l'auteur. Il est indubitable que ce systeéme a
du bon, qu'il égalise bien des aspérités, qu'il arrondit bien
des angles, qu'il est trés sympathique; mais ce bon commen-
cement meéne-t-il toujours au but? J'en doute!

M. Malvy, aux débuts de son article, développe avec
beaucoup de force l'idée de la réunion des Eglises, si néces-
saire a la chrétienté actuelle. Effectivement, n'est-il pas évi-
dent que notre désunion est une cause de notre faiblesse vis-
a-vis des payens, ainsi que des gens hostiles a la religion
parmi les chrétiens mémes? Les payens n'ont-ils pas raison
de répondre & nos missionnaires: « Avant de venir précher
votre Christ, tachez de vous mettre d’accord entre vous, ne
fat-ce que sur ce Christ méme, que les uns appellent Dieu-
homme et les autres un /Zomme divin! La chose faite, revenez
vers nous, nous vous écouterons!» Que peut-on leur objecter?
Mais ce qui est encore bien plus important, c'est que cette
désunion provoque des luttes intestines dans I’Eglise du Christ;
qu'elle ameéne, sinon la guerre civile, comme autrefois, des
luttes intestines qui épuisent les forces de la chrétienté, forces
dont elle a tant besoin pour repousser les attagques de
I'athéisme et du matérialisme, lesquels sapent l'autorité de
I’Eglise et lui enlévent bien plus de fideles que ne lui en
enlevaient les hérésies les plus dangereuses des temps anciens.

La-dessus, tout le monde est d'accord; mais quand il
s’agit de s'organiser, de s'unifier pour repousser virtbus wunitis
les attaques ennemies, on s'arréte, on hésite, on se demande
s'il n’est pas contraire a la loi de Dieu de s'unir a des gens
qui different avec nous dans leur foi et dans d’autres choses
encore! ..

Oui, certes, il faut s'unir, personne n'en doute; n'est-ce
pas la volonté du Sauveur luiméme? Oui, notre désunion est
un scandale; il faut y mettre un terme. Il est indubitable
aussi que, si les représentants des différentes dénominations
chrétiennes, au lieu de se regarder de travers, mettaient de
coté, d'un commun accord, leur malveillance historique, ce
serait un grand pas de fait. Un théologien m'écrivait dernié-



— 789 —

rement: « Men dont go by logic, but by sympathy.» II est
certain que, si de bons rapports et de bons sentiments s'éta-
blissaient entre les représentants des diverses confessions, ils
auraient plus de facilité a s’entendre que maintenant ou ces
sentiments font défaut. Je le répete, ce serait un grand pas de
fait, mais cela suffit-il? Non: car, en fin de compte, nous nous
buterons a un obstacle plus sérieux que les sentiments de
malveillance des représentants des confessions rivales. Cet
obstacle sera dans les différences doctrinales des différentes
confessions !

Ces différences sont-elles réellement de nature a entraver
I'union, surtout si des deux coétés on est bienveillant pour son
antagoniste? Ne voit-on pas que, sous ce rapport, il y a un
grand progrés; que certaines divergences ont beaucoup perdu
de leur apreté, de leur importance? Oui, heureusement! Les
temps ont changé. Anciennement, on était prét a traiter d’hé-
rétique tout chrétien qui se permettait d’émettre un avis con-
traire a celui des représentants de la théologie officiellement
approuvée, solennellement déclarée vraie et obligatoire. Accuser
quelqu’un d'hérésie ¢était chose coutumiére. Maintenant on
commence a4 comprendre les choses d'une fagon non seule-
ment plus chrétienne, mais encore plus savante. 1l est facile
de constater ce progres, entre autres, d’apres les modifica-
tions introduites, par exemple, par notre Eglise, dans le for-
mulaire d’admission, dans I'Eglise orthodoxe orientale, des
membres d'autres confessions chrétiennes, 11 y a deux siecles,
les formules que devait prononcer le néophyte, étaient réelle-
ment dures, terribles; il ne suffisait pas d’affirmer la doctrine
de V'Eglise orthodoxe, de réciter le credo de Nicée-Constanti-
nople, il fallait encore condamner dans des termes excessifs,
je dirai méprisants, la religion que l'on quittait; on passait
en revue des divergences doctrinales qui actuellement ont
perdu toute valeur et auxquelles on attachait autrefois une
importance dogmatique. Tout cela plaisait aux gens grossiers,
fanatiques et souvent ignorants. Actuellement ces choses se
sont modifi€ées, la famille dans laquelle on entre n’exige plus
du nouveau venu qu'il insulte celle qu'il quitte; le nombre
des points de litige a aussi diminué; je citerai comme exemple,
que I'on ne demande plus aux luthériens qui passent a 1'or-
thodoxie orientale, la croyance a la «transsubstantiation »; le



« changement » suffit amplement!?). Il est vrai aussi que, actuel-
lement, on admet plus de liberté dans les opinions théologi-
ques, on s’humanise de part et d’autre; tout cela est parfai-
tement vrai. Je n'insiste ni sur les détails, ni sur les exemples;
tout cela est connu des théologiens. Oui, grace a une théo-
logie plus profonde, certaines doctrines manquant de base
dogmatique, certaines opinions libres qu'on s'efforc¢ait de trans-
former en dogmes obligatoires, ne sauraient plus étre consi-
dérées comme pouvant devenir des obstacles iusurmontables
a4 l'union. On peut certainement espérer que les orthodoxes
d'Orient et les catholiques-romains finiront par s'entendre sur
Vex Patre solo et Vex Patre filiogue, qui ne sont pas des
dogmes mais seulement des opinions théologiques?); que les
orthodoxes d'Orient et les anglicans parviendront aussi 4 s'en-
tendre sur le culte des images?®). Je dois ajouter toutefois qu'il
serait difficile, sinon impossible, de traiter pratiquement d'union
avec la High Church, il faudrait d’abord qu’elle se séparat
officiellement de la Low Church et surtout de la Broad Church.

Oui, tout cela est possible et méme probable. On pourrait
aussi s’entendre sur bien d'autres doctrines, et plaise a4 Dieu
que ce jour arrive! Mais il y aura toujours un obstacle znsur-
montable entre les chrétiens d'Orient et les catholiques-romains:
cet obstacle est le dogme de l'infaillibilité du Pape de Rome,
« défini» avee une si terrible précision et d'une fagon si irré-
médiablement catégorique!

M. Malvy critique (p. 5), avec raison, le parlement des
religions qui siégeait, il y a quelques années, a Chicago. Il
dit que ce projet d'union ne pouvait pas avoir de lendemain.
Cela est certain, et l'une des raisons qui l'ont tait avorter a
été surtout le fait que tous les chrétiens qui prenaient part
au congres, en parlant d’'union, avaient en vue des choses
tres différentes. Effectivement, quel est le sens que peut atta-
cher a4 ce terme un chrétien d'Orient ou un anglican? Ils ont

1) Cette innovation, qui d'ailleurs a déja plusieurs années de date, ennuie et
géne beaucoup ceux de nos théologiens qui se posaient en champions de ce terme
ultramontain, qu'ils croyaient ancien!

2y Voir I'étude du prof. Bolotoff, dans le n° 24 de la Revue int. de théologie,
1898, p. 681-712.

%) Voir ma correspondance sur ce sujet avec I'honorable Fr. Meyrick, dans la
Revue de la Société anglo-continentale.



— 791 —

certainement en vue un ordre de choses identique 4 celui qui
existait aux débuts de l'histoite chrétienne des premiers
siecles, c'est-a-dire wune confédération d’Eglises autocéphales,
rvéunies parv le lien d'un dogme identique, mais absolument
libres dans leurs opinions théologiques et dans leuwr adminis-
tration, et wacceptant pour chef que Jésus-Christ seul. Or,
est-ce bien 12 ce qu'entend l'honorable auteur de l'article en
question, et ce qu'entend Rome elle-méme? Si tel était le cas,
nul doute que les tentatives de Lyon et de Ferrare-Florence
eussent abouti, car 'Orient était prét a admettre la primauté
inter pares. Mais, je le répeéte, telle n’est certainement pas
I'idée de Rome, qui veut dominer et qui exige la sowumission
a ses infaillibles décrels.

Pavlosk, juillet 1906,
A. KIREEFF.

Remarque de la Direction. Pour compléter cette correspon-
dance, priére au lecteur de vouloir bien se reporter aux pages 530
a 535 et 634-635 de la précédente livraison de la Revue znter-
nationale de théologie.




	Correspondances

