
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


769 —

VARIÉTÉS.

I. — La « Petite Eglise » de Toulouse.
M. Jean Gros a retrouvé, dans les archives départementales

de la Haute-Garonne, une liasse de lettres et papiers
saisis par la police en 1811, et qui jettent quelque lumière
sur la Petite Eglise de Toulouse. Il en a fait la matière d'une
étude qui a paru dans la « Revue de Paris > (1er juin 1906,

p. 621-643), et de laquelle j'extrais les détails suivants :

Les prêtres et les fidèles anticoncordataires étaient
traqués par la police, réduits ä se déguiser, à se cacher, à

officier en chambre : de là le nom de chambristes qu'on leur
donna dans le midi, concurremment avec les noms d'illuminés
ou de puristes. Malgré tout, ils résistèrent à la persécution
impériale et à celle de la Restauration. Ils reconnaissaient
comme évêques les 38 évêques de France qui s'étaient réfugiés

à Londres et qui avaient publié, en avril 1803, les
Réclamations canoniques au pape. Ces évêques, malgré le pape,
se considéraient toujours comme les titulaires de leurs anciens
sièges. Ne pouvant les occuper eux-mêmes, ils déléguèrent
leurs pouvoirs à des prêtres, qui, restés dans le pays,
agissaient en leur nom, sans tenir compte des évêques concordataires.

Parmi ces vicaires épiscopaux se distinguèrent surtout
Blanchard et Clément en Normandie, et Sébastien Lucres à

Toulouse. Ce dernier fut, pendant vingt ans, le véritable chef
de la « Petite Eglise » du Midi.

M. Jean Gros a consulté aussi la « Correspondance apostolique

des évêques légitimes français, exilés pour la foi, avec
les administrateurs généraux catholiques résidant en France »

(brochure de 32 pages, sans date ni nom d'auteur, probablement

publiée à Toulouse en 1823, par l'abbé de la Roche-
Aymon, successeur de Lucres).

Napoléon ne voulait pas tolérer les ecclésiastiques qui
n'étaient ni réunis à la communion des évêques, ni soumis au

Revue intern, de Théologie. Heft 56, 1906. 50



— 770 —

concordat. Lucres avait un assez grand nombre d'auxiliaires.
Nous en connaissons une douzaine : les abbés Puntis et Da-
rolles du Gers, Urtier et Font de l'Ariège, Mercier, Noirdent,
Ufferte, Joannis, Marze, Deydé, Ducassé et Dilhan. La
plupart avaient un pied-à-terre à Toulouse, souvent même deux ;

pour mieux dépister la police, ils prenaient leurs repas dans
une maison et couchaient dans une autre. Ils se déguisaient
de façons très variées, parfois en vieilles femmes. Cette Petite

Eglise » avait une organisation, une hiérarchie, une
discipline. Dilhan était comme le coadjuteur de Lucres.

En 1809, circula un pamphlet très hostile au Concordat :

Correspondance authentique de la cour de Rome avec la
France- En 1811, nouvel écrit d'opposition: La Nouvelle
Eglise gallicane convaincue d'erreur ou Réfutation du
Catéchisme national ; son but paraissait être d'alarmer les
consciences et d'insinuer que l'intention de Sa Majesté était de
réunir les diverses sectes du christianisme <- et de s'en
déclarer le chef ». Une autre brochure : Exposition abrégée des
caractères de l'Eglise catholique, due sans doute à l'abbé
Dilhan, expose la doctrine des puristes toulousains ; elle traite
de sectes les constitutionnels et les protestants ; elle prétend
que l'Eglise consulaire renferme aussi des hérétiques, tandis
que l'Eglise catholique véritable n'est composée que des fidèles
c'est-à-dire des chrétiens qui professent la foi véritable. On y
tient fe pape pour très faillible, et les fidèles doivent le traiter

comme hérétique quand il tombe dans l'hérésie. « S'il y
a quelque différence entre l'hérésie d'un pape et celle des

simples particuliers, c'est qu'elle est plus criminelle dans le

pape que dans les simples particuliers La multitude
n'empêche pas l'erreur d'être toujours l'erreur. L'Eglise consulaire
n'ayant pas toutes les marques nécessaires pour pouvoir être
regardée comme l'Eglise de J.-C, ceux qui s'y sont incorporés

ont dû nécessairement abandonner l'ancienne, et la vérité
doit par conséquent se trouver avec ceux qui n'ont pas voulu
adopter des nouveautés Les consulaires forment en France
le plus grand nombre ; mais comparés avec les catholiques
répandus dans divers pays, ils ne forment que le petit nombre.»

Lucres a enseigné que le mariage bénit par un prêtre
concordataire est valide et doit être tenu pour tel, ainsi que
celui des protestants. A partir de 1817, de Thémines, ancien



— 771 —

évêque réfractaire de Carcassonne, était considéré comme le

chef de la « Petite Eglise » française. En 1822, une longue
lettre contre le pape était adressée aux évêques à l'occasion
d'un concile réuni à Presbourg ; cette lettre était signée par
17 prêtres, presque tous Normands, et par Lucres et Clément,
vicaires-généraux de Lombez et de Rouen. Lucres mourut à

Toulouse, le 6 janvier 1823, âgé de 88 ans. Son vieil
auxiliaire Dilhan le suivit dans la tombe l'année suivante. L'abbé
de La Roche-Aymon prit la direction du pusïllus grex dont la

constance, espérait-il, ramènerait les faux catholiques dans le
chemin de la vérité. Beaucoup de petits groupes se sont

désagrégés, mais d'autres sont restés fermes et rendent encore
témoignage au catholicisme ancien.

II. — Eine reformkatholische Stimme in Italien.
(„E Santo", von Antonio Fogazzaro.)

Hermann Schell hat das Wort geschrieben: „Der
Katholizismus ist seiner Natur und Geschichte zufolge eine Triebkraft

des Fortschritts, weil eben von der treu bewahrten und

gründlich erfassten vollen christlichen Wahrheit naturgemäss
der lebendigmachende Geist steter Vervollkommnung auf allen
Gebieten der menschlichen Kultur hervorgeht^ (Der
Katholizismus als Prinzip des Fortschritts, p. 3). Auf diesem Prinzip
hissend, haben sich je und je namhafte Katholiken in den

Dienst der Wiedergewinnung der modernen Welt für den
Katholizismus gestellt. Es sind Namen von Klang, die innerhalb
des letzten Jahrhunderts in verschiedenen Ländern Europas
laut genannt wurden: in Frankreich Männer wie Lacordaire,
Montalembert, Gratry, Abbé Coeur, Gerbet u. a. ; in England
die Kardinäle Newman und Manning; in Italien u. a. Luigi
Tosti und Curci ; in Deutschland Möhler, Sailer, Hirscher u. a.

In unsrer Zeit sind andere in ihre Fusstapfen getreten : F. X.
Kraus, Hermann Schell, Ehrhard u. a. in Deutschland, Abbé
Loisy, um nur den einen zu nennen, in Frankreich, und in
jüngster Zeit Antonio Fogazzaro in Italien. Auf Fogazzaros „II
Santo" möchten wir hier aufmerksam machen.

Das Buch ist ein „Roman", aber dies Kleid, das der Sache

gegeben wird, ist nebensächlich. Die Sache selbst ist das



— 772 —

wichtigere. Im Mittelpunkte des Buches steht ein Mann, dessen
Frau dem Irrsinn verfallen ist, und der mit einer anderen,
von ihrem Manne geschiedenen Frau in Beziehungen tritt. Als
es mit seiner Frau zum Sterben kommt, gewinnt sie ihren
klaren Verstand wieder. Das erschüttert den Mann derart,
dass er flieht, in einem Kloster als Gärtner drei Jahre lang
arbeitet und seine Tage in Gebet, Fasten und Kasteiungen
zubringt, so dass er bald bei dem Volke in den Geruch der
Heiligkeit kommt. Es ist „II Santo", den Fogazzaro eine
Reform der Kirche predigen lässt. Er lässt ihn bis zum Papst
vordringen und diesem eine Reform ans Herz legen. Um nicht
abzuschwächen, fassen wir ihn selbst reden :

„Heiliger Vater, die Kirche ist krank! Vier böse Geister
sind in ihren Körper eingedrungen, um mit dem hl. Geiste dort
Krieg zu führen. Einer ist der Geist der Lüge. Auch der Geist
der Lüge verwandelt sich in einen Engel des Lichts, und viele
Seelsorger, viele Lehrer der Kirche, viele gute und fromme
Gläubige hören demütig auf den Geist der Lüge in dem Wahne,
einen Engel zu hören. Christus hat gesagt: „Ich bin die Wahrheit",

und viele in der Kirche, selbst Gute, selbst Fromme,
legen in ihrem Herzen die Wahrheit ab, haben keine
Ehrfurcht vor der Wahrheit, die sie nicht religiös heissen, fürchten,

dass die Wahrheit die Wahrheit zerstöre, setzen Gott wider
Gott, ziehen die Finsternis dem Lichte vor, und so erziehen
sie dann die Menschen. Sie nennen sich Gläubige und ver
stehen nicht, wie kärglich und wie feig ihr Glaube ist, wie
ferne sie sind vom Geiste des Apostels, der alles erforscht und
alles prüft. Buchstabenanbeter, wollen sie Erwachsene zu einer
Kinderkost zwingen, die die Erwachsenen zurückweisen Sie

sind Ursuche einer unheilvollen Entartung des Glaubens, die
das ganze religiöse Leben vergiftet Heiliger Vater! Heute
wissen nur wenige Christen, dass Religion nicht hauptsächlich
Zustimmung des Verstandes zu gewissen Formeln der Wahrheit

ist, sondern dass sie hauptsächlich Handeln und Leben
nach dieser Wahrheit ist. Und sie, die es wissen, sie, die die
Wahrheit in ihrem Plerzen nicht ablegen, sie, die den erhabensten

Kultus der göttlichen Wahrheit haben, die in einem
furchtlosen Glauben für Christus, für die Kirche und für die
Wahrheit erglühen — sie werden bitter befehdet, sie werden
als Ketzer verlästert, sie werden zum Stillschweigen gezwungen,



— 773 —

und alles das vermittelst des Geistes der Lüge, der seit
Jahrhunderten eine Tradition von Betrug gewebt hat, durch welche
alle die, die ihm heute dienen, Gott zu dienen wähnen, wie es

die ersten Christenverfolger wähnten ..."
„Wenn der Klerus dem Volke das innerliche Gebet, das

die Seele ebenso heilt, wie gewisse abergläubische Gebräuche
sie verderben, allzuwenig beibringt, so ist der Grund hierfür
der zweite böse Geist, der in der Gestalt eines Lichtengels die
Kirche schädigt. Das ist der Geist der Herrschsucht des Klerus.
Jenen Geistlichen, die vom Geiste der Herrschsucht besessen

werden, behagt es nicht, dass die Seelen direkt und ohne
Vermittlung mit Gott verkehren und ihn um Rat und Führung
bitten. Zu gutem Ende, so betrügt der Böse die Gewissen, zu

gutem Ende! Aber sie wollen jene in ihrer Eigenschaft als
Vermittler beherrschen, und deren Seelen werden kraftlos,
scheu und knechtisch. Die schlimmen Schäden des Geistes der
Herrschsucht sind verschiedenartige. Er hat die alte, heilige,
katholische Freiheit unterdrückt. Er trachtet, aus dem

Gehorsam, auch wo er nicht durch Gesetze geboten ist, die
oberste Tugend zu machen. Er möchte Unterwürfigkeit
beanspruchen, wo sie nicht vorgeschrieben ist, und Widerrufe gegen
bessere Überzeugung fordern Heiliger Vater! Der Geist
der Herrschsucht möchte sich auch an Ihnen erproben. Geben
Sie nicht nach, heiliger Vater Sie sind das Oberhaupt der
Kirche. Gestatten Sie nicht, dass andere Sie beherrschen
Lassen Sie die Bischöfe häufig sich in Nationalkonzilien
vereinigen, lassen Sie das Volk teilhaben an der Wahl der
Bischöfe, indem Sie vom Volke geliebte und verehrte Männer
auswählen Und die Bischöfe sollten sich mit dem Volke
vermischen, nicht nur, um durch Triumphbogen einzuziehen und
sich beim Klang der Glocken begrüssen zu lassen, sondern
um die Menschen kennen zu lernen und sie nach Christi Vorbild
durch gutes Beispiel zu belehren, anstatt wie orientalische Fürsten
in ihren bischöflichen Residenzen abgesondert zu bleiben ..."

„Der dritte böse Geist, der die Kirche schädigt, verkleidet
sich nicht in einen Lichtengel, denn er weiss, dass er
doch nicht täuschen könnte; er begnügt sich damit, im Gewand
allgemein menschlicher Redlichkeit aufzutreten. Es ist der
Geist der Habsucht. Christi Stellvertreter lebt in diesem Palaste,
wie er in seinem Bischofssitz gelebt hat, mit dem reinen



— 774 —

Herzen des Armen. Viele verehrungswürdige Geistliche leben
mit gleichem Herzen in der Kirche, aber der Geist der Armut
wird dort nicht genugsam gelehrt, wie Christus ihn lehrte
Der Geist zwingt mich, noch mehr zu sagen. Man bereite den Tag,
an dem Christi Verkündiger das Beispiel tatsächlicher Armut
geben, an dem sie das Gelübde der Armut ablegen, ebenso wie
das Gelübde der Keuschheit, wobei ihnen die Worte Christi
an die Zweiundsiebzig zum Vorbild dienen mögen Es werden

nur wenige, aber sie werden das Licht der Welt sein.

Heiliger Vater, sind jene es heute? Irgend einer mag es sein;
die meisten sind weder Licht noch Finsternis."

„Der vierte böse Geist ist der Geist der Erstarrung. Dieser
gibt sich das Ansehen eines Engels des Lichts. Auch die
Katholiken, Geistliche wie Laien, vom Geiste der Erstarrung
beherrscht, glauben Gott wohlgefällig zu sein, wie es die eifernden
Juden glaubten, die Christum ans Kreuz schlagen Hessen. Die
ganze Priesterpartei, heiliger Vater, ja sogar alle religiösen
Männer, die heute den fortschrittlichen Katholizismus bekämpfen,
würden in gutem Glauben, in Moses' Namen, Christum haben
kreuzigen lassen. Sie sind Fanatiker der Vergangenheit ; sie

möchten alles in der Kirche unveränderlich haben bis auf die
Formen der päpstlichen Sprache, bis auf die Palmenwedel, die
dem priesterlichen Herzen Eurer Heiligkeit widerstreben, bis
auf die sinnlosen Traditionen, die es einem Kardinal verbieten,
zu Fuss auszugehen, und es skandalös finden würden, wenn er
die Armen in ihren Pläusern aufsuchte. Es ist der Geist der

Erstarrung, der, indem er Dinge bewahren möchte, die
unmöglich zu bewahren sind, uns dem Gelächter der Ungläubigen
aussetzt; eine schwere Schuld vor Gott Treten Sie hinaus,
heiliger Vater! Lazarus leidet und stirbt jeden Tag; gehen
Sie, Lazarus zu sehen Christus ruft um Hülfe in all den
armen menschlichen Geschöpfen, die da leiden. Ich habe von
der Galleria Lapidaria die Lichter gesehen, die aus einem
anderen Palaste in Rom funkelten. Wenn menschlicher Schmerz
in Christi Namen ruft, so antwortet man dort vielleicht: „Nein11,

aber man geht. Vom Vatikan aus antwortet man Christo :

„Ja", aber man geht nicht. Was wird Christus in der schrecklichen

Stunde des Gerichtes sagen, heiliger Vater? ..."
In dieser Sprache spricht „Il Santo"-Fogazzaro auch zu

Religiösen und Weltleuten, zu allen, die um ihn sich scharen.



— 775 —

Es ist eine Sprache, die in ihrer Kraft und Glut an Bernhard
von Clairvaux und an Savonarola erinnert. Und wir begreifen,
class Leute verschiedenster Richtung um ihn sich scharen :

gläubige Katholiken und Skeptiker, Gottsucher und Atheisten,
ernste Männer und schwärmerische Frauen, und vor allen die
Jugend, die vom Geiste materialistischer Weltanschauung
angekränkelte, von den Siegen der Naturwissenschaften trunkene
Jugend. Wir begreifen auch, dass das Buch in Italien ein so

grosses Aufsehen hervorgerufen hat. Und wir müssen
unwillkürlich an ein Wort des verewigten F. X. Kraus denken: „Die
Idee des religiösen Katholizismus, einmal hinausgeworfen, wird
ihren Siegeslauf nehmen und in wenigen Jahrzehnten sich eine
Welt erobern ; sie wird dem Christentum ein neues Heim bauen,
nicht in einer vom Zwang zusammengehaltenen, vom Schrecken
beherrschten Umhegung, wohl aber im Herzen einer
geläuterten, in sich eingekehrten und dabei ihrer Freiheit und ihres
Daseins frohen Menschheit."

Aber — und das ist die ernste Schlussfrage — ist dies
alles unter dem Papste und mit dem Papste möglich Kann und
wird dieser vor allem Politik und Religion trennen? Schon
Dante sagt:

« Di oggimai che la Chiesa di Roma
Per confondere in se due reggimenti,
Cade nel fang'o, e se brutta e la soma. »

(Purg. 16, 127-130.)

Und Bernhard von Clairvaux ruft seinem Schiller Eugen III.
zu („De consider.", IL 6, III. 1): „Zwischen dem Apostolat und
der Herrschaft wähle ; willst du beides besitzen, wird dir beides
verloren gehen."

Und weil er beides besitzen will, ist eine Reform unter
ihm und mit ihm nicht möglich. Das haben die Altkatholiken
wohl erkannt und haben die Bahn der Reform ohne ihn
beschritten. Antonio Fogazzaros interessantes Buch wird von
Tausenden gelesen werden, einen praktischen Erfolg wird es

nicht haben.
Pfr. Schirmee.



776

III. — Deux importants articles de M. de Narfon.

Le premier traite de la nomination des évêques de France
par le pape. Il a paru dans le «Journal de Genève» (10 et
21 juillet 1906). J'en détache le passage suivant:

«L'histoire nous montre que, dès l'origine de l'Eglise et
jusqu'à l'ère concordataire en France, c'est-à-dire jusqu'aux
premières années du seizième siècle, les évêques étaient, non
point nommés par le Saint-Siège, mais au contraire élus dans
chaque diocèse, d'abord par le clergé et le peuple, ensuite

par le clergé, plus tard par les chapitres, avec ou sans
intervention du pouvoir civil, mais en tout cas sans l'intervention
de Rome. Le Concordat de 1516 supprime l'élection et attribue

au roi le droit de nommer les évêques, en réservant au
pape l'institution canonique. Le Concordat de 1802 rétablit
dans nos lois, sur ce point essentiel, les prescriptions
concordataires de 1516, allégées toutefois de certaines garanties que
Léon X y avait prises contre le pouvoir royal. En fait, comme
en droit, à l'exception de nos premiers évêques, que la Gaule
reçut de Rome, aucun évêque titulaire d'un siège français n'a
été nommé directement, ni même indirectement, par le pape
avant 1906.

Maintenant, le droit de l'Etat, en matière de nominations
épiscopales, est en déshérence. Est-ce une raison suffisante

pour que le pape le confisque à son profit? Aucun précédent,
aucune constitution de l'Eglise ne lui donne ce droit. Bien
plus, les anciens papes ont établi des règles qui le lui refusent
formellement, en affirmant un droit en contradiction absolue
avec celui-ci. Qui prœfccturus est omnibus ab omnibus eli-

gatur, dit S. Léon. Or, S. Léon jouissait, on peut le croire,
autant que Pie X, de l'assistance du Saint-Esprit dans le
gouvernement de l'Eglise. En outre, la règle qu'il fixait dans les
termes que je viens de rappeler a passé, avec des modalités

diverses, dans la pratique de l'Eglise universelle, car là
même où l'exercice du droit électoral est concentré entre les
mains des chapitres, ou des curés, ou des évêques, ou même
du souverain, ces chapitres, ces curés, ces évêques, ce souverain

sont censés représenter le clergé et le peuple intéressés
à l'élection, et ils le représentent en effet si, ayant autorité
sur eux, ils connaissent leurs besoins et sont aptes, d'autre



— 777 —

part, à juger de l'idonéité de tel ou de tel candidat, tandis
que la pratique nouvelle inaugurée par Pie X ne va pas
moins à rencontre de la tradition ecclésiastique que de la
raison et du bon sens.

Le pape ne peut pas représenter le clergé et les fidèles
d'un diocèse français au point de vue que nous venons
d'indiquer, parce que, s'il est vrai qu'il ait autorité sur eux,
comme chef de l'Eglise universelle, il ne connaît cependant
ni ce clergé, ni ces fidèles, ni ce diocèse, et il n'est pas en
état de se renseigner utilement. Il ne connaît pas davantage
les candidats à l'épiscopat. En somme, il n'a pas un seul des
éléments qui concourent généralement à un choix judicieux.

Il faut donc, pratiquement, que le pape s'en rapporte à

quelques conseillers. Quels sont ces conseillers?
On assure que Pie X s'est fait une loi de ne choisir pour

évêques que des prêtres figurant sur certaines listes qui lui
sont présentées par les évêques de la région où sont situés
les sièges vacants. Ce système est déplorable, à quelque point
de vue qu'on l'envisage. D'abord, sa clandestinité ouvre la
porte à toutes les intrigues, à tous les marchandages, à toutes
les injustices. En outre, un évêque ne connaît bien que son

propre clergé. Et par conséquent il ne peut recommander
sérieusement au pape qu'un ou plusieurs de ses prêtres. Il y
aura donc au moins autant de prêtres recommandés pour un
seul siège qu'il y aura d'évêques consultés par Rome. D'après
quel critérium le pape découvrira-t-il le plus digne? En outre,
le seul diocèse directement intéressé dans l'affaire sera le
seul aussi qui n'aura pas voix au chapitre, puisqu'il n'a pas
d'évêque et que précisément il s'agit de lui en donner un.

Qui donc pourra réellement représenter, dans une
nomination episcopale, le diocèse à la vacance duquel il s'agit de

pourvoir?
Sera-ce le chapitre? Ce pourrait être le chapitre, s'il se

composait de prêtres éminents, ayant occupé des fonctions
paroissiales ou administratives importantes, s'étant trouvés, au
cours de leur carrière, en actif contact avec le peuple, aptes
à connaître les hommes et connaissant assez, en fait, le
clergé pour y découvrir sans peine le plus digne. Mais les
chapitres actuels ne sont pas ainsi composés. Leurs membres
ne se distinguent, en général, des autres membres du clergé



— 778 —

que par leur vieillesse, leurs infirmités, leur désir de vivre en
paix avec le monde et avec eux-mêmes. Les chapitres actuels
sont des corps morts. Ils ne peuvent pas donner la vie. Et
sans doute il n'y a pas lieu d'exclure les chanoines de l'élection

de l'évêque, mais il serait encore plus excessif de la
laisser à leur discrétion.

En l'état actuel, il ne semble pas qu'un diocèse puisse
être mieux représenté, dans le sens et pour le but qui nous
occupent, que par son propre clergé. Il est d'ailleurs évident
que les anciens de ce clergé représenteront plus parfaitement
le diocèse que ne le feraient de jeunes prêtres, nouveaux
venus à la vie paroissiale. C'est donc les anciens qui devraient
avoir la plus large part à l'élection de l'évêque. Et toutefois,
l'opinion des jeunes n'étant point négligeable, il serait bon
qu'on leur permît de déléguer quelques-uns d'entre eux à
l'assemblée ou aux assemblées électorales. Ces délégués exposeraient

là, en toute liberté, les desiderata de leurs mandants-
Il résulterait de cet échange de vues un supplément d'information

très appréciable pour le corps électoral.»
M. de N. déclare ensuite qu'il serait prématuré de rendre

actuellement aux laïques, c'est-à-dire aux simples fidèles, leur
droit électoral; il pense que les fidèles doivent auparavant
reprendre dans les associations cultuelles l'exercice de la vie
paroissiale et de la vie diocésaine. Nous nous permettons
d'être d'un avis opposé, nous qui connaissons pratiquement
le zèle des fidèles dans les questions électorales. M. de N.
n'est pas en situation de constater ce fait, et nous comprenons

sa méfiance. Mais le bon sens des fidèles n'est pas mort,
et il est facile de l'éclairer. M. de N. ajoute:

«Nous sommes, au point de vue religieux, à une époque
de transition. Et toutes les transitions, surtout dans un
domaine si délicat, sont à ménager. Mais il serait vraiment
dommage que l'Eglise, à laquelle le législateur de 1905 a restitué
la pius précieuse de ses libertés, celle d'élire ses chefs
conformément à ses propres lois, se montrât embarrassée de

cette liberté au point d'y renoncer aussitôt et consentît donc
à n'échapper à la servitude du pouvoir civil que pour tomber
dans un autre esclavage, celui des courtisans du pontife
romain. »



— 779 —

Le second article (paru dans le même journal, du 18 août
1906) est intitulé: Course à l'abîme, à propos de la condamnation

des associations cultuelles par Pie X. En voici quelques

extraits :

« C'est un grand mal que si peu de lumière dans une si
grande place. »

« Ce mot est de Bossuet, parlant du pape Innocent XI, à

propos des affaires de l'Eglise gallicane. Si nous avions en
France, à l'heure actuelle, un autre Bossuet, nul doute qu'au
lendemain de la nouvelle Encyclique de Pie X sur la Séparation,

il n'appliquât le même mot à cet autre Innocent. Et peut-
être compléterait-il sa pensée en ajoutant que c'est un mal
plus grand encore, qu'il soit au pouvoir d'un étranger
d'introduire en Prance, fût-ce par ignorance plus que par mauvais

vouloir, une cause si profonde de trouble et de division.
«Le pape rejette et interdit toute espèce d'association,

cultuelle ou canonique, et par conséquent toute possibilité
d'accommodement avec la loi du 9 décembre 1905. La raison
qu'il en donne, c'est l'impossibilité d'établir « d'une façon
certaine et légale que la divine constitution de l'Eglise, les droits
immuables du pontife romain et des évêques, comme leur
autorité sur les biens nécessaires à l'Eglise, particulièrement
sur les édifices sacrés, seront irrévocablement dans lesdites
associations en pleine sécurité. » Voilà l'argument qui, après
huit mois de « mûres réflexions », a fini par triompher de
l'indécision pontificale. Et c'est de quoi nous confondre plus que
nous indigner.

«Pie X s'imagine-t-il donc, et comment peut-il s'imaginer,
que la divine constitution de l'Eglise, les droits immuables du

pontife romain et des évêques comme leur autorité sur les
biens nécessaires à l'Eglise et sur les édifices sacrés seront
mieux sauvegardés par une attitude qui aura justement pour
résultat — à moins que le gouvernement ne renonce à appliquer

la loi — de faire passer aux mains de l'Etat la presque
totalité des églises paroissiales et tout le temporel des
quarante mille établissements publics du culte

« En repoussant ces conditions, le pape accule le gouvernement

à fermer les églises et à faire main basse sur les
biens cultuels. Si c'est par là qu'il entend affermir l'autorité
des évêques sur les biens nécessaires à l'Eglise et sur les



— 780 —

édifices sacrés, il n'aurait pas été superflu d'expliquer
comment il l'entend en effet. Mais d'explication, il n'y en a pas
dans l'Encyclique, pas plus d'ailleurs qu'on n'y trouve la
moindre trace des instructions pratiques que Pie X avait
solennellement promises à l'épiscopat.

« D'un trait de plume, le pape réduit à la misère — car il
va de soi que pensions et allocations seront supprimées —
quarante mille prêtres et rend impossible désormais en France
l'exercice public du culte. Après quoi, il se lave les mains et
déclare à ses vénérables frères les évêques qu'ils aient à se

débrouiller tout seuls:
«Il vous reste donc, vénérables frères, à vous mettre à

l'œuvre, à prendre tous les moj'ens que le droit reconnaît à

tous les citoyens pour organiser le culte religieux Absent
de corps, nous serons avec vous par la pensée et le cœur. »

« L'ironie est un peu lourde, si c'est de l'ironie. Et dans
l'autre cas, quelle inconscience

«Cette encyclique, me disait hier un catholique illustre
— qui a donné les preuves les plus éclatantes et les plus
méritoires de dévouement au Saint-Siège, mais qui en donnera
moins désormais, car son découragement, je dirais mieux,
son écœurement est profond — cette encyclique est une
véritable iniquité. Et quand je pense que ce que l'on refuse aux
catholiques français, avec la certitude de déchaîner la guerre
religieuse dans notre pauvre pays, qui aurait tant besoin de

paix, on l'accorde aux catholiques allemands, et que les
associations cultuelles allemandes fonctionnent d'ailleurs depuis
trente ans à la satisfaction de tous, je ne puis vie défendre,
comme patriote, autant que comme catholique, d'une réelle
indignation. »

«Pie X compte sur l'unanimité de l'obéissance. Il a peut-
être raison d'y compter, s'il entend par là, simplement, une
obéissance de fait, purement négative. Mais il aurait bien tort
de croire que l'élite intellectuelle du catholicisme français
adhérera d'esprit et de cœur à son oukase. Et du côté du

peuple, il aura, un peu plus tôt, un peu plus tard, de cruelles
déceptions. Il n'y a présentement, en France, à se réjouir de

Penc3Tclique, que des politiciens de profession: politiciens de

droite, qui ne songent qu'à créer des embarras au gouvernement,

ou politiciens de gauche, qui, ayant fait le rêve de dé-



— 781 —

christianiser la France, trouvent dans le pape le plus utile
encore que le plus inconscient des collaborateurs. »

Je n'ai pas à commenter les explications du courageux publi-
ciste. Je n'ai pas davantage à deviner ce qui résultera de la situation

créée par Pie X. S'y obstinera-t-il La papauté a exécuté
dans le passé tant de voltes-face Le gouvernement français, une
fois de plus, lui tendra-t-il une perche secourable, ou fera-t-il
observer la loi? Comment la fera-t-il observer? Avec faiblesse ou
loyalement? Nous n'avons aucune confiance dans les auteurs de

l'article 4, article qui serait une livraison de la France à la
papauté (si la papauté avait l'intelligence de la situation); nous espérons

que M. Clemenceau saura se souvenir de ses anciennes
déclarations et qu'une fois encore il remettra les choses au point,
dans le sens français et libéral. On le voit, l'avenir est obscur.
Attendons patiemment les laits, et espérons que des sottises de

Rome, présentes et futures, sortira le salut du catholicisme anti-
ultramontain en France. Certes, le clergé français actuel est, en

général, bien ignorant des conditions du vrai catholicisme, mais

une partie cependant les connaît; peut-être cette élite sera-t-elle
assez vaillante pour faire son devoir et glorifier le Christ malgré
le pape. E. Michaud.

IV. — Quelques aveux de M. Turmel au sujet du pape
Jules Ier.

1. On sait qu'en 335 le concile de Tyr déposa Athanase,
évêque d'Alexandrie; qu'en 338 Pistus fut élu pour le
remplacer; que le pape Jules Ier ayant été sollicité d'entrer en
communion avec ce dernier, se prononça pour Athanase et
contre le concile de Tyr. 97 évêques orientaux se réunirent
alors en concile à Antioche, en 341, constatèrent que le pape
Jules avait violé la discipline et excommunièrent Athanase et
ses protecteurs, en faisant observer au pape qu'un évêque
n'est pas supérieur à ses collègues parce qu'il occupe un
siège illustre; que, s'il existait dans l'Eglise une primauté,
l'Orient pourrait à bon droit la revendiquer, puisque c'est de

l'Orient que la foi est sortie; mais que les Orientaux ne
songent pas à régenter l'Occident; que leurs prétentions se
bornent à ne pas être régentés par lui, à être les maîtres chez

eux, à vouloir l'égalité.



— 782 —

M. Turmel reconnaît ces faits et ajouter) : « On voudrait
que cette théorie de la constitution de l'Eglise eût recruté ses
adhérents exclusivement dans le monde des eusébiens, c'est-
à-dire chez les adversaires déclarés du concile de Nicée. Et
c'est ce que beaucoup d'historiens et de théologiens ont, par
des voies diverses, essayé d'établir; Baronius, Schelstrate, les
Ballerini ont, chacun à sa manière, cherché à démontrer que
la déposition prononcée contre Athanase au concile d'Antioche
de 341 fut l'œuvre de la faction eusébienne et d'elle seule.
Héfélé a pour jamais ruiné leurs tentatives (Hist, des conciles,
I, § 56). St. Hilaire n'a pas craint de dire que les évêques
réunis à Antioche formaient une assemblée de saints, coctus
sanctorum. Au concile de Chalcédoine, les règlements portés
par ces mêmes évêques furent présentés comme « les canons
des saints Pères». Force est de conclure que, si la fraction
eusébienne a pris l'initiative de la déposition d'Athanase et
— car les deux choses se tiennent — de la résistance au
pape, elle a été suivie docilement dans son entreprise par
tous les évêques de l'empire de Constance. C'est vraiment
l'Eglise d'Orient qui a pris la parole dans le concile
d'Antioche de 341. Et nous voyons où elle en est à cette date.
Elle ratifie tout ce qui a été fait depuis six ans. Elle veut
bien entretenir avec Rome un commerce de lettres de
communion et porter à sa connaissance les mesures disciplinaires
qu'elle croit devoir prendre; mais elle ne veut subir aucun
contrôle. Elle envoie des communiqués au pape, elle ne lui
demande aucune autorisation. Elle lui défend, sous peine
d'excommunication, de s'immiscer dans ses propres affaires.
Pourtant la ville impériale, installée d'hier seulement sur le

Bosphore, n'a pas eu le temps d'exercer une influence
quelconque. Quand les évêques de Constantinople décréteront le

schisme, ils n'auront qu'à tirer parti d'un état d'esprit qui
existait avant eux. »

N'est-ce pas avouer que cet état d'esprit était un état de

choses, et que, dans ce cas, décréter le schisme n'est pas le
faire, mais donner à Rome la preuve historique que c'est
elle-même qui le fait? M. Turmel avoue, de plus, que le
plaidoyer qu'à fait valoir jusque-là le pape Jules, s'autorise d'un

') Revue catholique des Eglises, juin 1906, p. 349-350.



— 783 —

canon du concile de Nicée et de l'exemple de Denys d'Alexandrie,

mais qu' « il ne fait pas valoir les droits de la papauté »

(p. 349). N'est-ce pas reconnaître que ces prétendus droits
n'étaient pas en état de constituer une preuve solide? Car
Jules n'eût pas manqué de s'en servir, s'il les eût crus solides.

2. Arrivons au concile de Sardique (343), convoqué par
l'empereur Constant. On sait que les 80 Orientaux qui s'y
sont rendus ont maintenu l'excommunication d'Athanase et du

pape Jules comme ayant violé les lois divines; et que, de

leur côté, les 90 Occidentaux ont exposé, dans une lettre à

Jules, ce qu'ils ont fait et décidé. La difficulté porte sur
l'authenticité de cette lettre et des canons qui y sont mentionnés.

Citons quelques points, t Frère bien-aimé, dit la lettre au

pape, il vous fallait empêcher le serpent diabolique de

répandre le venin de ses blasphèmes : hoc enim optimum et
valde congruentissimum esse videbitur, si ad caput, id est ad
Petri apostoli sedem de singulis qutbusque provinciis domini
référant sacerdotes ». Sur quoi M. Turmel remarque (p. 354):
« Dès le XVII" siècle, le protestant Blondel rejeta cette phrase
comme apocryphe. Tillemont, sans se prononcer, reconnut
que « ces paroles n'ont aucune liaison avec ce qui précède et
en ont peu avec ce qui suit, rompant plutôt la suite du
discours qu'elles ne Véclairassent-». Héfélé, tout en affectant une
grande réserve, semble bien rejeter l'authenticité. Langen élève,
à tort des doutes contre l'authenticité de la lettre du concile

au pape Jules. La seule objection spécieuse qu'il formule
est empruntée à la phrase dont on vient de parler. Or cette
difficulté, quand on y regarde de près, plaide plutôt pour
l'authenticité, puisque, de l'aveu de tous, la phrase en litige
interrompt le fil des idées. » Etrange raisonnement M. Turmel
s'amuse évidemment. Il reconnaît que la phrase en litige
interrompt le fil des idées, et il en conclut qu'elle est plutôt
authentique, comme si la marque caractéristique des Occidentaux

de Sardique, partisans du pape Jules, était le manque de

logique! Excellent aveu. M. T. ajoute que cette lettre n'a pas
été fabriquée, parce qu'«on ne voit pas dans quel but elle
l'aurait été». En vérité, M. T., d'ordinaire si perspicace, feint
ici d'être aveugle. Les fabricateurs avaient le but manifeste
de faire leur cour à leur pape, et de donner un soufflet à l'Orient.
C'était faire coup double. Nul ne le sait mieux que M. Turmel.



— 784 —

3. A propos des canons de Sardique, M. T. dit (p. 354) :

« Il suffit de faire mémoire ici de la dissertation de Friedrich,
die Unechtheit der Canones von Sardica (1901), tendant à

démontrer que les canons de Sardique ont été fabidqués à

Rome par un Africain à la fin de 416 et présentés comme des

canons de Nicée. Cette thèse a été solidement réfutée par
Turner et surtout par Funk (1902).» Que M. T. me permette
de lui dire que, puisqu'il a jugé à propos de reprendre la
question, il devait ne pas se borner à faire mémoire de la
thèse de Friedrich; il devait loyalement la discuter et non
l'escamoter. En outre, il lui plaît de la dire solidement réfutée

par Turner et Funk; c'est son droit, mais, quand on
prétend faire de la science, on doit prouver et non simplement
affirmer. De plus, M. T. n'aurait-il pas connaissance du savant
article publié par Friedrich même, en 1903, dans la Rev. int.
de th. (juillet, p. 427-454), pour justifier sa thèse M. T. avouera
que cette nouvelle pièce du débat méritait pour le moins d'être
mentionnée. Cet habile silence est aussi un aveu qui paraît
même assez péremptoire.

4. Ce n'est pas tout. M. T. écrit expressément : « Le concile

de Sardique a attribué au pape, sinon un droit d'appel
proprement dit, au moins un droit de revision. Et ce droit
était une nouveauté» (p. 356). — Très vrai.

M. T. mentionne les théologiens qui prétendent que les

appels ont fonctionné à Rome longtemps avant le concile de

Sardique, et il réplique : « Si cela était, la rédaction de nos
canons serait incompréhensible. Quand les législateurs veulent
sanctionner un usage, ils commencent par le constater, ils ne
laissent pas croire qu'ils innovent. En mettant aux voix leurs
projets de lois, en demandant à leurs collègues s'il leur « plaît »

de les ratifier, Hosius et Gaudentius parlent comme des hommes

qui fondent un nouvel état de choses ; ils usent d'expressions
qu'ils ne peuvent employer s'ils se trouvent en présence d'une
législation déjà établie. »

M. T. énumère ensuite les exemples d'appels interjetés à

Rome avant le concile de Sardique, d'après les théologiens
ultramontains (Bellarmin, du Perron, Ballerini, etc.), puis il
ajoute p. 358-359) : « Malheureusement ces réponses des

théologiens laissent intactes les difficultés qu'elles voulaient résou-



— 785 —

dre. Ce que S. Cyprien a pensé de l'ordination de Fortunat,
s'il l'a tenue pour valide ou pour invalide, nous l'ignorons;
en revanche, nous connaissons les raisons préjudicielles qu'il
a fait valoir pour interdire au pape de le juger. Or ces

raisons, les théologiens en conviennent, s'appliquent aux évêques
comme aux simples prêtres, et elles dénient absolument au

pape le droit d'intervenir dans les affaires de l'Eglise d'Afrique. »

Selon M. Turmel, on arrive à un résultat «invraisemblable»,
quand on admet que les hérétiques et les schismatiques ont,
dans les temps les plus anciens, interjeté appel au saint-siège ;

et il ajoute: «Disons maintenant que les prétendus appels
dont on a dressé la liste n'ont jamais existé. »

Dans son Histoire de la Théologie positive (1906), M. T. a
traité longuement cette question, et une de ses conclusions
est celle-ci (p. 278) : « En résumé, personne, pendant les cinq
premiers siècles, n'a reconnu au pape le pouvoir de faire la
loi aux Eglises étrangères à sa province ; personne ne lui a

reconnu le droit de casser les jugements des conciles provinciaux.

» Etc. (voir dans cette livraison, p. 749).

5. Encore quelques citations précieuses : « Le concile de

Sardique n'eut pas le bonheur de mener à bien la mission
dont il était chargé. Jusqu'à la fin du IVe siècle, exactement

jusqu'à S. Chrysostome, l'Eglise d'Orient resta séparée
de l'Occident. Il va sans dire que, pendant tout ce temps
(55 ans), la loi des appels promulguée à Sardique lui fut
inconnue. Ajoutons que la réconciliation qui eut lieu en 398

et surtout en 415 ne changea rien à cet état de choses.
Jusqu'au milieu du VI8 siècle, l'Eglise grecque ignora la législation

de Sardique. Elle finit par la connaître vers 550 ; elle
l'inséra même dans ses collections canoniques à partir du concile

in Trullo (692); mais elle la traita comme un règlement
particulier à l'Occident. Puis les canons de Sardique
tombèrent dans un oubli profond. Aussi, quand le pape Zozime)
au cours d'une affaire célèbre, produisit les textes qui
l'autorisaient à revoir les procès ecclésiastiques, les évêques
africains lui répondirent que ces textes leur étaient inconnus »

(p. 361). — Et encore (p. 362): «A Rome, les canons de
Sardique furent inscrits à la suite des canons de Nicée. Du
voisinage naquit la confusion. De bonne heure on perdit de vue

Revue intern, de Thiologie. Heft 56, 1906. 51



— 786 —

la différence des dates et l'on se persuada1) que le droit de
revision avait été établi à Nicée. On resta longtemps dans
cette conviction Au milieu du Ve siècle, quand le pape
S. Léon demandera à l'empereur de donner suite à l'appel de

Flavien, il invoquera les canons promulgués à Nicée par
les évêques du monde entier. Plus tard, le concile romain de
485 ne craindra pas de dire que les 318 Pères de Nicée ont
attribué à la sainte Eglise romaine le droit de confirmer et
de valider toutes choses. Et plus tard encore, le pape Gélase
proclamera que les canons autorisent toute l'Eglise à en
appeler au siège apostolique »

Le mensonge est-il palpable?
De fait, l'Eglise ayant été une fédération de cinq patriarcats,

il était naturel que, pour avoir le jugement complet, on
demandât celui du patriarche de Rome, lorsque le jugement
des quatre autres était connu. Rome a essayé de dénaturer
le sens des appels qui lui étaient adressés et de faire croire
que l'Eglise était monarchique et que le pape de Rome en
était le monarque, absolu, infaillible, omnipotent. On se
demande comment une telle naïveté a pu duper des hommes
intelligents. On se demande en particulier comment M. Turmel
a pu, tout en avouant (p. 364) que « c'est à Sardique que
l'Eglise a, pour la première fois, donné à l'un de ses
droits une existence juridique », comment, dis-je, il a pu donner
le nom de droit à une usurpation aussi manifeste et à une
ambition aussi mensongère, disons même le vrai mot, aussi

antichrétienne, aussi satanique.
E. Michaud.

') M. Turmel est bien indulgent.


	Variétés

