Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 56
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 769 —

VARIETES.

I. — La « Petite Eglise » de Toulouse.

M. Jean Gros a retrouveé, dans les archives départemen-
tales de la Haute-Garonne, une liasse de lettres et papiers
saisis par la police en 1811, et qui jettent quelque lumiére
sur la Petite Eglise de Toulouse. Il en a fait la matiere d’une
étude qui a paru dans la « Revue de Paris» (1er juin 1906,
p. 621-643), et de laquelle jextrais les détails suivants :

Les prétres et les fideles anticoncordataires étaient tra-
qués par la police, réduits & se déguiser, a se cacher, a offi-
cier en chambre: de la le nom de chambristes qu'on leur
donna dans le midi, concurremment avec les noms d’illuminés
ou de puristes. Malgré tout, ils résisterent a la persécution im-
périale et a celle de la Restauration. Ils reconnaissaient
comme évéques les 38 évéques de France qui s'étaient réfu-
giés & Londres et qui avaient publié, en avril 1803, les Ré-
clamations canoniques au pape. Ces évéques, malgré le pape,
se considéraient toujours comme les titulaires de leurs anciens
sieges. Ne pouvant les occuper eux-mémes, ils déléguérent
leurs pouvoirs & des prétres, qui, restés dans le pays, agis-
saient en leur nom, sans tenir compte des évéques concorda-
taires. Parmi ces vicaires épiscopaux se distinguérent surtout
Blanchard et Clément en Normandie, et Sébastien Lucrés a
Toulouse. Ce dernier fut, pendant vingt ans, le véritable chef
de la « Petite Eglise » du Midi.

M. Jean Gros a consulté aussi la « Correspondance aposto-
lique des évéques légitimes francais, exilés pour la foi, avec
les administrateurs généraux catholiques résidant en France »
(brochure de 32 pages, sans date ni nom d’auteur, probable-
ment publiée a Toulouse en 1823, par l'abbé de la Roche-
Aymon, successeur de Lucres).

Napoléon ne voulait pas tolérer les ecclésiastiques qui
n’étaient ni réunis & la communion des évéques, ni soumis au

Revue intern. de Théologie. Heft 56, 1906. 50



— 770 —

concordat. l.ucrés avait un assez grand nombre d’auxiliaires.
Nous en connaissons une douzaine : les abbés Puntis et Da-
rolles du Gers, Urtier et Font de ' Ariege, Mercier, Noirdent,
Ufferte, Joannis, Marzé, Deydé¢, Ducassé et Dilhan. La plu-
part avaient un pied-a-terre & Toulouse, souvent méme deux ;
pour mieux dépister la police, ils prenaient leurs repas dans
une maison et couchaient dans une autre. Ils se déguisaient
de facons trés variées, parfois en vieilles femmes. Cette « Pe-
tite Eglise » avait une organisation, une hiérarchie, une dis-
cipline. Dilhan était comme le coadjuteur de Lucres.

En 1809, circula un pamphlet trés hostile au Concordat :
Correspondance authentique de la cour de Rome avec la
France. En 1811, nouvel écrit d’opposition : La Nouvelle
Eglise gallicane convaincue d’erreur ouw Réfutation du Ca-
téchisme national ; son but paraissait étre d’alarmer les cons-
ciences et d’insinuer que lintention de Sa Majesté était de
réunir les diverses sectes du christianisme « et de s'en dé-
clarer le chef ». Une autre brochure : Fzposition abrégée des
caractéres de l'Eglise catholique, due sans doute a 1'abbé
Dilhan, expose la doctrine des puristes toulousains ; elle traite
de sectes les constitutionnels et les protestants; elle prétend
que I'Eglise consulaire renferme aussi des hérétiques, tandis
que I'Eglise catholique véritable n’est composée que des fideles
c'est-a-dire des chrétiens qui professent ia foi véritabie. On y
tient le pape pour trés faillible, et les fideles doivent le trai-
ter comme hérétique quand il tombe dans l'hérésie. «S’il y
a quelque différence entre I'hérésie d’un pape et celle des
simples particuliers, c’est qu’elle est plus criminelle dans le
pape que dans les simples particuliers . .. La multitude n’em-
péche pas l'erreur d’étre toujours 'erreur. L’'Eglise consulaire
n‘ayant pas toutes les marques nécessaires pour pouvoir étre
regardée comme 1'Eglise de J.-C., ceux qui s’y sont incor-
porés ont di nécessairement abandonner 1’ancienne, et la vérité
doit par conséquent Se trouver avec ceux qui n’ont pas voulu
adopter des nouveautés ... Les consulaires forment en France
le plus grand nombre; mais comparés avec les catholiques
répandus dans divers pays, ils ne forment que le petit nombre.»

Lucres a enseigné que le mariage bénit par un prétre
concordataire est valide et doit étre tenu pour tel, ainsi que
celui des protestants. A partir de 1817, de Thémines, ancien



— 771 —

évéque réfractaire de Carcassonne, était considéré comme le
chef de la « Petite Eglise » francaise. En 1822, une longue
lettre contre le pape était adressée aux évéques a l'occasion
d’un concile réuni a Presbourg ; cette lettre était signée par
17 prétres, presque tous Normands, et par Lucres et Clément,
vicaires-généraux de Lombez et de Rouen. Lucrés mourut a
Toulouse, le 6 janvier 1823, agé de 88 ans. Son vieil auxi-
liaire Dilhan le suivit dans la tombe I'année suivante. L’abbé
de La Roche-Aymon prit la direction du pusillus grex dont la
constance, espérait-il, ramenerait les faux catholiques dans le
chemin de la vérité. Beaucoup de petits groupes se sont dés-
‘agrégés, mais d’autres sont restés fermes et rendent encore
témoignage au catholicisme ancien.

II. — Eine reformkatholische Stimme in Italien.
(,1l Santo“, von Antonio Fogazzaro.)

Hermann Schell hat das Wort geschrieben: ,Der Katho-
lizismus ist seiner Natur und Geschichte zufolge eine Trieb-
kraft des Fortschritts, weil eben von der treu bewahrten und
griindlich erfassten vollen christlichen Wahrheit naturgeméss
der lebendigmachende Geist steter Vervollkommnung auf allen
Gebieten der menschlichen Kultur hervorgeht“ (Der Katho-
lizismus als Prinzip des Fortschritts, p. 3). Auf diesem Prinzip
fussend, haben sich je und je namhafte Katholiken in den
Dienst der Wiedergewinnung der modernen Welt fiir den Ka-
tholizismus gestellt. Es sind Namen von Klang, die innerhalb
des letzten Jahrhunderts in verschiedenen Léndern Europas
laut genannt wurden: in Frankreich Manner wie Lacordaire,
Montalembert, Gratry, Abbé Cceur, Gerbet u. a.; in England
die Kardindle Newman und Manning; in Italien u. a. Luigi
Tosti und Curci; in Deutschland Mohler, Sailer, Hirscher u. a.
In unsrer Zeit sind andere in ihre Fusstapfen getreten: F. X.
Kraus, Hermann Schell, Ehrhard u. a. in Deutschland, Abbé
Loisy, um nur den einen zu nennen, in Frankreich, und in
jungster Zeit Antonio Fogazzaro in Italien. Auf Fogazzaros ,II
Santo“ mochten wir hier aufmerksam machen.

Das Buch ist ein ,Roman, aber dies Kleid, das der Sache
gegeben wird, ist nebensdchlich. Die Sache selbst ist das



wichtigere. Im Mittelpunkte des Buches steht ein Mann, dessen
Frau dem Irrsinn verfallen ist, und der mit einer anderen,
von ihrem Manne geschiedenen Frau in Beziehungen tritt. Als
es mit seiner Frau zum Sterben kommt, gewinnt sie ihren
klaren Verstand wieder. Das erschiittert den Mann derart,
dass er flieht, in einem Kloster als Gértner drei Jahre lang
arbeitet und seine Tage in Gebet, Fasten und Kasteiungen zu-
bringt, so dass er bald bei dem Volke in den Geruch der Hei-
ligkeit kommt., Es ist ,Il1 Santo“, den Fogazzaro eine Re-
form der Kirche predigen lisst. Er lisst ihn bis zum Papst
vordringen und diesem eine Reform ans Herz legen. Um nicht
abzuschwichen, lassen wir ihn selbst reden:

,Heiliger Vater, die Kirche ist krank! Vier bise Geister
sind in ihren Koérper eingedrungen, um mit dem hl. Geiste dort
Krieg zu fihren. FEiner ist der Geist der Liige. Auch der Geist
der Liige verwandelt sich in einen Engel des Lichts, und viele
Seelsorger, viele Lehrer der Kirche, viele gute und fromme
Glaubige horen demiitig auf den Geist der Liige in dem Wahne,
einen Engel zu horen. Christus hat gesagt: ,Ich bin die Wahr-
heit, und viele in der Kirche, selbst Gute, selbst Fromme,
legen in ihrem Herzen die Wahrheit ab, haben keine Ehr-
furcht vor der Wahrheit, die sie nicht religiés heissen, fiirch-
ten, dass die Wahrheit die Wahrheit zerstore, setzen Gott wider
Gott, ziehen die Finsternis dem Lichte vor, und so erziehen
sie dann die Menschen. Sie nennen sich Glidubige und ver-
stehen nicht, wie kérglich und wie feig ihr Glaube ist, wie
ferne sie sind vom Geiste des Apostels, der alles erforscht und
alles priift. Buchstabenanbeter, wollen sie Erwachsene zu einer
Kinderkost zwingen, die die Erwachsenen zuriickweisen ... Sie
sind Ursuche einer unheilvollen Entartung des Glaubens, die
das ganze religiose Leben vergiftet ... Heiliger Vater! Heute
wissen nur wenige Christen, dass Religion nicht hauptséichlich
Zustimmung des Verstandes zu gewissen Formeln der Wahr-
heit ist, sondern dass sie hauptsiichlich Handeln und Leben
nach dieser Wahrheit ist. Und sie, die es wissen, sie, die die
Wahrheit in ihrem Herzen nicht ablegen, sie, die den erhaben-
sten Kultus der gottlichen Wahrheit haben, die in einem
furchtlosen Glauben fiir Christus, fiir die Kirche und fiur die
Wabhrheit erglithen — sie werden bitter befehdet, sie werden
als Ketzer verlastert, sie werden zum Stillschweigen gezwungen,



— 773 —

und alles das vermittelst des Geistes der Liige, der seit Jahr-
hunderten eine Tradition von Betrug gewebt hat, durch welche
alle die, die ihm heute dienen, Gott zu dienen wihnen, wie es
die ersten Christenverfolger wéihnten . . .“

,Wenn der Klerus dem Volke das innerliche Gebet, das
die Seele ebenso heilt, wie gewisse abergliubische Gebriuche
sie verderben, allzuwenig beibringt, so ist der Grund hierfiir
der zweite bose Geist, der in der Gestalt eines Lichtengels die
Kirche schidigt. Das ist der Geist der Herrschsucht des Klerus.
Jenen Geistlichen, die vom Geiste der Herrschsucht besessen
werden, behagt es nicht, dass die Seelen direkt und ohne Ver-
mittlung mit Gott verkehren und ihn um Rat und Fiihrung
bitten. Zu gutem Ende, so betriigt der Bose die Gewissen, zu
gutem Ende! Aber sie wollen jene in ihrer Eigenschaft als
Vermittler beherrschen, und deren Seelen werden kraftlos,
scheu und knechtisch. Die schlimmen Schiaden des Geistes der
Herrschsucht sind verschiedenartige. Er hat die alte, heilige,
katholische Freiheit unterdriickt. Er trachtet, aus dem Ge-
horsam, auch wo er nicht durch Gesetze geboten ist, die
oberste Tugend zu machen. Er mochte Unterwiirfigkeit bean-
spruchen, wo sie nicht vorgeschrieben ist, und Widerrufe gegen
bessere Uberzeugung fordern ... Heiliger Vater! Der Geist
der Herrschsucht moéchte sich auch an Ihnen erproben. Geben
Sie nicht nach, heiliger Vater! Sie sind das Oberhaupt der
Kirche. Gestatten Sie nicht, dass andere Sie beherrschen . ..
Lassen Sie die Bischofe héaufig sich in Nationalkonzilien ver-
einigen, lassen Sie das Volk teilhaben an der Wahl der Bi-
schofe, indem Sie vom Volke geliebte und verehrte Mianner
auswiithlen! Und die Bischofe sollten sich mit dem Volke ver-
mischen, nicht nur, um durch Triumphbégen einzuziehen und
sich beim Klang der Glocken begriissen zu lassen, sondern
um die Menschen kennen zu lernen und sie nach Christi Vorbild
durch gutes Beispiel zu belehren, anstatt wie orientalische Fiirsten
in ihren bischéflichen Residenzen abgesondert zu bleiben .. .“

,Der dritte bise Geist, der die Kirche schidigt, verkleidet
sich nicht in einen Lichtengel, denn er weiss, dass er
doch nicht tduschen kénnte; er begniigt sich damit, im Gewand
allgemein menschlicher Redlichkeit aufzutreten. Es ist der
Geist der Habsucht. Christi Stellvertreter lebt in diesem Palaste,
wie er in seinem Bischofssitz gelebt hat, mit dem reinen



S, 7 -

Herzen des Armen. Viele verehrungswiirdige Geistliche leben
mit gleichem Herzen in der Kirche, aber der Geist der Armut
wird dort nicht genugsam gelehrt, wie Christus ihn lehrte . . .
Der Geist zwingt mich, noch mehr zu sagen. Man bereite den Tag,
an dem Christi Verkiindiger das Beispiel tatsdchlicher Armut
geben, an dem sie das Geliibde der Armut ablegen, ebenso wie
das Geliibde der Keuschheit, wobei ihnen die Worte Christi
an die Zweiundsiebzig zum Vorbild dienen mogen! ... Es wer-
den nur wenige, aber sie werden das Licht der Welt sein.
Heiliger Vater, sind jene es heute? Irgend einer mag es sein;
die meisten sind weder Licht noch Finsternis.“

LDer wvierte bise Geist ist der Geist der Erstarrung. Dieser
gibt sich das Ansehen eines Engels des Lichts. Auch die Ka-
tholiken, Geistliche wie Laien, vom Geiste der Erstarrung be-
herrscht, glauben Gott wohlgefillig zu sein, wie es die eifernden
Juden glaubten, die Christum ans Kreuz schlagen liessen. Die
ganze Priesterpartei, heiliger Vater, ja sogar alle religiosen
Ménner, die heute den fortschrittlichen Katholizismus bekéimpfen,
wiirden in gutem Glauben, in Moses’ Namen, Christum haben
Kreuzigen lassen. Sie sind Fanatiker der Vergangenheit; sie
mochten alles in der Kirehe unveréinderlich haben bis auf die
Formen der pépstlichen Sprache, bis auf die Palmenwedel, die
dem priesterlichen Herzen Eurer Heiligkeit widerstreben, bis
auf die sinnlosen Traditionen, die es einem Kardinal verbieten,
zu Fuss auszugehen, und es skandalds finden wiirden, wenn er
die Armen in ihren Hausern aufsuchte. Es ist der Geist der
Erstarrung, der, indem er Dinge bewahren moéchte, die un-
moglich zu bewahren sind, uns dem Geldchter der Ungliaubigen
aussetzt; eine schwere Schuld vor Gott ... Treten Sie hinaus,
heiliger Vater! Lazarus leidet und Stll‘bt jeden Tag; gehen
Sie, Lazarus zu sehen! Christus ruft um Hiilfe in all den ar-
men menschlichen Geschopfen, die da leiden. Ich habe von
der Galleria Lapidaria die Lichter gesehen, die aus einem
anderen Palaste in Rom funkelten. Wenn menschlicher Schmerz
in Christi Namen ruft, so antwortet man dort vielleicht: ,Nein®,
aber man geht. Vom Vatikan aus antwortet man Christo:
LJa“ aber man geht nicht. Was wird Christus in der schreck-
lichen Stunde des Gerichtes sagen, heiliger Vater?...“

In dieser Sprache spricht ,I1 Santo“-Fobazzm‘o auch ZU
Religiosen und Weltleuten, zu allen, die um ihn sich scharen.



— 775 —

Es ist eine Sprache, die in ihrer Kraft und Glut an Bernhard
von Clairvaux und an Savonarola erinnert. Und wir begreifen,
dass Leute verschiedenster Richtung um ihn sich scharen:
gliiubige Katholiken und Skeptiker, Gottsucher und Atheisten,
ernste Minner und schwiirmerische Frauen, und vor allen die
Jugend, die vom Geiste materialistischer Weltanschauung an-
gekriankelte, von den Siegen der Naturwissenschaften trunkene
Jugend. Wir begreifen auch, dass das Buch in Italien ein so
grosses Aufsehen hervorgerufen hat. Und wir miissen unwill-
kiirlich an ein Wort des verewigten F. X. Kraus denken: ,Die
Idee des religiosen Katholizismus, einmal hinausgeworfen, wird
ihren Siegeslauf nehmen und in wenigen Jahrzehnten sich eine
Welt erobern; sie wird dem Christentum ein neues Heim bauen,
nicht in einer vom Zwang zusammengehaltenen, vom Schrecken
beherrschten Umhegung, wohl aber im Herzen einer gelédu-
terten, in sich eingekehrten und dabei ihrer Freiheit und ihres
Daseins frohen Menschheit.®

Aber — und das ist die ernste Schlussfrage — ist dies
alles unter dem Papste und mit dem Papste moglich? Kann und
wird dieser vor allem Politik und Religion trennen? Schon
Dante sagt:

«Di oggimai che la Chiesa di Roma
Per confondere in se due reggimenti,
Cade nel fango, e se brutta e la soma.»

(Purg. 16, 127-130.)

Und Bernhard von Clairvawx ruft seinem Schiller Eugen ITI.
zu (,De consider.”, IL 6, III. 1): ,Zwischen dem Apostolat und
der Herrschaft wiihle; willst du beides besitzen, wird dir beides
verloren gehen.“

Und weil er beides besitzen will, ist eine Reform unter
ihm und mit ihm nicht moglich. Das haben die Altkatholiken
wohl erkannt und haben die Bahn der Reform ohne ihn be-
schritten. Antonio Fogazzaros interessantes Buch wird wvon
Tausenden gelesen werden, einen praktischen Erfolg wird es
nicht haben.

Pfr. SCHIRMER.



ITI. — Deux importants articles de M. de Narfon.

Le premier traite de la nomination des évéques de France
par le pape. 11 a paru dans le «Journal de Genéve» (10 et
21 juillet 1906). J'en détache le passage suivant:

«L'histoire nous montre que, dés l'origine de I'Eglise et
jusqu'a l'¢re concordataire en France, c'est-a-dire jusqu’aux
premieres années du seizieme siécle, les évéques étaient, non
point nommés par le Saint-Siege, mais au contraire élus dans
chaque diocese, d’abord par le clergé et le peuple, ensuite
par le clergé, plus tard par les chapitres, avec ou sans inter-
vention du pouvoir civil, mais en tout cas sans lintervention
de Rome. Le Concordat de 1516 supprime 1'élection et attri-
bue au roi le droit de nommer les évéques, en réservant au
pape linstitution canonique. Le Concordat de 1802 rétablit
dans nos lois, sur ce point essentiel, les prescriptions concor-
dataires de 1516, allégées toutefois de certaines garanties que
Léon X y avait prises contre le pouvoir royal. En fait, comme
en droit, & ’exception de nos premiers évéques, que la Gaule
recut de Rome, aucun évéque titulaire d'un siege francais n'a
été nommé directement, ni méme indirectement, par le pape
avant 1906,

Maintenant, le droit de I'Etat, en matiére de nominations
épiscopales, est en déshérence. Est-ce unc raison suffisante
pour que le pape le confisque & son profit? Aucun précédent,
aucune constitution de 1'Eglise ne lui donne ce droit. Bien
plus, les anciens papes ont établi des regles qui le lui refusent
formellement, en affirmant un droit en contradiction absolue
avec celui-ci. Qui prefecturus est omnibus ab omnibus eli-
gatur, dit S.Léon. Or, S.Léon jouissait, on peut le croire,
autant que Pie X, de l'assistance du Saint-Esprit dans le gou-
vernement de 1'Eglise. En outre, la régle qu'il fixait dans les
termes que je viens de rappeler a passé, avec des moda-
lités diverses, dans la pratique de I'Eglise universelle, car la
méme ol l'exercice du droit électoral est concentré entre les
mains des chapitres, ou des curés, ou des évéques, ou méme
du souverain, ces chapitres, ces curés, ces évéques, ce souve-
rain sont censés représenter le clergé et le peuple intéressés
a l'élection, et ils le représentent en effet si, ayant autorité
sur eux, ils connaissent leurs besoins et sont aptes, d'autre



— 777 —

part, a juger de l'idonéité de tel ou de tel candidat, tandis
que la pratique nouvelle inaugurée par Pie X ne va pas
moins a l’encontre de la tradition ecclésiastique que de la
raison et du bon sens.

Le pape ne peut pas représenter le clergé et les fideles
d'un diocese francais au point de vue que nous venons d'in-
diquer, parce que, s’il est vrai qu'il ait autorité sur eux,
comme chef de I'Eglise universelle, il ne connait cependant
ni ce clergé, ni ces fideles, ni ce diocése, et il n'est pas en
état de se renseigner utilement. Il ne connait pas davantage
les candidats a 1'épiscopat. En somme, il n'a pas un seul des
éléments qui concourent généralement a4 un choix judicieux.

Il faut donc, pratiquement, que le pape s'en rapporte a
quelques conseillers. Quels sont ces conseillers?

On assure que Pie X s’est fait une loi de ne choisir pour
évéques que des prétres figurant sur certaines listes qui lui
sont présentées par les évéques de la région ou sont situés
les sieges vacants. Ce systéme est déplorable, a4 quelque point
de vue qu'on l'envisage. D’abord, sa clandestinité ouvre la
porte a toutes les intrigues, a tous les marchandages, a toutes
les injustices. En outre, un évéque ne connait bien que son
propre clergé. Et par conséquent il ne peut recommander
sérieusement au pape qu'un ou plusieurs de ses prétres. Il ¥
aura donc au moins autant de prétres recommandés pour un
seul siege qu'il y aura d’évéques consultés par Rome. D’apres
quel critérium le pape découvrira-t-il le plus digne? En outre,
le seul dioceése directement intéressé dans Paffaire sera le
seul aussi qui n'aura pas voix au chapitre, puisqu'il n’a pas
d’évéque et que précisément il s’agit de lui en donner un.

Qui donc pourra réellement représenter, dans une nomi-
nation épiscopale, le diocese a la vacance duquel il s'agit de
pourvoir ?

Sera-ce le chapitre? Ce pourrait étre le chapitre, s'il se
composait de prétres éminents, ayant occupé des fonctions
paroissiales ou administratives importantes, s'étant trouvés, au
cours de leur carriere, en actif contact avec le peuple, aptes
a4 connaitre les hommes et connaissant assez, en fait, le
clergé pour y découvrir sans peine le plus digne. Mais les
chapitres actuels ne sont pas ainsi composés. Leurs membres
ne se distinguent, en général, des autres membres du clergé



— 778 —

que par leur vieillesse, leurs infirmités, leur désir de vivre en
paix avec le monde et avec eux-mémes. Les chapitres actuels
sont des corps morts. Ils ne peuvent pas donner la vie. Et
sans doute il n'y a pas lieu d'exclure les chanoines de 1’¢lec-
tion de l'évéque, mais il serait encore plus excessif de la
laisser a leur discrétion.

En T'état actuel, il ne semble pas qu'un diocese puisse
étre mieux représenté, dans le sens et pour le but qui nous
occupent, que par son propre clergé. Il est d'ailleurs évident
que les anciens de ce clergé représenteront plus parfaitement
le diocese que ne le feraient de jeunes prétres, nouveaux
venus & la vie paroissiale. C'est donc les anciens qui devraient
avoir la plus large part a 1'élection de 1'évéque. Et toutefois,
I'opinion des jeunes n'étant point négligeable, il serait bon
qu'on leur permit de déléguer quelques-uns d’entre eux a l'as-
semblée ou aux assemblées électorales. Ces délégués expose-
raient 14, en toute liberté, les desiderata de leurs mandants.
Il résulterait de cet échange de vues un supplément d'infor-
mation tres appréciable pour le corps électoral.»

M. de N. déclare ensuite qu'il serait prématuré de rendre
actuellement aux laiques, c'est-a-dire aux simples fideles, leur
droit €¢lectoral; il pense que les fideles doivent auparavant
reprendre dans les associations cultuelles I'exercice de la vie
paroissiale et de la vie diocésaine. Nous nous permettons
d'etre d'un avis opposé, nous qui connaissons pratiquement
le zele des fidéles dans les questions électorales. M. de N.
n'est pas en situation de constater ce fait, et nous compre-
nons sa méfiance. Mais le bon sens des fideles n’est pas mort,
et il est facile de l'éclairer. M. de N. ajoute:

« Nous sommes, au point de vue religieux, a une époque
de transition. Et toutes les transitions, surtout dans un do-
maine si délicat, sont a4 ménager. Mais il serait vraiment dom-
mage que 1'Eglise, a laquelle le législateur de 1905 a restitué
la pilus précieuse de ses libertés, celle d’élire ses chefs con-
formément a4 ses propres lois, se montriat embarrassée de
cette liberté au point d’'y renoncer aussitdot et consentit donc
2 n'échapper a la servitude du pouveir civil que pour tomber
dans un autre esclavage, celui des courtisans du pontife
romain. »



— 779 —

Le second article (paru dans le méme journal, du 18 aoft
1906) est intitulé: Course a labime, a propos de la condam-
nation des associations cultuelles par Pie X, En voici quel-
ques extraits:

«C’est un grand mal que si peu de lumiére dans une si
grande place.»

«Ce mot est de Bossuet, parlant du pape Innocent XI, a
propos des affaires de 1'Eglise gallicane. Si nous avions en
France, a I'heure actuelle, un autre Bossuet, nul doute qu’au
lendemain de la nouvelle Encyclique de Pie X sur la Sépara-
tion, il n'appliquat le méme mot & cef autre Innocent. Et peut-
étre compléterait-il sa pensée en ajoutant que c’est un mal
plus grand encore, qu'il soit au pouvoir d'un étranger d'in-
troduire en France, f#f-ce par ignorance plus que par mau-
vais vouloir, une cause si profonde de trouble et de division.

«Le pape rejette et interdit toute espeéce d’association,
cultuelle ou canonique, et par conséquent toute possibilité
d’accommodement avec la loi du 9 décembre 1905. La raison
qu'il en donne, c’est I'impossibilité d’établir «d'une facon cer-
taine et légale que la divine constitution de 1'Eglise, /es droits
immuables du pontife romain et des évéques, comme leur
autorité sur les biens nécessaires a 1'Eglise, particuliérement
sur les édifices sacrés, seront irrévocablement dans lesdites
associations en pleine sécurité.» Voild l'argument qui, apres
huit mois de «mfres réflexions », a fini par triompher de l'in-
décision pontificale. Et c'est de quoi nous confondre plus que
1nous indigner.

«Pie X s'imagine-t-il donc, et comment peut-il s'imaginer,
que la divine constitution de I'Eglise, les droits immuables du
pontife romain et des évéques comme leur autorité sur les
biens nécessaires a 1'Eglise et sur les édifices sacrés seront
mieux sauvegardés par une attitude qui aura justement pour
résultat — a moins que le gouvernement ne renonce a appli-
quer la loi — de faire passer aux mains de I'Etat la presque
totalité des églises paroissiales et tout le temporel des qua-
rante mille établissements publics du culte?...

« En repoussant ces conditions, le pape accule le gouver-
nement a fermer les églises et & faire main basse sur les
biens cultuels. Si c'est par 1a qu'il entend affermir l'autorité
des évéques sur les biens nécessaires a 'Eglise et sur les



édifices sacrés, il n'aurait pas été superflu d’expliquer com-
ment il Uentend en effet. Mais d'explication, tl 'y en a pas
dans ' Encycliqgue, pas plus d'ailleurs qu'on n'y trouve la
moindre trace des instructions pratiques que Pie X avait so-
lennellement promises a 1'épiscopat.

«D'un trait de plume, le pape réduit a la misére — car il
va de sol que pensions et allocations seront supprimées —
quarante mille prétres et rend impossible désormais en France
I'exercice public du culte. Aprés quoi, il se lave les mains et
déclare a ses vénérables fréres les évéques qu'ils aient & se
débrouiller tout seuls:

«Il vous reste donc, vénérables freéres, & vous mettre 2
l'ceuvre, 4 prendre tous les moyens que le droit reconnait a
tous les citoyens pour organiser le culte religieux... Absent
de corps, nous serons avec vous par la pensée et le cceur. »

« L'ironie est un peu lourde, st c’est de lironie. Et dans
Uautre cas, quelle inconscience!

«Cette encyclique, me disait hier un catholique illustre
— qui a donné les preuves les plus éclatantes et les plus
méritoires de dévouement au Saint-Siége, mais qui en donnera
moins désormais, car son découragement, je dirais mieux,
son écceurement est profond — cette encyclique est une véri-
table iniquité. Et quand je pense que ce que l'on refuse aux
catholiques f{rangais, avec la certitude de déchainer la guerre
religieuse dans notre pauvre pays, qui aurait tant besoin de
paix, on l'accorde aux catholiques allemands, et que les asso-
ciations cultuelles allemandes fonctionnent d’ailleurs depuis
trente ans & la satisfaction de tous, je me puis me défendre,
comme patriote, antant que comme catholique, d'une véelle in-
dignalion. »

«Pie X compte sur I'unanimité de l'obéissance. Il a peut-
étre raison d'y compter, s'il entend par 1a, simplement, une
obéissance de fait, purement négative. Mais il aurait bien tort
de croire que lélite intellectuelle du catholicisme francais
adhérera d’esprit et de cceur a son owkase. Et du coté du
peuple, il aura, un peu plus tot, un peu plus tard, de cruelles
déceptions. 11 n'y a présentement, en France, & se réjouir de
I'encyclique, que des politiciens de profession: politiciens de
droite, qui ne songent qu'a créer des embarras au gouverne-
ment, ou politiciens de gauche, qui, ayant fait le réve de dé-



— PRl ~—

christianiser la France, trouveni dans le pape le plus utile
encore que le plus inconscient des collaborateurs. »

Je n’ai pas a commenter les explications du courageux publi-
ciste. Je n’al pas davantage a deviner ce qui résultera de la situa-
tion créée par Pie X. S'y obstinera-t-il? La papauté a exécuté
dans le passé tant de voltes-face! Le gouvernement francais, une
fois de plus, lui tendra-t-il une perche secourable, ou fera-t-il
observer la loi? Comment la fera-t-il observer: Avec faiblesse ou
loyalement? Nous n’avons aucune confiance dans les auteurs de
larticle 4, article qui serait une livraison de la France a la pa-
pauté (si la papauté avait l'intelligence de la situation); nous espé-
rons que M. Clémenceau saura se souvenir de ses anciennes
déclarations et qu'une fois encore il remettra les choses au point,
dans le sens frangais et libéral. On le voit, l'avenir est obscur.
Attendons patiemment les faits, et espérons que des sottises de
Rome, présentes et futures, sortira le salut du catholicisme anti-
ultramontain en France. Certes, le clergé francais actuel est, en
général, bien ignorant des conditions du vrai catholicisme, mais
une partie cependant les connait; peut-étre cette élite sera-t-elle
assez vaillante pour faire son devoir et glorifier le Christ malgré
le pape. E. MicHAUD.

IV. — Quelques aveux de M. Turmel au sujet du pape
Jules I

1. On sait qu'en 335 le concile de Tyr déposa Athanase,
évéque d'Alexandrie; qu'en 338 Pistus fut élu pour le rem-
placer; que le pape Jules I°* ayant été sollicité d'entrer en
communion avec ce dernier, se pronong¢a pour Athanase et
contre le concile de Tyr. 97 évéques orientaux se réunirent
alors en concile 4 Antioche, en 341, constatérent que le pape
Jules avait violé la discipline et excommunitrent Athanase et
ses protecteurs, en faisant observer au pape qu'un évéque
n'est pas supérieur a ses collegues parce qu'il occupe un
siege illustre; que, s'il existait dans 1'Eglise une primauté,
I’Orient pourrait & bon droit la revendiquer, puisque c'est de
I'Orient que la foi est sortie; mais que les Orientaux ne son.
gent pas a régenter 1'Occident; que leurs prétentions se bor-
nent 4 ne pas étre régentés par lui, 4 étre les maitres chez
eux, a vouloir 1'égalité.



— T2 —

M. Turmel reconnait ces faits et ajoute!): « On voudrait
que cette théorie de la constitution de 1'Eglise efit recruté ses
adhérents exclusivement dans le monde des eusébiens, c'est-
a-dire chez les adversaires déclarés du concile de Nicée. Et
c’est ce que beaucoup d’historiens et de théologiens ont, par
des voies diverses, essavé d’établir; Baronius, Schelstrate, les
Ballérini ont, chacun 4 sa manieére, cherché a démontrer que
la déposition prononcée contre Athanase au concile d’Antioche
de 341 fut V'ceuvre de la faction eusébienne et d'elle seule.
Héfélé a pour jamais ruiné leurs tentatives (Hist. des conciles,
I, § 56). St. Hilaire n’a pas craint de dire que les évéques
réunis a4 Antioche formaient wume assemblée de saints, coectus
sanctorum. Au concile de Chalcédoine, les réglements portés
par ces mémes évéques furent présentés comme «les canons
des saints Peres». Force est de conclure que, si la fraction
eusébienne a pris linitiative de la déposition d’Athanase et
— car les deux choses se tiennent — de la vésistance au
pape, elle a €té suivie docilement dans son entreprise par
tous les évéques de lempire de Constance. Cest vraiment
U'Eglise d’Orient qui a pris la parole dans le concile d’An-
tioche de 341. Et nous voyons ol elle en est a cette date.
Elle ratifie tout ce qui a été fait depuis six ans. Elle veut
bien entretenir avec Rome un commerce de lettres de com-
munion et porter & sa connaissance les mesures disciplinaires
qu'elle croit devoir prendre; mais elle ne veut subir aucun
controle. Elle envoie des communiqués au pape, elle ne lui
demande aucune autorisation. Elle lui défend, sous peine
d'excommunication, de s'immiscer dans ses propres affaires.
Pourtant la ville impériale, installée d'hier seulement sur le
Bosphore, n'a pas eu le temps d'exercer une influence quel-
conque. Quand les évéques de Constantinople décréteront le
schisme, ils n’auront qu’a tirer parti d'un état d'esprit guz
existait avant eux.»

N'est-ce pas avouer que cet état d’esprit était un état de
choses, et que, dans ce cas, décréter le schisme n'est pas le
faire, mais donner a4 Rome la preuve historique que c'est
elle-méme qui le fait? M. Turmel avoue, de plus, que le plai-
doyer qu’a fait valoir jusque-la le pape Jules, s'autorise d'un

VY Revue catholigue des Eglises, juin 19ob, p. 349-350.



— 783 —

canon du concile de Nicée et de I'exemple de Denys d'Alexan-
drie, mais qu’«il ne fait pas valoir les droits de la papauté »
(p. 349). N’est-ce pas reconnaitre que ces prétendus droits
n'étaient pas en état de constituer une preuve solide? Car
Jules n’efit pas manqué de s'en servir, s'il les efit crus solides.

2. Arrivons au concile de Sardique (343), convoqué par
l'empereur Constant. On sait que les 80 Orientaux qui s’y
sont rendus ont maintenu l'excommunication d’Athanase et du
pape Jules comme ayant violé les lois divines; et que, de
leur coté, les 90 Occidentaux ont exposé¢, dans une lettre a
Jules, ce qu'ils ont fait et décidé. La difficulté porte sur l'au-
thenticité de cette lettre et des canons qui y sont mentionnés.

Citons quelques points. « Frére bien-aimé, dit la lettre au
pape, il vous fallait empécher le serpent diabolique de ré-
pandre le venin de ses blasphémes: hoc enim optimum et
valde congruentissimum esse videbitur, s¢ ad caput, id est ad
Petri apostoli sedem de singulis quibusque provinciis domini
referant sacerdoles». Sur quoi M. Turmel remarque (p. 354):
«Des le XVII® siecle, le protestant Blondel rejeta cette phrase
comme apocryphe. Tillemont, sans se prononcer, reconnut
que «ces paroles n’ont aucune liaison avec ce qui précede et
en ont peu avec ce qui suit, rompant plutor la suite du dis-
cours qu’elles ne I'éclaivcissent». Héfélé, tout en affectant une
grande réserve, semble bien rejeter I'authenticité. Langen éléve,
a tort (!), des doutes contre l'authenticité de la lettre du con-
cile au pape Jules. La seule objection spécieuse qu'il formule
est empruntée a la phrase dont on vient de parler. Or cette
difficulté¢, quand on y regarde de prés, plaide plutdt pour
l'authenticité, puisque, de l'aveu de tous, la phrase en litige
intevrompt le fil des idées.» Etrange raisonnement! M. Turmel
s'amuse ¢évidemment. Il reconnait que la phrase en litige
interrompt le fil des idées, et il en conclut qu'elle est plutot
authentique, comme si la marque caractéristique des Occiden-
taux de Sardique, partisans du pape Jules, était le manque de
logique! Excellent aveu. M. T. ajoute que cette lettre n’a pas
été fabriquée, parce qu'«on ne voit pas dans quel but elle
l'aurait été», En vérité, M. T., d’ordinaire si perspicace, feint
ici d’étre aveugle. Les fabricateurs avaient le but manifeste
de faire leur cour a leur pape, et de donner un soufflet a I'Orient.
C'était faire coup double. Nul ne le sait mieux que M. Turmel.



S 17—

3. A propos des canons de Sardique, M. T. dit (p. 354):
« [l suffit de faive mémoire ici de la dissertation de Friedrich,
die Unechtheit der Canones wvon Sardica (1901), tendant a
démontrer que les canons de Sardique ont été fabriqués a
Rome par un Africain a la fin de 416 et présentés comme des
canons de Nicée., Cette thése a été solidement réfutée par
Turner et surtout par Funk (1902).» Que M. T. me permette
de lui dire que, puisqu'il a jugé a propos de reprendre la
question, il devait ne pas se borner & faire mémoire de la
thése de Friedrich; il devait loyalement la discuter et non
I'escamoter. En outre, il lui plait de la dire solidement réfu-
tée par Turner et Funk; c'est son droit, mais, quand on pré-
tend faire de la science, on doit prouver et non simplement
affirmer. De plus, M. T. n’aurait-il pas connaissance du savant
article publié par Friedrich méme, en 7903, dans la Rev. int.
de th. (juillet, p. 427-454), pour justifier sa these? M. T. avouera
que cette nouvelle piece du débat méritait pour le moins d'étre
mentionnée. Cet habile silence est aussi un aveu qui parait
méme assez péremptoire.

4, Ce n’est pas tout. M. T. écrit expressément: « Le con-
cile de Sardique a attribué au pape, sinon un droit d'appel
proprement dit, au moins un droit de revision. Ef ce droit
était une nouveauté» (p. 356). — Tres vral.

M. T. mentionne les théologiens qui prétendent que les
appels ont fonctionné a4 Rome longtemps avant le concile de
Sardique, et il réplique: «Si cela était, la rédaction de nos
canons serait 7ucompréhensible. Quand les législateurs veulent
sanctionner un usage, ils commencent par le constater, ils ne
laissent pas croire qu'ils innovent, En mettant aux voix leurs
projets de lois, en demandant a leurs collegues s'il leur « plait »
de les ratifier, Hosius et Gaudentius parlent comme des hommes
qui fondent un nouvel état de choses,; ils usent d'expressions
qu'ils ne peuvent emplover s'ils se lrouvent en présence d'une
législation déja élablie. »

M. T. énumere ensuite les exemples d'appels interjetés a
Rome avant le concile de Sardique, d'aprés les théologiens
ultramontains (Bellarmin, du Perron, Ballerini, etc.), puis il
ajoute p. 358-359): « Malheureusement ces réponses des théo-
logiens laissent znfactes les difficultés qu’elles voulaient résou-



-— 785 —

dre. Ce que S.Cyprien a pensé de l'ordination de Fortunat,
s'il 'a tenue pour valide ou pour invalide, nous lignorons;
en revanche, nous connaissons les raisons préjudicielles qu'il
a fait valoir powur interdive awu pape de le juger. Or ces rai-
sons, les théologiens en conviennent, s'appliquent aux évéques
comme aux simples prétres, ef elles dénient absolument au
pape le droit d’interveniy dans les affaives de I’ Eglise d’ Afrique. »
Selon M. Turmel, on arrive & un résultat «invraisemblable»,
quand on admet que les hérétiques et les schismatiques ont,
dans les temps les plus anciens, interjeté appel au saint-siege;
et il ajoute: «Disons maintenant que les prétendus appels
dont on a dressé la liste #'ont jamais existé.»

Dans son Histoire de la Théologie positive (1906), M. T. a
traité longuement cette question, et une de ses conclusions
est celle-ci (p. 278): «En résumé, personne, pendant les cing
premiers siécles, n'a reconnu au pape le pouvoir de faire la
loi aux Eglises étrangéres a sa province, personne ne lui a
reconnu le droit de casser les jugements des conciles provin-
ciaux.» FEtfc. (voir dans cette livraison, p. 749).

5. Encore quelques citations précieuses: «Le concile de
Sardique n'eut pas le bonheur de mener a bien la mission
dont il était chargé... Jusqu'a la fin du IV* siécle, exacte-
ment jusqu'a S. Chrysostome, 1'Eglise d’'Orient resta séparée
de 1'Occident. Il va sans dire que, pendant tout ce temps
(55 ans), la loi des appels promulguée a Sardique lui fut
inconnue. Ajoutons que la réconciliation qui eut lieu en 398
et surtout en 415 wne changea rien a cet état de choses. Jus-
qu’'au milieu du VI® siécle, I'Eglise grecque 7gnora la législa-
tion de Sardique. Elle finit par la connaitre vers 550; elle l'in-
séra méme dans ses collections canoniques & partir du con-
cile #n 7Trullo (692); mais elle la traita comme un réglement
particulier @ U'Occident ... Puis les canons de Sardique tom-
berent dans un oubli profond. Aussi, quand le pape Zozime,
au cours d'une affaire célebre, produisit les textes qui l'auto-
risaient a revoir les proces ecclésiastiques, les évéques afri-
cains lui répondirent que ces textes leur étaient mconnus »
(p. 361). — Et encore (p. 362): «A Rome, les canons de Sar-
dique furent inscrits 4 la suite des canons de Nicée. Du voi-
sinage naquit la confusion. De bonne heure on perdit de vue

Revue intern, de Theologie, Heft 56, 1906. 51



— 786 —

la différence des dates et l'on se persuada') que le droit de
revision avait été établi a4 Nicée. On resta longtemps dans
cette conviction (?). Au milieu du Ve siecle, quand le pape
S.Léon demandera a I'empereur de donner suite a l'appel de
Flavien, il invoquera les canons promulgués a Nicée () par
les évéques du monde entier. Plus tard, le concile romain de
485 ne craindra pas de dive que les 318 Peéres de Nicée ont
attribué a la sainte Eglise romaine le droit de confirmer et
de valider toutes choses. Et plus tard encore, le pape Gélase
proclamera que les canons autorisent toute 1'Eglise a en
appeler au siege apostolique! »

Le mensonge est-il palpable?

De fait, I'Eglise ayant été une fédération de cinq patriar-
cats, il était naturel que, pour avoir le jugement complet, on
demandat celui du patriarche de Rome, lorsque le jugement
des quatre autres était connu. Rome a essayé de dénaturer
le sens des appels qui lui étaient adressés et de faire croire
que I'Eglise était monarchique et que le pape de Rome en
était le monarque, absolu, infaillible, omnipotent. On se de-
mande comment une telle naiveté a pu duper des hommes
intelligents. On se demande en particulier comment M. Turmel
a pu, tout en avouant (p.364) que «c’est a4 Sardique que
I'Eglise (1?) a, pour la premiere fois, donné a l'un de ses
droits une existence juridique », comment, dis-je, il a pu donner
le nom de droit & une usurpation aussi manifeste et & une
ambition aussi mensongere, disons méme le vrai mot, aussi

antichrétienne, aussi satanique.
E. MicHauD.

) M. Turmel est bien indulgent.




	Variétés

