Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans I'Eglise catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE
DANS L'EGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(9° article. — Conclusions.)

Encore quelques points graves a noter; puis, nous formuleron
nos conclusions.

* Aveux de Mgr Duchesne. — Dans son Histoire des origines
chrétiennes, le savant historien s'exprime ainsi: «Le discours de
St. Paul a Milet atteste «le gouvernement collégial de [U'Eglise.
Comme celle de Philippe, 'Eglise d'Ephése est dirigée par un groupe
de personnages qui sont a la fois prétres et évéques ... La lettre
de St. Clément, trés importante ici puisqu’elle a été écrite a propos
d’'une querelle sur la hiérarchie ecclésiastique, nous représente 'église
locale comme gouvernée par des évéques et des diacres» (p. 88).
— «L’épiscopat collégial par lequel on a strement commencé en
plus d’un endroit, ne pouvait étre considéré comme une institution
définitive; il dut se transformer de trés bonne heure ... Il est
vraisemblable que les colleges épiscopaux de ces trés anciens temps
comptaient un peu plus, a co6té de leurs présidents, que les cha-
noines de nos jours aupres de leur évéque. D’aprés certains sou-
venirs un peu confus que nous a transmis la tradition, ils auraient
conservé assez longtemps le pouvoir d'ordination, caractéristique
actuelle de la dignité épiscopale » (p. 93). — D’aprés une tradi-
tion en vigueur dés la fin du IVe siecle, le symbole de Grégoire
le thaumaturge lui aurait été révélé par St. Jean I'évangéliste; mais
«a n'en juger que sur les textes le symbole de Néocésarée trahi-
rait plutdt linspiration d'Origéne» (p. 444). — Le symbole des
apOtres doit «remonter jusqu'a la premiére moitié du second siécle.
Plus tét, il y a eu silrement des résumés succincts de la prédica-
tion chrétiennes (p. 506). — Au milieu du second siécle, les chré-
tiens étaient nombreux; «les actes de vertus se multipliaient, les
péchés aussi. De la des nécessités de plus en plus pressantes et
diverses. La casuistique se développa et l'institution pénitentielle



— 746 —

qui n'avait d’abord montré que ses traits les plus essentiels, ne
tarda pas a se préciser. Elle se fondait sur ce principe trés simple
qu'une société a le droit d’exclure ceux de ses membres qui man-
quent gravement aux statuts » (p. §13). — « Peu de situations étaient
considérées comme incompatibles avec le christianisme, méme avec
la qualité de prétre ou d'évéque. St. Cyprien connaissait des évé-
ques, et en assez grand nombre (p/urzmz), qui acceptaient des
gérances dans ['administration des domaines, couraient les foires,
exergaient l'usure, procédaient a des évictions... Vers la fin du
III* siecle, le directeur de la manufacture impériale de pourpre,
¢tablie a Tyr, était un prétre d’Antiochie» (p. 520). — L’état de
continence assurait a ceux qui le pratiquaient la vénération pu-
blique. Cette situation eut «¢une conséquence importante, l'appa-
rition du célibat ecclésiastique. De bonne heure 'opinion chrétienne
¢leva sur ce point des exigences plus ou moins étroites, et le clergé
sentit qu'il devait y déférer, sous peine de compromettre son in-
fluence. Du moment, en effet, ou I'on admettait que I'état de con-
tinence représente un idéal plus parfait que 1'état de mariage, com-
ment n'aurait-on pas demandé au clergé de se recruter et de se
maintenir dans la catégorie la plus parfaite»> (p. §32). — L’au-
torité de l'Eglise romaine «était plus sentie que définie; sentie
d’abord par les Romains eux-mémes ... Dans I'exercice de son
autorité morale, exercice que nul ne pouvait avoir déterminé, I'Eglise
romaine était amenée, tantot a favoriser les gens, tantot a les con-
trarier. Tant qu’elle ne les contrariait pas, ils ne trouvaient pas d’ex-
pressions assez fortes pour traduire l'enthousiasme, le respect
qu’elle leur inspirait... En cas de conflit, comme cela se vit, par
exemple, au temps des papes Victor et Etienne, les prérogatives
du siége de Pierre perdaient un peu de leur évidence» (p. 535).

* Aveux de M. Turmel, tirés de son « Histoire de la théologie
positive, du concile de Trente au concile du Vatican» (Paris,
Beauchesne):

P. 60: « A lencontre de Bossuet déclarant fierement que la
vérité venue de Dieu a d’abord sa perfection, Newman ne
craignait pas de prouver, par de multiples raisons, que la doctrine
chrétienne avait dd étre soumise a la loi du développement. L’/7zs-
loive du développement de la doctrine chrétienne, qui parut en 1345,
contenait des longueurs, des hors-d’ceuvre qui en rendaient la lec-
ture pénible. Elle prétendait enfermer la loi du développement .de
la doctrine chrétienne dans des formules dont I'apparente précision
cachait souvent de wagues comparaisons, des méetaphores aussz dé-
cevantes que brillantes. Elle laissait donc a dészrer. Mais ce livre,
imparfait « plus d'un titre, ouvrait aux théologiens un monde nou-



— T —

veau et znconnu dont il ne restait plus qu'a dresser la carte: la
était son mérite (szc). Newman a znfroduzt dans la théologie l'idée
d'une vie des dogmes: il a été un initiateur.» — Doctrine chré-
tienne, dogmes, formules, théologie, tout cela est mis sur le méme
pied; on ne distingue plus ni les enseignements divins, ni les en-
seignements humains; tout est livré a l'aventure du «développe-
ment » sans critére. Quel gachis!

P. 61: « Melchior Cano, 'un des premiers, s'arréta devant la
question de linfaillibilité de lautorité enseignante et prouva. .,
que le privilege de l'inerrance a été accordé non seulement a I'en-
semble des fideles, mais encore aux pasteurs.» V. aussi p. 63. —
Aujourd'hui Rome prétend que l'inerrance n’appartient qu’aux pas-
teurs dans la personne du pape, et nullement a l'ensemble des
fideles. C'est le monde renversé.

P. 64: Sur le sentiment d’incrédulité auquel les apotres se
seraient abandonnés aprés la mort du Sauveur: <« Melchior Cano
répond que ce fait, fit-il exact, n'aurait aucune portée. A /époque
de la mort du Sauveur, les apitres w'étaient pas encove établis
pasteurs de ['Eglise. 1ls pouvaient donc perdre la foi, sans gque
cela tirdt & conséquence pour le corps pastoral qui w'était pas cons-
titué. Mais le fait est inexact ... Quelques apoétres perdirent sans
doute la foi apres la mort de N. S., mais non pas tous. Clest ce
que prouve le texte de St. Matthieu: Videntes eum adoraverunt,
quidam autem dubitaverunt. Et le texte de S. Marc: Exprobravit
incredulitatem eorum . ..?»

P. 6g: <Les évéques du concile de Rimini qui se laissérent
arracher la suppression du terme /Aomoousios .., ne furent pas
hérétiques, attendu que lon ne peut étre hérétique sans le savorr
et sans le voulorr.» lls étaientde bonne foi. — Comment Rome peut-
elle prouver que ceux qu’elle traite d'hérétiques savent qu’ils sont
hérétiques, et qu’ils veulent 'étre?

P. go: «Fénelon parait avoir été l'inventeur de cette formule:
les faifs dogmatijues ... Dans plusieurs €crits (1704), il a étudié
les jugements ecclésiastiques de faits avec une abondance parfois
verbeuse . .. Le docteur des faits dogmatiques, c'est Fénelon.
C’est lui qui a muni de tout son apparcil de preuves la doctrine
de l'infaillibilité de I'Eglise dans les questions de faits liés au dogme.
Car Fénelon, a Clencontre de DBossuel, proclame hautement que
I'Eglise est infaillible dans la décision des faits dogmatiques.> —
Encore une innovation romaine qu'on peut suivre a la piste. Evo-
lution, disent les ultramontains actuels; contradiction, disent les
catholiques.

P. 132: «Nicole (De lunité de ['Eglise) pose en principe que
I'excommunication lancée par le pape sépare l'excommunié dJr



Lo e

I'Eglise de Rome, mais non de I’ Eglise universelle, a moins qu'elle
ne soit acceptée et confirmée par le reste du monde chrétien . . .
Les excommunications lancées par des pontifes douzeux (époque du
grand schisme), étaient, de ce chef, radicalement nulles. Elles I'étaient
encore pour un autre motif, a savoir parce qu’elles étaient ful-
minées en dehors d’un concile général; et que sex/, un concile
de cette nature, méme sous un pape certain, a qualité pour retran-
cher plusieurs royaumes a la fois de la communion de I'Eglise.» -—
Donc Nicole distinguait 'Eglise de Rome et I’Eglise universelle et
le concile était plus puissant que le pape.

P. 144: <« La Perpétuité de la foi sur leucharistie, le Tracté
de la communion sous les deux especes, la Tradition défendue sur la
matieve de la communion sous une espéce, Historia confession:s
auricularis, tous ces livres et dautres encore témoignent de re-
cherches dont [’ecxactitude laisse parfois peut-étre a dészrer, mais
dont on ne saurait trop admirer le sérieux et la profondeur.» —
Comment peut-on admirer le sérieux et la profondeur la ou manque
I'exactituder

P. 159-160: «Les recherches d’Eckius et de Pighi constituent
comme la premiere étape de la discussion patristique de la petra.
On s’apercut de bonne heure que les résultats obtenus par ces deux
apologistes, sans étre négligeables, laissaient a désézrer au double
point de vue de la précision ef de ['exactiiude. On reconnut, par
exemple, qu'un certain nombre de Peres avaient identifié la petra
avec la foi de St. Pierre, et que l'attitude de St. Augustin demandait
a étre étudiée a nouveau?!), On comprit aussi qu'l fallait renoncer
a faire valoir la décrétale d’Anaclet, ainsi que les décrétales des
premiers papes .. .»

P. 171: «Ballérini, tout en approuvant la théologie d’Eckius,
de Pighi, de Bellarmin et de du Perron, condamnait leur exégése au
nom de la tradition. Il approuvait, awu contraire, I’cxégese de Launo,
dont il avait les doctrines en horreur. Sa thése fut gé€néralement
négligée. Les théologiens du XIXe® siécle suivirent la voie tracce
par les grands (szz) controversistes?). Ils continuérent a enseigner
que lidentification de la petra avec la personne de Pierre €tait le
sens vraiment traditionnel (!) du texte évangélique.> Et p. 175:
Ballérini a dit: «A coup str, ce n'est ni sur les ossements de
Pierre, ni sur sa chair, que 'Eglise a été batie. Mais on comprend

1) Eckius avait prétendu, contre Luther, que St. Augustin, dauvs ses Rétracia-
tions, ne s'était pas corrigé au sujet de la pesra et que, selon le saint docteur, la pesra
sur laquelle est fondée I'Eglise, est Aetrus méme. Or Augusin a dit: «Il n’a pas
été dit a Pierre: Tu es petra, mais tu es Zetrus. Clest Je Christ qui élait la petra.
Simon, pour l'avoir confessé, comme le confesse toute 1’Eglise, fut appelé Zesrus.»

) Launoi et Ballérini étaient donc de petits controversistes, d’apres M. Turmel.



facilement qu'elle ait été batie sur /a foi qu'il a préchée, comme
lont dit St. Ambroise et l'auteur d'un sermon qui se trouve parmi
les ceuvres de St. Chrysostome. La foi étant le fondement de I'E-
olise, St. Pierre ne peut étre la petra et le fondement de I'Eglise
qu’en jetant, par sa prédication, la foi comme fondement de 'Eglise. »
— Cest tout le systéme pétrinien qui croule.

P. 184: Lupus a dit: «Il est clair que St. Augustin, quand
il dit que les clets du royaume des cieux et le pouvoir de remettre
les péchés ont été confiés, non pas a Pierre seul, mais & foute
I'Eglise représentée par lui, n’a eu en vue ni les clefs hiérarchiques,
ni le pouvoir sacerdotal, ni la juridiction sacerdotale ... Augustin
parle des clefs que les évéques ne possedent pas, que le pape
lui-méme peut ne pas posséder, et que fréquemment les laiques,
les femmes et les enfants posscdent. Il parle de la clef fraternelle
qui, par la communion des saints, op¢re dans chacun pour donner
et recevoir la justice dans les sacrements, et par l'opération de
laquelle les ames justes sont, sclon lui, non seulement les freres
et les sceurs, mais les meéres du Christ. Par les sacrements, en effet,
elles enfantent des fréres et des sceurs. C'est pour la réception de
cette bénédicion que Pierre a représenté I'Eglise des justes.> —
Voila des clefs bien démocratiques. Qu’en pense Rome?

P. 278: « Personne, pendant les cinq premiers siécles, n’a
reconnu au pape le pouvoir de faire la loi aux Eglises étrangeres
a sa province; personne ne lui a reconnu le droit de casser les
jugements des conciles provinciaux. Les canons de Sardique eux-
mémes, qui autorisaient 'évéque de Rome non & juger par lui-
méme les causes contestées, mais a les faire reviser, les canons de
Sardique eux-mémes ne furent jamazs admis en Orient; et I'Eglise
d’'Afrique, a qui le pap=Zosime les fit connaitre pour la premiere
fozs, cessa de les prendre en considération le jour ou elle apprit
que I'Orient les ignorait. La législation contentieuse était réglée
par le cinquieme canon de Nicée qui, conformément a4 un usage
déja ancien, faisa’'t du concile provincial un tribunal sans appel.
Et l'affaire d’Apiarius confirme puissamment cette assertion.» —
Que devient la papauté a la lumiére de I'histoire?

P. 393: A propos de la convocation des conciles cecuméniques,
M. Turmel signale, c/ez les modernes, «une tendance grandissante
a placer la question sur le terrain des préncipes, a établir ce qui
doit €tre, c'est-a-dire ce que 1éclame le dogme (sic) de la primauté
du pape, et a traiter les faits comme de menus incidents quz ne
Sauratent prescrive contrve le droit». Clest-a-dire, en bon francais,
que les modernes, treés génés par I'histoire, la suppriment et la rem-
placent par leurs prétendus principes; c'est leur théorie des droits



— 750 —

attribués par eux au pape, qui les incite & enseigner que les
papes ont 4% convoquer les conciles cecuméniques, quand de fait
ils ne les ont pas convoqués! « Le dogme prime ['histoire ! » disent-
ils; l'a priore fait U'a posteriorz! C'est sur ce sable qu’est construit
le romanisme.

* Autres aveux de M. Turmel. Le gichis ultramontain
sur 'cex cathedras>. — A propos de 'Enciiridior de Denzinger,
M. T. dit (Revue du clergé frangais, 15 juin 1906, p. 186-188):
Les canons des conciles cecuméniques qui appartiennent a la dis-
cipline «ont droif a notre respect, mazs a rien de plus>. — Quant
aux actes émanés du saint-siége, on ne s’entend pas sur le juge-
ment ex cathedra. Mgr Fessler exige deux conditions: ¢ d’une
part, une doctrine relative a la foi ou aux mceurs comme objet de
la décision; d'autre part, U'intention exprimée par le pape de pro-
clamer, en vertu de sa supréme autorité¢ doctrinale, cette doctrine
comme faisant partie zntégrante de la vérité révélée . . . Dans cette
lypothese, de toutes les pieces pontificales recueillies par Denzinger,
le XIX® si¢cle ne compterait qu'un acte ex cathedra, a savoir la
bulle relative a 'immaculée-conception; les deux siécles pécédénts
eu auraient a peine deux: la bulle Unigenitus et la bulle Auctorem
Jfidet s.

M. Turmel signale ensuite les difficultés relatives a la lettre
du pape Nicolas I** aux Bulgares, et au décret du pape Eugéne IV
aux Arméniens. Bellarmin explique que Nicolas a é€crit sa lettre
comme docteur privé, et sa solution a été géméralement adoptée.
Le décret aux Arméniens a aussi, selon Bellarmin, un caractére
dogmatique. D’autres théologiens n'y voient qu’'« une instruction
pratique sans portée doctrinale ». M. Turmel semble incliner plutot
a l'opinion de Bellarmin: car le pape a déclaré vouloir exposer
cla vérité de la foi orthodoxe », pour que désormais les Arméniens
n'hésitent plus sur cla verité de la foi». Cependant M. T. ajoute:
¢Si l'on croyait devoir maintenir au décret d’Eugéne IV un ca-
ractére doctrinal, on devrait ow &ien en revenir a l'eaxpédzent de
Bellarmin — qui est édzen artificie/, car il consiste a dire que le
pape a voulu donner aux Arméniens un enseignement dogmatique
strictement complémentaire — oxz éZen conclure que I'Eglise (1) a
recu de N. S. le pouvoir de décréter que tel rite institué par elie
est essentiel a la validité du sacrement. »

M. T. confond le pape et I'Eglise; grosse erreur, car il est
impossible d’attribuer a 1'Eg/zse les sottises d’Eugene V. En outre,
que dire de ces hésitations, de cette ignorance oul'on est au sujet
du dogme méme? Eh quoi! on enseigne que le pape est infaillible
et quil peut faire des dogmes nouveaux, et lorsqu’il parle, on ne



= Tl

sait pas si ce qu’il enseigne est dogme ou non! Quelle comédie!
Pour qui prend-on les fideles? Et de quel droit traite-t-on avec
un tel sans géne Dieu et les choses divines?

Quant aux canons des conciles provinciaux, M. T. en parle
d’une fagon peu précise. Il dit toutefois : « Au n. 240, on lit une
profession de foi d'évéques espagnols qui n’est qu’une réponse
hautaine aux accusations dont ils avaient été I'objet de la part du
pape Benoit II. Le souverain pontife y est taxé détourderie et —
surtout dans la partie omise par Denzinger — d’'ignorance. Cette
piéce tranche sur les autres. Cependant, comme le pape Sergius
s'en déclara satisfazt, on peut dire qu’elle a regu 'approbation du
saint-siége. » Voila donc une condamnation du pape approuvée
par le saint-siége. Fait-elle foi, celle-la? Quelle comédie!

* Nouvelle Ecclésiologie romaine. Dans une longue, diffuse
et confuse Chronique théologique (v. Revue du clergé francais,
15 mai 1906), M. F. Dubois fait I'aveu suivant (p. 623): «On sa-
vait que, depuis le concile du Vatican, le trazté de ['Eglise était a
refondre. » Enfin! Habemus confitentem reum. le fameux concile
du Vatican a donc renversé la constitution de ['Eglise, au point
de rendre nécessaire la #efonte du Traité de 'Eglise. L'Eglise vati-
canesque est donc bien une Eglise 7¢fondue et nouvelle. Et en
quoi consiste cette refonte? M, Dubois nous le dit trés ingéniiment :
au lieu de partir de [’ Ecriture et de la révélation du Christ, qui
étaient jusqu'ici la base, le fondement, la source du dogme, I'Eglise
désormais partira &’elle-méme; elle sera a elle-méme sa base, son
fondement, sa source. C’est elle qui fera la révélation, c'est elle
qui remplacera le Christ et I'Ecriture. Voici les propres paroles
de M. Dubois: «On savait que, depuis le concile du Vatican,
I'apologétique, ax lZeu de partir de V'Ecriture et de le révélation
qu’elle contient pour remonter jusqu'a 'Eglise, pouvait procéder en
sens inverse, prendre pour point de départ le fait actuel de I Eglise,
qui est elle-méme un grand et perpétuel motif de crédibilité et
un témoignage irréfragable de sa divine mission.» Donc, dans
la nouvelle Eglise vaticanesque, ’Eglise part d’elle-méme et reléve
d’elle-méme, elle témoigne elle-méme d’elle-méme, elle n’a plus be-
soin de I'Ecriture et de la révélation, elle les remplace par son
témoignage déclaré «irréfragable »! Cercle vicieux, pétition de
principe, charrue devant les beeufs, le vicaire substitué au Maitre,
et quel vicaire!

* Comment se fabriquent les papes. — Nous le savions déja,
par les histoires des conclaves. Le baron de Bildt, en publiant son
volume sur <« Christine de Suéde et le conclave de Clément X »



— 752 —

(Paris, Plon, 1906), a jet¢ une nouvelle lumiére sur cette grave
question. Nul ne saurait récuser la valeur historique de cet ou-
vrage, soit parce qu’il a été composé d’apres des documents de
premiere main (documents frangais et espagnols, lettres de la reine
Christine, etc.), soit parce que l'auteur, qui semble plutot favorable
a la cour de Rome, ne saurait étre accusé de la moindre partialité
par la parti ultramontain. On peut donc invoquer son étude, soit
pour constater ce qu’étaient les mceurs diplomatiques et ecclésias-
tiques dans la seconde moitié¢ de XVII® siecle, soit surtout pour
constatey la maniéve dont se sont jfails les papes. Que lon ne
m’accuse pas de conclure du particulier au général: car ce volume
n’est pas le seul de son genre. L’'élection d’Innocent XI en 1676,
celle d’Alexandre VIII en 1689, celle d’Innocent XII en 1691
celle d'Innocent XIIT en 1721, ont été racontées d’apres les docu-
ments diplomatiques du ministére des affaires étrangéres de France?).
L’élection de Clément XI en 1700 l'a été par M. Albert Le Roy 2).
Toutes ces sources, de témoins oculaires et dignes de foi, sont de
valeur incontestable. Nous savons donc a quoi nous en tenir
sur les intrigues et les passions de toutes sortes qui président a
ce quon appelle ' célection» du pape, de celui que trop de
<« bonnes ames» considérent encore comme le vicaire du Christ
comme si le Christ, qui est la Sainteté méme, pouvait recourir a
des moyens aussi immoraux pour assurer sa morale et sa religion.

Voici quelques détails de I'histore du conclave de 166g-1670.

Le colléege des cardinaux était divisé en six factions: celles
de France, d'Espagne, de Barberino, de Chigi, de Rospigliosi, des
Indépendants (I’Escadron volant). Chigi qui était a la téte des créa-
tures d’Alexandre VII et qui avait fait sa jonction avec les Es-
pagnols, voulait faire nommer d’Elci; mais le duc de Chaulnes,
qui conduisait la faction de France, donna l'exclusion a d’Elci. Le
duc de Chaulnes avait ’ordre de Louis XIV de favoriser Bonvisi;
mais Bonvisi fut écarté par le cardinal Azzolino, qui était le chef
des Escadronites. Azzolino voulait Vidoni; mais Vidoni fut écarté
par le cardinal de Médicis. Pendant plus de quatre mois, on se
livra de part et d’autre a mille marchandages, sans pouvoir s’en-

1) Sur la fin du pontificat de C/émens X, voir mon ouvrage sur «Louis XIV
et Tnnocent XI», T. I, ch. 1° (Paris, Charpentier, 1882); — sur le conclave de
1676 et D'élection d’/nnocent X7, ibid. ch. II, p. 8-55; — sur le conclave de 1689
et I’élection d’Alexandre VI//, voir mon étude sur «Le pape Alexandre VIII et le
duc de Chaulnes», 17® partie (Berne, Schmid, 1888); — sur l¢ conclave de 169IK
et I’élection d'/nnocent X1I, voir la «Revue internat. de Th.», 1904, p. 1-22 et
394-426; — sur le conclave de 1721 et I'élection d’/rmocens XI77, voir la méme
Revue, 1897, p. 304-325.

%) La France et Kome de 1700 & 1715, 1892, p. 69-93.



— 733 —

tendre sur aucun des papables les plus en vue. On essaya alors
les candidatures d’Odescalchi, de Brancaccio, etc. A la fin, de
guerre lasse, on songea au vieil Altieri, qui avait plus de quatre-
vingts ans et qui ne vivait plus que végétativement. Ce fut lui
qui fut élu! Il gouverna par le cardinal Paluzzi, qu'il fit cardinal
d’Etat et qui prit le nom d’Altieri. Quoiqua son élection fiit faite
par Chigi, le duc de Chaulnes ne manqua pas de s’en adjuger la
gloriole et d’écrire a Louis XIV que c’était Sa Majesté qui avait
fait le nouveau pape!

Le cardinal Maidalchini, doyen de l'ordre des diacres, eut
sept voix. Or voici ce qu'en dit M. de Bildt (p. 32): « Créé car-
dinal & 17 ans, a la demande de sa tante, la trop fameuse donna
Olympia Maidalchini, il n’avait encore que 40 ans, mais il avait
réussi depuis longtemps a se faire une détestable réputation. Igno-
rant, mal dégrossi, aimant la mauvaise compagnie et la débauche
facile, il était devenu le scandale de Rome et de I'Eglise,
Alexandre VII avait di, en 1660, lui défendre de se présenter au
palais apostolique ainsi qu’a toute cérémonie religieuse publique,
et M. de Lionne, qui cependant n'y regardait pas de trop pres,
se plaignait, quelques années apres, que Maidalchini passait, en
Provence, son temps dans de mauvais cabarets », etc.

Sur les Escadronites: «Ils passaient a bon droit pour les
fortes tétes du sacré-college. C’était plutdt du coté des meeurs qu'il
fallait chercher leur faible, si faiblesse il y avait. Nous savons ce
qu'était et avait €t€é Azzolino pour Christine. Les mauvaises
langues chuchotaient aussi qulmperiali et Gualtieri n’avaient pas
toujours €té insensibles aux séductions fémininess (p.41). — Az-
zolino était pour la reine Christine ¢ plus encore qu’un ami (p. 8)...
Les mauvaises langues disaient que la princesse de Rossano (la
belle Olympia Aldobrandini) avait été le premier amour d’Azzolino.
Au moins avait-il fait pour elle de beaux sonnets. Christine ne
pouvait avoir beaucoup de sympathie pour une rivale (p. 22) ...
On peut penser ce qu'on veut de l'affection de Christine pour
Azzolino. Rappelons-nous qu'il était le seul homme qu’'elle efit

aimé, I'ami auquel une inébranlable fidélité l'unissait depuis des
années» (p. 89).

Le cardinal Albizzi, ancien avocat, pensionné par Mazarin et
secretement par I'Espagne (p. 42), fut aussi sur les rangs. «Ce
n'était certes pas la bonne volonté qui lui manquait. Accoutumé
a prendre tout ce qu'on lui offrait, et des deux mains, il aurait
accepté le pontificat, comme il prenait une tabatiére ou une ta-
pisserie. Il était déja, disait-on, dans la papauté jusqu’au nez...
Chaulnes avait ridiculisé devant Christine cette grotesque candida-

Revue intern, de Théologie. Heft 56, 1906. 49



754 —

ture» (p. 183). Ce cardinal trouvait que les jansénistes faisaient
plus de mal a I'Eglise que Luther par son hérésie (p. 66)...
«Louis XIV lui avait fait 'honneur de le nommer a la téte des
candidats acceptables, Mais pouvait-on penser sérieusement a faire
pape un cardinal pére de plusieurs enfants, connu pour aimer les
gros mots et les propos bizarres, et de plus pensionnaire de deux
couronnes a la fois?» (p. 53).

La reine Christine trouvait qu’avec les 22 cardinaux de la faction
Chigi on pouvait faire 25 papes (p. §I). Lorsqu’on lui parlait de
la «nature angélique » du cardinal d’'Elci, elle en était agacée. « Cela
veut dire que c’est un imbécile », écrivait-elle a Azzolino (p. 137).

« Altier: est si fort baissé et a si fort perdu la mémoire qu'il
ne se souviendrait pas d'étre pape» (p. III).

A en croire Louis XIV, «il fallait que ce fat Louis XIV qui
plagat la tiare sur la téte de I'élu; qu’il et aux yeux de tous la
gloire d’avoir fait le pape. Peu importait, en comparaison, que ce
pape fit faible, impotent ou borné» (p. 60).

On appelait Albizzi le pape du diable, d’Elci le pape du
peuple, Vidoni le pape de Dieu. «Christine, qui s'empressa de
faire part a Azzolino de cette intéressante nouvelle, trouvait les
ressemblances suivantes: entre le diable et Albizzi, tous les deux
scnt des 'canailles; entre le peuple et d'Elci, tous les deux sont
fous; entre Dieu et Vidoni, tous les deux sont justes» (p. 18). Une
pasquinade: « Fapa Vidonus, papa Lupus premus s (p. 121).

Vidoni était 'ami et le candidat des Escadronites. <« Ceci fut
rapporté a Chigi et augmenta sa défiance. I envoya son cousin
Sigismond demander a Vidoni s'il avait vraiment des intelligences
avec 1'Escadron. Vidoni nza énergiquement, mais les soupgons
subsistérent » (p. 83). Son ami Azzolino mentait encore plus éner-
giquement. Chigi ayant envoyé a Azzolino son confident, Mgr
Febei, pour le faire parler sur Vidoni, Azzolino lui dit: <« Mon-
signore, avec cet homme je n’ai ni intimité, ni inimitié ... Si
les siens l'ont ruiné, je n’en ai pas le moindre regret.» Il sa-
musa encore a dire un peu de mal de Vidoni (p. 85). «Les ins-
tructions minutieuses qu'Azzolino envoya a Christine furent for-
mulées dans ce sens: dire la vérité pour faire croire que vous
mentez. C’est 14 l'art des arts, écrivait-ils (p. 163). Sur ses men-
songes, V. pages 143, 172, 178-180, etc.

Voir aussi le récit d’un énorme mensonge du cardinal de
Medicis au cardinal de Retz, p. 138-1309.

Les beuveries étaient encore plus abondantes que les mensonges,
si possible. M. de Bildt parle méme de «petites bacchanales »
(p. 160). <« Des lions déchalnés ne sont pas pis que des cardinaux



— 755 —

enfermés », écrivait Chaulnes a Louis XIV, le 18 mars 1670. On
a qualifié ce conclave d'enragé (arrabbiato, p. 205). l.a reine
Christine a écrit, le 15 avril 1670, a Azzolino: «Promettez-moi de
ne manger ni boire jamais rien de ce qu'on vous envoie. Donnez-
moi cette satisfaction pour mon repos de me le promettre. La
rage et I'envie qu'on a contre vous est fort grande, et il faut Zous
soupgonner de gens quz ne témoignent que trop 4 étre destitués
de ['honneur et de la conscience > (p. 203).

Ni honnéteté, ni loyauté, ni véracité. Tel fut le milieu. <« Si
Chaulnes, Astorga, Chigi et Azzolino avaient pu et voulu se parler
avec un peu de loyauté et de franchzse, Vidoni aurait probablement
été pape, et le conclave n'aurait pas duré quatre mois et dix
jours . .. Les conversations entre ambassadeurs se passaient a qui
mentira plus. Quant a Azzolino et a Christine, peut-étre ont-ils da
se dire que trop d’habileté et de précautions peuvent quelquefois
faire autant de mal que de bien» (p. 226).

Et maintenant, de bonne foi, a qui fera-t-on croire que de
tels électeurs sont les envoyés de Dieu, les ouvriers de Dieu, ins-
pirés par l'esprit de Dieu, pour désigner celui que Dieu veut, le
plus vertueux, le plus saint, le plus capable de diriger les ames
dans les voies du salut? N’est-ce pas le contraire qui éclate aux
yeux? L’élu de telles intrigues n’est-il pas, forcément, ou le plus
incapable ou le plus roué, misérable en tout cas? Comment peut-
il se trouver des personnes encore aveugles au point de mettre
une auréole céleste sur de tels fronts? Telles sont les idées qu’ins-
pire logiquement le livre de M. de Bildt.

* Aveux du Dr Marcel Rifaux contre I'Index et contre les
abus de l'autorité romaine. — Dans un article intitulé: <« La va-
leur de la personne morale » et paru dans Demazn (17 aolt 1906,
p. 2-3), M. le D* Rifaux montre comment le christianisme et 'Eg-
lise doivent respecter toute personne morale. Puis, examinant cer-
tains faits qu'’il attribue & «’Eglise », mais qui ne retombent que
sur les membres de la hiérarchie (pape et évéques) qui les com-
mettent, il s'exprime ainsi:

« Il faut admettre, sous peine d’étre partial, que les hommes
d’Eglise, hauts dignitaires ou simples ministres, trahirent trop sou-
vent la pureté de cet enseignement en mettant au service de 'apos-
tolat les brutalités du bras séculier ou les foudres intempestives de
I'excommunication, pour des motifs quelquefois inavouables. Mais
ce furent 1, sinon des usages, du moins des abus, et le divin fon-
dateur de I’Eglise les et réprouvées avec une amere tristesse.

« Les catholiques, plus que tous autres, doivent donc se réjouir
de tout effort qui tend a éveiller dans les profondeurs de I'dme la



conscience de la responsabilité individuelle et le sentiment bien net
de linviolabilité de la personne morale. Et, partant de ce principe
que seuls les actes consentis dans l'intime de l'éire sont valables
du point de vue moral, par conséquent religieux, nuls plus qu'eux
ne devraient revendiquer avec autant d’ardeur la liberté de cons-
cience et le respect de l'individu.

« Nous voudrions pouvoir écrire ici, sans crainte d’étre démentis
par les faits, que ce sont la des idées désormais acquises et in-
contestées parmi nous. Hélas! lattitude intellectuelle et politique
de beaucoup de nos fréres catholiques ne nous permet pas ces
joies. D’éloquents religieux laissent encore tomber de leurs levres
enflammeées des appels a la guerre sainte; de dignes prétres révent
d’une autorité coercitive qui scellerait les levres et emmurerait les
cerveaux ; des publicistes, qui se disent chrétiens, maudissent la
liberté et se deéclarent préts a encenser l'autel d’un dictateur: de
bonnes et saintes dmes, toutes pétries de mansuétude évangélique,
ne peuvent, a la lecture d'un décret de I'Index, contenir leur joie;
des fréres obscurs, incapables de penser, se font un devoir de dé-
noncer toute indépendance intellectuclle et fatiguent Rome méme,
par leurs exigences et leurs plaintes.

« Tout ce qui cherche, tout ce qui souffre, tout ce qui vit leur
est antipathique. L.es mouvements les plus fonciérement chrétiens,
comme le St/lon par exemple, provoquent leur susceptibilité. Des
revues, qui par leur loyauté, leur amour de la vérité, le sérieux de
leur discipline, honorent la pensée chrétienne, sont dénoncées comme
des foyers d'hérésie.

« Tout cela est triste, car une telle attitude révele une infir-
mité radicale de 'esprit et une méconnaissance compléte du pro-
bleme moral.>»

Et encore: «L’Eglise, par l'un de ses c6tés tout au moins,
participe de U'humaine faiblesse. L’infaillibilité dont elle a le privi-
lese, ne s'exerce que rarement et dans des conditions spéciales. Les
hommes qui la gouverrent, malgré leur vertu, leur prudence, leur
science, ne sont pas impeccables; ils ne possedent ni l'omniscience,
ni la sainteté parfaite. Pour travailler, pour se faire une opinion
et en fin de compte pour juger et conclure, ils utilisent des docu-
ments humains. Si, exceptionnellement, ces documents sont faux,
mensongers, ou simplement inexacts, les conclusions qu'ils motive-
ront, bien qu'honnétement déduites, seront également fausses...

« Aussi bien n’hésitons-nous pas a demander, avec une respec-
tueuse énergie, la refonte compléte d’une institution aussi archaique
que celle de la Sacrée Congrégation de 'Index, pour ne citer qu’un
exemple, Une institution qui méconnait la valeur de la personne



— 757 —

morale, au point de condamner un auteur sans l'avertir le plus
souvent et sans l'entendre, n'est pas une institution indiscutable.
Non seulement la Sacrée Congrégation de I'Index condamne sans
avertir et sans entendre, mais encore ne motive jamais sa condam-
nation. Nous ne devons pas hésiter a dire que ce sont la des prin-
cipes qui répugnent a notre délicatesse morale. Et nous devons
ajouter, au surplus, que certaines décisions de I'Index, loin de faire
la lumiére dans les ames, peuvent parfois y porter le trouble et le
désarroi.

« Les droits de la personne humaine sont, du poznt de vue moral,
éminemment respectables. Nulle société, religieuse ou laique, ne
saurait désormais l'oublier. »

De telles réclamations se passent de commentaire.

Conclusions.

Apres neuf articles, il faut conclure. Non que la crise soit
terminée et que nous renoncions a l'enregistrer dans ses détails
les plus significatifs. Nous le ferons de temps a autre. Mais, pour
le moment, c’est un devoir d’en établir le bilan et de préciser le
point ou l'on est arrivé. Clest du présent qu’il s’agit; l'avenir
suivra de lui-méme.

1° La premiére chose a noter, c’est que, dans le camp ro-

maniste, quelques hommes enfin parlent. Joseph Chénier disait:
Nous conservons le droit de penser en secret,
Mais la sottise préche et la raison se tait.

Certes la sottise préche encore et elle n’est pas prés de se
taire; mais toujours est-il que des hommes de raison commencent
a parler. C'est le dégel et le débloquement des glagons. De plus,
certains aveux sont graves, francs et courageux, et méritent d’étre
loués des hommes et surtout bénis de Dieu. Ils le seront.

Si le mouvement des Fvadés a été et est encore trés inté-
ressant, celui des Confesseurs l'est peut-étre plus encore. Les nom-
breux ennemis du christianisme qui confondent le christianisme
avec Rome et qui arguent de la sottise du romanisme a celle du
christianisme, sont maintenant obligés, s'ils sont attentifs et sincéres,
de concéder qu'il y a des romanistes qui pensent, qui font de la
science, qui cherchent & se dégager du cléricalisme et de lultra-
montanisme, et cela tout en restant chrétiens et catholiques. Cette
attitude peut paraitre aux penseurs en question illogique et méme
paradoxale; ils doivent néanmoins reconnaitre qu'elle mérite d'étre
¢tudiée, ne fit-ce qu'a titre de curiosité, Clest déja un résultat
important.



— 758 —

De plus, il est impossible de ne pas demander a3 Rome ce
qu'elle pense de ce double mouvement. Il est impossible qu'elle
n'en pense pas quelque chose; et ce quelque chose devra étre dit
tot ou tard, car Rome ne peut pas assister éternellement muette
a des contradictions intestines et au lent écroulement de ses bas-
tions. Ses propres enfants la mettront en demeure de parler: ils
l'ont déja fait, ils le feront encore et d’une maniére toujours plus
pressante. C'est aussi un résultat important, douloureux pour la
papauté, mais consolant pour les ames qui ont besoin de dé-
livrance. M. Paul Sabatier, quoique protestant, en a manifesté sa
joie en des termes pleins de foi et d’espoir. « Nous aurons dans
ce pays, a-t-il dit en parlant de la France, un réveil de foi tel
qu’on n'en a vu nulle part ailleurs ... J'ai taché de montrer que
dans l'Eglise il y a deux catholicismes, celui d’hier et celui de
demain. La dénonciation du concordat achévera la déroute du
catholicisme d’hier ou cléricalisme ... Tant pis pour les vieilles
églises, si elles n'apergoivent pas le changement immense qui est
en train de s’effectuer dans la pensée du peuple de France, si elles
s'obstinent a croire que les chefs les plus écoutés de la démocratie
ne sont que des démagogues surexcitant par leurs violences les
appétits des foules. Ces temps-la sont passés, et il n’est pas rare
de trouver dans des feuilles révolutionnaires des pages qui font
penser a Isaie ou a St. Paul»1).

Toutefois, pour compléter cette premiere remarque, il faut faire
observer aux théologiens romanistes de la nouvelle €cole que, si
leur langage est parfois net, il ne l'est pas toujours assez. Est-ce
la peur de Rome et la crainte de toucher & la dogmatique, a cette
dogmatique qui attire les foudres de I'Index, ou est-ce I’habitude
invétérée des mots douteux, des formules louches, des portes de
derriére, des réticences habiles, toujours est-il que des efforts sont
nécessaires, de la part de ces théologiens, pour parler clairement.
Certes, on ne comprend que trop la délicatesse et les embarras
de leur situation. Ne pouvant ni se taire ni s’exprimer simplement,
ils recourent, comme les médecins de Moliére, a des termes qui
ont le double avantage de les faire passer pour savants et surtout
de les faire passer @ c¢o# de I'Index. Ils ont besoin d’une sco-
lastique nouvelle et d'une logomachie mystérieuse. L’imprécision,
pour ne rien dire de plus, sied & leur pensée en désarroi.

On a longtemps abusée des gestes, des postulats, du donné,
de Uzmmanence et de la transcendance, sans oublier l'objectif et le
subjectsf, le noumene et le phénoméne. Maintenant les locutions a

Y 4 propes de la Séparation des Eglises et de I'Etat, p. 93-102; Paris,
Fischbacher, 1905.



— 739 —

la mode sont: conditionné par, en fonction de: «la pensée et la vie
en fonction du christzanzsme?l) . . . définir un rapport, en fonction
des préoccupations actuelles?) ... la collaboration de Dieu doit
étre en fonctzon de notre vocation surnaturelle de fait»3). «L’ar-
gument du pari chez Pascal est formulé ez fonction de I'état d’ame
du libertin»%). M. Batiffol signale une «tendance qui veut entendre
I'évangile et Jésus lui-méme en fonction des croyances apocalyp-
Zzgues du Judaisme de son temps»®). Comprenne qui pourra. Et,
grice au snobisme, ce jargon devient d’autant plus contagieux
gu'on ne le comprend pas.

N'est-il pas a propos de rappeler 'observation suivante de
Schopenbauer: <«Dans les écrits de ces dix derniéres années, on
trouve presque partout condstionner (bedingen), au lieu de causer
(bewirken) ou d’occasionner (verursachen). C'est que le premier
mot, comme plus abstrait et plus indéterminé, dit moins, et laisse
en conséquence une petite porte de sortie qui plait a ceux aux-
quels la conscience secréte de leur incapacité inspire la crainte
constante des expressions arrétés»®. Priére donc d’éviter les
obscurités qui ne trompent d’ailleurs personne, les subtilités de
I'équivoque, les plates imitations, les engouements stériles, pour
ne pas dire ridicules. La vérité y gagnera et le lecteur aussi.

20 J'ai déja constaté le fait, désormais indiscutable et éclatant,
que les théologiens romanistes sont en pleines contradictions sur le
sens des mots les plus fréquemment employés dans le langage courant
de leur propre théologie: foi, dogme, magistére doctrinal, autorité
doctrinale, formule dogmatique, développement, évolution, progres,
lradition, présence véelle, transsubstantiation, confession, @cuméni-
ceté, infarllebilité, papauté, etc.”’) Donc la fameuse unité de I'Eglise
romaine en matiére dogmatique n’est qu'un leurre, puisque les
termes mémes qui servent a exprimer les dogmes sont pris dans
des sens opposés. On ne saurait assez le répéter, la contradiction
n’est pas seulement dans I'explication théologique des dogmes (ce
qui serait tolérable), mais dans l’énonciation des dogmes eux-
mémes: car c'est un fait que tel, aujourd’hui, nie l'inerrance bi-
blique et sape ainsi l'inspiration biblique telle que le concile de
Trente l'a définie; que tel autre nie formellement 1'éternité des
peines de l'enfer; que tel autre nie la valeur dogmatique du dogme
et n'en fait plus qu'une affaire de direction morale; que tel autre

1Y M. Birot, dans les Ansnales de philosophie chrétienne, octobre 1908, p. 32,
HP. 36. 3 P. 37. % L. Laberthonnitre, ibid., p. 94.

) Février 1906, p. 539.

) Ecrivains et style, p. 52; Paris, Alcan, 1903.

") Revue internationale de théologie, octobre 1903, p. 75I-752.



— 760 —

rejette la transsubstantiation matérielle et corporelle; que tel autre
réduit l'infaillibilité du pape a des proportions que la papauté «in-
faillible > condamne certainement, etc., etc. N'est-ce pas le cas de
répéter ces mots de Pascal, non plus seulement aux jésuites, mais
a tous les membres de ’Eglise romaine: «La guerre se fait c/ez
vous el a wvos dépens; et, quoique vous ayez pensé qu'en em-
brouillant les questions par des termes d’école, les réponses en
seraient si longues, si obscures et si épineuses qu'on en perdrait le
golit, cela ne sera peut-étre pas tout a fait ainsi . .. Vos maximes
ont je ne sais quoi de divertissant qui réjouit toujours le monde » ).
Je serai plus sévére que Pascal: car le monde a fait un pas de-
puis le XVII® siecle. Aujourd’hui il ne se borne pas a rire et a
se réjoutr, il s’indigne et se scandalise. D’une part, il ricane en
présence des absurdités qu'on lui préche; d’autre part, il brise le
joug des dogmes fabriqués a son usage par des fabricants qui ne
s’entendent pas eux-mémes.

Malheureusement, ceux qui confondent les dogmes romains
et les dogmes chrétiens, concluent de la futilité des premiers a la
futilité des seconds. Mais la gravité de la conséquence est telle
qu'elle commence a porter son reméde en elle-méme, en forgant
nombre d'esprits a mieux étudier les uns et les autres et a voir enfin
clairement les nombreuses différences qui existent entre eux; en
sorte que l'ébranlement et la ruine de I'édifice romain, loin d’en-
tralner la chute de 1'édifice chrétien, le consolide déja et le con-
solidera toujours davantage. *

3° Tous les débats que nous avons signalés et analysés met-
tent en relief non seulement la fausseté des dogmes romains, mais
la fausseté de la méthode dialectique en usage parmi les théologiens
romanistes. Par exemple:

On part en guerre sans prendre la précaution le définir les
termes qu’'on emploie. On viole ainsi le premier devoir de la
logique la plus élémentaire. De l1a mille confusions.

On ne précise ni 1'état de la question, ni le point de départ.
On se contente d’a peu pres; et parti a I'aventure, on discute
comme des aventuriers, sans s’apercevoir que la question est mal
posée, que le point de départ est faux, et qu’'on guerroie en dehors
du sujet a éclaircir. De la des piétinements sur place.

On accepte les yeux fermés, comme des faits indiscutables
ou comme des axiomes évidents, des assertions qui ne reposent
que sur la routine; assertions qu'on croit traditionnelles parce
qu'elles sont admises depuis quelques siécles par une certaine
école, mais qui ne sont nullement les traditions chrétiennes primi-

1) Dourziéme lettre.



— 761 —

tives, et qui sont méme contraires a maints documents traditionnels
primitifs. On se croit ainsi dans le catholicisme vrai, constant et
universel; et, de fait, on est aux antipodes de I'Evangile et du
catholicisme des premiers siecles. Ceux qui en font l'observation
sont traités d’apostats, et l'on passe outre sans la moindre réfu-
tation. On croirait méme manquer de foi en étudiant la question,
comme si St. Paul n’avait pas dit: Omnia probate, quod bonum est
tenete (1 Thess. V, 21). Et St. Jean: Hoc est mandatum ut quem-
admodum audistis ab initio, in eo ambuletis (Il Jean, 6). Et Jésus-
Christ lui-méme: Scrutamini Scripturas . . . tlle sunt que testimo-
nium pevhibent de me (Jean, V, 39).

En outre, on se fait illusion par des distinctions plus subtiles
que sérieuses. On distingue, par exemple, l'histoire et le dogme,
dans le but de ne pas toucher aux erreurs dogmatiques que l'on
rencontrera sur son chemin, et de s’en tenir a la stricte étude des
faits, sous prétexte qu'on n’est qu’historien et non théologien!
Rome ne sévirait-elle pas, si l'on tirait des faits la moindre con-
séquence contre ses dogmes! ... C'est I'enfance de l'art dialec-
tique, ou peut-étre la rouerie casuistique. Oh! que la bonne foi
est une belle chose, lorsque, dans sa franchise, elle pousse du pied
toutes les erreurs qu’elle heurte, erreurs historiques ou dogma-
tiques, peu importe. L’amour de la vérité n’est pas subtil.

On se permet des clichés indignes d’hommes sérieux. Tel,
par exemple, déclare que tout chrétien doit étre nécessairement ou
ultramontain ou protestant; il oublie le zerzzum quid. Tel autre dé-
clare que, du moment qu’'on n’est pas avec le pape, on ne saurait
étre catholique; il ne songe pas a examiner si sa définition du
catholicisme repose sur quelque chose ou sur rien.

Un des défauts des théologiens ultramontains consiste a outrer
les moyens dont ils disposent, et a casser les cordes a force de
les tendre; puis, quand les morceaux en sont visibles a tous les
yeux, ils refusent de les voir pour n'étre pas forcés d’avouer leur
faute. Ils mettent alors une incroyable frivolité a se tromper sur
leur propre situation, C’est la théologie de l'autruche qui ferme
les yeux pour ne pas apercevoir le péril.

Autre défaut. Ils croient que le pape, avec un coup d'au-
torité, viendra a bout de la critique exégétique, de la critique
historique, de la critique dogmatique; qu’il n'a qu'a froncer le
sourcil et a prononcer le mot «Index», pour tout faire rentrer
dans le néant. Il est vrai que ce jeu lui réussit encore, grice a
la faiblesse de caractére de notre génération. Mais le pape et ses
serviteurs auraient tort de croire que ce petit stratagéme sera de
mise longtemps encore. Dans le monde sérieux (le seul qui com-



e TEE =

mence a compter), la pensée et la religion planent au-dessus des
coups d'autorité, quels qu’ils soient et d'ou qu’ils viennent. Ceux
qui croient vraiment au Christ croient a sa divinité, et savent que
Dieu n'a pas besoin d'un pauvre homme pour vicaire, cet homme

flt-11 nécessairement un Italien.
Etc.

4° Trop longue serait la liste des fautes et des défauts des
théologiens romains, si je voulais la faire complete. J'insisterai
seulement sur les points suivants:

D’abord, la violation du critérium catholique dans la consta-
tation des dogmes. Les ultramontains ont compleétement oublié le
procédé de constatation historique suivi dans les conciles cecumé-
niques et parmi les Péres, pour distinguer ce qui était cru uni-
versellement de ce qui ne l'était pas. Ils ne voient plus que le
pape. Ce que le pape enseigne, voila le dogme! Que ce dogme
soit contraire a I'Ecriture et a ce que I'Eglise a cru jusque-la,
peu leur importe! Le pape a parlé: il suffit! C'est ainsi qu’ils inter-
prétent le mot: Roma locuta est, causa finita est. Leur dogmatique
est donc forcément a la merci des intéréts et des caprices des
théologiens romains. Comme ces intéréts et ces caprices sont
changeants, il faut bien que les dogmes le soient aussi!

Ensuite, la violation du dépot dogmatique. Si une notion est
claire dans l'ancienne Eglise, c'est certes celle du dépdt des en-
seignements de ].-C., dépot que I'kglise avait la mission de con-
server intégralement. St. Paul a insisté maintes fois sur ce point.
Le dernier mot de St. jean dans son Apocalypse, c'est quil faut
garder (beatus qui custodit verba) les paroles de Dieu et de
I’Agneau; c'est qu’elles seules sont la lumiére de I'Eglise; c’est
que celui-la sera puni qui y ajoutera quoi que ce soit, ou qui en
retranchera quoi que ce soit (XXII, 18-19). Or, nous l'avons vu,
Rome a ajouté ses prétendues explications; elle en a fait des
dogmes divins! Ses théologiens les acceptent, les sanctionnent, tout
en se permettant mille escamotages et tout en prétendant que les
dogmes, étant divins, ne changent pas! Ils évoluent comme le owz
qui devient non et le non qui devient owz, mais ils ne changent
pas, puisqu’ils sont divins! Nous avons constaté ce radotage new-
manique, disons plutdt newmaniague.

5o Clest surtout sur la notion du dogme — notion pourtant
fondamentale — que le désaccord est complet parmi les théolo-
giens romanistes. Un Pére Pégues est méme allé jusqu’a dire (Revice
thomiste, septembre 1905): «Le dogme est une vérité qui n’est
ni prouvée, ni prouvable, intrinséquement>'). En sorte qu’il est

YY Annales de la philosophic chrétienne, octobre 19og, p. 109.



— 763 —

impossible de satisfaire I'esprit du croyant, lorsqu'il ne se contente
pas d'une vue extrinséque de la vérité, et qu’il veut saisir la raison
intime et tout intérieure de la vérité. C'est une abdication de lin-
telligence. Tous les romanistes ne vont pas jusque-la.

Je ne reviendrai pas sur les détails de leurs contradictions.
Je me bornerai, ici, a remarquer que les meilleurs eux-mémes con-
fondent le dogme et la théologie, et qu’ils veulent légitimer les
évolutions de leurs dogmes par les évolutions permises de la théo-
logie. Cette confusion est capitale, et si Rome ne se hite pas de
la répudier, elle en subira le terrible chitiment. Qu'on me per-
mette une simple réflexion, dans le but de dissiper le sophisme.

La vérité est que ce qui est communiqué dans la foi ou par
le dogme est regu également et pareillement par tous les croyants:
voila lunité et la stabilité objectives du dogme, voila I'union in-
altérable des esprits dans la foi. Mais, d’autre part, la vérité est
aussi que ce que tous croient également et pareillement, n'est pas
percu également et pareillement par I'esprit. Cette double consta-
tation est trés exactement exprimée par St. Augustin: Non @qua-
liter mente percipitur etiam quod in fide pariter ab wutrisque veci-
2etur. Donc il faut distinguer la vérité divine révélée, telle qu’elle
sonne en elle-méme, et les diversités de perception dont chaque
esprit est impressionné. Rien de plus simple, de plus évident, dans
lordre physique. Rien de plus simple aussi dans ’ordre religieux.
La vérité révélée ou le dogme ne change pas plus que les forces
statiques dans la nature; 13, pour nous, est l'absolu, le fixe, I'im-
muable; mais chaque oreille pergoit diversement les vibrations qui
sont les mémes pour tous, chaque esprit pergoit diversement les
vérités divines qui sont aussi les mémes pour tous. Dira-t-on que
les vibrations qui produisent en nous le son, évoluent, changent?
Non: car le changement n’est que de notre cOté, suivant que nous
en percevons plus ou moins et que nous percevons plus ou moins
bien celles que nous percevons. De méme, dira-t-on que les dogmes
(Je ne parle pas des formules dogmatiques, mais des seuls en-
seignements divins), dira-t-on qu’ils évoluent, qu’ils changent? Non:
car, s'il y a changement, c’est dans nos fagons de les comprendre.

Lors donc que M. Laberthonniére dit que nous devons « con-
cevoir la vérité autrement que comme une immobilité » 1), il com-
met une amphibologie: car, objectivement, en elle-méme, la vérité
est, et si elle cessait d'étre elle cesserait d'étre vérité; elle est
statique, précisément parce qu’elle est dynamique, et le moment
ou elle ne serait plus ce qu’elle est, elle ne serait plus ni vérité,
ni force. Mais c'est & nous de comprendre cette vérité toujours

V) Annales de philosophie chrétienne, février 1906, p. 5Ig.



i TBY ==

davantage et toujours mieux; donc c’est en nous que l'immobilité
ne doit pas exister, c’est dans nos esprits qu’il doit y avoir mou-
vement, et que la vérité absolue doit produire des effets toujours
nouveaux, des applications d’elle-méme toujours plus parfaites.

M. Laberthonniére ne s’en doute-t-il pas, lorsqu’il écrit, quel-
ques lignes plus loin: «Que ceci nous oblige a expliquer comment
il peut y avoir vérité pour nous en meéme temps que changement
incessant dans la manidre de la concevorr, comment nos idées
peuvent étre a la fois relatives (non @qualiter mente percipitur),
et participer & ['absolu, certes nous ne le dissimulons pas.» Tres
bien. Oui, il y a de la théorie, donc de I’évolution possible, dans
la simple formule dogmatique, qui n’est qu’humaine; mais le dogme
divin n’est ni une formule humaine, ni une théorie humaine; il est
la lumiére fixe, éternelle, stable, le phare divin et absolu. Oui,
M. Laberthonniére remarque avec raison qu’ «il y a une tradition
de spéculation dans le christianisme» (p. 531), en ce sens que
chaque chrétien a la droit et le devoir de « spéculer», c’est-a-dire
de chercher a toujours mieux percevoir les vérités éternelles et im-
muables de la révélation chrétienne. Mais il avouera sans doute
qu’il y a aussi une tradition de dépoz, dépot fixe et inaltérable. De
méme que la spéculation humaine n’est jamais finie et que nul n’a
le droit de larréter, ainsi la révélation divine a été faite par
J.-C. une fois pour toutes. I.a spéculation humaine, sans cesse
progressive, est la 24éologie; la révélation divine, toujours immuable,
est le dogme.

Donc, la position de Rome est celle-ci: sa dogmatique ac-
tuelle est manifestement inacceptable; le monde savant n'en veut
pas, et la conscience humaine, pour peu qu’elle soit consciente,
se révolte. Que faire? Un homme logique dirait: rejetons cette
fausse dogmatique, cette fausse morale, cette fausse discipline.
Mais les plus sincéres eux-mémes 7'osent pas: ils manquent de cou-
rage; quant aux routiniers et aux indifférents, ils ne comptent pas
dans le monde de la pensée, bien qu’ils soient nombreux dans le
monde des chiffres. Le défaut de caractére, voila donc le grand
mal. Alors, par lacheté, on ruse; car la ruse n’est souvent que
lacket¢, On imagine des adoucissements a cette dogmatique, des
faux-fuyants, des trompe-l'ceil, des équivalences spécieuses et men-
songeres. On cherche dans 'histoire le moyen de tourner les difh-
cultés; et I'histoire répond en fournissant beaucoup plus, car elle
étale des preuves aussi manifestes qu’abondantes de la fausseté des
enseignements romains. Mais, encore une fois, on a peur; on ne
veut pas aller jusqu'a rejeter et rompre, de crainte, dit-on, de faire
schisme, comme si rester fidele & la vérité et rejeter l'erreur était



— 765 —

faire schisme! Donc on se borne aux simples adoucissements, on
se couvre de telle liberté, de telle parole d’un Pere ou d’'un Doc-
teur, qui semble autoriser la situation «entre deux» que l'on veut
prendre. Rome, qui connait le défaut de sa cuirasse, tolére d’abord
cette attitude louche; elle aussi, elle a peur, surtout quand elle est
en face d'un adversaire de téte. Mais bientot elle s’enhardit de la
licheté universelle; en voyant trembler ses sujets, elle devient im-
périeuse, comprenant d’ailleurs que la position qu’on lui fait serait
intenable a la longue; et alors elle condamne! Donc nécessité pour
les condamnés de se soumettre ou de se démettre. Ils se soumettent
en paroles, mais gardent leurs opinions, et recommencent de plus
belle a louvoyer: car «¢louvoyer» diplomatiquement, c’est le grand
art romain, art tout rempli d’artifices et qui remplace, aux yeux
des foules, la foi et la science. Et c’est ainsi que la puissance ro-
maine, prétendue infaillible et omnipotente, armée de ses foudres
de I'Index, s’en va cahin-caha vers le goufire béant que la critique
libre et la vérité lui préparent. Telle est la situation intellectuelle
et morale de 'Eglise romaine. Les matamores essaient de se voiler
les yeux par de gros mots contre les adversaires et par des phrases
sonores contre les arguments destructeurs; mais, malgré leurs rodo-
montades, la vérité est en marche et l'issue fatale approche.

On ne saurait se faire illusion, la crise que I'Eglise romaine
traverse actuellement n’est pas une simple crise d’énervement, c’est
une rupture avec la passé du catholicisme, avec l'objet propre et
constitutif du christianisme méme; c’est une décomposition mor-
bide, une existence qui finit, et qui finit parce qu’elle est essen-
tiellement fondée sur le mensonge.

Quelques rédacteurs du journal Demain?) prétendent qu’ «il
n’y a pas a proprement parler de crise», mais seulement vie avec
arrets, reculs, heurts, etc., et que dés lors c'est trés bien, puisqu’il
n'y a plus de léthargie. — C’est s'abuser et se piper par trop naive-
ment. Il y a crise la ou il y a déchirement, contradiction, ouz et
non sur les mémes dogmes. Or, telle est la situation: M. Le Roy
dit zon, M. Batiffol dit owz, etc. Ce ne sont pas 1a des heurts,
mais des contradictions formelles. Qu’on relise les textes cités. QOu
bien l'ancienne définition du dogme est vraie, et celle de la Rome
actuelle ne lest pas, ou wvice versa; les deux ne peuvent pas
logiquement €tre maintenues en méme temps. Et qu’on veuille le
remarquer: c’est plus qu'une opposition de doctrines dogmatiques,
c’est une opposition de mentalités; la mentalité des universités ro-
maines et spécialement de l'université grégorienne est tout autre

1) 22 juin 1906, p. 3-4.



— 766 —

que celle des Loisy, des Lagrange, de la Revue biblique, etc.
Donc la crise est manifeste.

6° Qu'adviendra-t-il de I'Eglise romaine, pour peu que cet
ébranlement de ses doctrines les plus essentielles continue? Ne
savons-nous pas déja qu’aucune tyrannie ne se corrige elle-méme,
pas plus celle du Vatican que les autres? Aucune n'est assez
perspicace pour écouter les exhortations de l'esprit de paix, qui
ne paraissent a ses yeux que dérision. Toutes ne cédent qu’aux
assauts d’une force décidée a la lutte sans merci. Les romanistes
libéraux n’ébranleront donc jamais la volonté papale et ne la dé-
termineront jamais a une réforme sérieuse, tant qu’ils resteront
soumis et attachés a l'institution papale.

S’ils veulent sauver leur Eglise de lincendie qui la dévore,
qu'ils ne s’obstinent pas a rester dans l'intérieur du temple, ou
manquent l'eau et les instruments qui l’éteindront; qu’ils sortent
en foule, courent aux sources, aux pompes, fassent la chaine et
ne craignent pas d'inonder les parties atteintes, et vigoureusement.

Qu'ils le veuillent ou non, la démolition des doctrines romaines
es plus graves est déja méme un fait. Les explications du péché
originel, de la confession auriculaire de droit divin, de la trans-
substantiation matérielle, du droit divin de la papauté, de son in-
faillibilité, etc., sont aujourd’hui en poussiere. Et les fausses légendes,
et les fausses vies de Saints, et les faits controuvés, et les documents
falsifiés, tout cela n'est-il pas démoli chaque jour de plus en plus,
comme ce pouvoir temporel du pape que des théologiens ont dé-
claré dogmatique, et qui, actuellement, est & peine un souvenir?
Rome n’apparait plus que comme un tas de feuilles mortes; chaque
coup de vent en emporte quelques-unes; dans quelques siecles,
qu'en restera-t-il? On cherchera la place ... ubi Troja fuit.

Et le célebre Saint-Suaire de Turin, et la Sainte Maison de
Lorette, et toutes ces autres «traditionss dont on peut dire: £¢
st ce nétait pas vrai? Et lon sait aujourd’hui, positivement, que
ce n'était pas vrai. Je préfére me borner, sur cette question, aux
paroles d’'un jésuite, le P. Grisar. En 1900, au Congrés de Munich,
il a dénoncé les inconvénients de certain « hyperconservatisme» a
I'égard de tant de traditions populaires mal fondées ou apocryphes;
il a revendiqué pour les savants le droit de les passer au crible
de la critique; il a réclamé de la prudence pour ne pas blesser
la délicatesse de lesprit «chrétien»!). De lesprit chrétien, tres
bien; mais de l'esprit romain, c'est autre chose. Celui-la ne dis-
paraitra jamais, celui-ci doit disparaitre par la force méme de la vérité.

Yy Revue du clergé frangais, 15 septembre 1905, p. 115-116.



— 957 —

Que l'on veuille bien ne pas se méprendre sur le sens et la
portée de cette sixieme conclusion.

En constatant le désaccord des théologiens romanistes sur
I'exactitude ou l'erreur de certaines parties de la Bible, sur la na-
ture et 'étendue de l'inspiration biblique, sur la nature et 'étendue
de la révélation qui est contenue dans ce livre, je n'ai ni démontré
ni voulu démontrer que ce livre ne contient ni révélation ni ins-
piration. Je suis persuadé qu'il contient cette révélation et cette
inspiration, et que la thése chrétienne reste vraie. Oui, la zkese
chrétienne veste vrate. Les inévitables funérailles de’Eglise romaine ne
sont nullement celles de I'Eglise catholique. L’Eglise romaine a
beau s'appeler catholique; elle ne 'est pas. Son catholicisme est
frelaté, corrompu. Dans le vrai catholicisme, les ames sont sauvées
par la foi en Jésus-Christ, et non par la foi dans les doctrines
théologiques romaines. Les doctrines théologiques romaines sont
incompatibles avec la science, avec la philosophie, avec !'histoire,
avec l'exégése chrétienne. Au contraire, toutes les lumiéres des
sciences s'harmonisent parfaitement avec le vrai christianisme bien
expliqué. Donc la thése chrétienne, encore une fois, reste vraie.

Mais, répétons-le sans cesse, si la theése chrétienne reste vraie,
la theése catholique-romaine, officielle, apparait fausse, en ce sens
que sa doctrine sur cette révélation et cette inspiration, non seule-
ment n’est plus unanimement admise par les théologiens romanistes,
mais qu'elle est expressément rejetée comme erronée par bon
nombre d’entre eux, et avec raison. Le dogme chrétien reste, mais
le dogme catholique-romazn croule.

Méme conclusion & tirer sur les dogmes romains de la trans-
substantiation, de la confession auriculaire, de I'éternité des peines,
de l'infaillibilité papale, de l'autorité papale, du droit divin de la
papauté, etc., etc. Tous ces prétendus dogmes, enseignés encore
maintenant par Rome comme de vrais dogmes faisant partie du
dépot de la révélation chrétienne, sont des dogmes faux, des in-
ventions erronées des théologiens romanistes et des papes.

Ce qui est constaté par tous les aveux que j'ai cités, c’est
que I'Eglise romaine actuelle n'est pas exactement chrétienne dans
la partie signalée de sa dogmatique et de sa morale. Si elle est
sincere, elle doit en convenir: car la démonstration en est faite
par ses propres théologiens, Perditio tua (ex fe), Israel (Osée, XIII,
9); tantummodo 7z me auxilium tuum. . .

Du reste, cet aveu ne serait point sa perte, mais son salut:
car il serait un retour a la vérité perdue. Une Eglise qui a failli
et qui s'obstine dans ses mensonges, est alors réellement sur le
chemin de la perdition. Celle qui sera exaltée par Dieu, c’est celle



— F68 ==

qui se sera humiliée et qui aura confessé¢ ses fautes. Owmmnes pec-
caverunt . .. ommnes sub peccato . . .

Que Rome cesse donc de lancer l'anatheme a ses adversaires:
d’abord, parce que, coupable d’hérésie et de schisme, elle n'en a
plus le droit; ensuite, parce que, dans la cité de Dieu, il n'y aura
plus d’anathéme (et omne maledictum non erit amplius). Qu’elle
revienne a la vérité purement et simplement. Apres avoir abusé
du titre qu'elle s’est arrogé d' « Eglise enseignante », qu’elle soit
modestement, comme toutes les Eglises particulieres, une Ecclesia
discens; qu'elle exhorte ses clercs et ses fidéles a étudier les choses
divines scientifiquement, c'est-a-dire selon les lois de l'exactitude,
sans illusion et sans leurre; qu’elle scrute tout et ne retienne que
ce qui est vrai et bon; que ce soit vraiment J.-C., et non un
homme quelconque, qui vive en elle. Le pape s'est substitué au
Christ; il faut maintenant que le pape cede la place au Christ, de
bon gré ou de force. Telle est la seule fin qui puisse dignement
terminer la crise, et dans laquelle il n’y aura ni vaincu ni vainqueur,
puisque ce sera le Christ seul qui régnera sur tous.

E. MicHAUD.




	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

