
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


745

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE

DANS L'ÉGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(90 article. — Conclusions.)

Encore quelques points graves à noter ; puis, nous formuleron
nos conclusions.

* Aveux de Mgr Duchesne. — Dans son Histoire des origines
chrétiennes, le savant historien s'exprime ainsi : « Le discours de
St. Paul à Milet atteste < le gouvernement collégial de l'Eglise.
Comme celle de Philippe, l'Eglise d'Ephèse est dirigée par un groupe
de personnages qui sont à la fois prêtres et évêques La lettre
de St. Clément, très importante ici puisqu'elle a été écrite à propos
d'une querelle sur la hiérarchie ecclésiastique, nous représente l'église
locale comme gouvernée par des évêques et des diacres» (p. 88).
— « L'épiscopat collégial par lequel on a sûrement commencé en
plus d'un endroit, ne pouvait être considéré comme une institution
définitive ; il dut se transformer de très bonne heure Il est
vraisemblable que les collèges épiscopaux de ces très anciens temps
comptaient un peu plus, à côté de leurs présidents, que les
chanoines de nos jours auprès de leur évêque. D'après certains
souvenirs un peu confus que nous a transmis la tradition, ils auraient
conservé assez longtemps le pouvoir d'ordination, caractéristique
actuelle de la dignité episcopale » (p. 93). — D'après une tradition

en vigueur dès la fin du IVe siècle, le symbole de Grégoire
le thaumaturge lui aurait été révélé par St. Jean l'évangéliste; mais
« à n'en juger que sur les textes le symbole de Néocésarée trahirait

plutôt l'inspiration d'Origène » (p. 444). — Le symbole des

apôtres doit c remonter jusqu'à la première moitié du second siècle.
Plus tôt, il y a eu sûrement des résumés succincts de la prédication

chrétienne > (p. 506). — Au milieu du second siècle, les chrétiens

étaient nombreux ; « les actes de vertus se multipliaient, les

péchés aussi. De là des nécessités de plus en plus pressantes et
diverses. La casuistique se développa et l'institution pénitentielle



— 746 --
qui n'avait d'abord montré que ses traits les plus essentiels, ne
tarda pas à se préciser. Elle se fondait sur ce principe très simple
qu'une société a le droit d'exclure ceux de ses membres qui
manquent gravement aux statuts » (p. 513). — « Peu de situations étaient
considérées comme incompatibles avec le christianisme, même avec
la qualité de prêtre ou d'évêque. St. Cyprien connaissait des

évêques, et en assez grand nombre (plurimi), qui acceptaient des

gérances dans l'administration des domaines, couraient les foires,
exerçaient l'usure, procédaient à des évictions Vers la fin du
IIIe siècle, le directeur de la manufacture impériale de pourpre,
établie à Tyr, était un prêtre d'Antiochie » (p. 520). — L'état de
continence assurait à ceux qui le pratiquaient la vénération
publique. Cette situation eut « une conséquence importante, l'apparition

du célibat ecclésiastique. De bonne heure l'opinion chrétienne
éleva sur ce point des exigences plus ou moins étroites, et le clergé
sentit qu'il devait y déférer, sous peine de compromettre son
influence. Du moment, en effet, où l'on admettait que l'état de
continence représente un idéal plus parfait que l'état de mariage, comment

n'aurait-on pas demandé au clergé de se recruter et de se
maintenir dans la catégorie la plus parfaite» (p. 532). — L'autorité

de l'Eglise romaine c était plus sentie que définie ; sentie
d'abord par les Romains eux-mêmes Dans l'exercice de son
autorité morale, exercice que nul ne pouvait avoir déterminé, l'Eglise
romaine était amenée, tantôt à favoriser les gens, tantôt à les
contrarier. Tant qu'elle ne les contrariait pas, ils ne trouvaient pas
d'expressions assez fortes pour traduire l'enthousiasme, le respect
qu'elle leur inspirait En cas de conflit, comme cela se vit, par
exemple, au temps des papes Victor et Etienne, les prérogatives
du siège de Pierre perdaient un peu de leur évidence» (p. 535)-

* Aveux de M. Turmel, tirés de son « Histoire de la théologie
positive, du concile de Trente au concile du Vatican » (Paris.
Beauchesne) :

P. 60 : « A l'encontre de Bossuet déclarant fièrement que la
vérité venue de Dieu a d'abord sa perfection, Newman ne

craignait pas de prouver, par de multiples raisons, que la doctrine
chrétienne avait dû être soumise à la loi du développement. VHistoire

du développement de la doctrine chrétienne, qui parut en 1845,
contenait des longueurs, des hors-d'œuvre qui en rendaient la
lecture pénible. Elle prétendait enfermer la loi du développement .de

la doctrine chrétienne dans des formules dont l'apparente précision
cachait souvent de vagues comparaisons, des métaphores aussi
décevantes que brillantes. Elle laissait donc à désirer. Mais ce livre,
imparfait à plus d'un titre, ouvrait aux théologiens un monde non-



— 747 —

veau et inconnu dont il ne restait plus qu'à dresser la carte: là
était son mérite (sic). Newman a introduit dans la théologie l'idée
d'une vie des dogmes: il a été un initiateur.» — Doctrine
chrétienne, dogmes, formules, théologie, tout cela est mis sur le même

pied; on ne distingue plus ni les enseignements divins, ni les

enseignements humains ; tout est livré à l'aventure du « développement

» sans critère. Quel gâchis!
P. 61 : « Melchior Cano, l'un des premiers, s'arrêta devant la

question de l'infaillibilité de l'autorité enseignante et prouva
que le privilège de l'inerrance a été accordé non seulement à
l'ensemble des fidèles, mais encore aux pasteurs. » V. aussi p. 63. —
Aujourd'hui Rome prétend que l'inerrance n'appartient qu'aux
pasteurs dans la personne du pape, et nullement à l'ensemble des
fidèles. C'est le monde renversé.

P. 64: Sur le sentiment d'incrédulité auquel les apôtres se

seraient abandonnés après la mort du Sauveur: <t Melchior Cano

répond que ce fait, fût-il exact, n'aurait aucune portée. A l'époque
de la mort du Sauveur, les apôtres n'étaient pas encore établis
pasteurs de l'Eglise. Ils pouvaient donc perdre la foi, sans que
cela tirât à conséquence pour le corps pastoral qui n'était pas constitué.

Mais le fait est inexact Quelques apôtres perdirent sans
doute la foi après la mort de N. S., mais non pas tous. C'est ce

que prouve le texte de St. Matthieu : Videntes eum adoraverunt,
quidam autem dubitaverunt. Et le texte de S. Marc : Exprobravit
incredulitatem eorum ...»

P. 69: < Les évêques du concile de Rimini qui se laissèrent
arracher la suppression du terme homoousios ne furent pas
hérétiques, attendu que l'on ne peut être hérétique sans le savoir
et sans le vouloir.* Ils étaientde bonne foi. — Comment Rome peut-
elle prouver que ceux qu'elle traite d'hérétiques savent qu'ils sont
hérétiques, et qu'ils veulent l'être

P. 90: c Fénelon paraît avoir été l'inventeur de cette formule:
les faits dogmatiques Dans plusieurs écrits (1704), il a étudié
les jugements ecclésiastiques de faits avec une abondance parfois
verbeuse Le docteur des faits dogmatiques, c'est Fénelon.
C'est lui qui a muni de tout son appareil de preuves la doctrine
de l'infaillibilité de l'Eglise dans les questions de faits liés au dogme.
Car Fénelon, à l'encontre de Bossuet, proclame hautement que
l'Eglise est infaillible dans la décision des faits dogmatiques. » —
Encore une innovation romaine qu'on peut suivre à la piste.
Evolution, disent les ultramontains actuels; contradiction, disent les

catholiques.
P. 132: «Nicole [De l'unité de lEglise) pose en principe que

l'excommunication lancée par le pape sépare l'excommunié de



— 748 —

V Eglise de Rome, mais non de l'Eglise universelle, à moins qu'elle
ne soit acceptée et confirmée par le reste du monde chrétien
Les excommunications lancées par des pontifes douteux (époque du
grand schisme), étaient, de ce chef, radicalement nulles. Elles l'étaient
encore pour un autre motif, à savoir parce qu'elles étaient
fulminées en dehors d'un concile général; et que seul, un concile
de cette nature, même sous un pape certain, a qualité pour retrancher

plusieurs royaumes à la fois de la communion de l'Eglise. » —-
Donc Nicole distinguait l'Eglise de Rome et l'Eglise uni\rerselle et
le concile était plus puissant que le pape.

P. 144: « La Perpétuité de la foi sur l'eucharistie, le Traité
de la communion sous les deux espèces, la Tradition défendue sur la
matière de la communion sous une espèce, Historia confession's
auricularis, tous ces livres et d'autres encore témoignent de
recherches dont Texactitude laisse parfois peut-être à désirer, mais
dont on ne saurait trop admirer le sérieux et la profondeur. » —
Comment peut-on admirer le sérieux et la profondeur là où manque
l'exactitude?

P. 159-160: « Les recherches d'Eckius et de Pighi constituent
comme la première étape de la discussion patristique de la petra.
On s'aperçut de bonne heure que les résultats obtenus par ces deux
apologistes, sans être négligeables, laissaient à désirer au double
point de vue de la précision et de l'exactitude. On reconnut, par
exemple, qu'un certain nombre de Pères avaient identifié la petra
avec la foi de St. Pierre, et que l'attitude de St. Augustin demandait
a être étudiée à nouveau x). On comprit aussi qu'il fallait renoncer
à faire valoir la decretale d'Anaclet, ainsi que les décrétales des

premiers papes ...»
P. 171 : «Ballerini, tout en approuvant la théologie d'Eckius,

de Pighi, de Bellarmin et de du Perron, condamnait leur exégèse an
nom de la tradition. PI approuvait, au contraire, l'exégèse de Launoi,
dont il avait les doctrines en horreur. Sa thèse fut généralement
négligée. Les théologiens du XIXe siècle suivirent la voie tracée

par les grands (sic) controversistes2). Ils continuèrent à enseigner
que l'identification de la petra avec la personne de Pierre était le
sens vraiment traditionnel du texte évangélique. » Et p. 175 :

Ballerini a dit: «A coup sûr, ce n'est ni sur les ossements de
Pierre, ni sur sa chair, que l'Eglise a été bâtie. Mais on compren 1

*) Eckius avait prétendu, contre Luther, que St. Augustin, dans ses Rétractations,

ne s'était pas corrigé au sujet de la petra et que, selon le saint docteur, la petra
sur laquelle est fondée l'Eglise, est Petrus même. Or Augusiin a dit: «Il n'a pus
été dit à Pierre : Tu es petra, mais tu es Petrus. C'est le Christ qui était la petra.
Simon, pour l'avoir confessé, comme le confesse toute l'Eglise, fut appelé Petrus. »

*) Launoi et Ballerini étaient donc de petits controversistes, d'après M. Turmel.



— 749 —

facilement qu'elle ait été bâtie sur la foi qu'il a prêchée, comme
l'ont dit St. Ambroise et l'auteur d'un sermon qui se trouve parmi
les œuvres de St. Chrysostome. La foi étant le fondement de
l'Eglise, St. Pierre ne peut être la petra et le fondement de l'Eglise
qu'en jetant, par sa prédication, la foi comme fondement de l'Eglise. »

— C'est tout le système pétrinien qui croule.

P. 184: Lupus a dit: «11 est clair que St. Augustin, quand
il dit que les ciels du royaume des cieux et le pouvoir de remettre
les péchés ont été confiés, non pas à Pierre seul, mais à toute
F Eglise représentée par lui, n'a eu en vue ni les clefs hiérarchiques,
ni le pouvoir sacerdotal, ni la juridiction sacerdotale Augustin
parle des clefs que les évêques ne possèdent pas, que le pape
lui-même peut ne pas posséder, et que fréquemment les laïques,
les femmes et les enfants possèdent. Il parle de la clef fraternelle
qui, par la communion des saints, opère dans chacun pour donner
et recevoir la justice dans les sacrements, et par l'opération de

laquelle les âmes justes sont, selon lui, non seulement les frères
et les sœurs, mais les mères du Christ. Par les sacrements, en effet,
elles enfantent des frères et des sœurs. C'est pour la réception de

cette bénédicion que Pierre a représenté l'Eglise des justes. > —
Voilà des clefs bien démocratiques. Qu'en pense Rome î

P. 278: f. Personne, pendant les cinq premiers siècles, n'a
reconnu au pape le pouvoir de faire la loi aux Eglises étrangères
à sa province; personne ne lui a reconnu le droit de casser les

jugements des conciles provinciaux. Les canons de Sardique eux-
mêmes, qui autorisaient l'évêque de Rome non à juger par lui-
même les causes contestées, mais à les faire reviser, les canons de

Sardique eux-mêmes ne furent jamais admis en Orient; et l'Eglise
d'Afrique, à qui le pape Zosime les fit connaître pour la première
fois, cessa de les prendre en considération le jour où elle apprit
que l'Orient les ignorait. La législation contentieuse était réglée
par le cinquième canon de Nicée qui, conformément à un usage
déjà ancien, faisa't du concile provincial un tribunal sans appel.
Et l'affaire d'Apiarius confirme puissamment cette assertion.» —
Que devient la papauté à la lumière de l'histoire?

P. 393 : A propos de la convocation des conciles œcuméniques,
M. Turmel signale, chez les modernes, « une tendance grandissante
à placer la question sur le terrain des principes, à établir ce qui
doit être, c'est-à-dire ce que lêclame le dogme (sic) de la primauté
du pape, et à traiter les faits comme de menus incidents qui ne
sauraient prescrire contre le droit-». C'est-à-dire, en bon français,
que les modernes, très gênés par l'histoire, la suppriment et la
remplacent par leurs prétendus principes ; c'est leur théorie des droits



— 750 —

attribués par eux au pape, qui les incite à enseigner que les

papes ont dû convoquer les conciles œcuméniques, quand de fait
ils ne les ont pas convoqués! < Le dogme prime l'histoire » disent-
ils ; l'a priori fait l'a posteriori! C'est sur ce sable qu'est construit
le romanisme.

* Autres aveux de M. Turmel. Le gâchis ultramontain
sur l'<ex cathedra». —A propos de XEnchiridion de Denzinger,
M. T. dit (Revue du clergé français, 15 juin 1906, p. 186-188):
Les canons des conciles œcuméniques qui appartiennent à la
discipline «ont droit à notre respect, mais à rien de plus*. — Quant
aux actes émanés du saint-siège, on ne s'entend pas sur le jugement

ex cathedra. Mgr Fessier exige deux conditions: «d'une
part, une doctrine relative à la foi ou aux mœurs comme objet de
la décision ; d'autre part, l'intention exprimée par le pape de
proclamer, en vertu de sa suprême autorité doctrinale, cette doctrine
comme faisant partie intégrante de la vérité révélée Dans cette
hypothèse, de toutes les pièces pontificales recueillies par Denzinger,
le XIXe siècle ne compterait qu'un acte ex cathedra, à savoir la
bulle relative à l'immaculée-conception ; les deux siècles pécédénts
eu auraient à peine deux : la bulle Unigenitus et la bulle Auctorem
fidei ».

M. Turmel signale ensuite les difficultés relatives à la lettre
du pape Nicolas Ier aux Bulgares, et au décret du pape Eugène IV
aux Arméniens. Bellarmin explique que Nicolas a écrit sa lettre
comme docteur privé, et sa solution a été généralement adoptée.
Le décret aux Arméniens a aussi, selon Bellarmin, un caractère

dogmatique. D'autres théologiens n'y voient qu'c une instruction
pratique sans portée doctrinale ». M. Turmel semble incliner plutôt
à l'opinion de Bellarmin : car le pape a déclaré vouloir exposer
cla vérité de la foi orthodoxe », pour que désormais les Arméniens
n'hésitent plus sur «la vérité de la foi». Cependant M. T. ajoute:
« Si l'on croyait devoir maintenir au décret d'Eugène IV un
caractère doctrinal, on devrait ou bien en revenir à Xexpédient de

Bellarmin —¦ qui est bien artificiel, car il consiste à dire que le

pape a voulu donner aux Arméniens un enseignement dogmatique
strictement complémentaire — ou bien conclure que l'Eglise a

reçu de N. S. le pouvoir de décréter que tel rite institué par elle
est essentiel à la validité du sacrement. »

M. T. confond le pape et l'Eglise ; grosse erreur, car il est

impossible d'attribuer à l'Eglise les sottises d'Eugène IV. En outre,

que dire de ces hésitations, de cette ignorance où l'on est au sujet
du dogme même? Eh quoi! on enseigne que le pape est infaillible
et qu'il peut faire des dogmes nouveaux, et lorsqu'il parle, on ne



— 751 —

sait pas si ce qu'il enseigne est dogme ou non Quelle comédie
Pour qui prend-on les fidèles Et de quel droit traite-t-on avec
un tel sans gêne Dieu et les choses divines

Quant aux canons des conciles provinciaux, M. T. en parle
d'une façon peu précise. Il dit toutefois : « Au n. 240, on lit une
profession de foi d'évêques espagnols qui n'est qu'une réponse
hautaine aux accusations dont ils avaient été l'objet de la part du

pape Benoît IL Le souverain pontife y est taxé d'étourderie et —
surtout dans la partie omise par Denzinger — d'ignorance. Cette

pièce tranche sur les autres. Cependant, comme le pape Sergius
s'en déclara satisfait, on peut dire qu'elle a reçu l'approbation du

saint-siège. » Voilà donc une condamnation du pape approuvée
par le saint-siège. Fait-elle foi, celle-là? Quelle comédie!

* Nouvelle Ecclésiologie romaine. Dans une longue, diffuse
et confuse Chronique théologique (v. Revue du clergé français,
15 mai 1906), M. F. Dubois fait l'aveu suivant (p. 623): «On
savait que, depuis le concile du Vatican, le traité de PEglise était à

refondre. » Enfin Habemus confitentem reum. Le fameux concile
du Vatican a donc renversé la constitution de l'Eglise, au point
de rendre nécessaire la refonte du Traité de l'Eglise. L'Eglise vati-

canesque est donc bien une Eglise refondue et nouvelle. Et en

quoi consiste cette refonte M. Dubois nous le dit très ingénument :

au lieu de partir de P Ecriture et de la révélation du Christ, qui
étaient jusqu'ici la base, le fondement, la source du dogme, l'Eglise
désormais partira d'elle-même ; elle sera à elle-même sa base, son
fondement, sa source. C'est elle qui fera la révélation, c'est elle
qui remplacera le Christ et l'Ecriture. Voici les propres paroles
de M. Dubois : « On savait que, depuis le concile du Vatican,
l'apologétique, au lieu de partir de l'Ecriture et de le révélation
qu'elle contient pour remonter jusqu'à l'Eglise, pouvait procéder en
sens inverse, prendre pour point de départ le fait actuel de l'Eglise,
qui est elle-même un grand et perpétuel motif de crédibilité et
un témoignage irréfragable de sa divine mission. » Donc, dans
la nouvelle Eglise vaticanesque, l'Eglise part d'elle-même et relève
d'elle-même, elle témoigne elle-même d'elle-même, elle n'a plus
besoin de l'Ecriture et de la révélation, elle les remplace par son
témoignage déclaré «irréfragable»! Cercle vicieux, pétition de

principe, charrue devant les bœufs, le vicaire substitué au Maître,
et quel vicaire!

* Comment se fabriquent les papes. — Nous le savions déjà.

par les histoires des conclaves. Le baron de Bildt, en publiant son
volume sur « Christine de Suède et le conclave de Clément X »



— 752 —

(Paris, Pion, 1906), a jeté une nouvelle lumière sur cette grave
question. Nul ne saurait récuser la valeur historique de cet
ouvrage, soit parce qu'il a été composé d'après des documents de

première main (documents français et espagnols, lettres de la reine
Christine, etc.), soit parce que l'auteur, qui semble plutôt favorable
à la cour de Rome, ne saurait être accusé de la moindre partialité
par la parti ultramontain. On peut donc invoquer son étude, soit

pour constater ce qu'étaient les mœurs diplomatiques et ecclésiastiques

dans la seconde moitié de XVII6 siècle, soit surtout pour
constater la manière dont se sont faits les papes. Que l'on ne
m'accuse pas de conclure du particulier au général: car ce volume
n'est pas le seul de son genre. L'élection d'Innocent XI en 1676,
celle d'Alexandre VIII en 1689, celle d'Innocent XII en 1691
celle d'Innocent XIII en 1721, ont été racontées d'après les
documents diplomatiques du ministère des affaires étrangères de France1).
L'élection de Clément XI en 1700 l'a été par M. Albert Le Roy2).
Toutes ces sources, de témoins oculaires et dignes de foi, sont de
valeur incontestable. Nous savons donc à quoi nous en tenir
sur les intrigues et les passions de toutes sortes qui président à

ce qu'on appelle 1' « élection » du pape, de celui que trop de
« bonnes âmes » considèrent encore comme le vicaire du Christ
comme si le Christ, qui est la Sainteté même, pouvait recourir à
des moyens aussi immoraux pour assurer sa morale et sa religion.

Voici quelques détails de l'histore du conclave de 1669-1670.
Le collège des cardinaux était divisé en six (actions: celles

de France, d'Espagne, de Barberino, de Chigi, de Rospigliosi, des

Indépendants (l'Escadron volant). Chigi qui était à la tête des
créatures d'Alexandre VII et qui avait fait sa jonction avec les

Espagnols, voulait faire nommer d'Elei ; mais le duc de Chaulnes,
qui conduisait la faction de France, donna l'exclusion à d'Elei. Le
duc de Chaulnes avait l'ordre de Louis XIV de favoriser Bonvisi ;

mais Bonvisi fut écarté par le cardinal Azzolino, qui était le chef
des Escadronites. Azzolino voulait Vidoni ; mais Vidoni fut écarté

par le cardinal de Medicis. Pendant plus de quatre mois, on se

livra de part et d'autre à mille marchandages, sans pouvoir s'en-

J) Sur la fin du pontificat de Clément X, voir mon ouvrage sur «Louis XIV
et Innocent XI», T. I, ch. 1" (Paris, Charpentier, 1882); — sur le conclave de

1676 et l'élection d'Innocent XI, ibid. ch. II, p. 8-55; — sur le conclave de 1689
et l'élection à'Alexandre VIII, voir mon étude sur « Le pape Alexandre VIII et le

duc de Chaulnes», I™ partie (Berne, Schmid, 1888); — sur \t conclave de 1691
et l'élection à'Innocent XII, voir la « Revue internat, de Th. ». 1904, p. 1-22 et

394-426; — sur le conclave de 1721 et l'élection à'Innocent XIII, voir la même

Revue, 1897, p. 304-325.
*) La France et Rome de 1100 à 1715, 1892, p. 69-93.



— 753 —

tendre sur aucun des papables les plus en vue. On essaya alors
les candidatures d'Odescalchi, de Brancaccio, etc. A la fin, de

guerre lasse, on songea au vieil Altieri, qui avait plus de quatre-
vingts ans et qui ne vivait plus que végétativement. Ce fut lui
qui fut élu Il gouverna par le cardinal Paluzzi, qu'il fit cardinal
d'Etat et qui prit le nom d'Altieri. Quoiqua son élection fût faite

par Chigi, le duc de Chaulnes ne manqua pas de s'en adjuger la
gloriole et d'écrire à Louis XIV que c'était Sa Majesté qui avait
fait le nouveau pape!

Le cardinal Maidalchini, doyen de l'ordre des diacres, eut
sept voix. Or voici ce qu'en dit M. de Bildt (p. 32) : « Créé
cardinal à 17 ans, à la demande de sa tante, la trop fameuse donna
Olympia Maidalchini, il n'avait encore que 40 ans, mais il avait
réussi depuis longtemps à se faire une détestable réputation. Ignorant,

mal dégrossi, aimant la mauvaise compagnie et la débauche
facile, il était devenu le scandale de Rome et de l'Eglise.
Alexandre VII avait dû, en 1660, lui défendre de se présenter au
palais apostolique ainsi qu'à toute cérémonie religieuse publique,
et M. de Lionne, qui cependant n'y regardait pas de trop près,
se plaignait, quelques années après, que Maidalchini passait, en
Provence, son temps dans de mauvais cabarets », etc.

Sur les Escadronites : « Ils passaient à bon droit pour les
fortes têtes du sacré-collège. C'était plutôt du côté des mœurs qu'il
fallait chercher leur faible, si faiblesse il y avait. Nous savons ce
qu'était et avait été Azzolino pour Christine. Les mauvaises
langues chuchotaient aussi qu'lmperiali et Gualtieri n'avaient pas
toujours été insensibles aux séductions féminines» (p. 41). —
Azzolino était pour la reine Christine « plus encore qu'un ami (p. 8).
Les mauvaises langues disaient que la princesse de Rossano (la
belle Olympia Aldobrandini) avait été le premier amour d'Azzolino.
Au moins avait-il fait pour elle de beaux sonnets. Christine ne
pouvait avoir beaucoup de sympathie pour une rivale (p. 22)
On peut penser ce qu'on veut de l'affection de Christine pour
Azzolino. Rappelons-nous qu'il était le seul homme qu'elle eût
aimé, l'ami auquel une inébranlable fidélité l'unissait depuis des
années » (p. 89).

Le cardinal Albizzi, ancien avocat, pensionné par Mazarin et
secrètement par l'Espagne (p. 42), fut aussi sur les rangs. « Ce
n'était certes pas la bonne volonté qui lui manquait. Accoutumé
à prendre tout ce qu'on lui offrait, et des deux mains, il aurait
accepté le pontificat, comme il prenait une tabatière ou une
tapisserie. Il était déjà, disait-on, dans la papauté jusqu'au nez
Chaulnes avait ridiculisé devant Christine cette grotesque candida-

Kevua intern, de Théologie. Heft 56, 1906. 49



— 754 —

ture» (p. 183). Ce cardinal trouvait que les jansénistes faisaient
plus de mal à l'Eglise que Luther par son hérésie (p. 66)
«Louis XIV lui avait fait l'honneur de le nommer à la tête des
candidats acceptables. Mais pouvait-on penser sérieusement à faire

pape un cardinal père de plusieurs enfants, connu pour aimer les

gros mots et les propos bizarres, et de plus pensionnaire de deux
couronnes à la fois?» (p. 53).

La reine Christine trouvait qu'avec les 22 cardinaux de la faction
Chigi on pouvait faire 25 papes (p. 51). Lorsqu'on lui parlait de
la « nature angélique » du cardinal d'Elei, elle en était agacée. « Cela
veut dire que c'est un imbécile», écrivait-elle à Azzolino (p. 137).

« Altieri est si fort baissé et a si fort perdu la mémoire qu'il
ne se souviendrait pas d'être pape» (p. m).

A en croire Louis XIV, « il fallait que ce fût Louis XIV qui
plaçât la tiare sur la tête de l'élu ; qu'il eût aux yeux de tous la
gloire d'avoir fait le pape. Peu importait, en comparaison, que ce

pape fût faible, impotent ou borné > (p. 60).
On appelait Albizzi le pape du diable, d'Elei le pape du

peuple, Vidoni le pape de Dieu. « Christine, qui s'empressa de
faire part à Azzolino de cette intéressante nouvelle, trouvait les
ressemblances suivantes: entre le diable et Albizzi, tous les deux
sont des ^canailles; entre le peuple et d'Elei, tous les deux sont
fous; entre Dieu et Vidoni, tousles deux sont justes » (p. 18). Une
pasquinade: t. Papa Vidonus, papa Lupus primus » (p. 121).

Vidoni était l'ami et le candidat des Escadronites. « Ceci fut
rapporté à Chigi et augmenta sa défiance. Il envoya son cousin
Sigismond demander à Vidoni s'il avait vraiment des intelligences
avec l'Escadron. Vidoni nia énergiquement, mais les soupçons
subsistèrent » (p. 83). Son ami Azzolino mentait encore plus
énergiquement. Chigi ayant envoyé à Azzolino son confident, Mgr
Febei, pour le faire parler sur Vidoni, Azzolino lui dit: «

Monsignore, avec cet homme je n'ai ni intimité, ni inimitié Si
les siens l'ont ruiné, je n'en ai pas le moindre regret. » Il
s'amusa encore à dire un peu de mal de Vidoni (p. 85). « Les
instructions minutieuses qu'Azzolino envoya à Christine furent
formulées dans ce sens : dire la vérité pour faire croire que vous
mentez. C'est là l'art des arts, écrivait-il » (p. 163). Sur ses

mensonges, v. pages 143, 172, 178-180, etc.

Voir aussi le récit d'un énorme mensonge du cardinal de

Medicis au cardinal de Retz, p. 138-139.
Les beuveries étaient encore plus abondantes que les mensonges,

si possible. M. de Bildt parle même de « petites bacchanales »

(p. 160). « Des lions déchaînés ne sont pas pis que des cardinaux



— 755 —

enfermés», écrivait Chaulnes à Louis XIV, le 18 mars 1670. On
a qualifié ce conclave d'enragé (arrabbiato, p. 205). La reine
Christine a écrit, le 15 avril 1670, à Azzolino : « Promettez-moi de

ne manger ni boire jamais rien de ce qu'on vous envoie. Donnez-
moi cette satisfaction pour mon repos de me le promettre. La
rage et l'envie qu'on a contre vous est fort grande, et il faut tout
soupçonner de gens qui ne témoignent que trop d'être destitués
de l'honneur et de la conscience* (p. 203).

Ni honnêteté, ni loyauté, ni véracité. Tel fut le milieu. « Si
Chaulnes, Astorga, Chigi et Azzolino avaient pu et voulu se parler
avec un peu de loyauté et de franchise, Vidoni aurait probablement
été pape, et le conclave n'aurait pas duré quatre mois et dix
jours Les conversations entre ambassadeurs se passaient à qui
mentira plus. Quant à Azzolino et à Christine, peut-être ont-ils dû
se dire que trop d'habileté et de précautions peuvent quelquefois
faire autant de mal que de bien » (p. 226).

Et maintenant, de bonne foi, à qui fera-t-on croire que de
tels électeurs sont les envoyés de Dieu, les ouvriers de Dieu,
inspirés par l'esprit de Dieu, pour désigner celui que Dieu veut, le
plus vertueux, le plus saint, le plus capable de diriger les âmes
dans les voies du salut N'est-ce pas le contraire qui éclate aux
yeux? L'élu de telles intrigues n'est-il pas, forcément, ou le plus
incapable ou le plus roué, misérable en tout cas Comment peut-
il se trouver des personnes encore aveugles au point de mettre
une auréole céleste sur de tels fronts Telles sont les idées qu'inspire

logiquement le livre de M. de Bildt.

* Aveux du Dr Marcel Rifaux contre l'Index et contre les
abus de l'autorité romaine. — Dans un article intitulé : « La
valeur de la personne morale» et paru dans Demain (17 août 1906,
p. 2-3), M. le Dr Rifaux montre comment le christianisme et l'Eglise

doivent respecter toute personne morale. Puis, examinant
certains faits qu'il attribue à « l'Eglise », mais qui ne retombent que
sur les membres de la hiérarchie (pape et évêques) qui les
commettent, il s'exprime ainsi:

« Il faut admettre, sous peine d'être partial, que les hommes
d'Eglise, hauts dignitaires ou simples ministres, trahirent trop
souvent la pureté de cet enseignement en mettant au service de l'apostolat

les brutalités du bras séculier ou les foudres intempestives de
l'excommunication, pour des motifs quelquefois inavouables. Mais
ce furent là, sinon des usages, du moins des abus, et le divin
fondateur de l'Eglise les eût réprouvées avec une amère tristesse.

« Les catholiques, plus que tous autres, doivent donc se réjouir
de tout effort qui tend à éveiller dans les profondeurs de l'âme la



— 756 —

conscience de la responsabilité individuelle et le sentiment bien net
de l'inviolabilité de la personne morale. Et, partant de ce principe
que seuls les actes consentis dans l'intime de l'être sont valables
du point de vue moral, par conséquent religieux, nuls plus qu'eux
ne devraient revendiquer avec autant d'ardeur la liberté de
conscience et le respect de l'individu.

« Nous voudrions pouvoir écrire ici, sans crainte d'être démentis

par les faits, que ce sont là des idées désormais acquises et
incontestées parmi nous. Hélas! l'attitude intellectuelle et politique
de beaucoup de nos frères catholiques ne nous permet pas ces

joies. D'éloquents religieux laissent encore tomber de leurs lèvres
enflammées des appels à la guerre sainte ; de dignes prêtres rêvent
d'une autorité coercitive qui scellerait les lèvres et emmurerait les

cerveaux ; des publicistes, qui se disent chrétiens, maudissent la
liberté et se déclarent prêts à encenser l'autel d'un dictateur: de

bonnes et saintes âmes, toutes pétries de mansuétude évangélique,
ne peuvent, à la lecture d'un décret de l'Index, contenir leur joie;
des frères obscurs, incapables de penser, se font un devoir de

dénoncer toute indépendance intellectuelle et fatiguent Rome même,

par leurs exigences et leurs plaintes.
« Tout ce qui cherche, tout ce qui souffre, tout ce qui vit leur

est antipathique. Les mouvements les plus foncièrement chrétiens,
comme le Sillon par exemple, provoquent leur susceptibilité. Des

revues, qui par leur loyauté, leur amour de la vérité, le sérieux de
leur discipline, honorent la pensée chrétienne, sont dénoncées comme
des foyers d'hérésie.

« Tout cela est triste, car une telle attitude révèle une infirmité

radicale de l'esprit et une méconnaissance complète du
problème moral.»

Et encore: «L'Eglise, par l'un de ses côtés tout au moins,
participe de l'humaine faiblesse. L'infaillibilité dont elle a le privilège,

ne s'exerce que rarement et dans des conditions spéciales. Les
hommes qui la gouvernent, malgré leur vertu, leur prudence, leur
science, ne sont pas impeccables; ils ne possèdent ni l'omniscience,
ni la sainteté parfaite Pour travailler, pour se faire une opinion
et en fin de compte pour juger et conclure, ils utilisent des

documents humains. Si, exceptionnellement, ces documents sont faux,

mensongers, ou simplement inexacts, les conclusions qu'ils motiveront,

bien qu'honnêtement déduites, seront également fausses...

« Aussi bien n'hésitons-nous pas à demander, avec une respectueuse

énergie, la refonte complète d'une institution aussi archaïque
que celle de la Sacrée Congrégation de l'Index, pour ne citer qu'un
exemple. Une institution qui méconnaît la valeur de la personne



— 757 —

morale, au point de condamner un auteur sans l'avertir le plus
souvent et sans l'entendre, n'est pas une institution indiscutable.
Non seulement la Sacrée Congrégation de l'Index condamne sans
avertir et sans entendre, mais encore ne motive jamais sa condamnation.

Nous ne devons pas hésiter à dire que ce sont là des
principes qui répugnent à notre délicatesse morale. Et nous devons
ajouter, au surplus, que certaines décisions de l'Index, loin de faire
la lumière dans les âmes, peuvent parfois y porter le trouble et le
désarroi.

« Les droits de la personne humaine sont, du point de vue moral,
éminemment respectables. Nulle société, religieuse ou laïque, ne
saurait désormais l'oublier. »

De telles réclamations se passent de commentaire.

Conclusions.
Après neuf articles, il faut conclure. Non que la crise soit

terminée et que nous renoncions à l'enregistrer dans ses détails
les plus significatifs. Nous le ferons de temps à autre. Mais, pour
le moment, c'est un devoir d'en établir le bilan et de préciser le
point où l'on est arrivé. C'est du présent qu'il s'agit; l'avenir
suivra de lui-même.

1° La première chose à noter, c'est que, dans le camp
romaniste, quelques hommes enfin parlent. Joseph Chénier disait:

Nous conservons le droit de penser en secret,
Mais la sottise prêche et la raison se tait.

Certes la sottise prêche encore et elle n'est pas près de se

taire; mais toujours est-il que des hommes de raison commencent
à parler. C'est le dégel et le débloquement des glaçons. De plus,
certains aveux sont graves, francs et courageux, et méritent d'être
loués des hommes et surtout bénis de Dieu. Us le seront.

Si le mouvement des Evadés a été et est encore très
intéressant, celui des Confesseurs l'est peut-être plus encore. Les
nombreux ennemis du christianisme qui confondent le christianisme
avec Rome et qui arguent de la sottise du romanisme à celle du
christianisme, sont maintenant obligés, s'ils sont attentifs et sincères,
de concéder qu'il y a des romanistes qui pensent, qui font de la
science, qui cherchent à se dégager du cléricalisme et de
l'ultramontanisme, et cela tout en restant chrétiens et catholiques. Cette
attitude peut paraître aux penseurs en question illogique et même
paradoxale; ils doivent néanmoins reconnaître qu'elle mérite d'être
étudiée, ne fût-ce qu'à titre de curiosité. C'est déjà un résultat
important.



— 758 —

De plus, il est impossible de ne pas demander à Rome ce
qu'elle pense de ce double mouvement. Il est impossible qu'elle
n'en pense pas quelque chose ; et ce quelque chose devra être dit
tôt ou tard, car Rome ne peut pas assister éternellement muette
à des contradictions intestines et au lent écroulement de ses
bastions. Ses propres enfants la mettront en demeure de parler ; ils
l'ont déjà fait, ils le feront encore et d'une manière toujours plus
pressante. C'est aussi un résultat important, douloureux pour la
papauté, mais consolant pour les âmes qui ont besoin de
délivrance. M. Paul Sabatier, quoique protestant, en a manifesté sa

joie en des termes pleins de foi et d'espoir. « Nous aurons dans

ce pays, a-t-il dit en parlant de la France, un réveil de foi tel
qu'on n'en a vu nulle part ailleurs J'ai tâché de montrer que
dans l'Eglise il y a deux catholicismes, celui d'hier et celui de
demain. La dénonciation du concordat achèvera la déroute du
catholicisme d'hier ou cléricalisme Tant pis pour les vieilles
églises, si elles n'aperçoivent pas le changement immense qui est

en train de s'effectuer dans la pensée du peuple de France, si elles
s'obstinent à croire que les chefs les plus écoutés de la démocratie
ne sont que des démagogues surexcitant par leurs violences les

appétits des foules. Ces temps-là sont passés, et il n'est pas rare
de trouver dans des feuilles révolutionnaires des pages qui font
penser à fsaïe ou à St. Paul »x).

Toutefois, pour compléter cette première remarque, il faut faire
observer aux théologiens romanistes de la nouvelle école que, si
leur langage est parfois net, il ne l'est pas toujours assez. Est-ce
la peur de Rome et la crainte de toucher à la dogmatique, à cette

dogmatique qui attire les foudres de l'Index, ou est-ce l'habitude
invétérée des mots douteux, des formules louches, des portes de

derrière, des réticences habiles, toujours est-il que des efforts sont
nécessaires, de la part de ces théologiens, pour parler clairement.
Certes, on ne comprend que trop la délicatesse et les embarras
de leur situation. Ne pouvant ni se taire ni s'exprimer simplement,
ils recourent, comme les médecins de Molière, à des termes qui
ont le double avantage de les faire passer pour savants et surtout
de les faire passer à coté de l'index. Ils ont besoin d'une
scolastique nouvelle et d'une logomachie mystérieuse. L'imprécision,
pour ne rien dire de plus, sied à leur pensée en désarroi.

On a longtemps abusée des gestes, des postulats, du donné,

de Ximmanence et de la transcendance, sans oublier l'objectif et le

subjectif, le notimene et le phénomène. Maintenant les locutions a

') A propos de la Séparation des Eglises et de l'Etat, p. 93"I°2; Paris,

Fischbacher, 1905.



— 759 —

la mode sont: conditionné par, en fonction de : « la pensée et la vie
i?« fonction du christianisme *) définir un rapport, en fonction
des préoccupations actuelles2) la collaboration de Dieu doit
être en fonction de notre vocation surnaturelle de fait » *). «

L'argument du pari chez Pascal est formulé en fonction de l'état d'âme
du libertin»4). M. Batiffol signale une « tendance qui veut entendre
l'évangile et Jésus lui-même en fonction des croyances apocalyptiques

du Judaïsme de son temps s B). Comprenne qui pourra. Et,
grâce au snobisme, ce jargon devient d'autant plus contagieux
qu'on ne le comprend pas.

N'est-il pas à propos de rappeler l'observation suivante de
Schopenhauer: «Dans les écrits de ces dix dernières années, on
trouve presque partout conditionner (bedingen), au lieu de causer
(bewirken) ou d'occasionner (verursachen). C'est que le premier
mot, comme plus abstrait et plus indéterminé, dit moins, et laisse

en conséquence une petite porte de sortie qui plaît à ceux
auxquels la conscience secrète de leur incapacité inspire la crainte
constante des expressions arrêtés »6). Prière donc d'éviter les
obscurités qui ne trompent d'ailleurs personne, les subtilités de

l'équivoque, les plates imitations, les engouements stériles, pour
ne pas dire ridicules. La vérité y gagnera et le lecteur aussi.

2° J'ai déjà constaté le fait, désormais indiscutable et éclatant,
que les théologiens romanistes sont en pleines contradictions sur le
sens des mots les plus fréquemment employés dans le langage courant
de leur propre théologie : foi, dogme, magistère doctrinal, autorité
doctrinale, formule dogmatique, développement, évolution, progrès,
tradition, présence réelle, transsubstantiation, confession, œcumèni-
citê, infaillibilité, papauté, etc.7) Donc la fameuse unité de l'Eglise
romaine en matière dogmatique n'est qu'un leurre, puisque les
termes mêmes qui servent à exprimer les dogmes sont pris dans
des sens opposés. On ne saurait assez le répéter, la contradiction
n'est pas seulement dans l'explication théologique des dogmes (ce
qui serait tolerable), mais dans renonciation des dogmes eux-
mêmes : car c'est un fait que tel, aujourd'hui, nie l'inerrance
biblique et sape ainsi l'inspiration biblique telle que le concile de
Trente l'a définie ; que tel autre nie formellement l'éternité des

peines de l'enfer; que tel autre nie la valeur dogmatique du dogme
et n'en fait plus qu'une affaire de direction morale; que tel autre

') M. Birot, dans les Annales de philosophie chrétienne, octobre 1905, p. 32.
*) P. 36. 3) P. 37. *) L. Laberthonnière, ibid., p. 94.
5) Février 1906, p. 539.
6) Ecrivains et style, p. 52; Paris, Alcan, 1905.
7) Revue internationale de théologie, octobre 1905, p. 75I_752-



— 760 —

rejette la transsubstantiation matérielle et corporelle; que tel autre
réduit l'infaillibilité du pape à des proportions que la papauté «

infaillible » condamne certainement, etc., etc. N'est-ce pas le cas de
répéter ces mots de Pascal, non plus seulement aux jésuites, mais
à tous les membres de l'Eglise romaine : « La guerre se fait chez

vous et à vos dépens; et, quoique vous ayez pensé qu'en
embrouillant les questions par des termes d'école, les réponses en
seraient si longues, si obscures et si épineuses qu'on en perdrait le
goût, cela ne sera peut-être pas tout à fait ainsi Vos maximes
ont je ne sais quoi de divertissant qui réjouit toujours le monde » *).

Je serai plus sévère que Pascal : car le monde a fait un pas
depuis le XVII" siècle. Aujourd'hui il ne se borne pas à rire et à

se réjouir, il s'indigne et se scandalise. D'une part, il ricane en
présence des absurdités qu'on lui prêche; d'autre part, il brise le

joug des dogmes fabriqués à son usage par des fabricants qui ne
s'entendent pas eux-mêmes.

Malheureusement, ceux qui confondent les dogmes romains
et les dogmes chrétiens, concluent de la futilité des premiers à la
futilité des seconds. Mais la gravité de la conséquence est telle
qu'elle commence à porter son remède en elle-même, en forçant
nombre d'esprits à mieux étudier les uns et les autres et à voir enfin
clairement les nombreuses différences qui existent entre eux ; en
sorte que l'ébranlement et la ruine de l'édifice romain, loin
d'entraîner la chute de l'édifice chrétien, le consolide déjà et le
consolidera toujours davantage.

3° Tous les débats que nous avons signalés et analysés mettent

en relief non seulement la fausseté des dogmes romains, mais
la fausseté de la méthode dialectique en usage parmi les théologiens
romanistes. Par exemple:

On part en guerre sans prendre la précaution le définir les

termes qu'on emploie. On viole ainsi le premier devoir de la
logique la plus élémentaire. De là mille confusions.

On ne précise ni l'état de la question, ni le point de départ.
On se contente d'à peu près; et parti à l'aventure, on discute
comme des aventuriers, sans s'apercevoir que la question est mal

posée, que le point de départ est faux, et qu'on guerroie en dehors
du sujet à éclaircir. De là des piétinements sur place.

On accepte les yeux fermés, comme des faits indiscutables

ou comme des axiomes évidents, des assertions qui ne reposent
que sur la routine; assertions qu'on croit traditionnelles parce
qu'elles sont admises depuis quelques siècles par une certaine
école, mais qui ne sont nullement les traditions chrétiennes primi-

l) DoU7ième lettre.



— 761 —

tives, et qui sont même contraires à maints documents traditionnels
primitifs. On se croit ainsi dans le catholicisme vrai, constant et
universel; et, de fait, on est aux antipodes de l'Evangile et du
catholicisme des premiers siècles. Ceux qui en font l'observation
sont traités d'apostats, et l'on passe outre sans la moindre
réfutation. On croirait même manquer de foi en étudiant la question,
comme si St. Paul n'avait pas dit: Omnia probate, quod bonum est
tenete (I Thess. V, 21). Et St. Jean: Hoc est mandatum ut
quemadmodum audistis ab initio, in eo ambuletis (II Jean, 6). Et Jésus-
Christ lui-même: Scrutamini Scripturas illœ sunt quce testimonium

perhibent de me (Jean, V, 39).

En outre, on se fait illusion par des distinctions plus subtiles

que sérieuses. On distingue, par exemple, l'histoire et le dogme,
dans le but de ne pas toucher aux erreurs dogmatiques que l'on
rencontrera sur son chemin, et de s'en tenir à la stricte étude des

faits, sous prétexte qu'on n'est qu'historien et non théologien
Rome ne sévirait-elle pas, si l'on tirait des faits la moindre
conséquence contre ses dogmes C'est l'enfance de l'art dialectique,

ou peut-être la rouerie casuistique. Oh! que la bonne foi
est une belle chose, lorsque, dans sa franchise, elle pousse du pied
toutes les erreurs qu'elle heurte, erreurs historiques ou dogmatiques,

peu importe. L'amour de la vérité n'est pas subtil.
On se permet des clichés indignes d'hommes sérieux. Tel,

par exemple, déclare que tout chrétien doit être nécessairement ou
ultramontain ou protestant ; il oublie le tertium quid. Tel autre
déclare que, du moment qu'on n'est pas avec le pape, on ne saurait
être catholique ; il ne songe pas à examiner si sa définition du
catholicisme repose sur quelque chose ou sur rien.

Un des défauts des théologiens ultramontains consiste à outrer
les moyens dont ils disposent, et à casser les cordes à force de
les tendre; puis, quand les morceaux en sont visibles à tous les

yeux, ils refusent de les voir pour n'être pas forcés d'avouer leur
faute. Ils mettent alors une incroyable frivolité à se tromper sur
leur propre situation. C'est la théologie de l'autruche qui ferme
les yeux pour ne pas apercevoir le péril.

Autre défaut. Ils croient que le pape, avec un coup
d'autorité, viendra à bout de la critique exégétique, de la critique
historique, de la critique dogmatique; qu'il n'a qu'à froncer le
sourcil et à prononcer le mot « Index >, pour tout faire rentrer
dans le néant. Il est vrai que ce jeu lui réussit encore, grâce à
la faiblesse de caractère de notre génération. Mais le pape et ses
serviteurs auraient tort de croire que ce petit stratagème sera de
mise longtemps encore. Dans le monde sérieux (le seul qui com-



— 762 —

mence à compter), la pensée et la religion planent au-dessus des

coups d'autorité, quels qu'ils soient et d'où qu'ils viennent. Ceux
qui croient vraiment au Christ croient à sa divinité, et savent que
Dieu n'a pas besoin d'un pauvre homme pour vicaire, cet homme
fût-il nécessairement un Italien.

Etc.

4° Trop longue serait la liste des fautes et des défauts des

théologiens romains, si je voulais la faire complète. J'insisterai
seulement sur les points suivants :

D'abord, la violation du critérium catholique dans la constatation

des dogmes. Les ultramontains ont complètement oublié le
procédé de constatation historique suivi dans les conciles œcuméniques

et parmi les Pères, pour distinguer ce qui était cru
universellement de ce qui ne l'était pas. Ils ne voient plus que le
pape. Ce que le pape enseigne, voilà le dogme! Que ce dogme
soit contraire à l'Ecriture et à ce que l'Eglise a cru jusque-là,
peu leur importe! Le pape a parlé: il suffit! C'est ainsi qu'ils
interprètent le mot : Roma locuta est, causa finita est. Leur dogmatique
est donc forcément à la merci des intérêts et des caprices des

théologiens romains. Comme ces intérêts et ces caprices sont
changeants, il faut bien que les dogmes le soient aussi

Ensuite, la violation du dépôt dogmatique. Si une notion est
claire dans l'ancienne Eglise, c'est certes celle du dépôt des

enseignements de J.-C, dépôt que l'Eglise avait la mission de
conserver intégralement. St. Paul a insisté maintes fois sur ce point.
Le dernier mot de St. Jean dans son Apocalypse, c'est qu'il faut
garder (beatus qui custodii verba) les paroles de Dieu et de

l'Agneau; c'est qu'elles seules sont la lumière de l'Eglise; c'est

que celui-là sera puni qui y ajoutera quoi que ce soit, ou qui en
retranchera quoi que ce soit (XXII, 18-19). Or> nous l'avons vu,
Rome a ajouté ses prétendues explications; elle en a fait des

dogmes divins! Ses théologiens les acceptent, les sanctionnent, tout
en se permettant mille escamotages et tout en prétendant que les

dogmes, étant divins, ne changent pas! Ils évoluent comme le oui
qui devient non et le non qui devient oui, mais ils ne changent
pas, puisqu'ils sont divins! Nous avons constaté ce radotage new-
manique, disons plutôt newmaniaque:

5° C'est surtout sur la notion du dogme — notion pourtant
fondamentale — que le désaccord est complet parmi les théologiens

romanistes. Un Père Pègues est même allé jusqu'à dire (Revue
thomiste, septembre 1905): «Le dogme est une vérité qui n'est
ni prouvée, ni prouvable, intrinsèquement »'). En sorte qu'il est

') Annales de la philosophie chrétienne, octobre 1905, p. IC9.



— 763 —

impossible de satisfaire l'esprit du croyant, lorsqu'il ne se contente
pas d'une vue extrinsèque de la vérité, et qu'il veut saisir la raison
intime et tout intérieure de la vérité. C'est une abdication de
l'intelligence. Tous les romanistes ne vont pas jusque-là.

Je ne reviendrai pas sur les détails de leurs contradictions.
Je me bornerai, ici, à remarquer que les meilleurs eux-mêmes
confondent le dogme et la théologie, et qu'ils veulent légitimer les
évolutions de leurs dogmes par les évolutions permises de la
théologie. Cette confusion est capitale, et si Rome ne se hâte pas de
la répudier, elle en subira le terrible châtiment. Qu'on me
permette une simple réflexion, dans le but de dissiper le sophisme.

La vérité est que ce qui est communiqué dans la foi ou par
le dogme est reçu également et pareillement par tous les croyants:
voilà l'unité et la stabilité objectives du dogme, voilà l'union
inaltérable des esprits dans la foi. Mais, d'autre part, la vérité est
aussi que ce que tous croient également et pareillement, n'est pas
perçu également et pareillement par l'esprit. Cette double constatation

est très exactement exprimée par St. Augustin : Non œqua-
liter mente percipitur etiam quod in fide pariter ab utrisque reci-
pitur. Donc il faut distinguer la vérité divine révélée, telle qu'elle
sonne en elle-même, et les diversités de perception dont chaque
esprit est impressionné. Rien de plus simple, de plus évident, dans
l'ordre physique. Rien de plus simple aussi dans l'ordre religieux.
La vérité révélée ou le dogme ne change pas plus que les forces
statiques dans la nature; là, pour nous, est l'absolu, le fixe,
l'immuable; mais chaque oreille perçoit diversement les vibrations qui
sont les mêmes pour tous, chaque esprit perçoit diversement les
vérités divines qui sont aussi les mêmes pour tous. Dira-t-on que
les vibrations qui produisent en nous le son, évoluent, changent
Non : car le changement n'est que de notre côté, suivant que nous
en percevons plus ou moins et que nous percevons plus ou moins
bien celles que nous percevons. De même, dira-t-on que les dogmes
(je ne parle pas des formules dogmatiques, mais des seuls
enseignements divins), dira-t-on qu'ils évoluent, qu'ils changent? Non:
car, s'il y a changement, c'est dans nos façons de les comprendre.

Lors donc que M. Laberthonnière dit que nous devons «

concevoir la vérité autrement que comme une immobilité » *), il commet

une amphibologie: car, objectivement, en elle-même, la vérité
est, et si elle cessait d'être elle cesserait d'être vérité; elle est
statique, précisément parce qu'elle est dynamique, et le moment
où elle ne serait plus ce qu'elle est, elle ne serait plus ni vérité,
ni force. Mais c'est à nous de comprendre cette vérité toujours

') Annales de philosophie chrétienne, février 1906, p. 519.



— 764 —

davantage et toujours mieux ; donc c'est en nous que l'immobilité
ne doit pas exister, c'est dans nos esprits qu'il doit y avoir
mouvement, et que la vérité absolue doit produire des effets toujours
nouveaux, des applications d'elle-même toujours plus parfaites.

M. Laberthonnière ne s'en doute-t-il pas, lorsqu'il écrit, quelques

lignes plus loin: «Que ceci nous oblige à expliquer comment
il peut y avoir vérité pour nous en même temps que changement
incessant dans la manière de la concevoir, comment nos idées

peuvent être à la fois relatives (non aequaliter mente percipitur),
et participer a l'absolu, certes nous ne le dissimulons pas. » Très
bien. Oui, il y a de la théorie, donc de l'évolution possible, dans
la simple formule dogmatique, qui n'est qu'humaine; mais le dogme
divin n'est ni une formule humaine, ni une théorie humaine; il est
la lumière fixe, éternelle, stable, le phare divin et absolu. Oui,
M. Laberthonnière remarque avec raison qu' « il y a une tradition
de spéculation dans le christianisme» (p. 531), en ce sens que
chaque chrétien a la droit et le devoir de « spéculer », c'est-à-dire
de chercher à toujours mieux percevoir les vérités éternelles et
immuables de la révélation chrétienne. Mais il avouera sans doute
qu'il y a aussi une tradition de dépôt, dépôt fixe et inaltérable. De
même que la spéculation humaine n'est jamais finie et que nul n'a
le droit de l'arrêter, ainsi la révélation divine a été faite par
J.-C. une fois pour toutes. La spéculation humaine, sans cesse
progressive, est la théologie; la révélation divine, toujours immuable,
est le dogme.

Donc, la position de Rome est celle-ci : sa dogmatique
actuelle est manifestement inacceptable ; le monde savant n'en veut
pas, et la conscience humaine, pour peu qu'elle soit consciente,
se révolte. Que faire? Un homme logique dirait: rejetons cette
fausse dogmatique, cette fausse morale, cette fausse discipline.
Mais les plus sincères eux-mêmes n'osent pas: ils manquent de

courage ; quant aux routiniers et aux indifférents, ils ne comptent pas
dans le monde de la pensée, bien qu'ils soient nombreux dans le
monde des chiffres. Le défaut de caractère, voilà donc le grand
mal. Alors, par lâcheté, on ruse; car la ruse n'est souvent que
lâcheté. On imagine des adoucissements à cette dogmatique, des

faux-fuyants, des trompe-l'œil, des équivalences spécieuses et
mensongères. On cherche dans l'histoire le moyen de tourner les
difficultés ; et l'histoire répond en fournissant beaucoup plus, car elle
étale des preuves aussi manifestes qu'abondantes de la fausseté des

enseignements romains. Mais, encore une fois, on a peur ; on ne
veut pas aller jusqu'à rejeter et rompre, de crainte, dit-on, de faire
schisme, comme si rester fidèle à la vérité et rejeter l'erreur était



— 765 —

faire schisme! Donc on se borne aux simples adoucissements, on
se couvre de telle liberté, de telle parole d'un Père ou d'un Docteur,

qui semble autoriser la situation « entre deux » que l'on veut
prendre. Rome, qui connaît le défaut de sa cuirasse, tolère d'abord
cette attitude louche ; elle aussi, elle a peur, surtout quand elle est
-en face d'un adversaire de tête. Mais bientôt elle s'enhardit de la
lâcheté universelle; en voyant trembler ses sujets, elle devient
impérieuse, comprenant d'ailleurs que la position qu'on lui fait serait
intenable à la longue; et alors elle condamne! Donc nécessité pour
les condamnés de se soumettre ou de se démettre. Ils se soumettent
en paroles, mais gardent leurs opinions, et recommencent de plus
belle à louvoyer: car «louvoyer s diplomatiquement, c'est le grand
art romain, art tout rempli d'artifices et qui remplace, aux yeux
des foules, la foi et la science. Et c'est ainsi que la puissance
romaine, prétendue infaillible et omnipotente, armée de ses foudres
de l'Index, s'en va cahin-caha vers le gouffre béant que la critique
libre et la vérité lui préparent. Telle est la situation intellectuelle
et morale de l'Eglise romaine. Les matamores essaient de se voiler
les yeux par de gros mots contre les adversaires et par des phrases
sonores contre les arguments destructeurs ; mais, malgré leurs
rodomontades, la vérité est en marche et l'issue fatale approche.

On ne saurait se faire illusion, la crise que l'Eglise romaine
traverse actuellement n'est pas une simple crise d'énervement, c'est
une rupture avec la passé du catholicisme, avec l'objet propre et
constitutif du christianisme même; c'est une décomposition
morbide, une existence qui finit, et qui finit parce qu'elle est
essentiellement fondée sur le mensonge.

Quelques rédacteurs du journal Demain1) prétendent qu'« il
n'y a pas à proprement parler de crise», mais seulement vie avec
arrêts, reculs, heurts, etc., et que dès lors c'est très bien, puisqu'il
n'y a plus de léthargie. — C'est s'abuser et se piper par trop naïvement.

Il y a crise là où il y a déchirement, contradiction, oui et
non sur les mêmes dogmes. Or, telle est la situation : M. Le Roy
dit non, M. Batiffol dit oui, etc. Ce ne sont pas là des heurts,
mais des contradictions formelles. Qu'on relise les textes cités. Ou
bien l'ancienne définition du dogme est vraie, et celle de la Rome
actuelle ne l'est pas, ou vice versa; les deux ne peuvent pas
logiquement être maintenues en même temps. Et qu'on veuille le

remarquer: c'est plus qu'une opposition de doctrines dogmatiques,
c'est une opposition de mentalités ; la mentalité des universités
romaines et spécialement de l'université grégorienne est tout autre

J) 22 juin 1906, p. 3-4.



— 766 —

que celle des Loisy, des Lagrange, de la Revue biblique, etc.
Donc la crise est manifeste.

6° Qu'adviendra-t-il de l'Eglise romaine, pour peu que cet
ébranlement de ses doctrines les plus essentielles continue Ne
savons-nous pas déjà qu'aucune tyrannie ne se corrige elle-même,
pas plus celle du Vatican que les autres? Aucune n'est assez
perspicace pour écouter les exhortations de l'esprit de paix, qui
ne paraissent à ses yeux que dérision. Toutes ne cèdent qu'aux
assauts d'une force décidée à la lutte sans merci. Les romanistes
libéraux n'ébranleront donc jamais la volonté papale et ne la
détermineront jamais à une réforme sérieuse, tant qu'ils resteront
soumis et attachés à l'institution papale.

S'ils veulent sauver leur Eglise de l'incendie qui la dévore,
qu'ils ne s'obstinent pas à rester dans l'intérieur du temple, où

manquent l'eau et les instruments qui l'éteindront; qu'ils sortent
en foule, courent aux sources, aux pompes, fassent la chaîne et
ne craignent pas d'inonder les parties atteintes, et vigoureusement.

Qu'ils le veuillent ou non, la démolition des doctrines romaines
es plus graves est déjà même un fait. Les explications du péché
originel, de la confession auriculaire de droit divin, de la
transsubstantiation matérielle, du droit divin de la papauté, de son
infaillibilité, etc., sont aujourd'hui en poussière. Et les fausses légendes,
et les fausses vies de Saints, et les faits controuvés, et les documents
falsifiés, tout cela n'est-il pas démoli chaque jour de plus en plus,
comme ce pouvoir temporel du pape que des théologiens ont
déclaré dogmatique, et qui, actuellement, est à peine un souvenir?
Rome n'apparaît plus que comme un tas de feuilles mortes ; chaque

coup de vent en emporte quelques-unes; dans quelques siècles,

qu'en restera-t-il On cherchera la place ubi Troja fuit.
Et le célèbre Saint-Suaire de Turin, et la Sainte Maison de

Lorette, et toutes ces autres < traditions » dont on peut dire : Et
si ce n'était pas vrai? Et l'on sait aujourd'hui, positivement, que
ce n'était pas vrai. Je préfère me borner, sur cette question, aux
paroles d'un jésuite, le P. Grisar. En 1900, au Congrès de Munich,
il a dénoncé les inconvénients de certain « hyperconservatisme » à

l'égard de tant de traditions populaires mal fondées ou apocryphes;
il a revendiqué pour les savants le droit de les passer au crible
de la critique; il a réclamé de la prudence pour ne pas blesser

la délicatesse de l'esprit « chrétien » :). De l'esprit chrétien, très
bien ; mais de l'esprit romain, c'est autre chose. Celui-là ne

disparaîtra jamais, celui-ci doit disparaître par la force même delà vérité.

') Revue du clergé français, 15 septembre 1905, p. 115-116.



— 767 -
Que l'on veuille bien ne pas se méprendre sur le sens et la

portée de cette sixième conclusion.
En constatant le désaccord des théologiens romanistes sur

l'exactitude ou l'erreur de certaines parties de la Bible, sur la
nature et l'étendue de l'inspiration biblique, sur la nature et l'étendue
de la révélation qui est contenue dans ce livre, je n'ai ni démontré
ni voulu démontrer que ce livre ne contient ni révélation ni
inspiration. Je suis persuadé qu'il contient cette révélation et cette
inspiration, et que la thèse chrétienne reste vraie. Oui, la thèse
chrétienne reste vraie. Les inévitables funérailles de l'Eglise romaine ne
sont nullement celles de l'Eglise catholique. L'Eglise romaine a
beau s'appeler catholique ; elle ne l'est pas. Son catholicisme est
frelaté, corrompu. Dans le vrai catholicisme, les âmes sont sauvées

par la foi en Jésus-Christ, et non par la foi dans les doctrines
théologiques romaines. Les doctrines théologiques romaines sont
incompatibles avec la science, avec la philosophie, avec l'histoire,
avec l'exégèse chrétienne. Au contraire, toutes les lumières des
sciences s'harmonisent parfaitement avec le vrai christianisme bien
expliqué. Donc la thèse chrétienne, encore une fois, reste vraie.

Mais, répétons-le sans cesse, si la thèse chrétienne reste vraie,
la thèse catholique-rtfwz«?'«^, officielle, apparaît fausse, en ce sens

que sa doctrine sur cette révélation et cette inspiration, non seulement

n'est plus unanimement admise par les théologiens romanistes,
mais qu'elle est expressément rejetée comme erronée par bon
nombre d'entre eux, et avec raison. Le dogme chrétien reste, mais
le dogme catholique-röwa?» croule.

Même conclusion à tirer sur les dogmes romains de la
transsubstantiation, de la confession auriculaire, de l'éternité des peines,
de l'infaillibilité papale, de l'autorité papale, du droit divin de la
papauté, etc., etc. Tous ces prétendus dogmes, enseignés encore
maintenant par Rome comme de vrais dogmes faisant partie du
dépôt de la révélation chrétienne, sont des dogmes faux, des
inventions erronées des théologiens romanistes et des papes.

Ce qui est constaté par tous les aveux que j'ai cités, c'est

que l'Eglise romaine actuelle n'est pas exactement chrétienne dans
la partie signalée de sa dogmatique et de sa morale. Si elle est
sincère, elle doit en convenir : car la démonstration en est faite
par ses propres théologiens. Perditio tua (ex te), Israel (Osée, XIII,
9) ; tantummodo in me auxilium tuum

Du reste, cet aveu ne serait point sa perte, mais son salut:
car il serait un retour à la vérité perdue. Une Eglise qui a failli
et qui s'obstine dans ses mensonges, est alors réellement sur le
chemin de la perdition. Celle qui sera exaltée par Dieu, c'est celle



— 768 —

qui se sera humiliée et qui aura confessé ses fautes. Omnes pec-
caverunt. omnes sub peccato

Que Rome cesse donc de lancer l'anathème à ses adversaires :

d'abord, parce que, coupable d'hérésie et de schisme, elle n'en a

plus le droit; ensuite, parce que, dans la cité de Dieu, il n'y aura
plus d'anathème (et omne maledictum non erit amplius). Qu'elle
revienne à la vérité purement et simplement. Après avoir abusé
du titre qu'elle s'est arrogé d'« Eglise enseignante», qu'elle soit
modestement, comme toutes les Eglises particulières, une Ecclesìa
discens; qu'elle exhorte ses clercs et ses fidèles à étudier les choses
divines scientifiquement, c'est-à-dire selon les lois de l'exactitude,
sans illusion et sans leurre ; qu'elle scrute tout et ne retienne que
ce qui est vrai et bon; que ce soit vraiment J.-C, et non un
homme quelconque, qui vive en elle. Le pape s'est substitué au
Christ; il faut maintenant que le pape cède la place au Christ, de
bon gré ou de force. Telle est la seule fin qui puisse dignement
terminer la crise, et dans laquelle il n'y aura ni vaincu ni vainqueur,
puisque ce sera le Christ seul qui régnera sur tous.

E. Michaud.


	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

