Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825 - 1900 [Fortsetzung]
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ HEINRICH REUSCH
ALS SCHRIFTSTELLER.
(1825—1900.)

(Fortsetzung. ')

Von besonderer Wichtigkeit ist das 38. Kapitel unseres
Buches: Die Verdammung der kopernikanischen Lehre und
die papstliche Unfehlbarkeit. Im Jahre 1616 ist auf Befehl
Pauls V. durch ein Dekret der Index-Kongregation die ko-
pernikanische Lehre fiir falsch und schriftwidrig erklirt wor-
den. Im Jahre 1633 ist Galilei mit Genehmigung, wenn nicht
auf Befehl Urbans VIII. verurteilt worden, die im Jahre
1616 als falsch und schriftwidrig erkldrte Lehre als eine
Ketzerei abzuschworen. Diese Abschwoérung ist samt dem
Urteil der Inquisition auf Befehl des Papstes in der ganzen
Welt bekannt gemacht worden. Das Verbot der die koper-
nikanische Theorie lehrenden Biicher ist in allen Ausgaben
des Index, auch in der von Alexander VII. 1664 durch eine
Bulle ausdriicklich bestéitigten Ausgabe, abgedruckt und erst
unter Benedikt XIV. im Jahre 1757 teilweise weggelassen
worden. Erst 1822 hat Pius VII. die Versffentlichung von
Biichern, worin die kopernikanische IL.ehre als wahr vor-
getragen wird, ausdriicklich als zuldssig erkldrt. Es ist
selbstverstiandlich, dass die Verteidiger des Dogmas vom
18. Juli 1870 sich mit diesen Tatsachen auseinandersetzen
miissen, und sie tun dies durch Kliigeleien iiber den Begriff
ex cathedra, den sie bald enger, bald weiter fassen, wodurch
es ihnen moglich wird, im Bedarfsfalle den verpflichtenden
Charakter jeder péipstlichen Entscheidung, auch in der Ga-
lileischen Angelegenheit, wegzuleugnen, so dass schliesslich

1y Siehe Intern. theol. Zeitschrift, Nr. 55, S. 462—484.



— 730 —

niemand wissen kann, ob er es mit einem unfehlbaren oder
mit einem fehlbaren pépstlichen Ausspruch zu tun hat. Ihre
hierauf beziiglichen, von Reusch ausfiihrlich mitgeteilten und
zensierten subtilen Erdrterungen zeigen, dass die L.ehre von
der Unfehlbarkeit des Papstes im Jahre 1870 nicht so klar
definiert worden ist, dass nicht in jedem einzelnen Falle, wo
eine pépstliche KEntscheidung sich als irrig erweist, ein
Jesuit den Beweis antreten konnte, der Papst habe in diesem
IFalle nicht ex cathedra gesprochen. Insbesondere Kardinal
Franzelin und Pater Grisar haben sich beziiglich der Frage
nach der Bedeutung des Begriffes ex cathedra ziemlich freie
Hand gewahrt, wenn sie lehren: wenn auch der Papst als
Haupt der Kirche und kraft seiner hiéchsten Autoritit (su-
prema auctoritate Pontificis) spreche, so sei es noch immer
moglich, dass er — wie Papst Honorius in seinem Schreiben
an den Patriarchen Sergius — nicht ,mit jener eigentlichen
Anwendung seiner obersten Lehrgewalt® rede, die zu einer
unwiderruflichen Glaubensentscheidung notwendig sei; wenn
der Papst zwar suprema auctoritate, aber nicht cum suprema
intensione huius auctoritatis et magisterii spreche, so kénne
man nicht sicher sein, dass er nicht irre. So wird man also
in jedem Falle, wo eine pépstliche Entscheidung, die man
ihrer Form nach als eine Entscheidung ex cathedra ansehen
diirfte, sich als irrig erweist, sagen diirfen: der Papst hat
seine Autoritdt und Lehrgewalt nicht genug angespannt, um
unfehlbar zu entscheiden.

Seine Erorterungen iiber diesen Punkt fasst Reusch zu-
sammen, indem er sich den Folgerungen anschliesst, die ein
ungenannter englischer Katholik (Pontifical Decrees, p. 55,
cf. Theologisches Literaturblatt, 1870, 813) aus den im Gali-
leischen Prozesse vorliegenden Tatsachen gezogen hatte:

»1. Rom, d. h. eine im Auftrage des Papstes handelnde
Kongregation, kann eine naturwissenschaftlich falsche und
theologisch irrige Entscheidung erlassen.

»2. Wenn der Kirche kundgetan wird, der Papst habe
einem Katholiken befohlen, eine Meinung als unhaltbar ginz-
lich aufzugeben, so folgt daraus nicht, dass diese Meinung
nicht wahr und richtig sein konne.

»,3. Der Papst kann einen Katholiken auffordern, einem
Urteile riickhaltlos zuzustimmen, welches dogmatisch irrig ist.



— 731 —

»4. Der Papst kann einer pépstlichen Kongregation be-
fehlen, etwas als Bestandteil der Lehre der h. katholischen
und apostolischen Kirche zu promulgieren, was naturwissen-
schaftlich falsch und dogmatisch irrig ist.

,b. Die richtige Auslegung der von Christus dem Petrus
gegebenen Verheissung gestattet uns, zu sagen: der Papst
kann durch einen amtlichen Akt seine Briider, die Kardinile,
in einem die Glaubenssachen beriihrenden Irrtum bestdrken
und seine pipstliche Autoritit dazu anwenden, der Kirche
eine falsche Meinung betreffs der h. Schrift vorzutragen.

»6. Es gereicht nicht immer zum Heile der Kirche, dass
die Katholiken wie Rom denken, selbst da, wo es sich um
dogmatische Fragen handelt.

,Also ist die ultramontane Theorie eben so sicher falsch,
als es wahr ist, dass die Erde sich bewegt.”

Der Verlauf des (Galileischen Prozesses zeigt, dass die
romischen Behorden ihre Kompetenz iiberschritten, als sie
iiber die Richtigkeit der kopernikanischen ILehre und ihre
Vereinbarkeit mit der Bibel entschieden, indem sie sich nicht
an die Vorschrift des Tridentinums hielten, welches (iibri-
gens nicht einer romischen Behorde, sondern) ,der Kirche®
(nicht bei allen Fragen, sondern nur) ,in Sachen des Glau-
bens und der Sitten“ das Urteil iiber den wahren Sinn und
die Auslegung der hl. Schrift zusprach und dabei den theo-
logischen Konsens der Kirchenviiter fiir massgebend er-
klirte. Er zeigt ferner, dass die romischen Behorden tat-
sichlich geirrt haben, als sie die kopernikanische Theorie
fiir falsch und der hl. Schrift widersprechend erklirten. Das
konnen auch die (zumeist jesuitischen) Apologeten der r6-
mischen Kurie nicht leugnen, bemiihen sich aber, auf mil-
dernde Umstdnde zu plddieren. Diese Versuche, die Ver-
dammung der kopernikanischen Lehre zu entschuldigen, be-
handelt Reusch im 39. Kapitel. Er fasst sein Urteil iiber die-
selben in die Worte zusammen: ,Alle Versuche, die Irrtiim-
lichkeit der KEntscheidung der rémischen Behorden abzu-
schwichen, sind erfolglos. Erkldren ldsst es sich freilich,
wie sie damals zu dieser irrtiimlichen Entscheidung gekom-
men sind; aber was sich zur FErkldrung dieser Tatsache
sagen ldsst, gereicht den Pépsten und ihren Kongregationen
nicht einmal zur Entschuldigung.”



Das Richtige wiire gewesen, der wissenschaftlichen Dis-
kussion freien Lauf zu lassen und nur die Einmischung von
Bibelstellen und theologischen Argumenten zu untersagen.
Dazu hitte man sich in Rom sehr wohl entschliessen kénnen,
und Reusch bezeichnet es als eine starke Ubertreibung, wenn
Grisar sagt: ,Angesichts der damaligen profanen Wissen-
schaft war der in dem Dekrete von 1616 begangene Irrtum
ein fast unausweichlicher.® Denn wenn die kopernikanische
Theorie auch noch nicht vollstindig erwiesen war, so kann
doch von einer allgemeinen Ubereinstimmung der weltlichen
Gelehrten zu ihren Ungunsten gar nicht die Rede sein.

Man kann ferner nicht zur Entschuldigung der Kurie
sagen, die hier anzuwendenden Grundsiitze der Schrifterkli-
rung seien damals noch nicht hinldnglich klargestellt ge-
wesen. Denn wie oben bereits angedeutet, hatte Galilei
selber, obschon kein Theologe, jene Grundsitze im wesent-
lichen richtig dargestellt und seine Auslegung der Bibel-
stellen als theologisch unbedenklich nachgewiesen.

Es sind im wesentlichen Zweckmissigkeitsgriinde (Zu-
rilckdrangung der Erfahrungswissenschaften, des Humanis-
mus und des Protestantismus) gewesen, durch welche man
sich damals in Rom hat bestimmen lassen, in der formlich-
sten und nachdriicklichsten Weise das Fiirwahrhalten und
Vortragen einer Ansicht zu verbieten, welche nicht irrig,
sondern richtig war, und von der man sich bel vorurteils-
freier Priifung hitte iiberzeugen kionnen, dass man nicht be-
rechtigt sei, sie als falsch und der hl. Schrift widersprechend
zu verdammen. Und man beschrinkte sich — was wohl zu
beachten ist — nicht auf ein durch Zweckmissigkeitsgriinde
allenfalls zu motivierendes Verbot, die kopernikanische Lehre
in gedruckten Schriften zu verteidigen — ein Verbot, wel-
ches ohne Schwierigkeit aus Zweckmaissigkeitsgriinden auch
wieder aufgehoben werden konnte — sondern erliess ein dok-
trinelles und darum als unwiderruflich gemeintes Dekret,
welches allen Katholiken die Verpflichtung auflegte, jene
Lehre als eine der hl. Schrift widersprechende anzusehen
und die von Kopernikus bekdmpfte astronomische Theorie,
wenn nicht als einen Bestandteil der géttlichen Offenbarung
und der kirchlichen Glaubenslehre. so doch als eine notwen-
dige Folgerung aus dieser gldubig anzunehmen. Wenn die



— 733 —

Apologeten der Kurie uns belehren, jene Entscheidung sei
keine definitive und peremtorische und keine solche gewesen,
welche auf Unfehlbarkeit Anspruch gemacht habe, so haben
die romischen Behorden zu Galileis Zeit jedenfalls unbedingte
Unterwerfung unter sie verlangt und jeden, der ihr wider-
sprechen wiirde, mit einem &dhnlichen Schicksal bedroht, wie
es (Galilei betroflen. Wie bereits oben erwihnt, lidsst sich
der Begriff ex cathedra infolge seiner Unbestimmtheit und
Dehnbarkeit so fassen, dass er auf die in der Galileischen
Angelegenheit erfolgte Delinition iiber die kopernikanische
Lehre nicht angewendet werden muss, aber in praxi hat man
zur Zeit Galileis in massgebenden Kreisen zwischen defini-
tiven Lehrentscheidungen der Kirche und Erlassen der hich-
sten kirchlichen Behorden nicht so genau unterschieden und,
wie gesagt, fiir letztere dieselbe Anerkennung und Unter-
werfung beansprucht wie fiir erstere.

Mehr als naiv ist der Hinweis einiger Verteidiger der
Kurie auf die Tatsache, dass die Stellung, welche Rom dem
kopernikanischen System gegeniiber eingenommen, dessen
Verbreitung keinen Eintrag getan und der weitern Begriin-
dung desselben nicht im geringsten geschadet habe. Wenn
die Wahrheit der kopernikanischen Lehre schliesslich selbst
in Rom zur Anerkennung gelangt ist, so ist dieses das Ver-
dienst derjenigen, die dasselbe getan haben, wofiir (alilei
von der Inquisition verurteilt worden, und der geschichtliche
Verlauf entspricht jedenfalls nicht den Intentionen derjenigen,
welche das Dekret vom Jahre 1616 erlassen und so lange
aufrecht erhalten haben.

Seitdem die jesuitische Partei in der abendldndischen
Kirche zur Herrschaft gelangt ist, wird mehr noch als friither
das Ziel angestrebt, die Verfassung des Jesuitenordens auch
in der Kirche einzufiihren und dadurch iiber die Einheit des
Glaubens hinaus ,eine gesetzliche Einheit des theologischen
Denkens“ zu erreichen, der jeder Katholik sich nicht bloss
gusserlich, sondern innerlich unterwerfen muss. Diese Ein-
heit des theologischen Denkens herbeizufiihren, ist eine
Hauptaufgabe der romischen Kongregationen, die sie zu
losen suchen nicht bloss durch das Verbot solcher Biicher,
deren Inhalt der katholischen Glaubens- und Sittenlehre
widerspricht, sondern auch solcher, in welchen wissenschaft-



— 734 —

liche Erorterungen vorkommen, die dieser gesetzlichen Ein-
heit des theologischen Denkens nicht entsprechen, mit an-
dern Worten, die zu der als normativ angesehenen romischen
oder jesuitischen Schultheologie nicht passen. 1n einem
»Hpilogus galeatus® zeichnet daher Reusch in kriftigen Stri-
chen ein Bild des Verfahrens, das die Jesuiten und ihre An-
hanger einschlagen, um die ihnen bei der Verteidigung der
romischen Kurie, der Inquisition und der Index-Kongrega-
tion sehr unbequemen Tatsachen des Galileischen Prozesses
so umzumodeln, dass das Verfahren der Inquisition nicht nur
einigermassen entschuldbar erscheint, sondern dass schliess-
lich statt einer Apologie eine formliche Glorifizierung des
hl. Offiziums sich ergibt. Gegeniiber ihrem Bestreben, die
heute noch in voller Tétigkeit befindlichen Kongregationen
der Inquisition und des Index gegen die Einwendungen zu
verteidigen, welche auf Grund des Galileischen Prozesses
gegen sie erhoben werden konnen, fasst Reusch sein Urteil
in die Frage zusammen: Was soll man von einer Institution
sagen, die diese Folgen hatte, dass ein siebzigjihriger Ge-
lehrter, um nicht als Ketzer verurteilt und bestraft zu wer-
den, seine wissenschaftiiche Uberzeugung verleugnete, und
dass eine Anzahl der héchstgestellten Kirchenfiirsten mit dem
Papste an der Spitze ihn notigte, eine Lehre mit einem Eide
als Ketzerei zu verfluchen, die unzweifelhaft wahr ist, und
von der sie annehmen mussten, dass jener Gelehrte von ihrer
Unrichtigkeit nicht iiberzeugt sei?

Eine Erginzung zum Hauptwerke lieferte Reusch 1880
im Magazin fiir die Literatur des Auslandes, indem er sich
Hiiber neuere Dokumente zur Geschichte Galileis® dusserte. —

Hatte in den beiden vorher besprochenen Biichern unser
Gelehrter sich mit der Geschichte der Inquisition befasst, so
ist das nun folgende Hauptwerk seines Lebens einer andern
kirchlichen Erscheinung von grosser Wichtigkeit, den Bii-
cherverboten, gewidmet unter dem Titel: Der Index der ver-
botenen Biicher. Ein Beitrag zur Kirchen- und Literatur-
geschichte. Bonn, I. Bd. 1883, II. Bd. in zwei Abteilungen
1885. Zu diesem Monumentalwerk deutscher Gelehrtenarbeit
hat Reusch mit wahrem Bienenileiss jahrelang das meist sel-
tene und weitverstreute Material in grosster Vollstindigkeit,
wie niemand vor ihm, gesammelt und verarbeitet, und bietet



— 735 —

so eine griindliche und erschopifende Darstellung der Ge-
schichte des Index. Seine Arbeit hat aber nicht bloss eine
kirchenhistorische Bedeutung, sondern ist auch von grosster
Wichtigkeit fiir die Literatur- und Kulturgeschichte iiber-
haupt. ,,

Bei der iibergrossen Fiille des Materials kann hier nur
eine diirftige Andeutung des Inhaltes gegeben werden, denn,
wie Harnack in seiner Rezension (Theologische Literatur-
Zeitung, 1886, p. 73) sagt, wollte man anfangen, die Dinge
zu bezeichnen, deren Darstellung besonders lehrreich ist, so
miisste man von Paragraph zu Paragraph fortschreiten.

Der erste Band umfasst die Vorgeschichte, von den Bii-
cherverboten in der alten Kirche und im Mittelalter an bis
zum Index Klemens’ VIII. vom Jahre 1596, und weist die
grossen Wandlungen nach, welche seit dem Act. 19, 19, be-
richteten Vorfalle die kirchliche Gesetzgebung iiber gefdhr-
liche Biicher durchlaufen hat. Der erste im Auftrage eines
Papstes veroffentlichte Index erschien im Jahre 1559 unter
Paul IV. zu Rom. Der Index selbst ist alphabetisch wie die
frithern; aber bei den einzelnen Buchstaben werden drei
Klassen unterschieden, eine Anordnung, die sich hier zuerst
findet, aber bei den folgenden rémischen Indices beibehalten
wird. In der ersten Klasse stehen nach den Vorbemerkun-
gen die Schriftsteller, welche mehr als die andern und gleich-
sam ex professo geirrt haben. In der zweiten Klasse werden
die Schriftsteller genannt, von welchen nur einige Biicher
verboten sind. In der dritten Abteilung stehen Biicher von
ungenannten Verfassern. Von einer Kommission des Trien-
ter Konzils wurde in den Jahren 1562—1563 dieser Index
iiberarbeitet, und es wurden zehn allgemeine Verordnungen
(Regulee Indicis) beigefiigt. Bedeutsam ist der Zusatz von
quousque expurgatus fuerit oder einer #hnlichen, dem spéter
iiblich gewordenen d. c. (donec corrigatur) dhnlichen Formel
bei einer Anzahl von Biichern. Hieraus entstanden die In-
dices expurgatorii, wie im Unterschiede von den Indices pro-
hibitorii diejenigen Biicher heissen, in denen die Expurga-
tionen fiir mehr oder weniger vicle Biicher angegeben sind.
Dieser neue Index, gewohnlich der Trienter genannt, wurde
1564 von Pius IV. publiziert. Eine bedeutend vermehrte und
teilweise modifizierte Ausgabe desselben wurde 1590 unter



— 736 —

Sixtus V. gedruckt. Sixtus starb noch in demselben Jahre.
Es scheint, dass sein Index noch nicht versandt, und in Rom
selbst erst wenige Exemplare desselben verteilt waren. Jeden-
falls wurden, ganz &dhnlich wie es mit seiner Ausgabe der
Vulgata geschah, nach seinem Tode keine Exemplare mehr
ausgegeben, und spéter alle erreichbaren Exemplare ver-
nichtet, so dass nur noch wenige vorhanden sind. Der In-
dex Sixtus’ V. ist also nicht zur Geltung gekommen, nimmt
aber in der Geschichte des Index schon darum eine bhedeu-
tungsvolle Stelle ein, weil er in dhnlicher Weise die Grund-
lage des Index Klemens VIII. geworden ist, wie der
Pauls IV. die Grundlage des Trienter. Klemens VIII. ver-
oifentlichte 1596 einen neuen Index, in welchem der Trienter
unverindert reproduziert ist, aber Appendices beigefiigt sind,
deren Inhalt grosstenteils aus dem Index Sixtus’ V. entnom-
men ist. Die zehn Trienter Regeln sind unverindert auf-
genommen, einzelne DBestimmungen derselben werden aber
durch beigefiigte Anmerkungen modifiziert. Die bedeutendste
Vermehrung, welche der Index durch Klemens erhalten, ist
eine ausfiihrliche Instruktion iiber das von den Bischofen
und den Inquisitoren beziiglich des Verbietens und Expur-
gierens gedruckier Biicher und der Beaufsichtigung des
Druckes neuer Biicher einzuhaltende Verfahren.

Die erste Abteilung des zweiten Bandes reicht bhis 1758
und umfasst namentlich die Geschichte der Indexausgaben
Alexanders VII. und Benedikts XIV. Ersterer veroffent-
lichte im Jahre 1664 eine neue Ausgabe des Index, welche
nach der ihr vorgedruckten Bulle vom 5. Méirz 1664, Specu-
latores, die im Trienter und klementinischen Index und die
seit dem Erscheinen des letztern verbotenen Biicher in alpha-
betischer Ordnung enthdlt. Die im Jahre 1758 von Bene-
dikt XIV. veranstaltete neue Ausgabe ist von ganz beson-
derer Bedeutung, weil sie die Grundlage alier folgenden bis
zur Gegenwart bildet.

Die zweite Abteilung verfolgt die Biicherverbote seit
1758, die von Zeit zu Zeit in Appendices zu der letzten Aus-
gabe zusammengestellt und in den neuen Ausgaben in das
Alphabet eingereiht wurden, bis zum Index Leos XIII. vom
Jahre 1881 mit einer Appendix bis zum Mai 1884 einschliess-
lich. Das letzte von Reusch besprochene Biicherverbot ist
vom 19. Dezember 1884 datiert.



— 737 —

In der ersten Periode tritt die Bekdmpfung der Refor-
mation in den Vordergrund. In der zweiten Periode, seit
Anfang des 17. Jahrhunderts, tritt die Bekdmpfung des Pro-
testantismus zuriick, vielmehr greiit die Index-Kongregation
nunmehr in die Lehrstreitigkeiten innerhalb der katholischen
Kirche ein, und wird die Geschichte des Index zu einer Ge-
schichte dieser Kontroversen.

Unser Gelehrter gibt aber nicht bloss eine Geschichte
des romischen Index, sondern zieht auch die aussérroémi-
schen Indices, die von Regierungen, Fiirsten, Fakultéiten,
Bischéfen und Lokalinquisitoren verdffentlicht wurden, in
den Kreis seiner Betrachtung. Er untersucht genau das Ver-
hiltnis der einzelnen Indices zu einainder und zeigt, dass
und wie auf die Komposition des romischen Index andere,
vorausgegangene Indices anderer Linder eingewirkt haben,
die ihrerseits durch Kompilation von Messkatalogen und
bibliographischen Werken entstanden sind.

Diese allgemeine Geschichte des Index ist indessen nur
eine Seite seines Werkes. Reusch hat auch im einzelnen die
mit dem Index in Berithrung gekommenen Autoren und
Biicher besprochen, zeigt, welche Umstdnde die Verurteilung
herbeifiihrten, welche Streitigkeiten dabei im Spiele waren,
und macht uns mit den unzihligen, auffallenden Versehen,
Missverstindnissen und Fehlern bekannt, die dabei vor-
gekommen sind. Es ist eine pikante Tatsache, dass ein alt-
katholischer Gelehrter der Index-Kongregation den Weg ge-
wiesen hat, den sie bei einer Revision des Index einzuschla-
gen habe, und den sie, wie Geetz (p. 90 sq.) auf eine An-
frage bei dem Sekretir dieser Behorde bestiitigt erhielt, bei
einer Neuausgabe bald nach Reuschs Tode durch Beniitzung
seines Werkes auch tatsédchlich eingeschlagen hat.

Reuschs Arbeit bietet viel mehr, als der Titel angibt und
als bisher angedeutet wurde. Ein Studium derselben macht
uns vertraut mit einer Reihe der wichtigsten Erscheinungen
im kirchlichen Leben, z. B. mit der Organisation und der
Titigkeit der Kongregationen des Index und der Inquisition,
ferner mit den politischen Ansichten der Pépste, mit inter-
essanten Kapiteln aus der Geschichte des Jesuitenordens, mit
den Vorgingen, die mit dem Jansenismus, Gallikanismus,
Quietismus, der Entwicklung der Moraltheologie u. s. w. zu-

Revue intern. de Théologie. Heft 56, 1906, 48



sammenhangen. Die Beniitzung dieses reichen und mannig-
faltigen Materials ist nicht nur durch genaue und ausfiihr-
liche Register, sondern auch dadurch erleichtert, dass jeder
Abschnitt zunédchst eine mit grossern Lettern gedruckte
Skizze enthélt, der dann in kleinerem Druck die Begriindung
und weitere Ausfithrung derselben folgt.

Es ist fiir die unserm (elehrten eigene massvolle —
aber nicht etwa &dngstliche — Zuriickhaltung charakteristisch,
dass er sich in direkter Weise prinzipiell {iber den Index,
zu dem, ebenso wie zur Inquisition, er viele genaue Analo-
gien in der anglikanischen Kirche (I, p. 97 sq.) und in den
protestantisch gewordenen Léndern (I, p. 595 sq.) aufzeigt,
nicht ausgesprochen Qat!). Kinige von seinen hierhin ge-
horigen Darlegungen moigen angeliihrt werden. Dass ein
Christ das Lesen solcher Biicher zu meiden hat, von denen
er weiss, dass ihre Lektiire ihm in religioser oder sittlicher
Ilinsicht schidlich sein wiirde, ist ein Grundsatz, der seit
den Zeiten der Apostel immer gegolten (I, p. 8). Aber dass
niemand, auch nicht ein Patriarch und ein Gelehrter, ohne
Erlaubnis des Papstes ketzerische Biicher lesen diirfe, war
jedenfalls in der alten Kirche weder Gesetz noch Gewohn-
heiterecht (I, p. 14). Diese beiden Sitze, wie mehrere #hn-
liche Ausserungen, deuten Reuschs Meinung iiber die Be-
rechtigung und Netwendigkeit, aber auch iiber die Grenzen
kirchlicher Biicherverbote an. Insbesondere aber ist das
Schlusskapitel des ersten Bandes beachtenswert, worin Reusch
das Fir und Wider gegeniiberstellt. Er unterscheidet zu-
néichst den eigentlichen Index und die demselben zu Grunde
liegenden Verordnungen, némlich die Trienter Regeln und
die Instruktion Klemens’ VIII. Das Verzeichnis der Schrift-
steller und Schriften leidet an den erheblichsten Méngeln,
was auch von den Apologeten des Index nicht bestritten wer-
den kann, Was die allgemeinen Verordnungen angeht, so

Y Harnack (1. c. 82) beurteilt dieses Verfahren so: <Mit hochster Un-
parteilichkeit ist hier kritisiert; ja, der Verfasser kritisiert fast nur, indem
er darstellt, entschuldigt, indem er alle Momente wiirdigt, klagt an ohne
Klage, und selbst wo er die hochste Nachlissigkeit, die grobsten Verstisse
gegen Vernunft und Recht, die seltsamsten Irrungen, Widerspriiche und

Torheiten aufzudecken hat, entfihrt ihm hochst selten ein hartes Wort. So
ist dieses Werk ein Muster einer historisch-kritischen Darstellung.»



— 739

liegt ihnen die ,in ihrer Art grossartige Idee“ zu Grunds,
die Verbreitung ketzerischer und anderer missliebiger Schrif-
ten zu hindern und das ganze Biicherwesen unter die Awuf-
sicht der geistlichen Behorden, in letzter Instanz der romi-
schen Kurie, zu bringen. Aber a) miglich war dies nur in
den Lé&ndern, wo die Inquisition Macht hatte. Anderwirts
musste man sich auf ein Verbot unter schwerer Siinde be-
schrinken und mit Androhung kirchlicher Zensuren begnii-
gen. b) In welcher Ausdehnung das Verbot beobachtet
wurde, ist schwer zu konstatieren. ¢) Es reizte zum Wider-
spruch, und Reusch fiihrt bittere Ausserungen iiber den Index
von aufrichtig der Kirche ergebenen Minnern an. d) Das
Verbot reizte zur Ubertretung, indem nitimur in vetitum
semper. e) Der Index hatte das Missliche, dass er gerade
auf die verbotene Literatur aufmerksam machte, die sonst
vielleicht gar nicht wire beachtet worden, und dass das Ver-
zeichnis Veranlassung wurde, sie sich zu verschaffen. Unter
Umstéinden dient eine Prohibition geradezu als Reklame.

Aber auch angenommen, der Index habe seinen Zweck
erreicht und die Katholiken von der Lektiire der als gefdhr-
lich angesehenen Biicher ferngehalten, so kann auch auf
streng kirchlichem Standpunkte nicht verkannt werden, dass
dieser Vorteil doch nur um den Preis schwerer Nachteile
erkauft werden konnte. @) Das Lesen der hl. Schrift wurde
auch fiir solche, denen es unzweifelhaft Nutzen bringen
konnte, mehr oder weniger erschwert durch die Bestimmung,
welche die Lektiire der Bibel in Ubersetzungen in der Volks-
sprache, die von katholischen Autoren herrithren, von einer
auf den Rat des Pfarrers oder Beichtvaters durch den Bischof
und den Inquisitor schriftlich zu erteilenden Erlaubnis ab-
hidngig machte. b) Das Studium der Bibel und der Kirchen-
viter wurde auch fiir die Gelehrten durch das (bedingte)
Verbot vieler Ausgaben erschwert. ¢) Fiir die wissenschaft-
lichen Studien iiberhaupt war es ein grosses Hemmnis, dass
viele nicht auf Theologie beziigliche und nichts oder fast
nichts Anstossiges enthaltende Biicher, sogar Lexika u. dgl.,
nur mit besonderer Erlaubnis oder nach vorheriger Expur-
gation durch die Bischéfe oder die Inquisitoren benutzt wer-
den durften. d) In den Léndern der Inquisition war den Ge-
lehrten die Kenntnisnahme, Beriicksichtigung und Beniitzung



— 740 —

der auslindischen Literatur so gut wie unméglich gemacht,
indem es sich fiir die Buchhindler nicht rentierte, Biicher
kommen zu lassen, die doch nicht ungehindert verbreitet
werden durfien. e) Zugegeben, dass die Furcht vor dem
Index viele Schriftsteller von dem Schreiben, viele Drucker
von dem Drucken, viele Buchhéndler von dem Verkaufen
bedenklicher Biicher abgehalten; aber wie viele gute Biicher
mogen nicht aus Furcht vor dem Index oder vor der Zensur
ungeschrieben und ungedruckt geblieben sein, namentlich
seitdem cs vom Ende des 16. Jahrhunderts an so oft vorkam,
dass Biicher wegen einzelner, in Rom als bedenklich an-
gesehener Ansichten, ja wegen ecinzelner Sitze, auf den Index
gesetzt wurden! §) Der jetzt zu beriihrende Punkt ist der
bedenklichste. Schon bei der Besprechung des Galileischen
Prozesses horten wir von der Partei, die, mit der Einheit
des Glaubens nicht zulrieden, die ,gesetzliche Einheit des
theologischen Denkens oder der religiosen Uberzeugung*
als Ideal anstrebt und die katholische Kirche in eine romi-
sche Kirche immer mehr umwandeln mochte. In der Hand
ihrer Verireter ist die Praxis, Schriften katholischer Ver-
fasser nicht wegen ketzerischer, sondern wegen solcher An-
sichten, die mit den in Rom herrschenden nicht iibereinstim-
men, durch den Index zu verbieten, und eine dieser Praxis
entsprechende Préaventivzensur fiir neue Biicher ein nur zu
wirksames Mittel, die in Rom herrschende Ansicht zur sen-
tentia communis zu machen und abweichende Ansichten, die
vormals unbehindert vorgetragen worden, zu unterdriicken.
Durch das Expurgieren katholischer Schriften von missliebi-
gen Sitzen und durch die Veranstaltung expurgierter Aus-
gaben wurde geradezu die wissenschaftliche Tradition im
kurialistischen Interesse gefilscht.

Die Bedeutung des Index in der Gegenwart schildert
Reusch im Schlusskapitel des zweiten Bandes ungefihr mit
den Worten: Es gehort jetzt, im Gegensatz zu Irtiher, in
katholischen Kreisen zum guten Tone, von dem Index mit
grossem Respekt zu sprechen, und es finden sich bei Schrift-
stellern der letzten Jahrzehnte Lobreden auf denselben, zu
denen man in der &ltern theologischen Literamur vergebens
Seitenstiicke suchen wiirde. Die Kenntnis des Index ist aber
nicht in gleichem Masse fortgeschritten, wie die in Worten



T
sich dussernde Wertschitzung desselben. Nach den von An-
tiquaren veréifentlichten Katalogen zu urteilen, ist ein Exem-
plar des Index in geistlichen Bibliotheken eine Seltenheit,
und wie unvollkommen manche katholische Gelehrte mit dem
Inhalt des Index bekannt sind, oder praktisch die Vorschrif-
ten desselben bheobachten, zeigen unter anderem die Tat-
sachen, dass der Bischof Réss (Konvertiten 3, p. 142) die in
Rom in einem Buche von Justus Lipsius gestrichenen Stel-
len reproduzierte (cf. I, p. 579), der Bischof J. B. Malou von
Briigge im Jahre 1859 eine verbotene Schrift neu abdrucken
liess (cf. II, p. 311, wo gleichzeitig noch andere &hnliche
Fille angefiihrt sind), der Trierer Domherr Ph. de Lorenzi
Schriften von Geiler von Keisersherg herauszugeben anfing,
ohne zu ahnen, dass derselbe im Index steht, worauf er erst,
als der erste Band mnahezu vollendet war, durch einen Ar-
tikel Reuschs in Birlingers Alemannia 8, 24, aufmerksam
wurde, und manche augenscheinlich und auffallend unrich-
tige Angaben iiber den Inhalt des Index, z. B. von K. Wer-
ner (II, p. 1000), Heinrich (II, p. 1125), Hirscher (II,
p. 1115), Leu (1L, p. 927) u. s. w. c¢f. 1I, p. 1214. Zu den
lobpreisenden Worten iiber den Index steht auch in einem
grellen Gegensatze die tatséchliche Missachtung desselben,
die sich darin kundgibt, dass man das Anwachsen der Druck-
und Redaktionsfehler in den neuern Ausgaben ruhig ansah.
— Bei Gelegenheit des vatikanischen Konzils ist mehrfach
die Aufhebung oder doch eine Abiéinderung der auf den Index
beziiglichen Gesetzgebung als wiinschenswert bezeichnet wor-
den, z. B. in mehreren 1869 erschienen Broschiiren, und es
wurden sogar im Mainzer Katholik (1869, I, p. 293 und 757)
Wiinsche beziiglich einer zeitgemiissen Reform laut. In Po-
stulaten von deutschen und von franzisischen Bischofen ist
gleichfalls die Rede von einer zeitgemissen Umarheitung der
Regeln des Index und von einer Reform des ganzen Index-
wesens. Deutsche Bischofe verlangten eine Modifikation der
Indexregeln, welche zum Teil in gemischten Gegenden nie-
mals hétten beobachtet werden kénnen, zum Teil wegen der
verdnderten Verhéltnisse jetzt fast nirgendwo mehr beob-
achtet werden kénnten. Die Sache ist indessen auf dem Kon-
zil gar nicht zur Verhandlung gekommen. Wer aber Reuschs
Buch liest, wird darin die beste Begriindung der Reform-
wiinsche finden. —



s T e

Als Parerga sind besonders zu erwidhnen: 1. Eine in
Petzholdts Neuem Anzeiger fiir Bibliographie und Biblio-
thekwissenschaft, 1880, Heft 8 und 9, erschienene Aufzih-
lung der Indices des 16. Jahrhunderts unter dem Titel: Die
Indices librorum prohibitorum et expurgandorum des 16. Jahr-
hunderts. Nachdem Petzholdt in seiner Bibliotheca Biblio-
graphica, Leipzig 1866, p. 133 sq., sie in chronologischer
Ordnung aufgefiihrt, stellt Reusch sie hier nach ihrer inhalt-
lichen Zusammengehorigkeit und ihrem genealogischen Ver-
héltnisse in Gruppen oder Familien geordnet zusammen, was
den Vorteil bietet, dass leicht zu erkennen ist, welche der
zahlreichen Ausgaben des Index eine selbstindige Bedeu-
tung haben, und welche nur Abdriicke von Originalausgaben
sind. Es sind A. vortridentinische Indices in England, B. in
Belgien, C. in Frankreich, D. italienische Indices 1549 bis
1554, E. die beiden ersten pipstlichen Indices (Pauls IV.
und Pius’ IV.), G. Ausgaben des tridentinischen Index mit
Zusitzen, H. die Indices Sixtus’ V. und Klemens’ VIII.,
J. Indices expurgatorii des 16. Jahrhunderts.

2. Im 176. Bande der Bibliothek des Literarischen
Vereins in Stuttgart, Tiibingen 1886, versifentlichte Reusch
einen vollstiindigen Abdruck aller Indices des 16. Jahrhun-
derts, die iiberhaupt erhalten sind, auch der seltensten, unter
dem Titel: Die Indices librorum prohibitorum des 16. Jahr-
Zunderts.  Tubingen 1886. Im Nachtrag (p. d79 sq.) ver-
offentlichte er (mit einigen Auslassungen) den Index von
Parma von 1580, der in keinem {iiber die Indices des 16. Jahr-
hunderts handelnden Werke erwihnt ist und ihm erst wéh-
rend des Druckes seiner Sammlung durch ein im Besitze des
Antiquars Ludwig Rosenthal zu Miinchen befindliches Exem-
plar bekannt wurde.

3. Diesen Index verdffentlichte Reusch vollstindig als
Jubildumsschrift zum 90. Geburtstage Dillingers als: Index
librorum prohibitorum, gedruckt zu Parma 1580, nach dem
einzigen bekannten Exemplar herausgegeben und erldutert.
Bonn 1889. Er bietet eine griindliche Untersuchung dessel-
ben nach seinen Quellen und Eigentiimlichkeiten, welch letz-
tere namentlich in einer, selbst im Vergleich zu den {ibrigen
Indices ungewohnlichen Fiille von Schreibfehlern, Oberfléch-
lichkeiten und Missverstdndnissen bestehen, in die vollstan-



743 —

dige Klarheit zu bringen, nicht nur der Scharfsinn und die
Gelehrsamkeit Reuschs, sondern auch seine, auf Grund lang-
jahriger Beschéftigung mit den verschiedenen Indices er-
worbene genaue Kenntnis notwendig war. Dieser Index ist
darum von besonderem Interesse, weil die Mehrungen des
romischen Index von 1590 gegeniiber dem Trienter zum Teil
auf ihn zuriickzufiihren sind. —

Einstimmig war die Anerkennung, die Reusch von den
verschiedensten Seiten zuteil wurde. Doéllinger schrieb (Geetz
p. 89): Ich stehe unter dem lebhaften Eindruck des iiberaus
reichen, auch mir so viel Neues darbietenden Inhalts. Das
Buch ist wirklich ein Phédnomen, denn nur selten kommt es
vor, dass ein so umfassender Stoff gleich durch die erste
monographische Bearbeitung in so klassischer und abschlies-
sender Weise erschopft wird, dass sicher kein zweiter sich
versucht fiihlen wird, denselben Stoff noch einmal zu bear-
beiten . . . Niemand kann lhre Leistung mehr bewun-
dern und preisen, als ich, der ich am besten weiss, welche
Masse von Material gesammelt und verarbeitet werden musste.
Harnack urteilte (Theologische Literaturzeitung 1886, 81 sq.):
Dieses michtige Werk fiillt eine Liicke in der Kirchen-, Lite-
ratur- und Kulturgeschichte in so vollkommener Weise aus,
dass in absehbarer Zukunit héchst wahrscheinlich niemand
diesen Stoff aufs neue durcharbeiten wird ... (Das Werk)
zeigt es aufs neue, dass der deutsche gldubige Katholik aus
einem andern Geiste geboren ist, wie der romanische. Dieser
Katholizismus ist dem Protestantismus stammverwandt. s
wire in Deutschland im 16. Jahrhundert sicher nicht zu einer
Kirchenspaltung gekommen, wenn dieser Katholizismus sich
nicht durch die Spanier und Rémer hétte vergiften lassen.
Die einzige bekannt gewordene romisch-katholische Rezen-
sion (von Schmid-Tiibingen iiber den 1. Band in der Litera-
rischen Rundschau fiir das katholische Deutschland, 10. Jahr-
gang, 1884, p. 236 sq.) lauft auf das Fingestindnis hinaus:
Als bibliographisches Werk und als Hiilisbuch fiir die Re-
formationsgeschichte wird Reuschs Arbeit unentbehrlich sein
und hat darum einen bleibenden Wert. Bei einer etwaigen
Revision des Index selbst diirften schon auf Grund der hier
(d. h. im 1. Bande) gewonnenen Resultate einige hundert
Namen aus demselben verschwinden. Vom Standpunkte des



e Gl e

Bibliographen aus schrieb O. Hartwig in seinem Zentralblatt
fiir Bibliothekswesen, II. Jahrgang, 1885, p. 336 sq.: Wo
sollten wir anfangen und aufhéren, wenn wir alles das her-
vorheben wollten, was jeden interessieren muss, der fiir kul-
turgeschichtliche und bibliographische Forschung Sinn hat!
... Das Werk ist in der Tat eine wahrhaft grossartige
bibliographische Leistung, meinem Urteile nach eine viel
grossartigere durch die Fiille von Nachrichten nicht nur iiber
die verschiedenen Indices, die er uns wvorfithrt, als [auch]
iiber die einzelnen im Index verzeichneten Werke, als der
Index selbst, von dem der Bischof Bailles von Lucon be-
hauptete, alle bibliographischen Werke seien gewissermassen
unvollstindig ohne den Index. —

Gaetz, der den handschriftlichen Nachlass Reuschs ein-
gesehen, berichtet (p. 91 sq.), dass in demselben sich Zu-
sitze und Erginzungen zu den in den zwei erschienenen Béan-
den behandelten Materien befinden, sowie auch eine Fort-
setzung der gedruckten Indexgeschichte bis zum April 1897.
Ein anderer Teil des Nachlasses bietet eine Untersuchung
itber Expurgationen im romischen Index (Korrekturen, Sup-
plemente, Unterdriickungen von Indices) und eine Abhand-
lung iiber die Geschichte der Bibelverbote, worin das im ge-
druckten Index zerstreute und neues dazu gesammeltes Ma-
terial nahezu druckfertig verarbeitet ist. —

MzexN, Freiburg 1. B.

(Schluss folgt.)




	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825 - 1900 [Fortsetzung]

