
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825 - 1900 [Fortsetzung]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


729

FRANZ HEINRICH REUSCH

ALS SCHRIFTSTELLER.

(18-25—1900.)

(Fortsetzung. ')

Von besonderer Wichtigkeit ist das 38. Kapitel unseres
Buches: Die Verdammung der kopernikanischen Lehre und
die päpstliche Unfehlbarkeit. Im Jahre 1616 ist auf Befehl
Pauls V. durch ein Dekret der Index-Kongregation die
kopernikanische Lehre für falsch und schriftwidrig erklärt worden.

Im Jahre 1633 ist Galilei mit Genehmigung, wenn nicht
auf Befehl Urbans VIII. verurteilt worden, die im Jahre
1616 als falsch und schriftwidrig erklärte Lehre als eine
Ketzerei abzuschwören. Diese Abschwörung ist samt dem

Urteil der Inquisition auf Befehl des Papstes in der ganzen
Welt bekannt gemacht worden. Das Verbot der die
kopernikanische Theorie lehrenden Bücher ist in allen Ausgaben
des Index, auch in der von Alexander VII. 1664 durch eine
Bulle ausdrücklich bestätigten Ausgabe, abgedruckt und erst
unter Benedikt XIV. im Jahre 1757 teilweise weggelassen
worden. Erst 1822 hat Pius VII. die Veröffentlichung von
Büchern, worin die kopernikanische Lehre als wahr
vorgetragen wird, ausdrücklich als zulässig erklärt. Es ist
selbstverständlich, dass die Arerteidiger des Dogmas vom
18. Juli 1870 sich mit diesen Tatsachen auseinandersetzen
müssen, und sie tun dies durch Klügeleien über den Begriff
ex cathedra, den sie bald enger, bald weiter fassen, wodurch
es ihnen möglich wird, im Bedarfsfalle den verpflichtenden
Charakter jeder päpstlichen Entscheidung, auch in der
Galileischen Angelegenheit, wegzuleugnen, so dass schliesslich

') Siehe Intern, theol. Zeitschrift, Nr. 55, S. 462—484.



— 730 —

niemand wissen kann, ob er es mit einem unfehlbaren oder
mit einem fehlbaren päpstlichen Ausspruch zu tun hat. Ihre
hierauf bezüglichen, von Reusch ausführlich mitgeteilten und
zensierten subtilen Erörterungen zeigen, dass die Lehre von
der Unfehlbarkeit des Papstes im Jahre 1870 nicht so klar
definiert worden ist, dass nicht in jedem einzelnen Falle, wo
eine päpstliche Entscheidung sich als irrig erweist, ein
Jesuit den Beweis antreten könnte, der Papst habe in diesem
Falle nicht ex cathedra gesprochen. Insbesondere Kardinal
Franzelin und Pater Grisar haben sich bezüglich der Frage
nach der Bedeutung des Begriffes ex cathedra ziemlich freie
Hand gewahrt, wenn sie lehren: wenn auch der Papst als
Haupt der Kirche und kraft seiner höchsten Autorität
(suprema auctoritate Pontificis) spreche, so sei es noch immer
möglich, dass er — wie Papst Honorius in seinem Schreiben
an den Patriarchen Sergius — nicht „mit jener eigentlichen
Anwendung seiner obersten Lehrgewalt" rede, die zu einer
unwiderruflichen Glaubensentscheidung notwendig sei; wenn
der Papst zwar suprema auctoritate, aber nicht cum suprema
intensione huius auctoritatis et magisterii spreche, so könne
man nicht sicher sein, dass er nicht irre. So wird man also
in jedem Falle, wo eine päpstliche Entscheidung, die man
ihrer Form nach als eine Entscheidung ex cathedra ansehen
dürfte, sich als irrig erweist, sagen dürfen: der Papst hat
seine Autorität und Lehrgewalt nicht genug angespannt, um
unfehlbar zu entscheiden.

Seine Erörterungen über diesen Punkt fasst Reusch
zusammen, indem er sich den Folgerungen anschliesst, die ein
ungenannter englischer Katholik (Pontifical Decrees, p. 55,
cf. Theologisches Literaturblatt, 1870, 813) aus den im
Galileischen Prozesse vorliegenden Tatsachen gezogen hatte:

„1. Rom, d. h. eine im Auftrage des Papstes handelnde
Kongregation, kann eine naturwissenschaftlich falsche und
theologisch irrige Entscheidung erlassen.

„2. Wenn der Kirche kundgetan wird, der Papst habe
einem Katholiken befohlen, eine Meinung als unhaltbar gänzlich

aufzugeben, so folgt daraus nicht, dass diese Meinung
nicht wahr und richtig sein könne.

„3. Der Papst kann einen Katholiken auffordern, einem
Urteile rückhaltlos zuzustimmen, welches dogmatisch irrig ist.



— 731 —

„4. Der Papst kann einer päpstlichen Kongregation
befehlen, etwas als Bestandteil der Lehre der h. katholischen
nnd apostolischen Kirche zu promulgieren, was naturwissenschaftlich

falsch und dogmatisch irrig ist.
„5. Die richtige Auslegung der von Christus dem Petrus

gegebenen Verheissung gestattet uns, zu sagen: der Papst
kann durch einen amtlichen Akt seine Brüder, die Kardinäle,
in einem die Glaubenssachen berührenden Irrtum bestärken
und seine päpstliche Autorität dazu anwenden, der Kirche
eine falsche Meinung betreffs der h. Schrift vorzutragen.

„6. Es gereicht nicht immer zum Heile der Kirche, dass
die Katholiken wie Rom denken, selbst da, wo es sich um
dogmatische Fragen handelt.

„Also ist die ultramontane Theorie eben so sicher falsch,
als es wahr ist, dass die Erde sich bewegt."

Der Verlauf des Galileischen Prozesses zeigt, dass die
römischen Behörden ihre Kompetenz überschritten, als sie
über die Richtigkeit der kopernikanischen Lehre und ihre
Vereinbarkeit mit der Bibel entschieden, indem sie sich nicht
an die Vorschrift des Tridentinums hielten, welches (übrigens

nicht einer römischen Behörde, sondern) „der Kirche"
(nicht bei allen Fragen, sondern nur) „in Sachen des Glaubens

und der Sitten" das Urteil über den wahren Sinn und
die Auslegung der hl. Schrift zusprach und dabei den
theologischen Konsens der Kirchenväter für massgebend
erklärte. Er zeigt ferner, dass die römischen Behörden
tatsächlich geirrt haben, als sie die kopernikanische Theorie
für falsch und der hl. Schrift widersprechend erklärten. Das
können auch die (zumeist jesuitischen) Apologeten der
römischen Kurie nicht leugnen, bemühen sich aber, auf
mildernde Umstände zu plädieren. Diese Versuche, die
Verdammung der kopernikanischen Lehre zu entschuldigen,
behandelt Reusch im 39. Kapitel. Er fasst sein Urteil über
dieselben in die Worte zusammen: „Alle Versuche, die Irrtümlichkeit

der Entscheidung der römischen Behörden
abzuschwächen, sind erfolglos. Erklären lässt es sich freilich,
wie sie damals zu dieser irrtümlichen Entscheidung gekommen

sind; aber was sich zur Erklärung dieser Tatsache
sagen lässt, gereicht den Päpsten und ihren Kongregationen
nicht einmal zur Entschuldigung."



— 732 —

Das Richtige wäre gewesen, der wissenschaftlichen
Diskussion freien Lauf zu lassen und nur die Einmischung von
Bibelstellen und theologischen Argumenten zu untersagen.
Dazu hätte man sich in Rom sehr wohl entschliessen können,
und Reusch bezeichnet es als eine starke Übertreibung, wenn
Grisar sagt: „Angesichts der damaligen profanen Wissenschaft

war der in dem Dekrete von 1616 begangene Irrtum
ein fast unausweichlicher." Denn wenn die kopernikanische
Theorie auch noch nicht vollständig erwiesen war, so kann
doch von einer allgemeinen Übereinstimmung der Aveltlichen
Gelehrten zu ihren Ungunsten gar nicht die Rede sein.

Man kann ferner nicht zur Entschuldigung der Kurie
sagen, die hier anzuwendenden Grundsätze der Schrifterklärung

seien damals noch nicht hinlänglich klargestellt
gewesen. Denn wie oben bereits angedeutet, hatte Galilei
selber, obschon kein Theologe, jene Grundsätze im wesentlichen

richtig dargestellt und seine Auslegung der
Bibelstellen als theologisch unbedenklich nachgewiesen.

Es sind im wesentlichen Zweckmässigkeitsgründe
(Zurückdrängung der Erfahrungswissenschaften, des Humanismus

und des Protestantismus) gewesen, durch welche man
sich damals in Rom hat bestimmen lassen, in der förmlichsten

und nachdrücklichsten Weise das Fürwahrhalten und
Vortragen einer Ansieht zu verbieten, welche nicht irrig,
sondern richtig war, und von der man sich bei vorurteilsfreier

Prüfung hätte überzeugen können, dass man nicht
berechtigt sei, sie als falsch und der hl. Schrift widersprechend
zu verdammen. Und man beschränkte sich — was wohl zu
beachten ist — nicht auf ein durch Zweckmässigkeitsgründe
allenfalls zu motivierendes Arerbot, die kopernikanische Lehre
in gedruckten Schriften zu verteidigen — ein Verbot, welches

ohne Schwierigkeit aus Zweckmässigkeitsgründen auch
wieder aufgehoben werden konnte — sondern erliess ein
doktrinelles und darum als unwiderruflich gemeintes Dekret,
welches allen Katholiken die Verpflichtung auflegte, jene
Lehre als eine der hl. Schrift widersprechende anzusehen
und die von Kopernikus bekämpfte astronomische Theorie,
wenn nicht als einen Bestandteil der göttlichen Offenbarung
und der kirchlichen Glaubenslehre, so doch als eine notwendige

Folgerung aus dieser gläubig anzunehmen. Wenn die



— 733 —

Apologeten der Kurie uns belehren, jene Entscheidung sei
keine definitive und peremtorische und keine solche gewesen,
Avelche auf Unfehlbarkeit Anspruch gemacht habe, so haben
die römischen Behörden zu Galileis Zeit jedenfalls unbedingte
Unterwerfung unter sie verlangt und jeden, der ihr
widersprechen würde, mit einem ähnlichen Schicksal bedroht, wie
es Galilei betroffen. Wie bereits oben erwähnt, lässt sich
der Begriff ex cathedra infolge seiner Unbestimmtheit und
Dehnbarkeit so fassen, dass er auf die in der Galileischen
Angelegenheit erfolgte Definition über die kopernikanische
Lehre nicht angewendet werden muss, aber in praxi hat man
zur Zeit Galileis in massgebenden Kreisen zwischen definitiven

Lehrentscheidungen der Kirche und Erlassen der höchsten

kirchlichen Behörden nicht so genau unterschieden und,
wie gesagt, für letztere dieselbe Anerkennung und
Unterwerfung beansprucht wie für erstere.

Mehr als naiv ist der Hinweis einiger Verteidiger der
Kurie auf die Tatsache, dass die Stellung, welche Rom dem

kopernikanischen System gegenüber eingenommen, dessen

Verbreitung keinen Eintrag getan und der weitern Begründung

desselben nicht im geringsten geschadet habe. Wenn
die Wahrheit der kopernikanischen Lehre schliesslich selbst
in Rom zur Anerkennung gelangt ist, so ist dieses das
Verdienst derjenigen, die dasselbe getan haben, wofür Galilei
von der Inquisition verurteilt worden, und der geschichtliche
Verlauf entspricht jedenfalls nicht den Intentionen derjenigen,
welche das Dekret vom Jahre 1616 erlassen und so lange
aufrecht erhalten haben.

Seitdem die jesuitische Partei in der abendländischen
Kirche zur Herrschaft gelangt ist, wird mehr noch als früher
das Ziel angestrebt, die Verfassung des Jesuitenordens auch
in der Kirche einzuführen und dadurch über die Einheit des
Glaubens hinaus „eine gesetzliche Einheit des theologischen
Denkens" zu erreichen, der jeder Katholik sich nicht bloss
äusserlich, sondern innerlich unterAverfen muss. Diese Einheit

des theologischen Denkens herbeizuführen, ist eine
Hauptaufgabe der römischen Kongregationen, die sie zu
lösen suchen nicht bloss durch das Verbot solcher Bücher,
deren Inhalt der katholischen Glaubens- und Sittenlehre
widerspricht, sondern auch solcher, in Avelchen Wissenschaft-



— 734 —

liehe Erörterungen vorkommen, die dieser gesetzlichen Einheit

des theologischen Denkens nicht entsprechen, mit
andern Worten, die zu der als normativ angesehenen römischen
oder jesuitischen Schultheologie nicht passen. In einem
„Epilogus galeatus" zeichnet daher Reusch in kräftigen
Strichen ein Bild des Verfahrens, das die Jesuiten und ihre
Anhänger einschlagen, um die ihnen bei der Verteidigung der
römischen Kurie, der Inquisition und der Index-Kongregation

sehr unbequemen Tatsachen des Galileischen Prozesses
so umzumodeln, dass das Verfahren der Inquisition nicht nur
einigermassen entschuldbar erscheint, sondern dass schliesslich

statt einer Apologie eine förmliche Glorifizierung des
hl. Offiziums sich ergibt. Gegenüber ihrem Bestreben, die
heute noch in voller Tätigkeit befindlichen Kongregationen
der Inquisition und des Index gegen die Einwendungen zu
verteidigen, welche auf Grund des Galileischen Prozesses
gegen sie erhoben werden können, fasst Reusch sein Urteil
in die Frage zusammen: Was soll man von einer Institution
sagen, die diese Folgen hatte, dass ein siebzigjähriger
Gelehrter, um nicht als Ketzer verurteilt und bestraft zu werden,

seine wissenschaftliche Überzeugung verleugnete, und
dass eine Anzahl der höchstgestellten Kirchenfürsten mit dem
Papste an der Spitze ihn nötigte, eine Lehre mit einem Eide
als Ketzerei zu A^erfluchen, die unzweifelhaft Avahr ist, und
von der sie annehmen mussten, dass jener Gelehrte von ihrer
Unrichtigkeit nicht überzeugt sei?

Eine Ergänzung zum Hauptwerke lieferte Reusch 1880

im Magazin für die Literatur des Auslandes, indem er sich
„über neuere Dokumente zur Geschichte Galileis" äusserte. —

Hatte in den beiden vorher besprochenen Büchern unser
Gelehrter sich mit der Geschichte der Inquisition befasst, so
ist das nun folgende Hauptwerk seines Lebens einer andern
kirchlichen Erscheinung von grosser Wichtigkeit, den

Bücherverboten, gewidmet unter dem Titel: Der Index der
verbotenen Bücher. Ein Beitrag zur Kirchen- und
Literaturgeschichte. Bonn, I. Bd. 1883, II. Bd. in zwei Abteilungen
1885. Zu diesem Monumentahverk deutscher Gelehrtenarbeit
hat Reusch mit wahrem Bienenfleiss jahrelang das meist
seltene und weitverstreute Material in grösster Vollständigkeit,
wie niemand vor ihm, gesammelt und verarbeitet, und bietet



— 735 —

so eine gründliche und erschöpfende Darstellung der
Geschichte des Index. Seine Arbeit hat aber nicht bloss eine
kirchenhistorische Bedeutung, sondern ist auch von grösster
Wichtigkeit für die Literatur- und Kulturgeschichte
überhaupt.

Bei der übergrossen Fülle des Materials kann hier nur
eine dürftige Andeutung des Inhaltes gegeben Averden, denn,
wie Harnack in seiner Rezension (Theologische Literatur-
Zeitung, 1886, p. 73) sagt, wollte man anfangen, die Dinge
zu bezeichnen, deren Darstellung besonders lehrreich ist, so
musste man von Paragraph zu Paragraph fortschreiten.

Der erste Band umfasst die Vorgeschichte, von den
Bücherverboten in der alten Kirche und im Mittelalter an bis
zum Index Klemens' VIII. vom Jahre 1596, und weist die

grossen Wandlungen nach, welche seit dem Act. 19, 19,
berichteten Vorfalle die kirchliche Gesetzgebung über gefährliche

Bücher durchlaufen hat. Der erste im Auftrage eines
Papstes veröffentlichte Index erschien im Jahre 1559 unter
Paul IV. zu Rom. Der Index selbst ist alphabetisch wie die
frühern; aber bei den einzelnen Buchstaben averden drei
Klassen unterschieden, eine Anordnung, die sich hier zuerst
findet, aber bei den folgenden römischen Indices beibehalten
wird. In der ersten Klasse stehen nach den Vorbemerkungen

die Schriftsteller, welche mehr als die andern und gleichsam

ex professo geirrt haben. In der zweiten Klasse werden
die Schriftsteller genannt, von welchen nur einige Bücher
verboten sind. In der dritten Abteilung stehen Bücher von
ungenannten Verfassern. Von einer Kommission des Trienter

Konzils Avurde in den Jahren 1562—1563 dieser Index
überarbeitet, und es Avurden zehn allgemeine Verordnungen
(Regulae Indicis) beigefügt. Bedeutsam ist der Zusatz von
quousque expurgatus fuerit oder einer ähnlichen, dem später
üblich gewordenen d. c. (donec corrigatur) ähnlichen Formel
hei einer Anzahl von Büchern. Hieraus entstanden die
Indices expurgatorii, wie im Unterschiede von den Indices pro-
hibitorii diejenigen Bücher heissen, in denen die Expurga-
tionen für mehr oder weniger viele Bücher angegeben sind.
Dieser neue Index, geAvöhnlich der Trienter genannt, wurde
1564 von Pius IV. publiziert. Eine bedeutend vermehrte und
teilweise modifizierte Ausgabe desselben wurde 1590 unter



— 736 —

Sixtus V. gedruckt. Sixtus starb noch in demselben Jahre.
Es scheint, dass sein Index noch nicht versandt, und in Rom
selbst erst wenige Exemplare desselben verteilt waren. Jedenfalls

wurden, ganz ähnlich wie es mit seiner Ausgabe der
Vulgata geschah, nach seinem Tode keine Exemplare mehr
ausgegeben, und später alle erreichbaren Exemplare ATer-

nichtet, so dass nur noch wTenige vorhanden sind. Der
Index Sixtus' V. ist also nicht zur Geltung gekommen, nimmt
aber in der Geschichte des Index schon darum eine
bedeutungsvolle Stelle ein, Aveil er in ähnlicher Weise die Grundlage

des Index Klemens' VIII. geAvorden ist, Avie der
Pauls IV. die Grundlage des Trienter. Klemens VIII.
veröffentlichte 1596 einen neuen Index, in Avelchem der Trienter
unverändert reproduziert ist, aber Appendices beigefügt sind,
deren Inhalt grösstenteils aus dem Index Sixtus' V. entnommen

ist. Die zehn Trienter Regeln sind unverändert
aufgenommen, einzelne Bestimmungen derselben werden aber
durch beigefügte Anmerkungen modifiziert. Die bedeutendste
Vermehrung, welche der Index durch Klemens erhalten, ist
eine ausführliche Instruktion über das von den Bischöfen
und den Inquisitoren bezüglich des Anerbietens und Expur-
gierens gedruckter Bücher und der Beaufsichtigung des
Druckes neuer Bücher einzuhaltende Verfahren.

Die erste Abteilung des ZAveiten Bandes reicht bis 1758
und umfasst namentlich die Geschichte der Indexausgaben
Alexanders VII. und Benedikts XIV. Ersterer veröffentlichte

im Jahre 1664 eine neue Ausgabe des Index, Avelche
nach der ihr vorgedruckten Bulle vom 5. März 1664,
Speculatore?, die im Trienter und kleinentinischen Index und die
seit dem Erscheinen des letztern A~erbotenen Bücher in
alphabetischer Ordnung enthält. Die im Jahre 1758 von Benedikt

XIAT. A^eranstaltete neue Ausgabe ist von ganz besonderer

Bedeutung, Aveil sie die Grundlage aller folgenden bis
zur Gegenwart bildet.

Die zweite Abteilung A^erfolgt die Bücherverbote seit
1758, die A*on Zeit zu Zeit in Appendices zu der letzten
Ausgabe zusammengestellt und in den neuen Ausgaben in das

Alphabet eingereiht Avurden, bis zum Index Leos XIII. vom
Jahre 1881 mit einer Appendix bis zum Mai 1884 einschliesslich.

Das letzte Axon Reusch besprochene Bücherverbot ist
vom 19. Dezember 1884 datiert.



— 737 —

In der ersten Periode tritt die Bekämpfung der
Reformation in den Vordergrund. In der zweiten Periode, seit
Anfang des 17. Jahrhunderts, tritt die Bekämpfung des

Protestantismus zurück, -vielmehr greift die Index-Kongregation
nunmehr in die Lehrstreitigkeiten innerhalb der katholischen
Kirche ein, und wird die Geschichte des Index zu einer
Geschichte dieser Kontroversen.

Unser Gelehrter gibt aber nicht bloss eine Geschichte
des römischen Index, sondern zieht auch die ausserrömi-
schen Indices, die von Regierungen, Fürsten, Fakultäten,
Bischöfen und Lokalinquisitoren veröffentlicht wurden, in
den Kreis seiner Betrachtung. Er untersucht genau das
Verhältnis der einzelnen Indices zu einander und zeigt, dass

und wie auf die Komposition des römischen Index andere,

vorausgegangene Indices anderer Länder eingewirkt haben,
die ihrerseits durch Kompilation von Messkatalogen und
bibliographischen Werken entstanden sind.

Diese allgemeine Geschichte des Index ist indessen nur
eine Seite seines Werkes. Reusch hat auch im einzelnen die
mit dem Index in Berührung gekommenen Autoren und
Bücher besprochen, zeigt, welche Umstände die Verurteilung
herbeiführten, Avelche Streitigkeiten dabei im Spiele waren,
und macht uns mit den unzähligen, auffallenden Versehen,
Missverständnissen und Fehlern bekannt, die dabei
vorgekommen sind. Es ist eine pikante Tatsache, dass ein
altkatholischer Gelehrter der Index-Kongregation den AVeg ge-
Aviesen hat, den sie bei einer Revision des Index einzuschlagen

habe, und den sie, Avie Gœtz (p. 90 sq.) auf eine
Anfrage bei dem Sekretär dieser Behörde bestätigt erhielt, bei
einer Neuausgabe bald nach Reuschs Tode durch Benützung
seines Werkes auch tatsächlich eingeschlagen hat.

Reuschs Arbeit bietet viel mehr, als der Titel angibt und
als bisher angedeutet Avnrde. Ein Studium derselben macht
uns vertraut mit einer Reihe der Avichtigsten Erscheinungen
im kirchlichen Leben, z. B. mit der Organisation und der
Tätigkeit der Kongregationen des Index und der Inquisition,
ferner mit den politischen Ansichten der Päpste, mit
interessanten Kapiteln aus der Geschichte des Jesuitenordens, mit
den Vorgängen, die mit dem Jansenismus, Gallikanismus,
Quietismus, der Entwicklung der Moraltheologie u. s. w. ZU-

Revue intern, de Théologie. Heft 5G, 1900. 48



-- 738 —

sammenhangen. Die Benützung dieses reichen und mannigfaltigen

Materials ist nicht nur durch genaue und ausführliche

Register, sondern auch dadurch erleichtert, dass jeder
Abschnitt zunächst eine mit grössern Lettern gedruckte
Skizze enthält, der dann in kleinerem Druck die Begründung
und weitere Ausführung derselben folgt.

Es ist für die unserm Gelehrten eigene massvolle —
aber nicht etwa ängstliche — Zurückhaltung charakteristisch,
dass er sich in direkter AVeise prinzipiell über den Index,
zu dem, ebenso wie zur Inquisition, er viele genaue Analogien

in der anglikanischen Kirche (I, p. 97 sq.) und in den
protestantisch gewordenen Ländern (I, p. 595 sq.) aufzeigt,
nicht ausgesprochen h^at x). Einige von seinen hierhin
gehörigen Darlegungen mögen angeführt Averden. Dass ein
Ohrist das Lesen solcher Bücher zu meiden hat, von denen
er Aveiss, dass ihre Lektüre ihm in religiöser oder sittlicher
Hinsicht schädlich sein AAüirde, ist ein Grundsatz, der seit
den Zeiten der Apostel immer gegolten (I, p. 8). Aber dass
niemand, auch nicht ein Patriarch und ein Gelehrter, ohne
Erlaubnis des Papstes ketzerische Bücher lesen dürfe, Avar
jedenfalls in der alten Kirche weder Gesetz noch GeAvohn-
heitsrecht (I, p. 14). Diese beiden Sätze, Avie mehrere
ähnliche Äusserungen, deuten Reuschs Meinung über die
Berechtigung und Notwendigkeit, aber auch über die Grenzen
kirchlicher Bücherverbote an. Insbesondere aber ist das
Schlusskapitel des ersten Bandes beachtenswert, worin Reusch
das Für und AA7ider gegenüberstellt. Er unterscheidet
zunächst den eigentlichen Index und die demselben zu Grunde
liegenden Verordnungen, nämlich die Trienter Regeln und
die Instruktion Klemens' VIII. Das Verzeichnis der Schriftsteller

und Schriften leidet an den erheblichsten Mängeln,
was auch A*on den Apologeten des Index nicht bestritten werden

kann. AVas die allgemeinen Verordnungen angeht, so

') Harnack (1. c. 82) beurteilt dieses Verfahren so: «Mit höchster
Unparteilichkeit ist hier kritisiert; ja, der Verfasser kritisiert fast nur, indem
er darstellt, entschuldigt, indem er alle Momente würdigt, klagt an ohne
Klag'e, und seihst wo er die höchste Nachlässigkeit, die gTÖbsten Verstösse

gegen Vernunft und Recht, die seltsamsten Irrungen, Widersprüche und
Torheiten aufzudecken hat, entfährt ihm höchst selten ein hartes Wort. So

ist dieses Werk ein Muster einer historisch-kritischen Darstellung. »



— 739

liegt ihnen die „in ihrer Art grossartige Idee" zu Grunde,
die Verbreitung ketzerischer und anderer missliebiger Schriften

zu hindern und das ganze BücherAvesen unter die
Aufsicht der geistlichen Behörden, in letzter Instanz der
römischen Kurie, zu bringen. Aber a) möglich war dies nur in
den Ländern, wo die Inquisition Macht hatte. AnderAvärts
musste man sich auf ein Verbot unter schwerer Sünde
beschränken und mit Androhung kirchlicher Zensuren begnügen,

b) In welcher Ausdehnung das Verbot beobachtet
AAOirde, ist schwer zu konstatieren, c) Es reizte zum
Widerspruch, und Reusch führt bittere Äusserungen über den Index
von aufrichtig der Kirche ergebenen Männern an. d) Das
Verbot reizte zur Übertretung, indem nitimur in vetitum
semper, e) Der Index hatte das Missliche, dass er gerade
auf die verbotene Literatur aufmerksam machte, die sonst
vielleicht gar nicht Aväre beachtet worden, und dass das
Verzeichnis Veranlassung wurde, sie sich zu verschaffen. Unter
Umständen dient eine Prohibition geradezu als Reklame.

Aber auch angenommen, der Index habe seinen ZAveck

erreicht und die Katholiken von der Lektüre der als gefährlich

angesehenen Bücher ferngehalten, so kann auch auf
streng kirchlichem Standpunkte nicht verkannt werden, dass
dieser Vorteil doch nur um den Preis schAverer Nachteile
erkauft werden konnte, a) Das Lesen der hl. Schrift wurde
auch für solche, denen es unzweifelhaft Nutzen bringen
konnte, mehr oder weniger erschwert durch die Bestimmung,
welche die Lektüre der Bibel in Übersetzungen in der
Volkssprache, die von katholischen Autoren herrühren, von einer
auf den Rat des Pfarrers oder Beichtvaters durch den Bischof
und den Inquisitor schriftlich zu erteilenden Erlaubnis
abhängig machte, b) Das Studium der Bibel und der Kirchenväter

wurde auch für die Gelehrten durch das (bedingte)
Verbot Adeler Ausgaben erschwert, c) Für die Avissenschaftlichen

Studien überhaupt war es ein grosses Hemmnis, dass
viele nicht auf Theologie bezügliche und nichts oder fast
nichts Anstössiges enthaltende Bücher, sogar Lexika u. dgl.,
nur mit besonderer Erlaubnis oder nach vorheriger Expurgation

durch die Bischöfe oder die Inquisitoren benutzt werden

durften, d) In den Ländern der Inquisition war den
Gelehrten die Kenntnisnahme, Berücksichtigung und Benützung



_ 740 —

der ausländischen Literatur so gut wie unmöglich gemacht,
indem es sich für die Buchhändler nicht rentierte, Bücher
kommen zu lassen, die doch nicht ungehindert verbreitet
werden durften, e) Zugegeben, dass die Furcht vor dem
Index Adele Schriftsteller A'on dem Schreiben, Adele Drucker
von dem Drucken, Adele Buchhändler A~on dem Verkaufen
bedenklicher Bücher abgehalten; aber wie Adele gute Bücher
mögen nicht aus Furcht vor dem Index oder vor der Zensur
ungeschrieben und ungedruckt geblieben sein, namentlich
seitdem es vom Ende des 16. Jahrhunderts an so oft vorkam,
dass Bücher Avegen einzelner, in Rom als bedenklich
angesehener Ansichten, ja wegen einzelner Sätze, auf den Index
gesetzt wurden! f) Der jetzt zu berührende Punkt ist der
bedenklichste. Schon bei der Besprechung des Galileischen
Prozesses hörten Avir von der Partei, die, mit der Einheit
des Glaubens nicht zufrieden, die „gesetzliche Einheit des

theologischen Denkens oder der religiösen Überzeugung"
als Ideal anstrebt und die katholische Kirche in eine römische

Kirche immer mehr unrwandeln möchte. In der Hand
ihrer Vertreter ist die Praxis, Schriften katholischer
Verfasser nicht wegen ketzerischer, sondern Avegen solcher
Ansichten, die mit den in Rom herrschenden nicht übereinstimmen,

durch den Index zu verbieten, und eine dieser Praxis
entsprechende PräA*entivzensur für neue Bücher ein nur zu
Avirksames Mittel, die in Rom herrschende Ansicht zur
sententia communis zu machen und abAveichende Ansichten, die
ATormals unbehindert A'orgetragen Avorden, zu unterdrücken.
Durch das Expurgieren katholischer Schriften von missliebi-
gen Sätzen und durch die Areranstaltung expurgierter
Ausgaben AArurde geradezu die Avissenschaftliche Tradition im
kurialistischen Interesse gefälscht.

Die Bedeutung des Index in der Gegenwart schildert
Reusch im Schlusskapitel des zweiten Bandes ungefähr mit
den Worten: Es gehört jetzt, im Gegensatz zu früher, in
katholischen Kreisen zum guten Tone, xon dem Index mit
grossem Respekt zu sprechen, und es finden sich bei
Schriftstellern der letzten Jahrzehnte Lobreden auf denselben, zu
denen man in der altern theologischen Literatur A'ergebens
Seitenstücke suchen würde. Die Kenntnis des Index ist aber
nicht in gleichem Masse fortgeschritten, Avie die in Worten



sich äussernde Wertschätzung desselben. Nach den von
Antiquaren veröffentlichten Katalogen zu urteilen, ist ein Exemplar

des Index in geistlichen Bibliotheken eine Seltenheit,
und wie unvollkommen manche katholische Gelehrte mit dem
Inhalt des Index bekannt sind, oder praktisch die Vorschriften

desselben beobachten, zeigen unter anderem die
Tatsachen, dass der Bischof Räss (Konvertiten 3, p. 142) die in
Rom in einem Buche vron Justus Lipsius gestrichenen Stellen

reproduzierte (cf. I, p. 579), der Bischof J. B. Malou Aron

Brügge im Jahre 1859 eine verbotene Schrift neu abdrucken
liess (cf. II, p. 311, avo gleichzeitig noch andere ähnliche
Fälle angeführt sind), der Trierer Domherr Ph. de Lorenzi
Schriften \Ton Geiler von Keisersberg herauszugeben anfing,
ohne zu ahnen, dass derselbe im Index steht, Avorauf er erst,
als der erste Band nahezu vollendet Avar, durch einen
Artikel Reuschs in Birlingers Alemannia 8. 24, aufmerksam
Avurde, und manche augenscheinlich und auffallend unrichtige

Angaben über den Inhalt des Index, z. B. A-on K. Werner

(II, p. 1000), Heinrich (II, p. 1125), Hirscher (II,
p. 1115), Leu (II, p. 927) u. s. av. cf. II, p. 1214. Zu den

lobpreisenden AVorten über den Index steht auch in einem
grellen Gegensatze die tatsächliche Missachtung desselben,
die sich darin kundgibt, dass man das Anwachsen der Druck-
und Redaktionsfehler in den neuern Ausgaben ruhig ansah.
— Bei Gelegenheit des A'atikanischen Konzils ist mehrfach
die Aufhebung oder doch eine Abänderung der auf den Index
bezüglichen Gesetzgebung als wünschensAvert bezeichnet Avorden,

z. B. in mehreren 1869 erschienen Broschüren, und es
wurden sogar im Mainzer Katholik (1869, I, p. 293 und 757)
AVünsche bezüglich einer zeitgemässen Reform laut. In Po-
stulaten von deutschen und von französischen Bischöfen ist
gleichfalls die Rede A'on einer zeitgemässen Umarbeitung der
Regeln des Index und A'on einer Reform des ganzen Index-
Avesens. Deutsche Bischöfe A'crlangten eine Alodifikation der
Indexregeln, Avelche zum Teil in gemischten Gegenden
niemals hätten beobachtet Averden können, zum Teil Avegen der
veränderten Arerhältnisse jetzt fast nirgenchvo mehr
beobachtet werden könnten. Die Sache ist indessen auf dem Konzil

gar nicht zur Verhandlung gekommen. AVer aber Reuschs
Buch liest, Avird darin die beste Begründung der Reform-
Avünsche finden. —



— 742 —

Als Parerga sind besonders zu erwähnen: 1. Eine in
Petzholdts Neuem Anzeiger für Bibliographie und
Bibliothekwissenschaft, 1880, Heft 8 und 9, erschienene Aufzählung

der Indices des 16. Jahrhunderts unter dem Titel: Die
Indices librorum prohibitorum et expurgandorum des 16.
Jahrhunderts. Nachdem Petzholdt in seiner Bibliotheca Biblio-
graphica, Leipzig 1866, p. 133 sq., sie in chronologischer
Ordnung aufgeführt, stellt Reusch sie hier nach ihrer inhaltlichen

Zusammengehörigkeit und ihrem genealogischen
Verhältnisse in Gruppen oder Familien geordnet zusammen, was
den Vorteil bietet, dass leicht zu erkennen ist, welche der
zahlreichen Ausgaben des Index eine selbständige Bedeutung

haben, und Avelche nur Abdrücke ATon Originalausgaben
sind. Es sind A. vortridentinische Indices in England, B. in
Belgien, C. in Frankreich, D. italienische Indices 1549 bis
1554, E. die beiden ersten päpstlichen Indices (Pauls IV.
und Pius' IV.), G. Ausgaben des tridentinischen Index mit
Zusätzen, H. die Indices Sixtus' V. und Klemens' VIII.,
J. Indices expurgatorii des 16. Jahrhunderts.

2. Im 176. Bande der Bibliothek des Literarischen
Vereins in Stuttgart, Tübingen 1886, veröffentlichte Reusch
einen vollständigen Abdruck aller Indices des 16. Jahrhunderts,

die überhaupt erhalten sind, auch der seltensten, unter
dem Titel: Die Indices librorum prohibitorum des 16.
Jahrhunderts. Tübingen 1886. Im Nachtrag p. 579 sq.)
veröffentlichte er (mit einigen Auslassungen) den Index von
Parma ATon 1580, der in keinem über die Indices des 16.
Jahrhunderts handelnden AVerke erAvähnt ist und ihm erst Avährend

des Druckes seiner Sammlung durch ein im Besitze des

Antiquars Ludwig Rosenthal zu München befindliches Exemplar

bekannt Avurde.
3. Diesen Index \Teröffentlichte Reusch vollständig als

Jubiläumsschrift zum 90. Geburtstage Döllingers als: Index
librorum prohibitorum, gedruckt zu Parma 1580, nach dem

einzigen bekannten Exemplar herausgegeben und erläutert.
Bonn 1889. Er bietet eine gründliche Untersuchung desselben

nach seinen Quellen und Eigentümlichkeiten, Avelch letztere

namentlich in einer, selbst im A7ergleich zu den übrigen
Indices ungeAvöhnlichen Fülle von Schreibfehlern, Oberflächlichkeiten

und MissA'erständnissen bestehen, in die vollstän-



— 743 —

dige Klarheit zu bringen, nicht nur der Scharfsinn und die
Gelehrsamkeit Reuschs, sondern auch seine, auf Grund
langjähriger Beschäftigung mit den verschiedenen Indices er-
Avorbene genaue Kenntnis notAvendig war. Dieser Index ist
darum von besonderem Interesse, weil die Mehrungen des
römischen Index von 1590 gegenüber dem Trienter zum Teil
auf ihn zurückzuführen sind. —

Einstimmig war die Anerkennung, die Reusch von den
A-erschiedensten Seiten zuteil wurde. Döllinger schrieb (Gcetz

p. 89): Ich stehe unter dem lebhaften Eindruck des überaus
reichen, auch mir so viel Neues darbietenden Inhalts. Das
Buch ist wirklich ein Phänomen, denn nur selten kommt es

vor, dass ein so umfassender Stoff gleich durch die erste
monographische Bearbeitung in so klassischer und abschliessender

AVeise erschöpft wird, dass sicher kein zweiter sich
Arersucht fühlen wird, denselben Stoff noch einmal zu
bearbeiten Niemand kann Ihre Leistung mehr heAvun-
dern und preisen, als ich, der ich am besten weiss, welche
Alasse von Material gesammelt und verarbeitet werden musste.
Harnack urteilte (Theologische Literaturzeitung 1886, 81 sq.):
Dieses mächtige AVerk füllt eine Lücke in der Kirchen-,
Literatur- und Kulturgeschichte in so vollkommener Weise aus,
dass in absehbarer Zukunft höchst wahrscheinlich niemand
diesen Stoff aufs neue durcharbeiten wird (Das AArerk)

zeigt es aufs neue, dass der deutsche gläubige Katholik aus
einem andern Geiste geboren ist, Avie der romanische. Dieser
Katholizismus ist dem Protestantismus stammA'erAvandt. Es
Aväre in Deutschland im 16. Jahrhundert sicher nicht zu einer
Kirchenspaltung gekommen, Avenn dieser Katholizismus sich
nicht durch die Spanier und Römer hätte vergiften lassen.
Die einzige bekannt gewordene römisch-katholische Rezension

(von Schmid-Tübingen über den 1. Band in der
Literarischen Rundschau für das katholische Deutschland, 10.

Jahrgang, 1884, p. 236 sq.) läuft auf das Eingeständnis hinaus:
Als bibliographisches AVerk und als Hülfsbuch für die
Reformationsgeschichte Avird Reuschs Arbeit unentbehrlich sein
und hat darum einen bleibenden AVert. Bei einer etwaigen
Revision des Index selbst dürften schon auf Grund der hier
(d. h. im 1. Bande) geAvonnenen Resultate einige hundert
Namen aus demselben verschwinden. Vom Standpunkte des



— 744 —

Bibliographen aus schrieb 0. Hartwig in seinem Zentralblatt
für Bibliothekswesen, IL Jahrgang, 1885, p. 336 sq.: Wo
sollten Avir anfangen und aufhören, Avenn wir alles das
hervorheben Avollten, was jeden interessieren muss, der für
kulturgeschichtliche und bibliographische Forschung Sinn hat!

Das AVerk ist in der Tat eine wahrhaft grossartige
bibliographische Leistung, meinem Urteile nach eine Adel

grossartigere durch die Fülle von Nachrichten nicht nur über
die verschiedenen Indices, die er uns A7orführt, als [auch]
über die einzelnen im Index Abzeichneten AVerke, als der
Index selbst, von dem der Bischof Baillés Aron Luçon
behauptete, alle bibliographischen AVerke seien gewissermassen
unvollständig ohne den Index. —

Gœtz, der den handschriftlichen Nachlass Reuschs
eingesehen, berichtet (p. 91 sq.), dass in demselben sich
Zusätze und Ergänzungen zu den in den zwei erschieneneu Bänden

behandelten Materien befinden, soAvie auch eine
Fortsetzung der gedruckten Indexgeschichte bis zum April 1897.
Ein anderer Teil des Nachlasses bietet eine Untersuchung
über Expurgationen im römischen Index (Korrekturen,
Supplemente, Unterdrückungen A~on Indices) und eine Abhandlung

über die Geschichte der Bibelverbote, worin das im
gedruckten Index zerstreute und neues dazu gesammeltes
Material nahezu druckfertig A'erarbcitet ist. —

Menn. Freiburg i. B.

(Schluss folgt.)


	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825 - 1900 [Fortsetzung]

