
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Le prochain concile de l'Église orthodoxe de Russie [suite]

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


691

LE PROCHAIN CONCILE
DE L'ÉGLISE ORTHODOXE DE RUSSIE.

(Continuation *).

Afin de faciliter les travaux du futur concile, le St. Synode,
au printemps de l'année courante, a nommé une commission
chargée d'élaborer les différentes questions qui pourront y être
traitées. Les travaux de cette commission seront soumis au
St. Synode, qui, après les avoir étudiés, les transmettra au
concile. Celui-ci statuera en dernière instance l).

Cette commission est composée des trois Métropolitains,
de cinq Archevêques, de deux Evêques, du Procureur du
St. Synode et de son adjoint, de quinze prêtres, de vingt
professeurs des Académies et des Universités et, enfin, de huit
laïques « connus par l'intérêt qu'ils portent aux questions
ecclésiastiques et par leur science théologique » 2).

Conformément aux différentes questions qui devront être
traitées au concile, la commission se subdivisa en sept sous-
commissions :

Ire: Composition et fonctionnement du futur concile de

TEglise de Russie. Réformes à introduire dans le gouvernement
central de l'Eglise. — Président: Démétrius, archevêque de
Kherson.

IIe: Division de la Russie en circonscriptions ecclésiastiques.

— Président: Nikandre, archevêque de Lithuanie.
IIIe : Organisation des tribunaux ecclésiastiques. —¦ Président:

Jaques, évêque de Jaroslav.

*) Voir Revue internationale de Théologie, n" 54, avril 1906, p. 301-303.
*) Les décisions de ce concile (local) seront obligatoires pour les membres de

l'Eglise de Russie.

5) Deux de vos collaborateurs en font partie, le professeur Svétloff et moi.



— 692 —

IVe: Organisation de la paroisse et de l'école primaire
ecclésiastique. Propriétés ecclésiastiques. Conseils diocésains.
— Président: Etienne, évêque de Mohileff.

Ve: Réorganisation des Académies, des Séminaires et autres
institutions scolaires dépendantes de l'Eglise. — Président:
Arsène, évêque de Pskov.

VIe : Affaires ayant rapport^aux Vieux-Croyants, aux Vieux-
Croyants-unis, et autres affaires du même genre. — Président :

Antoine, archevêque de Volhynie.
VIIe: Mesures à prendre pour la défense de la religion

orthodoxe et de la foi chrétienne contre les doctrines
antireligieuses et antichrétiennes. — Président : Serge, archevêque
de Finlande.

Les questions décidées dans les sous-commissions sont
transmises à la commission.

On voit que les questions à résoudre sont d'une grande
importance; quelques-unes d'entre elles demandent même une
solution à courte échéance.

Après trois mois de travail assidu, les sous-commissions
se séparèrent pour les vacances d'été. Elles se réuniront en
automne (octobre) ; car il y a encore beaucoup à faire, avant
que nos travaux puissent être soumis au synode. Notre travail
n'est donc qu'un travail préparatoire; mais plusieurs des
opinions émises pourront intéresser le lecteur occidental. Il s'agit
d'une communauté de quatre-vingt millions d'âmes!

La plus importante de toutes les questions à résoudre,
notre grand problème est, sans contredit, le retour de notre
vie ecclésiastique au système ancien, conciliaire, dont, pendant
si longtemps, nous avons été éloignés. Ce n'est qu'en revenant
à ce système, qui consiste à donner une large part dans la
vie active de l'Eglise au clergé séculier et aux laïques, que
l'Eglise redeviendra ce qu'elle doit être ¦— le phare moral de

notre peuple ; c'est alors qu'elle regagnera l'influence qu'elle
avait jadis, et qui doit lui appartenir. Tel est le but à atteindre,
et Dieu aidant — nous l'atteindrons!

Le concile aura de la peine à résoudre toutes les questions

indiquées plus haut. Il y en aura encore d'autres fort
importantes qui ne pourront être résolues qu'au concile suivant.
Telle est, par exemple, la question de la réunion des Eglises.
Actuellement, on ne peut discuter que sur la réunion avec



— 693 —

l'Eglise ancienne-catholique et le « High Church » anglican.
Cette question chôme, et pourtant elle s'élucide d'elle-même,
en bénéficiant du progrès qui se manifeste dans la théologie
contemporaine. Bien des grains de sable, qui, vus au microscope
de la méfiance mutuelle, paraissaient être des montagnes,
redeviennent ce qu'ils sont en réalité — des grains de sable ;

bien des opinions qui, étudiées à la faible lueur d'une lampe
de cellule, prennent les dimensions d'un dogme, et qui, vues
au grand jour, au soleil de la science, perdent toute leur
valeur Que d'encre et de fiel n'a-t-on pas versé à propos de la
Transsubstantiation A notre avant-dernière séance, un de nos
professeurs les plus en renom me disait, à propos de la question

ancienne-catholique: «Je ne m'arrête plus ni au Filioque,
ni à la Transsubstantiation. Il n'en est plus question Pour
moi, la seule chose à élucider, c'est la validité de l'imposition
des mains faite par l'évêque de Babylone sur le candidat
proposé par le chapitre de l'Eglise d'Utrecht. »

Je passe à quelques-unes des questions qui furent débattues
dans les sous-commissions et dans la commission.

La première fut celle-ci: Quel est le modèle à imiter pour
l'organisation du concile? Faut-il suivre l'exemple du concile
des Apôtres et des conciles des premiers temps, où, comme
on le sait, le bas clergé, les prêtres et les laïques prenaient
part aux débats? ou bien faut-il suivre l'exemple des conciles
ultérieurs, où le rôle prépondérant d'abord, et plus tard exclusif
appartenait aux évêques, et où les laïques étaient à peine des
« adstantes » Je dois dire, à la grande louange de notre
épiscopat, que, à quelques exceptions près, nos hiérarquesx) ont
tous admis que le bas clergé et les laïques devaient participer
au concile. Cette importante question, soumise à la Ire sous-
commission, fut décidée à l'unanimité en faveur de la participation

des clercs et des laïques au concile. La décision de la
commission fut identique. Unanimité.

Les questions ultérieures étaient encore plus épineuses et
plus difficiles ; elles admettaient la possibilité de points de vue

') On a demandé à tous les évêques de Russie leurs opinions concernant le
futur concile; ces opinions, généralement larges, sont favorables à l'idée d'une
participation réelle des laïques et des prêtres dans la vie de l'Eglise.



— 694 —

fort différents et même contradictoires : Quels doivent être les
droits des clercs et des laïques au concile, comparés à ceux
des évêques? Les canons ne contiennent pas de règle précisant
ces droits. La pratique de l'ancienne Eglise confirme le droit
à la présence, au concile, des clercs et des laïques, et par
conséquent leur droit au vote; mais de quel genre est ce vote?
Est-ce un vote délibératif ou seulement consultatif?l) Les deux
opinions avaient des partisans convaincus et d'habiles avocats.
Il y avait certainement des questions qui devaient être décidées

par les évêques seuls (par exemple, la mise en accusation
et le jugement d'un évêque, du patriarche), mais les autres?
On disait avec raison que les matériaux historiques, se rapportant

à l'époque des conciles œcuméniques, n'offrent pas de
données certaines à cet égard. Il était plus prudent de laisser
les évêques seuls dépositaires du vote définitif. Il est certain,
d'un autre côté, que l'Eglise n'est pas composée de la hiérarchie

seule ; les laïques n'ont-ils pas une large part dans cette
construction? Il faut encore noter que les canons des conciles
n'acquièrent leur caractère obligatoire, leur valeur canonique
qu'après avoir été <reçus» par toute l'Eglise; c'est un fait
indéniable. Enfin on a fortement relevé l'idée que, si les clercs
et les laïques étaient privés du droit de voter à l'égal des

évêques, le peuple chrétien n'aurait pas la confiance voulue
dans les décisions du concile.

Mise aux voix dans la sous-commission, la question fut
décidée dans le sens que les laïques et les clercs participeraient

aux débats, auraient la liberté complète de la parole,
mais que la voix décisive (vote délibératif) appartiendrait aux
évêques seuls ; à la condition expresse, il est vrai, que les

discours des laïques et des clercs seraient publiés in extenso dans
les actes du concile, afin que toute l'Eglise pût connaître les

arguments de chacun. Au concile suivant, ces arguments
pourraient obtenir l'adhésion des évêques. La commission confirma
le vote de la sous-commission.

La deuxième question posée devant la sous-commission fut
celle-ci : Quel est le système d'après lequel on élirait les

représentants des clercs et des laïques? Ces représentants devraient-

*) L'ancienne Eglise ne connaissait pas cette terminologie; on a admis ces

termes pour faciliter la discussion.



— 695 —

ils être élus par les paroisses (ou autres collèges électoraux),
et deviendraient-ils, ipso facto, membres du concile, ou bien
devraient-ils encore être confirmés par leurs évêques respectifs?
On comprend la différence énorme de ces systèmes et la vivacité

des débats qui suivirent. D'un côté on disait que le
système d'une simple élection en dehors de toute influence de

l'évêque, infirmait son autorité, autorité universellement reconnue.

Quelle serait, disait-on, la position d'un évêque devant
siéger à côté d'un représentant de son diocèse qu'il saurait
être indigne de siéger au concile? Ce serait intolérable. A cela
on répondait que, si cet homme était réellement indigne, son
évêque n'aurait qu'à le dire et le prouver au concile; que
l'indigne serait mis en demeure de quitter l'assemblée ; que si
c'était un propagateur de doctrines erronées, hérétiques, le
concile serait certainement à même de rectifier ses erreurs.
Arius n'a-t-il pas paru au concile de Nicée? Si on donne aux
évêques le droit de confirmer les élus du clergé séculier et des

laïques, disait-on, ils n'admettront au concile que les gens qui
partageront leurs idées ; mais dans ce cas, à quoi bon toutes
ces élections, ces clercs et ces laïques? Tout cela sera
absolument inutile, et certainement le concile formé dans ces
conditions n'aura aucune autorité parmi le peuple orthodoxe: on
l'accusera d'être non pas la représentation de l'Eglise, mais
de la hiérarchie seule. Un argument sur lequel on insista était
que, ni dans l'histoire du concile des Apôtres, ni dans celle
d'aucun autre, il n'est fait mention d'aucune confirmation des
membres du concile. Enfin on remarqua que, puisque les clercs
et les laïques n'avaient qu'une voix consultative, les évêques
ne risquaient pas de se trouver en minorité à la votation
définitive. Pourtant dans la sous-commission 11 membres votèrent
pour la confirmation des élections par les évêques, 10 contre.
Dans la commission générale, la majorité se prononça dans le
même sens. Afin de diminuer la distance qui séparait ces deux
votes, le métropolitain de St-Pétersbourg proposa un moyen
terme : Les électeurs élisent leurs représentants, parmi lesquels
les évêques choisissent les membres du concile. Ce moyen
terme pourrait bien être accepté, si le nombre des candidats,
parmi lesquels l'évêque a à choisir, ne dépassait pas, comme
le proposait M. Antoine, 2 ou 3 personnes. Cette question resta
ouverte. Elle sera décidée par le St. Synode.



— 696 —

Une question aussi fort discutée fut le rôle que devait
jouer le concile dans l'Eglise. En principe, on voulait bien
admettre que le concile était le maître des destinées de l'Eglise;
sauf la question du dogme, qui est du ressort du concile
œcuménique, il pouvait tout modifier; on admettait qu'il pouvait
donner telle direction qu'il trouverait bonne à la vie religieuse
de la Russie. Mais, dans l'application, certains membres
faisaient des réserves. Ainsi on tâchait de sauvegarder les
prérogatives du synode actuel. On alla plus loin : le moyen le

plus sûr d'amoindrir l'influence du concile était d'élargir autant
que possible les périodes de sa convocation. Quelques-uns
voulaient même faire dépendre cette convocation du bon
plaisir du synode. Il ne fut pas difficile de trouver un argument

à opposer à cette proposition. En effet, comme c'était
le concile qui était le seul tribunal jugeant le St. Synode, si
la convocation de ce tribunal dépendait de celui qu'il jugeait,
il ne serait peut-être jamais convoqué. Cette proposition ayant
donc été écartée, on dût s'arrêter à l'idée des convocations
périodiques. Ici encore, les propositions furent divergentes;
elles varièrent entre 3 ans et 15. Ceux qui voulaient réduire
ia période de convocation trouvaient une base solide pour
leur argumentation dans le canon 37, si clair et si important,

des Apôtres. Cette question mise aux voix dans la
commission donna les résultats suivants: le terme de 10 ans
(maximum) a été voté à une grande majorité. En cas

d'urgence, le concile peut être convoqué avant l'échéance de

ce terme.

Composition dit concile. — Dans les cinq séances (du mois
de mai) de la commission générale, présidée par le métropolitain

Antoine, on est arrivé aux décisions suivantes :

1° Le concile de l'Eglise de Russie est composé d'évêques,
de clercs et de laïques.

2° Les évêques diocésains sont tenus d'assister au concile.
Les évêques-vicaires et ceux qui sont au «repos», viennent
au concile, s'ils y sont invités par le St. Synode.

3° Les évêques diocésains, qui ne peuvent pas se rendre
au concile, s'y font représenter par des substituts ayant voix
deliberative, même s'ils ne sont pas évêques.



— 697 —

4° Les clercs et les laïques participent aux délibérations,
mais les décisions conciliaires sont formulées et signées par
les évêques seuls.

5° Afin d'étudier préalablement les questions à résoudre
et de leur donner la forme voulue, le concile, s'il le trouve
nécessaire, nomme des commissions composées d'évêques, de

clercs et de laïques ; ces commissions soumettent leurs travaux
au concile.

6° Les clercs et les laïques de l'Eglise de Russie sont
représentés au concile par deux membres, un clerc et un
laïque, par diocèse.

7° et 8° Les candidats à la dignité de membres du concile
(un clerc et un laïque) sont élus par les assemblées des
surintendances ecclésiastiques. Les listes de ces candidats sont
présentées à l'évêque diocésain qui en choisit deux et qui les
confirme.

9° Il serait à désirer que les représentants des couvents,
des écoles théologiques et d'autres institutions ecclésiastiques,
ainsi que les personnes connues par leur science théologique
ou leur amour pour la civilisation religieuse, ou en général
par leur dévouement à l'Eglise, soient invités par le St. Synode
à participer au concile.

10° Le concile est présidé par le patriarche, premier membre

du St. Synode (le métrop. de S.Pétersbourg); les deux autres
métropolitains sont ses remplaçants.

11° Le secrétariat du concile se trouve sous la direction
du président du concile.

12° Les séances du concile sont ouvertes (sauf celles qui
demanderaient le huis clos; c'est le concile qui décide).

13° Les travaux du concile sont immédiatement et en
totalité livrés à la publicité.

14° Le premier concile sera tenu à Moscou.

Rapports entre l'Eglise et l'Etat. — Voici quelques
opinions émises (et acceptées) sur cette question dans la
commission. L'Eglise orthodoxe de Russie seule a le droit d'édic-
ter les lois qui la régissent; aucun autre «pouvoir» ne
possède ce droit. Elle est absolument autonome dans toutes les
questions qui la concernent. Elle ne peut modifier le dogme.



— 698 -
Dans les questions qui touchent l'Etat, les décisions de l'Eglise
doivent être confirmées par le pouvoir suprême séculier
(ainsi la nomination des évêques, du patriarche, le budget, etc.).
Les lois civiles qui touchent de telle ou telle autre façon aux
intérêts de l'Eglise ne doivent être promulguées par l'Etat
qu'après entente préalable avec les autorités de l'Eglise. Les
décisions de l'Eglise, quand même elles n'exigent aucune
entente préalable avec l'Etat, sont portées à la connaissance de

l'Empereur. Les conciles sont convoqués du consentement de

l'Empereur. Les décisions du concile sont portées à la
connaissance de l'Empereur par le patriarche. Si l'Empereur ne
désire pas assister en personne aux séances du concile, il
peut se faire représenter par un personnage à son choix.
L'Empereur, en tant que chef de l'Etat, est représenté au
St. Synode par son Grand Procureur, qui veille à ce que les
décisions du synode ne soient pas en contradiction avec les
lois de l'Empire.

Institution du patriarcat en Russie. — Le patriarche est
président de jure du concile, mais il n'en reste pas moins son
organe; il agit conformément aux lois et aux prescriptions du
concile. Il est en même temps président du synode; il mène
les affaires courantes de l'Eglise, de concert avec le synode.
C'est le patriarche qui sert d'intermédiaire entre l'Eglise et
l'Empereur. Il confirme les évêques dans leur dignité episcopale.

Il donne son consentement à la convocation des conciles
locaux. Il accepte les plaintes contre les évêques et leur
donne cours. Il est le premier entre les évêques de l'Eglise
de Russie. Il peut adresser des épîtres à toute l'Eglise. 11 ne
peut être jugé que par l'assemblée des évêques de Russie.

Toutes les décisions de la commission seront, comme il a
été dit, soumises au St.Synode, qui avec son «avis» les portera

à la connaissance du concile.
A. Kiréeff.

(A continuer.)


	Le prochain concile de l'Église orthodoxe de Russie [suite]

