Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Le prochain concile de I'Eglise orthodoxe de Russie [suite]
Autor: Kiréeff, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403660

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 691 —

LE PROCHAIN CONCILE
DE L'EGLISE ORTHODOXE DE RUSSIE.

(Continuation ¥),

Afin de faciliter les travaux du futur concile, le St. Synode,
au printemps de l'année courante, a nommé une commission
chargée d’élaborer les différentes questions qui pourront y étre
traitées. Les travaux de cette commission seront soumis au
St. Synode, qui, aprés les avoir étudiés, les transmettra au
concile. Celui-ci statuera en derniére instance?).

Cette commission est composée des trois Métropolitains,
de cinq Archevéques, de deux Evéques, du Procureur du
St. Synode et de son adjoint, de quinze prétres, de vingt pro-
fesseurs des Académies et des Universités et, enfin, de huit
laiques «connus par l'intérét qu’ils portent aux questions ecclé-
siastiques et par leur science théologique » 2).

Conformément aux différentes questions qui devront étre
traitées au concile, la commission se subdivisa en sept sous-
commissions:

Ir*: Composition et fonctionnement du futur concile de
'IEglise de Russie. Réformes a introduire dans le gouvernement
central de 1'Eglise. — Président: Démétrius, archevéque de
Kherson. :

II*: Division de la Russie en circonscriptions ecclésias-
tiques. — Président: Nikandre, archevéque de Lithuanie.

ITI*: Organisation des tribunaux ecclésiastiques, — Prési-
dent: Jaques, évéque de Jaroslav.

*) Voir Revue internationale de Théologie, n° g4, avril 1906, p. 301-303.

1) Les décisions de ce concile (local) seront obligatoires pour les membres de
U'Eglise de Russie.

?) Deux de vos collaborateurs en font partie, le professeur Svétloff et moi.



— 9T -

1Ve: Organisation de la paroisse et de l'¢cole primaire
ecclésiastique. Propriétés ecclésiastiques. Conseils diocésains.
— Président: Ktienne, évéque de Mohilefi.

Ve: Réorganisation des Académies, des Séminaires et autres
institutions scolaires dépendantes de 1'Eglise. — Président:
Arséne, évéque de Pskov.

VIe: Affaires ayant rapport aux Vieux-Croyants, aux Vieux-
Croyants-unis, et autres affaires du méme genre. — Président:
Antoine, archevéque de Volhynie.

Vile: Mesures a prendre pour la défense de la religion
orthodoxe et de la foi chrétienne contre les doctrines anti-
religieuses et antichrétiennes. -— Président: Serge, archevéque
de Finlande.

Les questions décidées dans les sous-commissions sont
transmises a la commission.

On voit que les questions & résoudre sont d'une grande
importance; quelques-unes d’entre elles demandent méme une
solution & courte échéance.

Aprés trois mois de travail assidu, les sous-commissions
se sépareérent pour les vacances d’été. Elles se réuniront en
automne (octobre); car il y a encore beaucoup a faire, avant
que nos travaux puissent étre soumis au synode. Notre travail
n'est donc qu'un travail préparatoire; mais plusieurs des opi-
nions émises pourront intéresser le lecteur occidental. Il s’agit
d'une communauté de quatre-vingt millions d'ames!

La plus importante de toutes les questions a résoudre,
notre grand probléme est, sans contredit, le retour de notre
vie ecclésiastique au systéme ancien, conciliaire, dont, pendant
si longtemps, nous avons été éloignés. Ce n'est qu’'en revenant
a ce systéme, qui consiste 4 donner une large part dans la
vie active de I'Eglise au clergé séculier et aux laiques, que
I'Eglise redeviendra ce qu’elle doit étre — le phare moral de
notre peuple; c'est alors qu'elle regagnera l'influence qu’elle
avait jadis, et qui do/f lui appartenir. Tel est le but a atteindre,
et Dieu aidant — nous l'atteindrons!

Le concile aura de la peine a résoudre toutes les ques-
tions indiquées plus haut. Il y en aura encore d’autres fort
importantes qui ne pourront étre résolues qu’au concile suivant.
Telle est, par exemple, la question de la réunion des Eglises.
Actuellement, on ne peut discuter que sur la réunion avec



693 —

I'Eglise ancienne-catholique et le «High Church» anglican.
Cette question chome, et pourtant elle s’élucide d’elle-méme,
en bénéficiant du progrés qui se manifeste dans la théologie
contemporaine. Bien des grains de sable, qui, vus au microscope
de la méfiance mutuelle, paraissaient étre des montagnes, re-
deviennent ce qu'ils sont en réalité — des grains de sable;
bien des opinions qui, étudiées & la faible lueur d'une lampe
de cellule, prennent les dimensions d'un dogme, et qui, vues
au grand jour, au soleil de la science, perdent toute leur va-
leur! Que d'encre et de fiel n'a-t-on pas versé a propos de la
Transsubstantiation! A notre avant-derniére séance, un de nos
professeurs les plus en renom me disait, & propos de la ques-
tion ancienne-catholique: «Je ne m’arréte plus ni au Filiogue,
ni a la Transsubstantiation. Il n’en est plus question! Pour
moi, la seule chose a élucider, c’est la validité de l'imposition
des mains faite par I'évéque de Babylone sur le candidat pro-
posé par le chapitre de 1'Eglise d'Utrecht. »

%

Je passe a quelques-unes des questions qui furent débattues
dans les sous-commissions et dans la commission.

La premiere fut celle-ci: Quel est le modeéle & imiter pour
l'organisation du concile? Faut-il suivre I'exemple du concile
des Apotres et des conciles des premiers temps, oll, comme
on le sait, le bas clergé¢, les prétres et les laiques prenaient
part aux débats? ou bien faut-il suivre 'exemple des conciles
ultérieurs, ol le role prépondérant d'abord, et plus tard exclusif
appartenait aux évéques, et oll les laiques étaient a peine des
«adstantes»? Je dois dire, a la grande louange de notre épis-
copat, que, a quelques exceptions prés, nos hiérarques?!) ont
tous admis que le bas clergé et les laiques devaient participer
au concile. Cette importante question, soumise a la I sous-
commission, fut décidée a 'unanimité en faveur de la partici-
pation des clercs et des laiques au concile. La décision de la
commission fut identique. Unanimité.

Les questions ultérieures étaient encore plus épineuses et
plus difficiles; elles admettaient la possibilité de points de vue

') On a demandé a tous les évéques de Russie leurs opinions concernant le
futur concile; ces opinions, généralement larges, sont favorables 4 l'idée d’une par-
ticipation réelle des laiques et des prétres dans la vie de I'Eglise.



— G ==

fort différents et méme contradictoires: Quels doivent étre les
droits des clercs et des laiques au concile, comparés a ceux
des évéques? Les canons ne contiennent pas de reégle précisant
ces droits. La pratique de l'ancienne Eglise confirme le droit
a la présence, au concile, des clercs et des laiques, et par con-
séquent leur droit au vote; mais de quel genre est ce vote?
Est-ce un vote délibératif ou seulement consultatif??) Les deux
opinions avaient des partisans convaincus et d’habiles avocats.
Il y avait certainement des questions qui devaient étre déci-
dées par les évéques seuls (par exemple, la mise en accusation
et le jugement d'un évéque, du patriarche), mais les autres?
On disait avec raison que les matériaux historiques, se rappor-
tant a I'époque des conciles cecuméniques, n’offrent pas de
données certaines a cet égard. Il était plus prudent de laisser
les évéques seuls dépositaires du vote définitif. .. Il est certain,
d'un autre co6té, que 1'Eglise n'est pas composée de la hiérar-
chie seule; les laiques n'ont-ils pas une large part dans cette
construction? Il faut encore noter que les canons des conciles
n'acquierent leur caractére obligatoire, leur valeur canonique
qu'apres avoir été <recus» par toute I'Eglise; c’est un fait in-
déniable. Enfin on a fortement relevé l'idée que, si les clercs
et les laiques étaient privés du droit de voter a I'égal des
¢veéques, le peuple chrétien n'aurait pas la confiance voulue
dans les décisions du concile.

Mise aux voix dans la sous-commission, la question fut
décidée dans le sens que les laiques et les clercs participe-
raient aux débats, auraient la liberté compléte de la parole,
mais que la voix décisive (vote délibératif) appartiendrait aux
évéques seuls; 4 la condition expresse, il est vrai, que les dis-
cours des laiques et des clercs seraient publiés in extenso dans
les actes du concile, afin que toute 'Eglise pft connaitre les
arguments de chacun. Au concile suivant, ces arguments pour-
raient obtenir I'adhésion des évéques. La commission confirma
le vote de la sous-commission.

La deuxieme question posée devant la sous-commission fut

celle-ci: Quel est le systeme d'apres lequel on €lirait les repré-
sentants des clercs et des laiques? Ces représentants devraient-

) L’ancienne Eglise ne connaissait pas cette terminologie; on a admis ces
termes pour faciliter la discussion,



695 —

ils etre élus par les paroisses (ou autres colléges électoraux),
et deviendraient-ils, ipso facto, membres du concile, ou bien
devraient-ils encore étre confirmés par leurs évéques respectifs?
On comprend la différence énorme de ces systémes et la viva-
cité des débats qui suivirent. D’un co6té on disait que le sys-
teme d'une simple é¢lection en dehors de toute influence de
I'évéque, infirmait son autorité, autorité universellement recon-
nue. Quelle serait, disait-on, la position d'un évéque devant
siéger a coté d'un représentant de son diocese qu'il saurait
étre indigne de siéger au concile? Ce serait intolérable. A cela
on répondait que, si cet homme était réellement indigne, son
évéque n'aurait qu'a le dire et /e promver au concile; que l'in-
digne serait mis en demeure de quitter 'assemblée; que si
c'était un propagateur de doctrines erronées, hérétiques, le
concile serait certainement & méme de rectifier ses erreurs.
Arius n’a-t-il pas paru au concile de Nicée? Si on donne aux
évéques le droit de confirmer les €lus du clergé séculier et des
laiques, disait-on, ils n’admettront au concile que les gens qui
partageront leurs idées; mais dans ce cas, 2 quoi bon toutes
ces élections, ces clercs et ces laiques? Tout cela sera abso-
lument inutile, et certainement le concile formé dans ces con-
ditions n’aura aucune autorité parmi le peuple orthodoxe: on
l'accusera d'étre non pas la représentation de I'Eglise, mais
de la hiérarchie seule. Un argument sur lequel on insista était
que, ni dans l'histoire du concile des Apétres, ni dans celle
d’aucun autre, il n'est fait mention d’aucune confirmation des
membres du concile. Enfin on remarqua que, puisque les clercs
et les laiques n’avaient qu'une voix consultative, les évéques
ne risquaient pas de se trouver en minorité a la votation défi-
nitive. Pourtant dans la sous-commission 11 membres votérent
pour la confirmation des élections par les évéques, 10 contre.
Dans la commission générale, la majorité se prononga dans le
méme sens. Afin de diminuer la distance qui séparait ces deux
votes, le métropolitain de St-Pétersbourg proposa un moyen
terme: Les électeurs élisent leurs représentants, parmi lesquels
les évéques choisissent les membres du concile. Ce moyen
terme pourrait bien étre accepté, si le nombre des candidats,
parmi lesquels 1'évéque a & choisir, ne dépassait pas, comme
le proposait M. Antoine, 2 ou 3 personnes. Cette question resta
ouverte. Elle sera décidée par le St. Synode.



— 696 —

Une question aussi fort discutée fut le role que devait
jouer le concile dans I'Eglise. En principe, on voulait bien
admettre que le concile était le maitre des destin€es de 'Eglise;
sauf la question du dogme, qui est du ressort du concile cecu-
ménique, il pouvait tout modifier; on admettait qu’il pouvait
donner telle direction qu'il trouverait bonne a la vie religieuse
de la Russie. Mais, dans l'application, certains membres fai-
saient des réserves. Ainsi on tichait de sauvegarder les pré¢-
rogatives du synode actuel. On alla plus loin: le moyen le
plus str d’amoindrir l'influence du concile était d'élargir autant
que possible les périodes de sa convocation. Quelques-uns
voulaient méme faire dépendre cette convocation du bon
plaisir du synode. Il ne fut pas difficile de trouver un argu-
ment a opposer a cette proposition. En effet, comme c’était
le concile qui était le seul tribunal jugeant le St. Synode, si
la convocation de ce tribunal dépendait de celui qu'il jugeait,
il ne serait peut-&tre jamais convoqué. Cette proposition ayant
donc été écartée, on dat s'arréter a l'idée des convocations
périodiques, Ici encore, les propositions furent divergentes;
elles variérent entre 3 ans et 15. Ceux qui voulaient réduire
la période de convocation trouvaient une base solide pour
leur argumentation dans le canon 37, si clair et si impor-
tant, des Apotres. Cette question mise aux voix dans la com-
mission donna les résultats suivants: le terme de 10 ans
(maximum) a été voté a une grande majorité. En cas d’ur-
gence, le concile peut étre convoqué avant l'échéance de
ce terme.

Composition du concile. — Dans les cinq séances (du mois
de mai) de la commission générale, présidée par le métropo-
litain Antoine, on est arrivé aux décisions suivantes:

1° Le concile de I'Eglise de Russie est compos¢ d'évéques,
de clercs et de laiques.

2° Les évéques diocésains sont tenus d’assister au concile.
Les évéques-vicaires et ceux qui sont au «repos», viennent
au concile, s’'ils y sont invités par le St. Synode.

3° Les évéques diocésains, qui ne peuvent pas se rendre
au concile, s’y font représenter par des substituts ayant voix
délibérative, méme s’ils ne sont pas évéques.



697 —

4° Les clercs et les laiques participent aux délibérations,
mais les décisions conciliaires sont formulées et signées par
les évéques seuls.

5° Afin d'étudier préalablement les questions & résoudre
et de leur donner la forme voulue, le concile, s'il le trouve
nécessaire, nomme des commissions composées d'évéques, de
clercs et de laiques; ces commissions soumettent leurs travaux
au concile,

6° Les clercs et les laiques de 1'Eglise de Russie sont
représentés au concile par deux membres, un clerc et un
laique, par diocese.

7° et 8° Les candidats a la dignité de membres du concile
(un clerc et un laique) sont élus par les assemblées des sur-
intendances ecclésiastiques. Les listes de ces candidats sont
présentées 4 l'évéque diocésain qui en choisit deux et qui les
confirme.

9° Il serait a désirer que les représentants des couvents,
des écoles théologiques et d'autres institutions ecclésiastiques,
ainsi que les personnes connues par leur science théologique
ou leur amour pour la civilisation religieuse, ou en général
par leur dévouement & I'Eglise, soient invités par le St. Synode
A participer au concile.

10° Le concile est présidé par le patriarche, premier mem-
bre du St.Synode (le métrop. de S.Pétersbourg); les deux autres
métropolitains sont ses remplagants.

11° Le secrétariat du concile se trouve sous la direction
du président du concile.

12° Les séances du concile sont ouvertes (sauf celles qui
demanderaient le huis clos; c'est le concile qui décide).

13° Les travaux du concile sont immédiatement et en
totalité livrés a la publicité.

14° Le premier concile sera tenu a Moscou.

Rapports entre I'Eglise et I'Etat. — Voici quelques opi-
nions €mises (et acceptées) sur cette question dans la com-
mission. [L’Eglise orthodoxe de Russie seule a le droit d’édic-
ter les lois qui la régissent; aucun autre «pouvoir» ne pos-
sede ce droit. Elle est absolument autonome dans toutes les
questions qui la concernent. Elle ne peut modifier le dogme.



— 698 —

Dans les questions qui touchent ’Etat, les décisions de 1'Eglise
doivent étre confirmées par le pouvoir supréme séculier
(ainsi la nomination des évéques, du patriarche, /e budget, etc.).
Les lois civiles qui touchent de telle ou telle autre fagon aux
intéréts de 1'Eglise ne doivent étre promulguées par 1'Etat
qu'aprés entente préalable avec les autorités de 1'Eglise. Les
décisions de 1'Eglise, quand méme elles n'exigent aucune en-
tente préalable avec I'Etat, sont portées a la connaissance de
I’Empereur. Les conciles sont convoqués du consentement de
I'Empereur. Les décisions du concile sont portées a la con-
naissance de I'’Empereur par le patriarche. Si I'Empereur ne
désire pas assister en personne aux séances du concile, il
peut se faire représenter par un personnage & son choix.
L’Empereur, en tant que chef de 1'Etat, est représenté au
St.Synode par son Grand Procureur, qui veille 4 ce que les

décisions du synode ne soient pas en contradiction avec les
lois de I’Empire.

Institution du patrviarcat en Russie. — Le patriarche est
président de jure du concile, mais il n’en reste pas moins son
organe; il agit conformément aux lois et aux prescriptions du
concile. Il est en méme temps président du synode; il méne
les affaires courantes de I'Eglise, de concert avec le synode.
C’est le patriarche qui sert d'intermédiaire entre !'Eglise et
I'Empereur. Il confirme les évéques dans leur dignité épisco-
pale. Il donne son consentement & la convocation des conciles
locaux. Il accepte les plaintes contre les évéques et leur
donne cours. Il est le premier entre les évéques de I'Eglise
de Russie. Il peut adresser des épitres a toute I'Eglise. 1l ne
peut étre jugé que par 'assemblée des évéques de Russie.

Toutes les décisions de la commission seront, comme il a
été dit, soumises au St.Synode, qui avec son «avis» les por-
tera 4 la connaissance du concile.

A. KIREEFF.
(A continuer.)




	Le prochain concile de l'Église orthodoxe de Russie [suite]

