
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Quinet et l'ancien-catholicisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 681

QUINET ET L'ANCIEN-CATHOLICISME.

Quinet a certainement entendu parler de l'ancien-catholicisme,

mais il ne l'a pas connu dans sa forme concrète. Mort
à Versailles le 27 mars 1875, il a passé les dernières années
de sa vie, l'esprit absorbé par le deuil de la patrie et par la
recherche des solutions politiques que le parti libéral
poursuivait avec tant d'efforts. D'ailleurs, à cette époque, l'ancien-
catholicisme s'appelait, en France, le Kulturkampf et
n'apparaissait, même aux meilleurs esprits, que comme une chose
allemande et bismarkienne. Il fallait du courage pour
soutenir que c'était une autre chose, chose que tout Français,
fidèle aux traditions nationales et religieuses de son pays,
devait aimer et défendre. Quinet n'eut pas le temps d'entrer dans
cet ordre d'idées. Néanmoins il en eut l'instinct, assez pour
qu'on puisse rapprocher son âme de l'âme ancienne-catholique

et dire que, s'il ne fut pas pour les anciens-catholiques
un ancêtre, il fut du moins un ami. Voici dans quel sens.

Il y a trois choses dans l'ancien-catholicisme : l'émancipation

du joug de Rome, l'affirmation du catholicisme ancien,
le travail de réforme religieuse et ecclésiastique comme
résultat de cette émancipation et de cette affirmation. Or, à ce

triple point de vue, il est aisé de trouver clans les œuvres de

Quinet des éléments précieux, surtout en ce qui concerne la
lutte contre Rome. Il a été lui-même, religieusement et
catholiquement, un lutteur contre la papauté, et s'il eût vécu plus
longtemps, il eût certainement favorisé le mouvement
d'émancipation inauguré par l'ancien-catholicisme. Comme chrétien
et comme réformateur religieux, il a été rempli de parfaites
intentions ; mais ses connaissances théologiques n'étaient ni
assez précises, ni assez fermes, pour donner à sa pensée la

clarté, l'exactitude et la certitude nécessaires ; il a émis plus
d'un jugement erroné. Néanmoins il a exprimé aussi de grandes



— 682 —

vérités, et ce sont ces vérités qu'il serait aisé de recueillir,
de grouper, de remettre en lumière. Peut-être feraient-elle^
aujourd'hui plus d'impression qu'elles n'en ont fait lorsqu'elles
ont été écrites pour la première fois : car, il faut le reconnaître

avec son biographe M. Albert Valès, « il eut le
désavantage de ne pas arriver à son heure, et de dénoncer le
péril clérical à un moment où les républicains refusaient
systématiquement d'y croire ».

Quoi qu'il en soit, il fut de ceux qui protestèrent avec
clairvoyance et énergie contre l'expédition de Rome. Il la
combattit à la tribune dès novembre 1848 ; et en 1849, il en
signala l'hypocrisie et les dangers dans une brochure
virulente, la Croisade contre la République romaine.

Dans son Spartacus ou les Esclaves (1853), il stigmatisa
la servilité qui dort au fond de l'âme populaire et qui se
manifeste parfois jusqu'au milieu des révolutions. Les anciens-
catholiques n'ont que trop constaté, eux aussi, cette servilité
des consciences dans les masses qu'aveuglent les superstitions
romaines et que paralyse l'indifférentisme.

En 1856 parut la Lettre sur la situation religieuse et
morale de l'Europe. Eugène Sue ayant signalé l'incompatibilité

de l'organisation catholique-romaine avec le progrès libéral

et démocratique, Quinet reprit cette thèse avec plus de

largeur. En 1857, il insista sur cette grave question et donna
sa Révolution religieuse au XIXe siècle, qui parut d'abord
comme introduction aux œuvres de Marnix de Sainte-Alde-
gonde. Il y démontra que le catholicisme romain est
essentiellement destructeur de la liberté, et il invita tous les
catholiques qui répudiaient les principes romanistes à sortir
officiellement de l'Eglise romaine et à adhérer à la forme
religieuse la plus voisine de leurs convictions. Evidemment, s'il
eût connu la forme ancienne-catholique, il l'eût recommandée.
Fils d'une protestante, il ne pouvait que favoriser la forme
protestante chez ceux qui la trouvaient à leur convenance.

En 1863. il montra, dans Pologne et Rome, l'influence
néfaste que Rome exerça sur la Pologne.

En 1867, au congrès de la paix tenu à Genève, il
prononça un rude discours sur la Mort de la conscience humaine;
mais en 1869, au congrès de Lausanne, il se félicita de la
Renaissance de la conscience.



— 683 —

En 1870, il publia la Création, et en 1874 l'Esprit
nouveau, deux œuvres importantes, qui méritent d'être étudiées
de près.

Quinet a dit à chacun : « Sois une conscience. » Or, c'est
pour être fidèles à leur conscience que les anciens-catholiques
se sont émancipés de la papauté.

Il a dit : « Ce que j'ai aimé, je l'ai trouvé chaque jour
plus aimable. » La cause que nous avons aimée, nous la trouvons

aussi chaque jour plus aimable, plus belle, plus
grandiose, plus divine.

Il a dit : « L'âme est la récompense de l'âme et on finit
par être protégé de tout ce qu'il y a de fort sur la terre, tant
qu'on reste ce qu'on doit être. » Cette parole, nous la
comprenons aussi et nous la pratiquons.

Il a dit aux libres penseurs qui veulent bien une
religion pour le peuple, mais non pour eux, qui sont trop éclairés

pour s'abaisser à ces ténèbres il leur a dit : «Nous-même,
nous sommes peuple, et ce qui nous distingue de vous, c'est

que nous ne prétendons pas être autre chose. Si nous pénétrons

dans la tradition de l'Eglise, si les difficultés ne nous
arrêtent pas, si nous ouvrons les livres saints avec un esprit
de recherche, ce n'est pas pour l'amusement de notre intelligence

Non, c'est précisément parce que nous sommes
peuple de cœur et d'âme, et que nous voulons, non pas seulement

une formule pour nous y ensevelir, mais comme lui, une
vie, une réalité, une vérité active pour nous renouveler. Dites,
si cela vous plaît, que nous avons l'imbecillite du peuple, que
nous croyons encore avec lui à la possibilité de quelque chose
de grand, de nouveau, de puissant, de pur, sous le soleil.
Nous ne nous en défendons pas. Dites encore que notre
méthode ne ressemble en rien à celle de l'école, que notre
langage n'est pas celui des formules, que nous faisons déchoir la
philosophie en la faisant parler comme tout le monde ; nous
vous en remercierons. Nous frappons à la porte de l'Eglise,
pour que ce que l'on appelle avec indignité le Dieu du peuple
ne reste pas immobile sur sa croix de bois, mais qu'il se
réveille dans le dogme, qu'il grandisse dans les cœurs, qu'il
ne se laisse pas dépasser par le Dieu des riches et des

philosophes ; et nous faisons cela pour que l'antique égalité ne
soit pas atteinte dans sa racine. » — Certes, voilà une décla-



— 684 —

ration courageuse, à laquelle les anciens-catholiques applaudissent

de grand cœur.
Il a dit : » Je demanderais encore la réforme de la

réforme, c'est-à-dire le renouvellement non seulement des choses,
mais de l'homme intérieur, de l'esprit, de l'Eglise vivante. »

—•¦ Parfait
Il a dit : « Rome papale est devenue le ciment de tout ce

qui reste de servitude sur la terre. > Et il part de là pour
s'élever contre tous ces pseudo-libéraux qui, au nom de la
liberté, laissent Rome étouffer la liberté. <¦ La liberté, dit-il,
est-ce le droit et le pouvoir de détruire aisément et impunément

la liberté » Et il insiste pour montrer à ces
pseudolibéraux combien ils se trompent, quand, décidés à mettre fin
au moyenâgisme et à l'ultramontanisme, ils croient qu'ils
arriveront à ce résultat lentement, graduellement, par l'autorité
de l'éducation seule. » C'est là, dit-il, un cercle vicieux dont
ils ne se rendent pas compte. Et la démonstration suit,
évidente, péremptoire.

TI a dit encore : « Au fond, pour réformer une religion,
la première chose est d'y croire. > — C'est ce que les
anciens-catholiques répètent avec le Psalmiste : Creclidi, propter

quod locutus sum.
Que d'autres paroles tombées de la plume de ce grand

cœur, ne pourrions-nous pas faire nôtres, tant l'esprit entre
lui et nous était le même, malgré la diversité des objets
auxquels il était appliqué de part et d'autre Voici d'autres
passages qu'on ne peut lire qu'avec profit, pour peu qu'on se

préoccupe de la question religieuse et ecclésiastique.
Il faut lire en particulier son volume sur les Jésuites et

sur l'ultramontanisme : comment il caractérise le concile cle

Trente, concile où la majorité italienne étouffa les évêques
des autres Eglises particulières. En face de cette domination
absolue de l'esprit italien, dit Quinet, les ambassadeurs français

se retirent du concile à Venise ; ils sont approuvés par
leur gouvernement, et plus tard par le tiers état de 1614. Avec
une fierté d'hidalgos, les évêques espagnols crient à l'usurpation.

Ils sont près de dire au pape ce que les cortes disaient
au roi : Nous qui valons autant que vous. Mais l'anathème
les interrompt: Qu'ils sortent, exeant reprend la majorité
des prélats italiens. Le jésuite Laynez devient l'âme du con-



— 685 -

eile ; la réaction contre le Nord dominant toute autre pensée,
l'organisation de l'Eglise prend une forme nouvelle. Au
moyen âge, Grégoire VII, Boniface VIII, Innocent III s'étaient
attribué l'autorité suprême ; c'était en eux-mêmes, dans leurs
caractères personnels, qu'ils puisaient cette force ; et tout le
XVe siècle montra, par les révoltes des conciles, que cette
condition n'était pas devenue la loi de l'Eglise- » Contre ce
catholicisme nouveau, les catholiques anciens résistent. Rome
biaise, se tait, feint d'ignorer la résistance, administre comme
si sa doctrine était partout acceptée ; les gallicans maintiennent
la leur. Rome fulmine de temps en temps contre eux ; ils la
laissent fulminer, et continuent leur enseignement. C'est clans

cet état de choses, d'une diplomatie jésuitique, que l'on arrive
au concile du Vatican et à la protestation ouverte des anciens-
catholiques.

A propos de Galilée, Quinet, après avoir indiqué l'œuvre
du grand astronome, dit : >< C'était donc véritablement et
nécessairement une forme nouvelle que Galilée imposait au
dogme (romain). Voyez dès lors la question qui va surgir. D'un
côté est le livre des canons ecclésiastiques et des décrets du
saint-siège ; cle l'autre, le livre de l'univers et des lois
éternelles de la géométrie. Ces deux livres se repoussent, ils
semblent se détruire réciproquement. Lequel cédera à l'autorité

de l'autre L'univers tout entier avec sa géométrie
inexorable reculera-t-il devant un mot, peut-être mal écrit,
mal interprété, mais adopté par le saint-siège Voilà le
problème qui se pose pour la première fois nettement dans le
monde : c'est le divorce de l'Eglise et de la science. » —
Evidemment Quinet, dans cette dernière assertion, parle de

l'Eglise de Rome et du pape. L'Eglise universelle n'a pas eu
à se prononcer sur ces questions scientifiques, qui échappent
à sa compétence et à sa mission. Mais la papauté, qui s'adjuge

orgueilleusement le monopole de la science, se sépare de
la science. C'est aussi ce que les anciens-catholiques
reprochent à la papauté, coupable de fausser l'histoire ainsi que
la science.

Quinet a idéalisé Voltaire, en ce sens qu'oubliant ses
défauts et ses fautes, il n'a fait ressortir que ses qualités et ses
bonnes œuvres. Mais, en cela même, Quinet a glorifié l'esprit
chrétien contre l'esprit romaniste. Ce n'est plus à l'Eglise de



— 686 —

St. Pierre qu'il en veut, c'est à celle dont les portes < se sont
ouvertes pour les Borgia ». « Voltaire, dit-il, emploie toutes
ses facultés radieuses à renverser les barrières des Eglises
particulières ; mais il y a chez lui un autre homme ; plein de

ferveur, celui-ci établit sur les ruines l'orthodoxie du sens
commun Il fait du droit chrétien le droit commun de
l'humanité. Avant lui, on se disait universel ; et cette universalité
s'arrêtait au seuil d'une communion, d'une Eglise particulière;
quiconque n'en faisait pas partie était hors la loi évangélique;
Voltaire enveloppe la terre entière dans le droit de l'Evangile

» — Donc Quinet n'aurait pu qu'applaudir aux efforts
des anciens-catholiques pour rétablir l'union des Eglises sur
le terrain de l'Evangile et de l'Eglise primitive.

C'est contre les ultramontains de France que Quinet
s'élève, lorsqu'il voit ces prétendus patriotes s'insurger contre
tout ce que la France fait pour se libérer de l'ignorance. C'est
contre eux qu'il s'écrie, lui vrai patriote et vrai chrétien :

« Qu'est-ce donc que ce prodige d'une Eglise qui se dit nationale

(lire patriote) et qui toujours se glorifie de ce qui nous
désespère, et se désespère de ce qui nous glorifie Si nous
périssons, elle s'élève ; si nous nous élevons, elle périt. >

Quinet résume ainsi les traits principaux qu'il voit dans
l'épopée du Dante, qu'il appelle l'épopée du peuple italien :

« le sentiment continu de la mort sociale d'un monde ; le fond
des dogmes de l'Eglise interprétés avec une liberté suprême ;
une tendance à l'universalité religieuse, qui va jusqu'à
embrasser le paganisme lui-même dans la loi de l'Evangile éternel

; le saint-siège faillible comme pouvoir spirituel, répudié,

maudit comme pouvoir temporel ; un immense effort pour
briser la tombe du moyen âge et entrer en possession de

l'avenir ; la sanctification de la philosophie ; l'Eglise
rajeunie, démocratique, d'Arnauld de Bresce, de Joachim de

Flore, de Savonarole, plutôt que l'Eglise immobile de

Grégoire VII et du concile de Trente ; la vie nouvelle en toutes
choses, c'est-à-dire l'opposé de cet idéal de dictature
religieuse et intellectuelle, qui, depuis trois siècles, s'obstine
à enchaîner l'humanité à l'ancien homme ». — Cet idéal de

Dante, de Quinet, est aussi le nôtre.
Dans les Révolutions d'Italie, Quinet reproche à la

France et à l'Italie leur inintelligence de la liberté politique,



— 687 —

et il l'explique par leur asservissement au joug de Rome :

car l'inintelligence en matière de religion entraîne l'inintelligence

en matière politique. « Qu'importe, dit-il, la liberté
d'écrire à qui ne sait pas lire la liberté de penser à qui ne
peut penser sans hérésie la liberté de conscience à qui n'a
pas l'idée d'examiner et de délibérer Toutes ces prétendues
conquêtes de l'homme moderne ne seront jamais que rêveries
et vanités auprès des peuples serfs du grand prêtre romain.
— Très vrai.

Dans l'Enseignement du peuple, Quinet montre très bien
quel est le catholicisme qu'il attaque : celui qui, dit-il, « se

replie sur le jésuitisme », comme le jésuitisme se replie sur
l'absolutisme. Or ce catholicisme n'est pas le vrai.

Tout en considérant le protestantisme comme « appartenant

au monde moderne », Quinet écrit : « Mais qui songe
néanmoins à convertir la France au protestantisme? Personne,
il n'est donc aucun des cultes officiels (en France) qui puisse
devenir l'âme, la doctrine, le principe enseignant de la
société. »

Les ultramontains fanatiques considèrent les anciens-catholiques

comme des excommuniés, des bannis. C'est le cas
de leur répliquer par ces nobles paroles de Quinet, dans son
Livre de l'exilé: «Béni soit l'exil! Qui m'eût enseigné ses

bienfaits, si je ne les eusse éprouvés En me mettant hors
des lois de protection qui sont faites pour tous, il m'apprend
à chercher mon appui là où l'homme ne peut m'atteindre
En me refusant l'abri, le toit, le foyer, il m'apprend à bâtir
ailleurs la maison de mon âme. On nous a mis au ban de
l'espèce humaine. J'accepte de grand cœur Les hommes, en
me confinant hors des relations humaines, m'ont affranchi.
Ils ont retranché de ma vie tout ce qui était artificiel ; ils
m'ont rendu à la liberté première Les fausses affections
sont tombées, tous les masques ont disparu ; rien ne reste que
ce qui est bâti sur le roc. Oh quel bienfait j'ai reçu »

Les anciens-catholiques, qui ont refusé de se soumettre
au prétendu décret de l'infaillibilité et de l'omnipotence du
pape, reliront avec joie et fierté la superbe lettre de Quinet à
Carnot, du 9 décembre 1857, lettre dans laquelle il s'élève
énergiquement contre le serment que les députés devaient
prêter à l'empereur : « Vous Carnot, prêter serment Non,



— 688 —

cela n'est pas possible Il y a des choses qui crient et qui
sont plus fortes que toutes les argumentations Ce serment,
il abolit, il lave devant les masses le crime de Décembre
Voilà pourquoi j'exècre l'idée de ce serment. Je répète que
c'est par-dessus tout cela une duperie ; car il ôte toute force
au parti républicain, il lui ôte l'indignation, il lui enlève le
moral. > A la place du crime de Décembre, lire le crime du
18 juillet 1870 ; à la place du parti républicain, lire l'Eglise.

Quinet a combattu les rêveurs qui, pour échapper aux
dogmes romains, attendent qu'« un grand X > découvre un
dogme nouveau qui remplacera tous les anciens, et qui, en

attendant, se croisent les bras et laissent faire Rome. « De
grâce, sortons de ce rêve Nous n'avons pas seulement des
devoirs envers ce que nous appelons l'avenir ; nous avons
premièrement des devoirs envers le présent. Accomplissons
donc ceux-ci et les autres s'y trouveront compris. Car ce n'est
pas l'avenir qui est enchaîné, c'est le présent ; c'est lui qui
souffre et qui crie : c'est vous, c'est moi, c'est nous tous,
hommes qui vivons à cette heure sur la terre. C'est donc avec
ce qui existe aujourd'hui clans le monde que nous devons
travailler à délivrer le monde Pendant que la tyrannie a

trouvé son dogme, dire que vous cherchez le vôtre, c'est
accepter une trêve dans le combat du juste et de l'injuste, un
armistice avec le mal, une capitulation avec le mensonge ;

c'est admettre dans le droit, clans l'esprit humain, dans l'ordre
moral, clans la tradition de la vérité, de la vie, un intérim,
une suspension, un évanouissement de la conscience qui n'a
jamais été, qui ne sera jamais, qui serait la mort même de la

nature humaine. Non point de trêve avec l'injuste
Point de suspension d'armes avec la force oppressive et homicide

¦¦: — Excellent.
Quinet a reproché à la Révolution d'avoir ri de la

religion ultramontaine pour se dispenser de la combattre, et de

l'avoir laissée, par dédain, agir à son gré. « On ne triomphe
pas de ces choses par un triomphe oblique Avec Camille
Desmoulins, la Révolution accordait le semblant, l'extérieur,
les mots à la religion du moyen âge, et cela suffisait à cette

religion. Car elle savait qu'avec les mots elle regagnerait les

idées, avec le semblant la réalité, avec le dehors le fond même
de l'homme ; elle vivait depuis des siècles sur l'apparence ;



— 689 —

tous s'entendaient pour la lui laisser. Que lui fallait-il davantage

?» — Quelle faiblesse et quelle inintelligence dans ces
rieurs pseudo-libéraux

Lorsque Quinet examine les causes qui ont empêché les
Français de réformer leur religion, il en signale plusieurs qui
peuvent paraître erronées, mais, en tout cas, il exprime
plusieurs vérités qu'il importe de rappeler. « Tout homme qui
vient au monde chez nous, dit-il, porte le sceau de la tradition

latine. Nous naissons serfs de Rome L'incapacité de

nous affranchir, nous la partageons avec l'Espagne, l'Italie et

presque toute la race latine Nous éprouvons une sorte de

répugnance et d'horreur pour toutes les nouveautés qui, dans
l'ordre spirituel, ont servi à émanciper les autres. » — Cette
dernière pensée est très juste. Quinet ne dit pas que les Français

ont horreur de toutes les nouveautés. Loin de là. Les
nouveautés frivoles, abracadabrantes, révoltantes, comme
l'infaillibilité et l'omnipotence d'un homme, une médaille nouvelle,
etc., celles-là ont toujours des partisans. Quinet ne parle que
de celles qui seraient utiles, fécondes et qui « ont servi à

émanciper les autres » ; celles-là, on les repousse « Nous
aimons mieux nous ensevelir vivants dans le passé, plutôt que
d'admettre les réformes qui se sont produites dans la religion
des peuples voisins Nous obéirons, parce que nous avons
obéi. Nous assisterons à telle cérémonie, parce que c'est la
coutume. Nous ferons dans l'occasion tel signe, tel geste,
parce que d'autres les ont faits avant nous A cela se

joignent des préjugés qui nous sont propres Nous
dédaignons le commencement des choses Ajoutons que nous
n'envisageons guère la religion que comme un frein pour le
grand nombre. Réduite à ces termes, nous la trouvons d'autant

plus excellente que nous avons cessé d'y croire ; et il
nous paraît admirable que le peuple soit enchaîné par des

croyances dont nous sommes affranchis, et qu'il porte un joug
que nous ne saurions accepter pour nous Si nous nous
réformions, il faudrait que nous devinssions assez religieux pour
prendre au sérieux le culte régénéré Oh qu'il nous
convient bien mieux de garder une vieille forme de religion, pour
la railler à demi-mot, pendant que la foule l'adore
Certains amis de la liberté prétextent qu'ils ne peuvent admettre
la diversité des sectes religieuses, parce qu'elles sont une

Revue intern, de Théologie. Heft 6ö, 1906. 45



— 690 —

cause de trouble dans l'Etat. Comment ne voient-ils pas que
ce langage n'a de valeur que dans la bouche de leurs adversaires

Il est risible, disent encore quelques amis de la
liberté, de supposer que la France puisse changer de religion.
Ce serait supposer que la religion est prise au sérieux ; et,
entre nous, nous avons trop d'esprit pour cela. Ne pourrait-on
pas leur répondre : Vous avez raison de prendre tant de souci
du ridicule ; cela semble être le fondement de votre profession

de foi. Mais si c'est là votre grande affaire, ne craignez-
vous pas, à la fin, qu'il n'y ait quelque ridicule à prendre
partout en main la défense de tous les droits et à ne pouvoir
en établir aucun parmi vous, à convoiter ardemment la liberté
et à embrasser assidûment la servitude Ne craignez-vous
pas que cela aussi puisse prêter à rire au monde »

Je m'arrête : car je n'ai voulu qu'indiquer la pensée et
les préoccupations de ce grand et noble cœur. Ce sont toutes
ses œuvres qu'il faut lire et méditer L).

E. Michaud.

') Elles ont été éditées en très grande partie, chez Hachette, par M"1 Quinet.
Les lecteurs qui ne pourraient étudier ces 30 volumes, consulteront avec fruit le
volume publié, à cette même librairie, sous le titre: Edgar Quinet, Extraits de ses

œuvres (à l'occasion du centenaire de sa naissance, 17 février 1903). Plus on lira
sérieusement Quinet, moins on sera de l'avis de M. E. Faguet, qui, dans son volume
sur L'anticléricalisme, parlant du « rêve du doux Edgar Quinet », l'accuse de n'« avoir
jamais rien vu nutre chose en politique et dans toute l'histoire moderne que le
catholicisme à exterminer par tous les mêmes moyens que le christianisme vainqueur avait

employés pour exterminer la religion payenne». M. Faguet, qui ne fonde son
accusation sur aucun texte, se borne très commodément à la faire suivre de cette simple
réflexion: «Cette politique est d'une grande simplicité, encore qu'elle ne soit pas
évangélique > (p. 323). Dans cette même page, M. F. joue au prophète sur « le
stade anticlérical qui reste devant nous». Je crains bien que le prophète n'ait pas
mieux vu l'avenir que l'historien n'a vu le passé. On ne fait pas de l'histoire avec de

l'ironie.


	Quinet et l'ancien-catholicisme

