Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Quinet et I'ancien-catholicisme
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUINET ET L'ANCIEN-CATHOLICISME.

Quinet a certainement entendu parler de 1'ancien-catho-
licisme, mais il ne I'a pas connu dans sa forme concrete. Mort
a Versailles le 27 mars 1875, il a passé les dernieres années
de sa vie, I'esprit absorbé par le deuil de la patrie et par la
recherche des solutions politiques que le parti libéral pour-
suivait avec tant d’efforts. D’ailleurs, a cette époque, I’ancien-
catholicisme s’appelait, en France, le Kulturkampf et n’appa-
raissait, méme aux meilleurs esprits, que comme une chose
allemande et bismarkienne. Il fallait du courage pour sou-
tenir que c’était une autre chose, chose que tout Irancais,
fidele aux traditions nationales et religieuses de son pays, de-
vait aimer et défendre. Quinet n’eut pas le temps d’entrer dans
cet ordre d’idées. Néanmoins il en eut l'instinct, assez pour
qu'on puisse rapprocher son ame de l'ame ancienne-catho-
lique et dire que, s’il ne fut pas pour les anciens-catholiques
un ancétre, il fut du moins un ami. Voici dans quel sens.

11 y a trois choses dans l'ancien-catholicisme : 1'émanci-
pation du joug de Rome, l'affirmation du catholicisme ancien,
le travail de réforme religieuse et ecclésiastique comme v¢-
sultat de cette ¢mancipation et de cette alfirmation. Or, a ce
triple point de vue, il est aisé de trouver dans les ceuvres de
Quinet des éléments précieux, surtout en ce qui concerne la
lutte contre Rome. I1 a été lui-méme, religieusement et catho-
liquement, un lutteur contre la papauté, et s'il eat vécu plus
longtemps, il elt certainement favorisé le mouvement d’¢man-
cipation inauguré par l'ancien-catholicisme. Comme chrétien
et comme réformateur religieux, il a ¢té rempli de parfaites
intentions ; mais ses connaissances théologiques n’étaient ni
assez précises, ni assez fermes, pour donner a sa pensce la
clarté, I’exactitude et la certitude nécessaires; il a émis plus
d’'un jugement erroné. Néanmoins il a exprimé aussi de grandes



— 682 —

vérités, et ce sont ces vérités qu’il serait aisé de recueillir,
de grouper, de remettre en lumiere. Peut-étre feraient-elles
aujourd’hui plus d’impression qu’elles n’en ont fait lorsqu’elles
ont été écrites pour la premiére fois: car, il faut le recon-
naitre avec son biographe M. Albert Vales, «il eut le dés-
avantage de ne pas arriver a son heure, et de dénoncer le
péril clérical a un moment ot les républicains refusaient sys-
tématiquement d’'y croire ».

Quoi qu'il en soit, il fut de ceux qui protestérent avec
clairvoyance et énergie contre l'expédition de Rome. 11 la
combattit & la tribune dés novembre 1848 ; et en 1849, il en
signala 1'hypocrisie et les dangers dans une brochure viru-
lente, la Croisade contre la République romaine.

Dans son Spartacus ou les Esclaves (1853), il stigmatisa
la servilit¢ qui dort au fond de ’ame populaire et qui se ma-
nifeste parfois jusqu’au milieu des révolutions. Les anciens-
catholiques n’ont que trop constaté, eux aussi, cette servilité
des consciences dans les masses qu'aveuglent les superstitions
romaines et que paralyse l'indifférentisme.

En 1856 parut la Lettre sur la situation religieuse et
morale de 1l’Europe. Eugéne Sue ayant signalé 1’incompati-
bilit¢ de 1'organisation catholique-romaine avec le progrés libé-
ral et démocratique, Quinet reprit cette these avec plus de
largeur. En 1857, il insista sur cette grave guestion et donna
sa Révolution religieuse au XIXe siécle, qui parut d’abord
comme introduction aux ceuvres de Marnix de Sainte-Alde-
gonde. Il y démontra que le catholicisme romain est essen-
tiellement destructeur de la liberté, et il invita tous les catho-
liques qui répudiaient les principes romanistes a sortir offi-
ciellement de 1’Eglise romaine et a adhérer a la forme reli-
vieuse la plus voisine de leurs convictions. Evidemment, s'il
ett connu la forme ancienne-catholique, il 1'eit recommandée.
FFils d’une protestante, il ne pouvait que favoriser la forme
protestante chez ceux qui la trouvaient a leur convenance.

En 1863, il montra, dans Pologne et Rome, l'influence
néfaste que Rome exerca sur la Pologne.

En 1867, au congrés de la paix tenu a Genéve, il pro-
nonca un rude discours sur la Mort de la conscience humaine;
mais en 1869, au congrés de Lausanne, il se félicita de la Re-
naissance de la conscience.



— 683 —

En 1870, il publia la Création, et en 1874 [’Esprit nou-
veau, deux ceuvres importantes, qui méritent d’étre étudiées
de pres.

Quinet a dit & chacun: « Sois une conscience. » Or, c’est
pour étre fideles a leur conscience que les anciens-catholiques
se sont émancipés de la papauté.

11 a dit: « Ce que jai aimé, je l'ai trouvé chaque jour
plus aimable. » La cause que nous avons aimée, nous la trou-
vons aussi chaque jour plus aimable, plus belle, plus gran-
diose, plus divine.

Il a dit: « L’ame est la récompense de l'ame et on finit
par étre protégé de tout ce qu'il y a de fort sur la terre, tant
qu'on reste ce quon doit étre. » Cette parole, nous la com-
prenons aussi et nous la pratiquons.

Il a dit aux libres penseurs qui veulent bien une reli-
gion pour le peuple, mais non pour eux, qui sont trop éclai-
rés pour s’abaisser a ces ténébres! il leur a dit: «Nous-méme,
nous sommes peuple, et ce qui nous distingue de vous, c’est
que nous ne prétendons pas étre autre chose. Si nous péné-
trons dans la tradition de 1'Eglise, si les difficultés ne nous
arrétent pas, si nous ouvrons les livres saints avec un esprit
de recherche, ce n’est pas pour 'amusement de notre intelli-
gence ... Non, cC'est précisément parce que nous sommes
peuple de coeur et d’ame, et que nous voulons, non pas seule-
ment une formule pour nous y ensevelir, mais comme lui, une
vie, une réalité, une vérité active pour nous renouveler. Dites,
si cela vous plait, que nous avons 'imbécillité du peuple, que
nous croyons encore avec lui a la possibilité¢ de quelque chose
de grand, de nouveau, de puissant, de pur, sous le soleil.
Nous ne nous en défendons pas. Dites encore que notre mé-
thode ne ressemble en rien a celle de I’école, que notre lan-
gage n'est pas celui des formules, que nous faisons déchoir la
philosophie en la faisant parler comme tout le monde; nous
vous en remercierons ... Nous frappons & la porte de I'Eglise,
pour que ce que l'on appelle avec indignité le Dieu du peuple
ne reste pas immobile sur sa croix de bois, mais qu’il se ré-
veille dans le dogme, qu'il grandisse dans les ceurs, qu’il
ne se laisse pas dépasser par le Dieu des riches et des phi-
losophes ; et nous faisons cela pour que [’antique égalité ne
soit pas atteinte dans sa racine. » — Certes, voila une décla-



s BBE ==

ration courageuse, a laquelle les anciens-catholiques applau-
dissent de grand ceceur.

Il a dit: « Je demanderais encore la réforme de la ré-
forme, c’'est-a-dire le renouvellement non seulement des choses,
mais de 'homme intérieur, de VUesprit, de 1'Eglise vivante. »
—- Parfait !

II a dit: « Rome papale est devenue le ciment de tout ce
qui reste de servitude sur la terre. » Et il part de la pour
s’élever contre tous ces pseudo-libéraux qui, au nom de la
liberté, laissent Rome étouffer la liberté. « La liberté, dit-il,
est-ce le droit et le pouvoir de détruire aisément et impunc-
ment la libert¢ ? » Et il insiste pour montrer a ces pseudo-
libéraux combien ils se trompent, quand, décidés a meitre iin
au moyenagisme et a l'ultramontanisme, ils croient qu’ils ar-
riveront a ce résultat lentement, graduellement, par 1'autorité
de I'éducation seule. « C’est 1a, dit-il, un cercle vicieux dont
ils ne se rendent pas compte. » Et la démonstration suit, ¢vi-
dente, péremptoire.

Il a dit encore: « Au fond, pour réformer une religion,
la premiére chose est d'y croire. » — C'est ce que les an-
ciens-catholiques répeéetent avec le Psalmiste : Credidi, prop-
ter quod locutus sum.

Que d’autres paroles tombées de la plume de ce grand
cceur, ne poutrions-nous pas faire nétres, tant Uesprit entre
lui et nous était le méme, malgré la diversit¢ des objets aux-
quels il était appliqué de part et dautre! Voici d'autres
passages qu'on ne peut lire qu’avec profit, pour peu qu'on se
préoccupe de la question religieuse et ecclésiastique.

[l faut lire en particulier son volume sur les Jésuites et
sur ['ultramontanisme : comment il caractérise le concile de
Trente, concile ou la majorité italienne étoulfa les éveéques
des autres Eglises particulieres. En face de cette domination
absolue de 1'esprit italien, dit Quinet, « les ambassadeurs fran-
cais se retirent du concile a Venise; 1ils sont approuves par
leur gouvernement, et plus tard par le tiers état de 1614. Avec
une fierté d’hidalgos, les évéques espagnols crient a l'usur-
pation. Ils sont prés de dire au pape ce que les cortes disaient
au 10i: Nous qui valons autant que wvous. Mais 'anatheme
les interrompt: Qu’ils sortent, exeant! reprend la majorité
des prélats italiens. Le jésuite Laynez devient I'ame du con-



— 685 -

cile ; la réaction contre le Nord dominant toute autre pensée,
l'organisation de 1'Eglise prend wune forme mnouvelle. Au
moven age, Grégoire VII, Boniface VIII, Innocent III s’étaient
attribué 'autorit¢ supréme ; c’était en eux-mémes, dans leurs
caractéres personnels, qu’ils puisaient cette force; et tout le
XVe siecle montra, par les révoltes des conciles, que cette
condition n’était pas devenue la loi de l'Eglise. » Contre ce
catholicisme nouveau, les catholiques anciens résistent. Rome
biaise, se tait, feint d’ignorer la résistance, administre comme
si sa doctrine était partout acceptée; lesgallicans maintiennent
la, leur. Rome fulmine de temps en temps contre eux; ils la
laissent fulminer, et continuent leur enseignement. C’est dans
cet ¢tat de choses, d’'une diplomatie jésuitique, que l'on arrive
au concile du Vatican et a la protestation ouverte des anciens-
catholiques.

A propos de Galilée, Quinet, aprés avoir indiqué I'ceuvre
du grand astronome, dit: « C’était donc véritablement et né-
cessairement une forme nouvelle que Galilée imposait au
dogme (romain). Voyez dés lors la question qui va surgir. D’un
coté est le livre des canons ecclésiastiques et des décrets du
saint-sie¢ge ; de l'autre, le livre de l'univers et des lois éter-
nelles de la géométrie. Ces deux livres se repoussent, ils
sembient se dc¢truire réciproquement. Lequel cédera a 1'auto-
rit¢ de lautre ? ... L’univers tout entier avec sa géométrie
inexorable reculera-t-il devant un mot, peut-étre mal écrit,
mal interprété, mais adopté par le saint-siege ? Voila le pro-
bleme qui se pose pour la premiére fois nettement dans lc¢
monde : c’est le divorce de 1’Eglise et de la science. » —
Evidemment Quinet, dans cette derniére assertion, parle de
I'Eglise de Rome et du pape. L’Eglise universelle n'a pas eu
a se prononcer sur ces questions scientifiques, qui échappent
a sa compétence et a sa mission. Mais la papauté, qui s’ad-
juge orgueilleusement le monopole de la science, se sépare de
la science. C’est aussi ce que les anciens-catholiques re-
prochent a la papauté, coupable de fausser 1'histoire ainsi que
la science.

Quinet a idéalisé Voltaire, en ce sens qu’oubliant ses dé-
fauts et ses fautes, il n’a fait ressortir que ses qualités et ses
bonnes ceuvres. Mais, en cela méme, Quinet a glorifié 1'esprit
chrétien contre l'esprit romaniste. Ce n’est plus a I'Eglise de



— 686 —

St. Pierre qu'il en veut, c’est a celle dont les portes « se sont
ouvertes pour les Borgia ». « Voltaire, dit-il, emploie toutes
ses facultés railleuses & renverser les barrieres des Eglises
particuliéres ; mais il y a chez lui un autre homme ; plein de
ferveur, celui-ci établit sur les ruines l'orthodoxie du sens
commun . . . Il fait du droit chrétien le droit commun de !'hu-
manité. Avant lui, on se disait universel ; et cette universalité¢
s’arrétait au seuil d'une communion, d’une Eglise particuliére;
quiconque n’en faisait pas partie était hors la loi évangélique
Voltaire enveloppe la terre entiére dans le droit de 1'Evan-
gile! » — Donc Quinet n’aurait pu qu’applaudir aux efforts
des anciens-catholiques pour rétablir I'union des Eglises sur
le terrain de I’Evangile et de I'Eglise primitive.

C’est contre les ultramontains de France que Quinet
s'éleve, lorsqu’il voit ces prétendus patriotes s'insurger contre
tout ce que la France fait pour se libérer de l'ignorance. C’est
contre eux qu'il s’écrie, lui vrai patriote et vrai chrétien :
« Qu’est-ce donc que ce prodige d’une Eglise qui se dit natio-
nale (lire patriote) et qui toujours se glorifie de ce qui nous
désespere, et se désespére de ce qui nous glorifie ? Si nous
périssons, elle s’éleve ; sl nous nous élevons, elle périt. »

Quinet résume ainsi les traits principaux qu’il voit dans
I'épopée du Dante, qu’il appelle 1'épopée du peuple italien :
« le sentiment continu de la mort sociale d’un monde ; le fond
des dogmes de 1’Eglise interprétés avec une liberté supréme;
une tendance & l'universalité religieuse, qui va jusqu’a em-
brasser le paganisme lui-méme dans la loi de 1'Evangile éter-
nel ; le saint-siége faillible comme pouvoir spirituel, répu-
di¢, maudit comme pouvoir temporel ; un immense effort pour
briser la tombe du moyen dge et entrer en possession de
D’avenir ;. . . la sanctification de la philosophie; ... [’Eglise
rajeunie, démocratique, d’Arnauld de Bresce, de Joachim de
Flore, de Savonarole, plutét que 1’Eglise immobile de Gré-
goire VII et du concile de Trente; la vie nouvelle en toutes
choses, C’est-a-dire l’opposé de cet idéal de dictature reli-
gieuse et intellectuelle, qui, depuis trois siécles, s’obstine
@ enchainer l’humanité o ’ancien homme ». — Cet idéal de
Dante, de Quinet, est aussi le notre.

Dans les Révolutions d’Italie, Quinet reproche a Ila
France et a 1’Italie leur inintelligence de la liberté politique,



— 687 —

et il 'explique par leur asservissement au joug de Rome :
car l'inintelligence en matiére de religion entraine I'inintelli-
gence en matiére politique. « Qu’importe, dit-il, la liberté
d’écrire 4 qui ne sait pas lire ? la liberté de penser a qui ne
peut penser sans hérésie ? la liberté de conscience a4 qui n'a
pas l'idée d’examiner et de délibérer ? Toutes ces prétendues
conquétes de 'homme moderne ne seront jamais que réveries
et vanités aupreés des peuples serfs du grand prétre romain. »
— Treés vrai.

Dans [’Enseignement du peuple, Quinet montre trés bien
quel est le catholicisme qu’il attaque: celui qui, dit-il, « se
replie sur le jésuitisme », comme le jésuitisme se replie sur
I'absolutisme. Or ce catholicisme n’est pas le vrai.

Tout en considérant le protestantisme comme « appartte-
nant au monde moderne », Quinet écrit: « Mais qui songe
néanmoins a convertir la France au protestantisme? Personne.
11 n'est donc aucun des cultes officiels (en France) qui puisse
devenir I’ame, la doctrine, le principe enseignant de la so-
ciété. »

Les ultramontains fanatiques considérent les anciens-ca-
tholiques comme des excommuniés, des bannis. C’est le cas
de leur répliquer par ces nobles paroles de Quinet, dans son
Livre de lexilé : « Béni soit I'exil! Qui m’elt enseigné ses
bienfaits, si je ne les eusse éprouvés? En me mettant hors
des lois de protection qui sont faites pour tous, il m’apprend
a chercher mon appui 12 ot 'homme ne peut m’atteindre. . .
En me refusant l’abri, le toit, le foyer, il m’apprend a batir
ailleurs la maison de mon ame. On nous a mis au ban de V'es-
péce humaine. J'accepte de grand cceur... Les hommes, en
me confinant hors des relations humaines, m’ont affranchi. . .
Ils ont retranché de ma vie tout ce qui était artificiel ; ils
m’'ont rendu a la liberté premiére... Les fausses affections
sont tombées, tous les masques ont disparu ; rien ne reste que
ce qui est bati sur le roc. Oh! quel bienfait j’ai recu!... >

Les anciens-catholiques, qui ont refusé de se soumettre
au prétendu décret de l'infaillibilité et de 1’omnipotence du
pape, reliront avec joie et fierté la superbe lettre de Quinet a
Carnot, du 9 décembre 1857, lettre dans laquelle il s’éleve
énergiquement contre le serment que les députés devaient
préter a 'empereur : « Vous Carnot, préter serment! Non,



— 688 —

cela n’est pas possible! Il y a des choses qui crient et qui
sont plus fortes que toutes les argumentations. .. Ce serment,
il abolit, il lave devant les masses le crime de Décembre. . .
Voila pourquoi jexécre l'idée de ce serment. Je répete que
c’est par-dessus tout cela une duperie; car il ote toute force
au parti républicain, il lui 6te l'indignation, il lui enléve le
moral. » A la place du crime de Décembre, lire le crime du
18 juillet 1870 ; a la place du parti républicain, lire I'Eglise.

Quinet a combattu les réveurs qui, pour ¢échapper aux
dogmes romains, attendent qu'«un grand X » découvre un
dogme nouveau qui remplacera tous les anciens, et qui, c¢n
attendant, se croisent les bras et laissent faire Rome. « De
grace, sortons de ce réve ... Nous n'avons pas seculement des
devoirs envers ce que nous appelons lavenir; nous avons
premiérement des devoirs envers le présent. Accomplissons
donc ceux-ci et les autres s’y trouveront compris. Car ce n’est
pas lavenir qui est enchainé, c’est le présent; c’est lui qui
souffre et qui crie: c’est vous, c'est moi, c’est nous tous,
hommes qui vivons & cette heure sur la terre. C’est donc avec
ce qui existe aujourd’hui dans le monde que nous devons tra-
vailler a délivrer le monde... Pendant que la tyrannie a
trouvé son dogme, dire que vous cherchez le vbdtre, c’est
accepter une tréve dans le combat du juste et de l'injuste, un
armistice avec le mal, une capitulation avec le mensonge ,
¢’est admettre dans le droit, dans I'esprit humain, dans l'ordre
moral, dans la tradition de la vérité, de la vie, un interim,
une suspension, un évanouissement de la conscience qui n’a
jamais été, qui ne sera jamais, qui serait la mort méme de la
nature humaine. Non! point de tréve avec linjuste!...
Point de suspension d’armes avec la force oppressive et homi-
cide!...» — Excellent.

Quinet a reproché a la Révolution d’avoir ri de la reli-
gion ultramontaine pour se dispenser de la combattre, et de
I'avoir laissée, par dédain, agir & son gré. « On ne triomphe
pas de ces choses par un triomphe oblique ... Avec Camille
Desmoulins, la Révolution accordait le semblant, l’extérieur,
les mots a la religion du moyen age, et cela suffisait a cette
religion. Car elle savait qu’avec les mots elle regagnerait les
idées, avec le semblant la réalité, avec le dehors le fond méme
de I'homme ; elle vivait depuis des siécles sur l'apparence ;



— 689 —

tous s'entendaient pour la lui laisser. Que lui fallait-il davan-
tage?» — Quelle faiblesse et quelle inintelligence dans ces
rieurs pseudo-libéraux!

Lorsque Quinet examine les causes qui ont empéché les
Francais de réformer leur religion, il en signale plusieurs qui
peuvent paraitre erronées, mais, en tout cas, il exprime plu-
sieurs vérités qu’il importe de rappeler. « Tout homme qui
vient au monde chez nous, dit-il, porte le sceau de la tradi-
tion latine. Nous naissons serfs de Rome ... L’incapacité de
nous affranchir, nous la partageons avec 1'Espagne, 1'Italie et
presque toute la race latine... Nous éprouvons une sorte de
répugnance et d’horreur pour toutes les nouveautés qui, dans
lordre spirituel, ont servi a émanciper les autres. » — Cette
derniére pensée est tres juste. Quinet ne dit pas que les Fran-
cais ont horreur de toutes les nouveautés. Loin de la. Les
nouveautés frivoles, abracadabrantes, révoltantes, comme 1’'in-
faillibilité et I’omnipotence d’un homme, une médaille nouvelle,
etc., celles-l1a ont toujours des partisans. Quinet ne parle que
de celles qui seraient utiles, fécondes et qui «ont servi a
émanciper les autres »; celles-1a, on les repousse! «Nous
aimons mieux nous ensevelir vivants dans le passé, plutot que
d’admettre les réformes qui se sont produites dans la religion
des peuples voisins ... Nous obéirons, parce que nous avons
obéi. Nous assisterons a telle cérémonie, parce que c’est la
coutume. Nous ferons dans 1'occasion tel signe, tel geste,

parce que d’autres les ont faits avant nous . . . A cela se
joignent des préjugés qui nous sont propres... Nous dé-
daignons le commencement des choses... Ajoutons que nous

n’envisageons guére la religion que comme un f{rein pour le
grand nombre. Réduite & ces termes, nous la trouvons d’au-
tant plus excellente que nous avons cessé d'y croire; et il
nous parait admirable que le peuple soit enchainé par des
croyances dont nous sommes affranchis, et qu’il porte un joug
que nous ne saurions accepter pour nous... Si nous nous reé-
formions, il faudrait que nous devinssions assez religieux pour
prendre au sérieux le culte régénéré... Oh! qu’il nous con-
vient bien mieux de garder une vieille forme de religion, pour
la railler & demi-mot, pendant que la foule l'adore! ... Cer-
tains amis de la liberté prétextent qu’ils ne peuvent admettre
la diversité des sectes religieuses, parce qu’elles sont une

Revue intern. de Théologie. Heft 56, 1906. 45



— 690 —

cause de trouble dans I’Etat. Comment ne voient-ils pas que
ce langage n’a de valeur que dans la bouche de leurs adver-
saires? ... Il est risible, disent encore quelques amis de la
liberté, de supposer que la France puisse changer de religion.
Ce serait supposer que la religion est prise au sérieux; et,
entre nous, nous avons trop d’esprit pour cela. Ne pourrait-on
pas leur répondre : Vous avez raison de prendre tant de souci
du ridicule; cela semble étre le fondement de votre profes-
sion de foi. Mais si c’est 1a votre grande affaire, ne craignez-
vous pas, & la fin, qu'il n’y ait quelque ridicule & prendre
partout en main la défense de tous les droits et & ne pouvoir
en établir aucun parmi vous, & convoiter ardemment la liberté
et @& embrasser assidiment la servitude 2 Ne craignez-vous
pas que cela aussi puisse préter a rire au monde? ... »

Je m’arréte : car je n’ai voulu qu'indiquer la pensée et
les préoccupations de ce grand et noble coeur. Ce sont toutes

ses ceuvres qu’il faut lire et méditer 1).
E. MicHAUD.

) Elles ont été éditées en trés grande partie, chez Hachette, par M™e Quinet.
Les lecteurs qui ne pourraient étudier ces 3o volumes, consulteront avec fruit le
volume publié, & cette méme librairie, sous le titre: ZEdgar Quines, Extraits de ses
@uvres (a Poccasion du centenaire de sa naissance, 17 février 19o3). Plus on lira
sérieusement Quinet, moins on sera de l'avis de M. E. Faguet, qui, dans son volume
sur L’anticléricalisme, patlant du «réve du doux Edgar Quinet», 'accuse de n’«avoir
jamais rien vu antre chose en politique et dans tonte Phistoire moderne que le catho-
licisme a exterminer par tous les mémes moyens que le christianisme vainqueur avait
employés pour exterminer la religion payenne». M. Faguet, qui ne fonde son accu-
sation sur aucun texte, se borne trés commodément a la faire suivre de cette simple
réflexion: < Cette politique est d’une grande simplicité, encore qu’elle ne soit pas
évangélique » (p. 323). Dans cette méme page, M. F, joue au prophete sur «le
stade anticlérical qui reste devant nous». Je crains bien que le prophéte n’ait pas
mieux vu l'avenir que lhistorien n’a vu le passé. On ne fait pas de lhistoire avec de
Iironie.




	Quinet et l'ancien-catholicisme

