
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Deux réformateurs catholiques au XIXe siècle, Bordas-Demoulin et
Huet

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 659 —

DEUX RÉFORMATEURS CATHOLIQUES
AU XIXe SIÈCLE,

BORDAS-DEMOULIN et HUET.

Parmi les voix nombreuses qui se sont élevées, du sein
même du catholicisme, contre l'ultramontanisme romain, il
faut citer Bordas-Demoulin et François Huet.

J.-B. Bordas-Demoulin est né en 1798, et mort en 1859;
Fr. Huet est né en 1814, et mort en 1869. Bordas-Demoulin
était donc de seize ans plus âgé que Huet. Tous deux
consacrèrent leur vie à la science et particulièrement à la philosophie

; les questions qui les attirèrent davantage furent les
questions philosophico-religieuses. Chrétiens sincères et penseurs
éminents, ils voulurent loyalement mettre d'accord leur foi et
leur raison.

Bordas-Demoulin publia, de 1833 à 1856, des ouvrages
remarquables, parmi lesquels je signalerai l'Eloge de Pascal
(1842) ; le Cartésianisme ou la véritable rénovation des sciences,

ouvrage couronné par l'Institut (1843); des Mélanges
philosophiques et religieux (1846); les Pouvoirs constitutifs de l'Eglise
(1855); et, en collaboration avec son ami Huet, des Essais sur
la réforme catholique (1856). En 1861, parurent deux volumes
d!Œuvres posthumes, avec une introduction et des notes de
Huet.

Huet ne fut pas moins actif. On a de lui des Recherches

sur Henri de Gand, surnommé le Docteur solennel (1838); des
Eléments de philosophie pure et appliquée (1848); le Règne
social du Christianisme (1853); une Histoire de la vie et des

ouvrages de Bordas-Demoulin (1861), etc., et, comme œuvre
posthume, la Révolution philosophique au XIXs siècle. Huet
professa l'histoire à Paris, et de 1835 à 1850 la philosophie à

Gand.



— 660 —

Malgré la grande similitude d'esprit et de cœur qui unissait

ces deux amis, ils se différenciaient dans leurs écrits,
Bordas-Demoulin par des termes plus vifs, par des néologis-
mes hardis et pittoresques, par une humeur plus militante,
Huet par un style plus calme et plus uniforme, par une
exposition plus complète et d'un tissu plus serré, dans lequel nulle
maille n'était brisée, enfin par une logique ferme, quelquefois
indignée, mais toujours accompagnée d'une politesse irréprochable

et d'une distinction parfaite.
Je professe pour l'un et l'autre une sincère admiration.

Mais loin de moi la pensée de représenter toutes leurs
opinions comme indiscutables. Si, dans toute l'humanité, il n'y a

pas deux visages absolument semblables, il n'y a pas davantage

deux esprits absolument identiques. Chacun a sa manière
d'observer les choses, à son point de vue propre et sous un
angle spécial. C'est ainsi que Bordas-Demoulin et Huet ont
considéré Constantin le Grand comme un empereur malfaisant,
qui a beaucoup nui à l'Eglise chrétienne en la protégeant;
c'est de son règne qu'ils ont fait dater l'introduction de
l'intolérance, de la domination, de la cupidité, du matérialisme et
même du paganisme dans l'Eglise l). Comme eux, je reconnais
certes tout le mal qui a été fait à l'Eglise par les courtisans
payens mal convertis au christianisme, et par les évêques
ambitieux, qui ont abusé de leur situation et de leurs privilèges
pour répandre dans le clergé un faux esprit de domination
hiérarchique ; mais on doit convenir qu'il y a loin de ces abus
à la prétendue corruption dont parlent les honorables
écrivains; cette corruption ne s'est produite manifestement que
plus tard. Question de mesure à discuter.

De même, je crois que Huet s'est trompé, lorsqu'il a
prétendu que le siège de Rome — qu'il distinguait d'ailleurs du

pape même — était le centre de l'unité catholique2). Cette
erreur montre, du moins, combien Huet était alors modéré, et
quelle importance, par conséquent, on doit attacher â ses griefs
contre le papisme et contre la cour de Rome.

Je crois aussi que Bordas-Demoulin s'est trompé, lorsqu'il
a avancé que, lors de la rupture entre la papauté romaine et
l'Orient orthodoxe, l'Eglise a été « réduite à l'Europe 3). » 11

') Essais, p. 153, 191, 196; Œuvres posthumes de B. D., T. II, p. 346.
2) Essais, p. 179. ») P. 182.



— 661 —

serait étrange, en effet, que l'Eglise d'Orient, en restant fidèle
à sa foi primitive, eût été, par le seul fait de sa fidélité,
retranchée de l'Eglise universelle, au bénéfice de l'Eglise
prévaricatrice de Rome.

Je crois encore que Bordas-Demoulin s'est trompé, lorsqu'il
a admis la transsubstantiation J). Evidemment, il n'avait pas
étudié à fond certains points de la doctrine romaine, admis

par lui de bonne foi, dès son enfance et aveuglément.
Mais passons. S'il est facile de prouver que ces deux

écrivains ont erré dans quelques questions, il est clair qu'ils ne
méritent que plus de créance, lorsqu'ils s'élèvent contre le

système ultramontain et jésuitique, et lorsqu'ils réclament une
réforme de l'Eglise.

Toutefois, avant d'exposer leurs griefs et leurs réclamations,

je voudrais esquisser avec plus de précision leur
physionomie intellectuelle et morale, analyser avec plus de netteté
leur esprit et leurs idées, de manière à leur faire rendre par
le public trop oublieux la justice qui leur est due.

I.
Bordas-Demoulin voulait défendre la foi, mais il voulait

aussi sauvegarder les droits de la raison. Elles étaient à ses

yeux deux amies, et non deux ennemies. «Je veux, disait-il,
que la raison soit partout maîtresse; et pour qu'elle règne
souverainement, je veux que la raison humaine, à l'aide de
l'institution religieuse, s'unisse intérieurement à la raison
divine, pour puiser dans son sein une vigueur et une force
invincible 2). »

Bordas-Demoulin acceptait et défendait bravement le beau
mot d'orthodoxie. Il maintenait la notion du catholicisme dans
tout son universalisme, et celle de l'Eglise comme société,
contre ceux qui tentaient de réduire le catholicisme universel
au simple particularisme romain, et l'Eglise entière à la seule
hiérarchie. A côté du pape, il voyait les évêques, à côté des
évêques les prêtres, à côté des prêtres les fidèles, dont il
revendiquait chaleureusement les droits. « Tous, disait-il, sont
également gouvernés, puisqu'ils se trouvent tous également
obligés de recevoir ce qui a été décidé par tous; chacun
exerce une autorité, et chacun se rend à l'autorité des autres3).»

') Ibid., P. 191. — 2) Ibid., p. 149-150. — 3) Ibid., p. 142.



— 662 —

« C'est toujours l'assentiment du corps qui communique aux
décisions le caractère absolument obligatoire Dans l'Eglise
et spécialement pour le dogme, la règle soit dans les assemblées,

soit hors des assemblées, ce n'est point la majorité,
mais l'unanimité. Même au concile de Trente, si tristement
asservi aux prétentions ultramontaines, les résolutions dogmatiques

se prenaient à l'unanimité ; du moins c'était la règle
approuvée par le pape lui-même : definittones, in quas Patres
unanimi consensu conspirarent, dit le cardinal Pallavicin. Un
seul membre, que l'on croirait d'une bonne foi entière et d'une
suffisante intelligence, pourrait longtemps suspendre les
décisions. Les débats durent dans l'Eglise : la liberté, la charité,
la vérité l'exigent. Souvent la minorité l'emporte et sauve la
majorité même, on le vit à l'époque de l'arianisme. De plus,
chaque catholique sait parfaitement à quoi il adhère, puisque
le dépôt de la foi n'augmente ni ne diminue. Chaque membre
de l'Eglise, comme l'Eglise entière, n'a d'autre droit que de
rendre témoignage des vérités révélées; nul n'a le pouvoir de
créer ou de proposer des vérités nouvelles. Que croyait-on
hier, qu'a-t-on cru de tout temps sur tel ou tel point Il ne
s'élève pas d'autres questions dans l'Eglise ; tout chrétien
instruit peut y répondre. L'infaillibilité de l'Eglise n'est qu'une
infaillibilité de témoignage, à laquelle peuvent et doivent
concourir tous ses membres, selon la proportion d'autorité
attachée à leur caractère 1). »

Ainsi pensait Bordas-Demoulin, ainsi parlait Huet. Leur
conception de l'Eglise universelle, de ses droits et de ses
devoirs, de la manière dont se constate et s'explique le dogme
chrétien, est parfaitement exacte. C'est l'ancienne doctrine
catholique, doctrine si originale, si méconnue et si rare aujourd'hui,

que je ne résiste pas au plaisir de citer cette belle page :

« Le pape a décrété le prétendu dogme de l'immaculée
conception comme vérité de foi. Sous quelque forme ambitieuse
que la cour de Rome présente l'affaire, ce n'est encore jusque
là que le jugement du pape, ce n'est point le jugement de

l'Eglise. Si l'on veut, c'est une proposition faite à l'Eglise
dispersée et toujours infaillible, par le premier des évêques. Là-
dessus ses collègues dans l'épiscopat donnent des mandements.

>) Ibid., p. i43-!44-



— 663 —

S'ils agissent sans avoir consulté leurs Eglises, ils ne donnent
aussi que leurs votes personnels. Réunis à celui du pape, ils
forment le vote du premier ordre de l'Eglise universelle. Reste
à connaître les votes des prêtres et ceux des laïques, sans
lesquels le décret n'a point force de loi. Peu importe qu'on les
demande ou non. On n'a besoin de la permission de personne
pour faire son devoir, et c'en est un pour le catholique de

rendre témoignage à la vérité. On vote par toute parole
sérieuse ; on vote au foyer domestique, on vote dans un livre,
dans un journal, aussi bien que dans un mandement ou dans

une chaire. Autant de membres réels qui ne se réduisent pas
eux-mêmes à l'état de brutes, autant de votes effectifs. L'Eglise
de Dieu ne s'enferme dans aucune forme. Là où souffle
l'esprit, là est la liberté. Pour moi, après un examen catholique,
l'immaculée conception est une erreur contre la foi, et quiconque

l'impose comme de foi court au schisme et à l'hérésie. Eh
bien voilà mon vote. Mes frères l'entendent, c'est assez. Le
débat ne sera pas fermé demain. Avec le temps l'unanimité
se forme et la vérité triomphe. Dans le cas d'une rupture
définitive, la portion en grand ou en petit nombre, qui a gardé
la foi des apôtres, reste l'Eglise catholique1).-»

Cette page, en vérité, n'est-elle pas digne d'un Père de
l'Eglise? Il n'en est pas dans Bossuet, que je sache, de plus
limpide, de plus logique, ni de plus ferme.

Bordas-Demoulin, en particulier, s'est constitué défenseur
du sacerdoce des laïques et de leurs droits dans l'Eglise. Ce

qu'il a écrit sur cette question!), est fort intéressant, et devrait
être partout remis en lumière.

Huet se disait hautement catholique libéral, ce qui signifiait,

à ses yeux, « catholique primitif, gallican, réformiste 3). »

Affranchi des sophismes répandus dans notre société par les
jésuites de toute robe et de toute Eglise, il admirait l'Eglise
constitutionnelle de 1790, si peu connue et si calomniée, et il
regrettait vivement que le concordat l'eût anéantie, précisément

au moment où elle « semblait destinée à conclure l'alliance
définitive de la religion et de la liberté4).» Il répudiait, au

') P. 145-146. Voir aussi p. 150-151.
s) Défense des Pouvoirs constitutifs de l'Eglise, L. II ; dans les Œuvres posthumes,

T. II, p. 3 et suiv.
3) Essais, p. 153. — 4) Ibid., p. 12.



— 664 —

contraire, le moyen âge avec sa théocratie, la puissance
temporelle des papes, non moins que l'inquisition, la Saint-Barthélémy

et les apologies théocratiques de de Maistre et de de
Bonald. Il considérait ces erreurs comme des restes de la
société payenne1). «Les légions de martyrs, de saints, de philo
sophes, que nous offrent les premiers siècles, représentent,
disait-il, l'idéal catholique plutôt que l'infernale légion des

inquisiteurs, des bourreaux et de tous les fanatiques des âges
de décadence8). » Aussi tenait-il le moyen âge pour un accident

dans la vie du catholicisme, et espérait-il que cet accident

ne serait «bientôt qu'un point3).» Il considérait l'école
théocratique, avec son pharisaïsme, comme «une violente et
audacieuse altération de l'Evangile 4). » Il lui reprochait cette
action politique du sacerdoce, qui a presque toujours été
funeste 6). Il s'élevait contre la nouvelle discipline, issue de la
fraude des fausses décrétales et qui s'était établie sur les ruines
du droit apostolique, en créant le despotisme, despotisme d'où
était sorti l'inique tribunal de l'Index*): inique, car, disait-il,
< une condamnation ourdie dans les ténèbres, sans citation,
sans interrogatoire, sans aucune défense possible, et qui refuse
de produire ses motifs, n'est pas un jugement, mais une dif-
am ation 7) ».

Huet n'admettait dans l'Eglise «ni soumission aveugle, ni
obéissance passive8). » Il en appelait au christianisme des
premiers siècles. A ceux qui, comme M. Vacherot, attaquaient le

christianisme, il répliquait que leurs attaques ne portaient pas,
parce qu'elles ne frappaient qu'un faux christianisme, inventé
par leurs préjugés ou par quelques fanatiques. Il distinguait
avec raison «un catholicisme vrai et un catholicisme faux, un
catholicisme chrétien et un catholicisme payen».

« Le catholicisme faux et payen, disait-il, s'étale depuis
plusieurs siècles au sommet de la hiérarchie ecclésiastique; il
a enseveli le culte sous les superstitions, envahi les séminaires,
corrompu la théologie; il parle en maître dans les chaires, il
monopolise la publicité religieuse Le catholicisme vrai
repose incorruptible dans l'Evangile, dans les écrits des Pères,
dans les monuments vénérables de la tradition. Mais qui va
puiser aux sources la vérité catholique On prend pour le

>) P. 133- — 2) P. 134. — 3) P- 137- — 4) P- 156. — 5) P. 155-
6) P. 174. - 7) P. 175- — 8) P- 136.



— 665 —

catholicisme, on s'obstine à combattre, comme à défendre sous

ce nom, la somme des abus du catholicisme. Qui pourtant
supporterait que l'on donnât les mitraillades de Lyon et les noyades

de Nantes pour la définition de la Révolution française1)?»
Huet, démocrate chrétien, gallican d'ancienne roche,

partisan de la Révolution de 1789, mais non de ses abus, glorifiait

hautement «le grand évêque, Henri Grégoire, l'éternel
honneur de la révolution et du catholicisme, dont le nom,
comme celui de l'héroïque Sérao, évêque de Potenza, restera
le symbole de l'alliance de la foi chrétienne et de la
république 2). » Il glorifiait également le savant et respectable abbé

Sénac, le vigoureux adversaire des Chateaubriand et des
Lamennais (dans leur première manière), des de Maistre et des

de Bonald. «Je n'accepte point, disait-il en 1855, la qualification

de néo-chrétien, néo-catholique. Je laisse ce titre à ceux
qui, au dix-neuvième siècle, fabriquent des dogmes nouveaux,
et qui imposent à la crédulité des admirateurs du moyen âge
des erreurs que le moyen âge lui-même avait repoussées. Je

suis ici avec les vieux chrétiens, dont il reste encore de la

semence ; témoin le noble et courageux abbé Laborde, mort
dernièrement à l'hôpital, martyr de ses convictions 3). »

Tels furent Bordas-Demoulin et Huet, dans la simplicité
de leur vie et la loyauté de leur cœur. Je dois maintenant les

caractériser comme réformateurs : car, s'ils n'ont pas essayé
d'organiser une Eglise qui se rattachât à l'ancienne, s'ils ne
se sont pas crus appelés à entrer dans les détails pratiques
d'une telle organisation, cependant ils ont prêché à leur manière,
comme laïques éloquents et courageux, la Réforme catholique,
réforme consciencieuse et austère, dont ils ont indiqué l'esprit
dans l'Avertissement de leur volume sur la Réforme catholique.
Leur plus cher vœu était qu'il se formât «un nouveau peuple
catholique, ayant pour loi l'Evangile, au lieu du jésuitisme,
qui est la loi du peuple actuel». Ce nouveau peuple, qui
devait repousser tout despotisme et toute superstition, et
gouverner l'Eglise avec le concours de tous ses membres, ils le
considéraient comme existant déjà, germant, comptant en
plusieurs pays des laïques et quelques prêtres, qui se multiplieraient

avec rapidité. Ce vœu, cet espoir, ce projet, cette
réforme, sont très intéressants à étudier.

') p. 140. — *) P. 136. — 3) p. 138.



— 666 —

Voyons d'abord comment nos deux réformateurs ont constaté

le mal et la décadence dans l'Eglise, ensuite l'espoir qu'ils
ont conçu d'une guérison et d'une rénovation, enfin quels
remèdes ils ont proposés pour atteindre ce but.

II.
Bordas-Demoulin et Huet ont constaté la décadence de

l'Eglise sur cinq points d'une incontestable gravité. Ils ont vu
la déviation du clergé, l'altération de la foi par la proclamation

de dogmes faux, la corruption de la piété par de
nombreuses et déplorables superstitions, la destruction de la saine
discipline et de la saine liberté, enfin le triomphe et la
domination du jésuitisme sur l'Eglise même.

1° D'abord, la déviation de la hiérarchie et du clergé. —
A une époque d'aplatissement moral comme la nôtre, époque
où, sous prétexte de sainte obéissance, les fidèles trop timides
permettent aux chefs ecclésiastiques l'exploitation de la
religion et de l'Eglise, il faut d'autant plus admirer Bordas-Demoulin

et Huet pour la sincérité et le courage, avec lesquels
ils ont osé s'attaquer aux géants, aux colosses, aux idoles. Ni
le pape, ni les évêques n'ont trouvé grâce devant eux. Loin
de là. C'est le pape et les évêques qu'ils ont représentés
comme les principaux coupables. Voici leurs propres expressions

:

« Le débordement impétueux, sans limite, de la domination
papale et prélatale, le délire de changer la foi et d'imposer
l'hérésie, ouvrent les yeux, provoquent les résistances, et créent
des adhérents et des ouvriers à la réforme fondamentale que
l'Eglise demande *). »

«C'est par le mélange du spirituel et du temporel que les

papes ont envahi tous les droits du clergé. De ce que leur
siège était à Rome, capitale de l'empire, ils se sont persuadés
qu'ils devaient avoir dans l'Eglise l'autorité illimitée que les

empereurs possédaient dans l'Etat, et ils ont été sans cesse

occupés à la forger, de même que les anciens Romains à

subjuguer la terre2). Ah! que la satanacité papale, episcopale,
cléricale, ne nous déconcerte point ; elle manifeste le plus bel
ordre dans le désordre le plus affreux3)... »

') P. VII. — 2) P. 205. — s) P. 211.



— 667 —

En 1850, Bordas-Demoulin, dans une lettre publique à

l'archevêque de Paris, faisait remarquer que le Christ avait été

particulièrement sévère envers les Pharisiens et leur esprit de

domination. «Toutes les autres fautes, disait-il, peuvent s'écouler

en repentir, au lieu que la domination se repaît, s'enivre
d'elle-même. Contemplez-la à cette heure. En donnant le
spectacle d'écarts qui l'humilient jusqu'au centre de la terre, elle
crie : — Moi, je suis l'Eglise ; moi, je suis l'organe infaillible
du Très-Haut ; je n'ai à recevoir ni leçon, ni conseil de

personne ; je n'admets point de concours intelligent, libre; j'emploie
des machines, j'agis sur des machines; nul n'a de droit que
moi, je suis le droit universel; que le genre humain se taise,
m'écoute parler et obéisse... — L'adoration persistante de
soi n'est pas la seule énormité de ce vice. Une autre, c'est
qu'il dévaste l'Eglise La domination livre au Saint-Esprit
une guerre à mort dans l'Eglise, s'efforçant d'y exterminer la
charité ou fraternité, par l'exaltation de quelques membres à

la toute-puissance et l'abaissement de tous les autres au néant.
Cette domination, qui est l'antichristianisme, forme le second
empire de l'antechrist. L'antechrist parut dans la synagogue et
crucifia Jésus-Christ à son avènement religieux; il paraît dans

l'Eglise, et le crucifie à son avènement social O Eglise, il
t'a criblée de blessures; il t'a inondée de paganisme de la
tête au pied. On dirait de toi une immense et effroyable lèpre.
Tu n'es plus qu'un objet d'horreur ou de pitié pour les
générations qui passent. Elles détournent la tête de dégoût, ou la
branlent de moquerie x). »

Ainsi donc, d'après Bordas-Demoulin, la papauté est une
seconde synagogue, et le pape un second antéchrist, qui
crucifie de nouveau Jésus-Christ.

Bordas-Demoulin ne signale pas seulement le mal dans la
papauté devenue antichrétienne, il le signale aussi dans
l'épiscopat. Il déclare formellement à l'archevêque de Paris que
« l'épiscopat, avec ses égarements, ne cesse de poignarder
l'Eglise2)». Il s'élève contre «l'ignorance et les folies préla-
tales3)». Il affirme que «les évêques, infatigables paganisa-
teurs de l'Eglise, sont la cause de l'aversion qu'elle inspire,
et par conséquent ses premiers et véritables ennemis4)». Il

') p. 115-116. — 2) p. 117. — 3) p. 117. — 4) p. 130.



— 668 —

les appelle «apôtres du mensonge1)». Il leur reproche d'être
« devenus, sous le fouet des jésuites, une bande de trafiquants
des dogmes catholiques et un troupeau d'esclaves de la cour
romaine, ce comité-directeur de Satan sur la terre*) >.

Après le pape et les évêques, les prêtres. Bordas-Demoulin
tient ceux-ci pour moins coupables, il est vrai; mais cependant

il se sent obligé de les condamner, eux aussi; de
rappeler que S. Grégoire a donné à l'antechrist pour agent une
armée de prêtres, et que Bossuet a exprimé la même pensée3).
«Je ne sais, s'écrie-t-il, si, sur mille prêtres, il s'en rencontre
deux ou trois qui refusent de suivre les évêques dans l'abîme.
Comme dit S.Grégoire, «tous, depuis les moindres jusqu'aux
plus considérables, s'accordent merveilleusement dans le mal
avec Leviathan, ennemi de tout bien. C'est ainsi qu'ils ne
sont divisés entre eux par nulle dispute, de sorte qu'ils ont
d'autant plus de force contre les élus qu'ils sont tous d'accord
pour les perdre. » Et Bordas-Demoulin ajoute, avec une
franchise intrépide, que l'Eglise qui a parlé par la bouche de
Pie IX, est l'Eglise de Satan4).

Hélas! les séminaires, ces pépinières du jeune clergé, sont
aussi corrompus par une « instruction diabolique qui étouffe le
sens évangélique5)». Ce sont, ainsi que les Facultés françaises
de théologie, des « repaires de paganisme 6) ».

Bref, dit Huet, « la révélation est en péril. Par la chute
du pape et des évêques, l'ennemi a enfoncé le premier rang
de la phalange hiérarchique; il insulte, il menace l'Eglise, le
pied posé sur le corps de ses chefs, que lui ont livrés la cupidité

et l'ambition. Esclaves d'un arbitraire sans frein et plus
encore de leur propre ignorance, les pasteurs du second ordre
suivent obséquieusement; un petit nombre se contente de

gémir en secret. Les laïques, pour la plupart, sont indifférents
ou aveuglément soumis. Jamais pareil scandale n'avait affiigé
l'Eglise7). »

2. Donc, sur ce premier point, la déviation, je devrais
dire la trahison, du clergé papiste, Bordas-Demoulin et Huet
se sont exprimés avec une clarté de pensée et d'expression

') P. 185. — 2) Œuvres posthumes de Bordas-Demoulin, T. II, p. 423.
') Estais sur la Réforme catholique, p. 199.
*) P. 200-201. — 5) p. 118. — 6) p. 129. — 7) p. 601.



— 669 —

qui ne laisse rien à désirer. Ils n'ont pas été moins sincères

en ce qui concerne l'altération de la foi chrétienne et catholique

par la proclamation de dogmes faux.
Constatant d'abord que toujours le propre caractère de la

foi catholique a été l'immutabilité, « marque éclatante d'une

œuvre divine», et que cette immutabilité, cette vue fixe d'un
immuable idéal, donne seule un but, des règles aux efforts
successifs et aux progrès du genre humain Bordas-Demoulin
et Huet constatent ensuite que l'Eglise romaine a varié,
qu'elle a changé et altéré la vraie foi. « Aujourd'hui, disent-

ils, tous les évêques, le pape à la tête, sans autre pression que
le fanatisme de la domination, de l'esprit de parti et de

l'ignorance, se précipitent avec jubilation dans l'hérésie. Pris
de vertige, ils changent à jour fixe la foi des peuples; ils
veulent que, sur un mot parti du Vatican, une opinion conçue
dans les ténèbres du moyen âge, flétrie à sa naissance, qui
n'aspirait d'abord qu'à être tolérée et ne cessa d'éprouver la

contradiction, devienne tout à coup, au milieu du dix-neuvième

siècle, un dogme authentiquement révélé de Dieu,
enseigné à l'origine par les apôtres et conservé sans interruption

dans l'Eglise, famais se joua-t-on ainsi de la crédulité du
monde catholique? Il importe de sonder la plaie de l'Eglise.
En décrétant comme dogme une croyance inconnue à l'antiquité,

le pape et les évêques faussent la parole de Dieu2). »

Bordas-Demoulin et Huet ont reproché aux théologiens
papistes d'attaquer le spiritualisme, de nier la raison naturelle,

de proscrire l'esprit d'examen, de transformer la foi
chrétienne en une crédulité grossière, d'opprimer l'esprit
humain sous le joug d'une implacable théocratie, de relever
dans les livres et les journaux l'inquisition et les bûchers, de

répandre le sensualisme dans le culte et dans le dogme.
«Voilà, s'écrient-ils, ce qui empêche l'Eglise de revenir à son
gouvernement primitif, si libéral, si saintement démocratique,
et qui se trouverait si bien en harmonie avec l'esprit des

temps nouveaux. On sait comment l'esprit payen de domination

pervertit ce gouvernement fraternel, où, selon les règles
apostoliques, toutes les magistratures doivent être conférées à

l'élection, toutes les affaires conduites par la douceur et la
persuasion 3). »

>j p. 597-598- — -) p- 599- — 3) P- 12-



— 670 —

Et ce qui est peut-être encore plus grave que l'altération
du dogme et de la foi, c'est l'altération de l'esprit même du
christianisme, qui est surtout un esprit de charité, et qui,
dans l'Eglise papiste, devient de plus en plus un esprit de
haine, de persécution, de calomnie, de jalousie, de lutte per
fas et nefas, au mépris de toute sincérité et de toute loyautél).

3. Après la corruption du clergé et du dogme, la corruption
de la piété par la superstition.
Bordas-Demoulin et Huet étaient scandalisés « de l'idolâtrie

de tant de pratiques, telles, par exemple, que celle des
sacrés-cœurs; du polythéisme du faux culte des saints qu'on
égale à Dieu, surtout la Vierge; de cette forêt de superstitions

jaillissant du monachisme ou de l'abus des conseils
évangéliques2)». Ils voyaient en tout cela un nouveau paganisme.

Ils se sont élevés avec une vigueur toute particulière
contre le marianisme en général et contre le prétendu dogme
de l'immaculée conception. Ils ont blâmé le pape d'avoir, par
la proclamation de ce faux dogme, surexcité encore davantage

l'ardeur d'une « extravagante » dévotion, et d'avoir précipité

les multitudes ignorantes du côté où elles penchaient, en
renchérissant encore sur les inepties de la Salette et sur le
matérialisme des sacrés-cœurs. « Nous avons un nouveau culte,
ont-ils dit, comme nous avons des dogmes nouveaux, et le
marianisme se substitue de toutes parts au christianisme.
Digne pendant de ce culte sensuel, la morale des casuistes
achève de remplacer la morale de l'Evangile 3,. » — « Chasser
le Christ et le remplacer par la Vierge, voilà ce qu'on appelle
honorer le Christ! Est-il possible de mieux prendre l'air de

l'Agneau et de mieux déployer la rage du Dragon? L'expulsion

de fhomme-Dieu et l'érection en médiatrice de la créature

qui servit à former son humanité, sont l'inévitable suite
et le couronnement parfait du pervertissement de l'institution
chrétienne. L'antichristianisme coule à pleinsbordsdansl'Eglise4).»

Il m'est impossible — et je le regrette vivement — de ne

pouvoir reproduire ici tous les textes si clairs, si fermes, dans
lesquels ces deux hommes de Dieu ont fait ressortir le mal
causé à l'Eglise et à la religion par la mariolÊtrie moderne6).

l) P. 116. — 2) P. 115. — 3) P. 600. — 4) P. 189-190.
5) Voir pp. 185, 202-203. Voir aussi un discours du P. Lavigne, prononcé en

1856 et cité dans les Œuvres posthumes de Bordas-Demoulin, T. II, p. 477-480.



— 671 —

L'abus des indulgences les a aussi scandalisés profondément.
Ils ont flétri comme une extravagance l'invention du prétendu
trésor des mérites des saints, trésor qui serait à la disposition

du pape, et destiné, moyennant quelque pratique
arbitraire, à solder pour les vivants et pour les morts la peine
due au péché, et pour les vivants à payer le péché mêmex).
Ils ont caractérisé les indulgences modernes, en disant qu'elles
déjouent la pénitence et qu'elles se moquent de l'amendement
des âmes. Us ont fait remarquer avec un grand sens chrétien

que «l'Eucharistie est réservée pour la communion et non
pour l'adoration2)». Ils ont signalé la bénédiction du saint-
sacrement, telle qu'elle est pratiquée dans l'Eglise romaine
actuelle, comme une cérémonie «profanatrice et superstitieuse».
Ils ont demandé que l'on renversât dans les églises les
autels privilégiés ; que l'on en chassât les vendeuses et allu-
meuses de cierges; que l'on fermât toutes les boutiques
établies dans l'intérieur des temples, où se vendent des récits de

miracles, des médailles, des scapulaires, des bagues, des

agnus Dei et mille petits objets dits de piété3).

4. Ce n'est pas tout. Ils ont été contraints d'avouer que
la constitution chrétienne et catholique de l'Eglise a été
violée; qu'à la place de l'autorité légitime règne aujourd'hui
la tyrannie, et, avec la tyrannie, «le silence de la servitude 4)» ;

que le clergé poursuit avec acharnement la liberté, et se livre
à une intolérance théocratique, qui est un reste de la
politique juive et payenne5); que les libertés de l'Eglise sont
renversées, les droits des prêtres et des laïques sont confisqués;

que les évêques eux-mêmes, en prosternant aux pieds
d'un homme le sacerdoce éternel, se sont forgé de leurs
propres mains leurs propres chaînes; que le divin et libéral
gouvernement de l'Eglise, revendiqué par nos pères sous le nom
de gallicanisme, a été remplacé par l'absolutisme papal ;

qu'enfin «le despotisme et la bassesse, comme l'ignorance,
apparaissent sans bornes6)».

5. Enfin, qui a causé tous ces maux et accumulé toutes
ces ruines? Le jésuitisme vainqueur. «Les éternels ennemis

') P. ao6,— 8) P. 208-210. — 8)P. 129.— *)P. 13. — 5) P. 6 et 8. — 6) P. 600-601.



-- 672 —

de toute réforme, les protecteurs-nés et les gardiens
assermentés des abus et des relâchements, les reprétentants de

l'esprit antichrétien», en un mot les jésuites, ont consolidé
leur domination ici-bas et scellé le pacte qui met la papauté à

leur merci; ils ont pris possession de l'Eglise romaine1). C'est
l'accomplissement de cette prophétie de S. Grégoire le Grand,
d'après laquelle l'Eglise regorgera d' «hommes fins, adroits,
fourbes, remplis de la science du monde, affectant une
apparence de sainteté et faisant des œuvres d'iniquité, ayant une
odeur assez douce et une lumière fort obscure2). »

Certes, après une telle analyse, après une description
aussi précise des éléments corrupteurs de l'Eglise, on aurait
pu se demander s'il ne fallait pas désespérer de l'avenir de

l'Eglise même et du christianisme. Eh bien! non. Malgré leur
immense douleur, malgré les larmes qui remplissaient leurs
yeux, Bordas-Demoulin et Huet ont persisté à croire et à

espérer: ils ont cru dans l'éternelle vérité enseignée par le
Christ, et ils ont espéré dans sa puissance bienfaisante.

III.
« Nous savons, disaient-ils, que la vérité triomphera sur

cette terre, où elle s'est incarnée: cela nous suffit3).» Bordas-
Demoulin et Huet étaient convaincus du triomphe final du
christianisme religieux et social, malgré les anathèmes des
chefs du clergé. «Ses progrès, ajoutaient-ils, tiennent du
prodige. Déjà il embrasse les deux mondes; il pèse sur les
anciennes civilisations, et bientôt il les aura chassées de la
terre. S'il paraît céder sur un point, c'est pour éclater plus
puissant sur un autre. Il crée et il détruit, il triomphe de tout,
et il ne s'arrêtera qu'après avoir renouvelé la face du globe4)».

Le triomphe d'une cause vraie n'est qu'une affaire de

temps. Un des maîtres de l'école doctrinaire a expliqué
comment les (faux) dogmes finissent; un plus fort maître, le temps,
révélera un jour comment les malentendus, les préventions et
les préjugés finissent, et comment la vérité, reprenant sa

splendeur première, reparaît dans sa pureté, comme dans sa

force, pour le salut du monde et le triomphe même de la
démocratie5).

») P. 601. — 2) P. 190. — 3) P. 609. — 4) P. 11. — 6) P. 138.



— 673 —

L'espoir de Bordas-Demoulin et de Huet était fondé non
seulement sur le sentiment profond qu'ils avaient de la vérité
de leur cause, mais encore sur leur connaissance de l'histoire.
En remontant le cours des siècles jusqu'aux origines de

l'Eglise, ils apercevaient, à toutes les époques, des hommes
de foi, qui avaient protesté, eux aussi, contre les abus, et qui,

par leurs cris d'alarme, avaient empêché l'équipage de
s'endormir et le navire de sombrer. Ce spectacle de la vérité sans
cesse menacée par les uns et sans cesse défendue par les

autres, les édifiait et les fortifiait. Leur isolement apparent
n'était plus dès lors un isolement : ils comptaient dans le passé

une foule d'amis, qui avaient pensé comme eux, aimé comme

eux, souffert comme eux, pour Dieu et son Christ. « D'âge en

âge, disaient-ils, se lèvent de vigoureux athlètes de la parole
de Dieu, et de saintes ligues ne cessent de se reformer contre
le désordre. Ce serait une belle et instructive histoire à tracer,
que celle de cette opposition catholique, où se concentra plus
d'une fois la vie de l'Eglise, et par laquelle l'intégrité de la
foi a été préservée. Elle commence à S. Paul, quand il résiste
en face au prince des apôtres, complice par faiblesse des

chrétiens judaïsants.. L'opposition orthodoxe fut toujours
puissante en France; elle fit du gallicanisme le drapeau vénéré
de la liberté religieuse, et sauva vingt fois le catholicisme des

entreprises insensées de la cour de Rome. Elle compta dans
ses rangs les S. Bernard, les S. Louis, les Gerson, les d'Ailly.
De là sortirent les grandes tentatives religieuses de Constance
et de Bâle1).»

Ainsi parlaient nos vaillants réformateurs.
Le présent même, malgré ses tristesses, les encourageait

par les germes de réforme qu'il contenait. Ils entrevoyaient
«un grand mouvement religieux, dont l'étendue et la

puissance l'emporteront sur les mouvements politiques qui ont
ébranlé notre âge2)». Us pensaient que le régime de la liberté
des cultes et de la presse ne pouvait finalement laisser debout
que la vérité, et qu'en conséquence tous les faux cultes et
toutes les corruptions du culte véritable s'anéantiraient tôt ou
tard devant celui-ci3). Convaincus que la Révolution de 1789

a été l'avènement du christianisme social, et que la civilisa-

') P. 603-604. — ä) p. 610. — 3) p. 198.

Revue ititcrn.de Théologie. Heft 56, 1906. 44



— 674 —

tion moderne, en dépaganisant l'humanité et le clergé, est le
grand précurseur de l'Eglise '), et constatant, d'autre part, la
marche sans cesse progressive de la Révolution et de la
civilisation, ils ont salué à l'avance des jours meilleurs, la
rédemption temporelle et le règne de Dieu sur la terre. « Ce
règne fortuné, se sont-ils écriés, commence sous nos yeux,
au milieu des épreuves, de la souffrance et des larmes. Cela
donne un intérêt, une majesté sans égale à l'histoire de nos
temps. Un malentendu fatal, triste héritage du passé, prolonge
une transition douloureuse et retarde l'accomplissement des
antiques promesses. Mais l'issue de la lutte ne saurait être
douteuse: elle se terminera par la conversion du clergé au
christianisme social, par la conversion des révolutionnaires au
christianisme religieux. Alors l'astre de justice, perçant les

nuages qui le couvrent encore, versera sur le monde la paix
avec l'abondance de tous les biens : orietur in diebus ejus
justitia et abundantia pads. Nos malheurs, nos discordes, nos
défaillances s'effacent devant ce glorieux avenir. Les oracles
sacrés reçoivent leur entier accomplissement. Le christianisme
apparaît dans sa grandeur universelle, embrassant le passé,
le présent, l'avenir, remplissant la terre et le ciel, rachetant
les corps et les âmes, apportant au genre humain le bonheur
du temps avec le gage d'une éternelle félicité 2). »

Donc, finalement, tout bien considéré, « l'histoire, prise
non à la surface, mais dans ses profondeurs, nous donne
raison comme la logique et le dogme. Mais c'est surtout vers
l'avenir que nous reportons nos regards et nos espérances. Il
appartient, cet avenir, aussi certainement au vrai catholicisme
qu'à la démocratie.» «Je maintiens, affirmait Huet, que désormais,

ils ne peuvent triompher l'un sans l'autre. Le catholicisme

ne reprendra les formes libérales et démocratiques des

premiers siècles, que dans une société renouvelée sur la base
de la liberté et de la fraternité. La Révolution, à son tour,
ses plus nobles fils le confessent, ne deviendra invincible que
le jour où elle aura fait alliance avec le sentiment religieux3).»
Donc l'Eglise vraiment chrétienne ne saurait périr, mais
l'Eglise pervertie par l'esprit mauvais, l'Eglise devenue anti-
chrétiennne, périra4). Et ce sera le salut de l'humanité.

») P. 124-127. — ') P. 16. — 3) P. I53-IS4- — 4) P- 194-



— 675 —

Mais à quelles conditions s'opérera ce salut? Comment
l'Eglise antichrétienne périra-t-elle Par quels moyens l'union
du christianisme et de la société moderne se consommera-t-
elle? Quels remèdes donner à l'Eglise, pour la guérir des

poisons dont elle n'a pas su se préserver? Questions graves,
capitales, auxquelles Bordas-Demoulin et Huet ont répondu,
sinon toujours avec exactitude, du moins avec sincérité et courage.

Si je me permets de faire une réserve et d'émettre un
doute sur quelques-uns des moyens qu'ils ont proposés, c'est
que je ne crois pas à la séparation des Eglises et des Etats
comme à une panacée infaillible et universelle. Bordas-Demoulin

et Huet ont pensé que cette séparation complète remettrait

le clergé en contact avec le peuple; que le clergé reviendrait

ainsi à la raison; et que le pape, en présence d'un tel
état de choses, se contenterait d'être le premier magistrat
d'une libre association religieuse r). Tel était encore leur rêve,
leur illusion, en 1856.

Hélas! je dois avouer que j'ai perdu tout espoir sur la
possibilité de la conversion de la papauté, et Huet, avant de

mourir, l'avait aussi perdu. Il faut dire des papes ce qu'un
pape a dit des jésuites : qu'ils soient comme ils sont, ou qu'ils
cessent d'être, sint ut sunt aut non sint. Le système est
devenu tel qu'ils sont absolument irréformables. Quand un
ruit est gâté, il n'y a plus à discuter sur les moyens de le

préserver et d'en faire un fruit succulent. La proclamation de
l'infaillibilité du pape a mis le dernier sceau à l'œuvre de

mensonge; revenir sur cette proclamation serait, de la part
de la papauté, des jésuites et de toute l'Eglise romaine, un
véritable suicide. Rome ne le sait que trop; aussi ne songe-
t-elle aucunement à la rétractation en question. D'autre part,
le papisme, comme toutes les autres erreurs, peut très bien
se répandre et prospérer dans des Eglises libres et séparées
de l'Etat. L'Amérique nous en fournit une preuve chaque jour
plus éclatante. La liberté en ce monde peut malheureusement
servir au mal comme au bien, au vrai comme au faux. Que
de séparatistes restent papistes, et n'en sont même que de

plus zélés partisans de leur système! Donc la séparation de
l'Eglise et de l'Etat, quoi qu'en aient dit Bordas-Demoulin et

») p. 13-14-



— 676 —

Huet, n'est nullement une garantie nécessaire, encore moins
un moyen infaillible de réforme.

Mais, cette restriction faite, je ne puis qu'applaudir à la
perspicacité avec laquelle, sur les autres points, nos deux
réformateurs ont indiqué les mesures à prendre.

Loin d'avoir peur du mot réforme, ils l'ont prononcé avec
énergie. Le drapeau qu'ils ont levé, est celui de la réforme
catholique et du progrès religieuxJ), non d'une réforme de

simple apparence et à l'eau de rose, mais d'une réforme
radicale, plus radicale en particulier que celle de l'Eglise
constitutionnelle de 1790. «Aux nouvelles et plus lamentables
calamités de l'Eglise, ont-ils dit, doit répondre une nouvelle et
pins profonde explosion de la force réformatrice catholique;
il ne suffit plus de combattre le mal dans ses symptômes, il
faut l'atteindre à la racine. La nouvelle hérésie doit servir de

point de départ, et en quelque sorte de levier d'attaque contre
la masse séculaire des abus. Comme elle renferme toutes les

corruptions, elle conduit invinciblement à réclamer la réforme
radicale et complète. Le temps ne souffre ni concession ni
délai. Quelque hardie que puisse paraître la résolution de
résister au corps des premiers pasteurs, les fidèles n'ont point
le choix de leur conduite. Dans la cité de Dieu ne peut
régner l'obéissance passive. Quand l'attentat contre, la révélation

est manifeste, se soumettre n'est plus obéissance, mais
apostasie et renoncement à la foi de fésus-Chrtst2).»

Sans doute Bordas-Demoulin et Huet n'entendaient pas
par là se retirer de l'Eglise même: car ils plaçaient l'Eglise
en dehors et au-dessus des atteintes et des défections du pape
et des évêques. Donc, tout en restant dans l'Eglise catholique
(qu'ils étaient loin de confondre avec l'Eglise de Rome), ils se

séparaient du pape et des évêques prévaricateurs; ils
engageaient les prêtres et les fidèles à discuter avec eux et contre
eux, à leur démontrer leurs erreurs et à leur résister; ils
voulaient une propagande intelligente, active, zélée. « C'est par
propagande, affirmaient-ils, que l'Eglise catholique se
réformera. Nous travaillons à répandre la foi pure. Quand elle
aura conquis un assez grand nombre de personnes pour
qu'elles influent sur la direction des affaires ecclésiastiques,

') p. 151. — 3) p. 604-605.



— 677 —

elles feront nommer de bons évêques ; ces évêques supprimeront

les abus, régénéreront l'Eglise, et alors les protestants,
les déistes, les incrédules qui la fuient à cause de son pervertis-
sement, la voyant dans sa beauté naturelle, reviendront à elle1).»

— N'est-ce pas l'annonce de la réforme ancienne-catholique?
Précisons bien la pensée de nos deux éminents devanciers.
Avant tout, ils ont demandé la réforme par la diffusion

de la vérité, par la propagation des saines doctrines
chrétiennes. Ils ont engagé les vrais catholiques à rappeler et à

répéter partout que l'Eglise catholique est supérieure non
seulement au pape, mais au concile même; qu'en effet ce n'est
pas le concile qui prononce en dernier ressort, mais l'Eglise,
en acceptant, ou en rejetant, ou en modifiant les décrets du

concile3); que la supériorité du pape sur l'Eglise et sur les

puissances séculières est une erreur qui sape le christianisme
et la constitution de l'Eglise3); que le pouvoir temporel du

pape doit être combattu « comme l'obstacle à toute réforme
orthodoxe4)»; que le clergé attaché à Rome «s'acharne à

plonger le monde et lui-même dans l'abîme » ; que « cette
fatale cour de Rome est le fléau de la religion, de l'Italie et
du monde, la cause première de l'apostasie des peuples5;».

Huet, qui appelait le pape non pas son père, mais son
«frère en J.-C», glorifiait en particulier les chrétiens qui,
dans ces jours d'abaissement et d'inexprimables misères, n'ont
pas fléchi; qui n'ont point désespéré de l'Eglise, au milieu de

l'obscurcissement sinistre du sanctuaire, au milieu des idolâ-
triques abus du culte romaniste, au milieu des saturnales de
la théocratie et du despotisme6).

Ainsi donc, Bordas-Demoulin et Huet demandaient la
réforme d'abord par la remise en lumière des vrais principes
catholiques, ensuite par la résistance contre la papauté
hérétique. Us n'en étaient plus ni au gallicanisme de Bossuet, qui
leur paraissait « encroûté de scolastique 7)», ni à la constitution
française de 1790. Ils voulaient qu'on « tâchât de renverser
les évêques actuels et d'en établir de bonss).» Ils compre-

1) Œuvres posthumes de B. D., T. II, p. 467-468.
2) Ibid., p. 467; cf. p. 461 (correspondance de B. D. avec le Rev. Coxe,

en 1853-54).
3) Essais, p. 182. — 4) P. 177. — ¦') P. 179. _ ») Ibid.
'•') Œuvres posth. de B. D., T. II, p. 455.
8) P. 45S, lettre du Ier décembre 1855.



— 678 —

naient enfin qu'il ne pouvait y avoir de réforme et de salut
que par une rupture, non une rupture avec l'Eglise universelle

même, mais une rupture avec la partie prévaricatrice de

l'Eglise. Et à qui la faute? A cette partie prévaricatrice, qui
a altéré la foi par ses faux dogmes et ses faux préceptes.

Voici, sur ce point capital, leurs propres expressions :

« Que si, après les débats canoniques que nous attendons,
l'apostasie d'une partie de l'Eglise actuelle doit irrévocablement

se consommer et le corps mystique du Christ être
déchiré de nouveau, la rupture ne sera jamais imputable aux
amis de la vérité, et ils pourront, du moins, se rendre le

témoignage de ne l'avoir ni provoquée par d'hérétiques
déclarations, ni précipitée par leur orgueilx). »

Donc, du moment que la papauté a mis les fidèles dans
la nécessité de choisir entre leur fidélité à la foi chrétienne
et l'acceptation de l'erreur, les fidèles n'ont pas à hésiter.
S'ils ont des devoirs, ils ont aussi des droits. C'est à eux,
plus raisonnables que le clergé, « de dissiper les erreurs et
les superstitions, de dépaganiser l'enseignement, le culte et le

gouvernement ecclésiastique2)». C'est à eux de réparer la
« défection » des chefs de la hiérarchie, de consoler l'Eglise et
de réparer ses ruines. « Une sainte nécessité les contraint de

prendre une part active à la vie et aux affaires de l'Eglise,
et d'y exercer dans une juste limite des droits trop longtemps
méconnus. Par l'excès même de l'oppression, ils rentrent dans
leur dignité de membres de la cité sainte, de la nation des

prêtres-rois3). »

Huet pressait en conséquence les simples fidèles de lancer
contre le pape « l'anathème dont S. Paul commande d'accabler
quiconque annonce un autre évangile4). » Il les pressait de se

soulever tous contre les décrets hérétiques de la papauté, de

les repousser et de les flétrir. Il les pressait de se réunir
entre eux, de se joindre à de bons prêtres, de « tout faire ou
tout préparer pour procurer à l'Eglise de dignes pasteurs », de

répandre «les grandes et fécondes idées de la réforme catholique5 ».

Bordas-Demoulin et Huet désiraient ardemment l'union
des Eglises chrétiennes; et, à cette fin, ils étaient disposés
à remonter jusqu'au concile de Nicée et même jusqu'aux

') Essais, p. 606. — 2) P. 117. — 3) P. 607. — %) P. 608. — 5) P. 609.



— 679 —

temps apostoliques *). Ils faisaient appel aux protestants, non
certes en les flattant, mais en leur faisant espérer de grands1*

avantages religieux. « Ah s'écriaient-ils, si les protestants
rentraient dans l'Eglise avec les lumières et l'esprit de liberté
qui souvent les recommandent, alors un zèle généreux ne
resterait plus stérile, et la réforme orthodoxe jaillirait des

efforts combinés de tous les chrétiens. Avec la réforme catholique,

les préjugés et les malentendus se dissipent; la philosophie

cesse de renier l'Evangile, la Révolution se reconnaît
chrétienne, la barrière du schisme tombe, l'Orient se relie à

l'Occident, le mahométisme et l'idolâtrie disparaissent de la
terre renouvelée, et l'unité religieuse se consomme par la
réunion du judaïsme au christianisme2). »

Donc ils n'en appelaient pas seulement aux chrétiens,
mais encore aux juifs. Ils voyaient dans ceux-ci, à l'exemple
de Pascal, de Bossuet et de tant d'autres, les ancêtres spirituels

des chrétiens, ancêtres, qui, d'après les livres des chrétiens

mêmes, doivent finalement se rallier à l'œuvre
chrétienne. Reprochant aux nations chrétiennes actuelles de

repousser l'avènement social du Messie comme les Juifs ont
repoussé son avènement religieux, ils conjuraient et les Juifs
et les chrétiens de se confondre dans un commun repentir.
Enfin, ils terminaient leur appel en ces termes: «Catholiques
chrétiens, réformer l'Eglise et la réconcilier avec la moderne
civilisation, c'est là qu'il faut tendre de toute son énergie;
car c'est là qu'est l'avenir et le salut du monde3).»

Telle fut la pensée, telle fut l'espérance, tels furent les
vœux de ces deux hommes de foi. En lisant leurs œuvres, on
y entrevoit leur loyale et sympathique physionomie, on y sent
battre leur noble cœur. Modestes, ils auraient voulu s'enfermer

dans la discrétion de leur pensée et dans la solitude
aimée des philosophes; mais, intrépides dans leur conviction
d'honnêtes hommes et dans leur foi de chrétiens, ils ont
parlé en apôtres, simplement pour faire leur devoir: «J'ai
cru, c'est pourquoi j'ai parlé.»

Que n'eussent-ils pas dit, que n'eussent-ils pas fait, s'ils
eussent vu ce que nous avons vu et ce que nous voyons,

') Œuvres poslh. de B. D., T. II, p. 464.
2) Essais, p. 611. — 3) P. 612.



— 680 —

s'ils eussent entendu ce que nous avons entendu et ce que
•nous entendons depuis 1870! Leur âme se fût brisée de
douleur; mais, dans cette douleur même, ils auraient puisé de
nouvelles forces et un nouvel élan, pour infliger aux nouvelles
prévarications du Vatican et des vaticanistes les stigmates de

honte qu'elles méritent, et surtout pour dire à tous les vrais
chrétiens, à quelque Eglise qu'ils appartinssent: Groupez-vous,
unissez-vous, résistez à l'esprit du mal, luttez dans l'esprit de

vérité, de charité et de force, et, après avoir fait votre devoir,
attendez en paix et avec confiance l'heure de la victoire;
votre armée est petite, mais votre cause est grande ; vos
forces sont faibles, mais l'amour de Dieu est infini et tout-puissant

E. Michaud.


	Deux réformateurs catholiques au XIXe siècle, Bordas-Demoulin et Huet

