Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Deux réformateurs catholiques au XIXe siécle, Bordas-Demoulin et
Huet

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DEUX REFORMATEURS CATHOLIQUES
AU XIX: SIECLE,

BORDAS-DEMOULIN et HUET.

Parmi les voix nombreuses qui se sont élevées, du sein
méme du catholicisme, contre l'ultramontanisme romain, il
faut citer Bordas-Demoulin et Francois Huet.

J.-B. Bordas-Demoulin est né en 1798, et mort en 1859;
Fr. Huet est né en 1814, et mort en 1869. Bordas-Demoulin
était donc de seize ans plus 4gé que Huet. Tous deux consa-
crérent leur vie & la science et particulierement & la philoso-
phie; les questions qui les attirérent davantage furent les
questions philosophico-religieuses. Chrétiens sinceéres et penseurs
éminents, ils voulurent loyalement mettre d’accord leur foi et
leur raison.

Bordas-Demoulin publia, de 1833 a 1856, des ouvrages
remarquables, parmi lesquels je signalerai I'Eloge de Pascal
(1842); le Cartésianisme ou la véritable rénovation des Sciences,
ouvrage couronné par I'Institut (1843); des Mélanges philoso-
phiques et religieux (1846); les Pouvoirs constitutifs de I’ Eglise
(1855); et, en collaboration avec son ami Huet, des Essais sur
la réforme catholique (1856). En 1861, parurent deux volumes
d'Euvres posthumes, avec une introduction et des notes de
Huet.

Huet ne fut pas moins actif. On a de lui des Recherches
sur Henri de Gand, surnommé le Docteur solemnel (1838); des
Eléments de philosophie pure et appliquée (1848); le Régne so-
cial du Christianisme (1853); une Histoire de la vie et des ou-
vrages de DBordas-Demoulin (1861), etc., et, comme oeuvre
posthume, la Révolution philosophique awn XIX® siecle. Huet

professa I'histoire & Paris, et de 1835 a 1850 la philosophie &
Gand.



— 660 —

Malgré la grande similitude d’esprit et de coeur qui unis-
sait ces deux amis, ils se différenciaient dans leurs écrits,
Bordas-Demoulin par des termes plus vifs, par des néologis-
mes hardis et pittoresques, par une humeur plus militante,
Huet par un style plus calme et plus uniforme, par une expo-
sition plus compléte et d'un tissu plus serré, dans lequel nulle
maille n'était brisée, enfin par une logique ferme, quelquefois
indignée, mais toujours accompagnée d'une politesse irrépro-
chable et d'une distinction parfaite.

Je professe pour Vun et l'autre une sincere admiration.
Mais loin de moi la pensée de représenter toutes leurs opi-
nions comme indiscutables. Si, dans toute I'humanité, il n'y a
pas deux visages absolument semblables, il n'y a pas davan-
tage deux esprits absolument identiques. Chacun a sa maniere
d'observer les choses, & son point de vue propre et sous un
angle spécial. C'est ainsi que Bordas-Demoulin et Huet ont
considéré Constantin le Grand comme un empereur malfaisant,
qui a beaucoup nui a U'Eglise chrétienne en la protégeant;
c’est de son régne qu'ils ont fait dater l'introduction de l'into-
lérance, de la domination, de la cupidité, du matérialisme et
méme du paganisme dans I'Eglise '). Comme eux, je reconnais
certes tout le mal qui a été fait & I'Eglise par les courtisans
payens mal convertis au christianisme, et par les évéques am-
bitieux, qui ont abusé de leur situation et de leurs privileges
pour répandre dans le clergé un faux esprit de domination
hiérarchique; mais on doit convenir qu’il y a loin de ces abus
a la prétendue corruption dont parlent les honorables écri-
vains; cette corruption ne s'est produite manifestement que
plus tard. Question de mesure a discuter.

De méme, je crois que Huet s’est trompé, lorsqu’il a preé-
tendu que le siege de Rome — qu’il distinguait d’ailleurs du
pape méme — ¢tait le centre de l'unité catholique?). Cette
erreur montre, du moins, combien Huet était alors modéré, et
quelle importance, par conséquent, on doit attacher & ses griefs
contre le papisme et contre la cour de Rome.

Je crois aussi que Bordas-Demoulin s'est trompé, lorsqu'il
a avancé que, lors de la rupture entre la papauté romaine et
I’Orient orthodoxe, 'Eglise a été «réduite a I'Europe 8).» 1l

VY Essais, p. 153, 191, 196 ; Fuvres posthumes de B. D., T. II, p. 346.
%) Essais, p. 179. %) P. 182,



— 661 —

serait étrange, en effet, que 'Eglise d'Orient, en restant fidele
a sa foi primitive, elit été, par le seul fait de sa fidélite, re-
tranchée de I'Eglise universelle, au bénéfice de I'Eglise preva-
ricatrice de Rome.

Je crois encore que Bordas-Demoulin s'est trompé, lorsqu’il
a admis la transsubstantiation !). Evidemment, il n'avait pas
étudié a fond certains points de la doctrine romaine, admis
par lui de bonne foi, dés son enfance et aveuglément.

Mais passons. S'il est facile de prouver que ces deux écri-
vains ont erré dans quelques questions, il est clair qu'ils ne
méritent que plus de créance, lorsqu’ils s’élevent contre le
systéme ultramontain et jésuitique, et lorsqu’ils réclament une
réforme de 1'Eglise.

Toutefois, avant d'exposer leurs griefs et leurs réclama-
tions, je voudrais esquisser avec plus de précision leur phy-
sionomie intellectuelle et morale, analyser avec plus de netteté
leur esprit et leurs idées, de maniére a leur faire rendre par
le public trop oublieux la justice qui leur est due.

1.

Bordas-Demoulin voulait défendre la foi, mais il voulait
aussi sauvegarder les droits de la raison. Elles étaient a ses
yeux deux amies, et non deux ennemies. «Je veux, disait-il,
que la raison soit partout maitresse; et pour qu’elle regne
souverainement, je veux que la raison humaine, a l'aide de
Uinstitution religieuse, s'unisse intérieurement a la raison di-
vine, pour puiser dans son sein une vigueur et une force in-
vincible 2). »

Bordas-Demoulin acceptait et défendait bravement le beau
mot d’orthodoxie. 11 maintenait la notion du catholicisme dans
tout son universalisme, et celle de I'Eglise comme société,
contre ceux qui tentaient de réduire le catholicisme universel
au simple particularisme romain, et 'Eglise entiere a la seule
hiérarchie. A coété du pape, il voyait les évéques, a coté des
évéques les prétres, a coté des prétres les fideles, dont il re-
vendiquait chaleureusement les droits. «Tous, disait-il, sont
également gouvernés, puisqu'ils se trouvent tous également
obligés de recevoir ce qui a été décidé par tous; chacun
exerce une autorité, et chacun se rend a l'autorité des autres 3).»

Yy 7bid,, P. 191. — %) Jdid., p. 149-150, — ?) [bid., p. 142.



« C'est toujours l'assentiment du corps qui communique aux
décisions le caractére absolument obligatoire ... Dans I'Eglise
et spécialement pour le dogme, la régle soit dans les assem-
blées, soit hors des assemblées, ce n’est point la majorité,
mais l'unanimité. Méme au concile de Trente, si tristement
asservi aux prétentions ultramontaines, les résolutions dogma-
tiques se prenaient a4 l'unanimité; du moins c'était la regle
approuvée par le pape lui-méme : definitiones, in quas Patres
unanimi consensu conspirarent, dit le cardinal Pallavicin. Un
seul membre, que 'on croirait d'une bonne foi entiere et d'une
suffisante intelligence, pourrait longtemps suspendre les déci-
sions. Les débats durent dans I'Eglise: la liberté, la charité,
la vérité l'exigent. Souvent la minorité 'emporte et sauve la
majorit¢ méme, on le vit a 'époque de l'arianisme. De plus,
chaque catholique sait parfaitement a quoi il adhere, puisque
le dépot de la foi n'augmente ni ne diminue. Chaque membre
de I'Eglise, comme I'Eglise entiere, n'a d’autre droit que de
rendre témoignage des vérités révélées; nul n'a le pouvoir de
créer ou de proposer des vérités nouvelles. Que croyait-on
hier, qu'a-t-on cru de tout temps sur tel ou tel point? Il ne
s’éléve pas d’autres questions dans I'Eglise; tout chrétien ins-
truit peut y répondre. L'infaillibilité de 1'Eglise n'est qu'une
infaillibilité de témoignage, a laquelle peuvent et doivent con-
courir tous ses membres, selon la proportion d’autorité atta-
chée a leur caracterel). »

Ainsi pensait Bordas-Demoulin, ainsi parlait Huet. Leur
conception de I’Eglise universelle, de ses droits et de ses de-
voirs, de la maniére dont se constate et s'explique le dogme
chrétien, est parfaitement exacte. C'est l'ancienne doctrine
catholique, doctrine si originale, si méconnue et si rare aujour-
d’hui, que je ne résiste pas au plaisir de citer cette belle page:

«Le pape a décrété le prétendu dogme de l'immaculée
conception comme vérité de foi. Sous quelque forme ambitieuse
que la cour de Rome présente l'affaire, ce n’est encore jusque
la que le jugement du pape, ce #'est point le jugement de
I'Eglise. Si 'on veut, c'est une proposition faite a 'Eglise dis-
persée et toujours infaillible, par le premier des évéques. La-
dessus ses collegues dans 'épiscopat donnent des mandements.

o) Tbid., P. 143-144.



— 665 —

S’ils agissent sans avoiy consulté leurs Eglises, ils ne donnent
aussi que leurs votes personnels. Réunis a celui du pape, ils
forment le vote du premier ordre de I'Eglise universelle. Reste
A connaitre les votes des prétres et ceux des laiques, sans
lesquels le décret w'a point force de lof. Peu importe qu'on les
demande ou non. On n’a besoin de la permission de personne
pour faire son devoir, et c’en est un pour le catholique de
rendre témoignage a la vérité. On vote par toute parole sé-
rieuse ; on vote au foyer domestique, on vote dans un livre,
dans un journal, aussi bien que dans un mandement ou dans
une chaire. Autant de membres réels qui ne se réduisent pas
eux-mémes a l'état de brutes, autant de votes effectifs. L'Eglise
de Dieu ne s’enferme dans aucune torme. La ou souffle l'es-
prit, 1a est la liberté. Pour moi, aprés un examen catholique,
I'immaculée conception est une erreur contre la foi, et quicon-
que l'impose comme de foi court au schisme et a Uhérésie. Eh
bien! voila mon vote. Mes fréres l'entendent, c'est assez. Le
débat ne sera pas fermé demain. Avec le temps l'unanimité
se forme et la vérité triomphe. Dans le cas d'une rupture
définitive, la portion en grand ou en petit nombre, qui a gardé
la foi des apélres, reste I'Eglise catholiquel).»

Cette page, en vérité, n'est-elle pas digne d'un Pére de
I'Eglise? Il n'en est pas dans Bossuet, que je sache, de plus
limpide, de plus logique, ni de plus ferme.

Bordas-Demoulin, en particulier, s’est constitué défenseur
du sacerdoce des laiques et de leurs droits dans I'Eglise. Ce
qu’'il a écrit sur cette question ?), est fort intéressant, et devrait
étre partout remis en lumiere.

Huet se disait hautement catholique libéral, ce qui signi-
fiait, & ses yeux, «catholique primitif, gallican, réformiste 2).»
Affranchi des sophismes répandus dans notre société par les
jésuites de toute robe et de toute Eglise, il admirait I'Eglise
constitutionnelle de 1790, si peu connue et si calomniée, et il
regrettait vivement que le concordat l'efit anéantie, précisé-
ment au moment ot elle « semblait destinée & conclure l'alliance
définitive de la religion et de la liberté?).» Il répudiait, au

') P. 145-146. Voir aussi p. 150-I51.

Y Défense des Pouwvoirs constitutifs de I'Eglise, L. 11; dans les Buvres posthu-
mes, T. 11, p. 3 et suiv,

%) Essais, p. 153. — *) lbid., p. 12.



— 664 —

contraire, le moyen age avec sa théocratie, la puissance tem-
porelle des papes, non moins que l'inquisition, la Saint-Bar-
thélemy et les apologies théocratiques de de Maistre et de de
Bonald. 11 considérait ces erreurs comme des restes de la so-
ciété payenne ). «Les légions de martyrs, de saints, de philo-
sophes, que nous offrent les premiers siécles, représentent,
disait-il, 'idéal catholique plutdét que l'infernale légion des in-
quisiteurs, des bourreaux et de tous les fanatiques des ages
de décadence?). » Aussi tenait-il le moyen Age pour un acci-
dent dans la vie du catholicisme, et espérait-il que cet acci-
dent ne serait «bientdét qu'un point®).» Il considérait 1’école
théocratique, avec son pharisaisme, comme «une violente et
audacieuse altération de I'Evangile *).» Il lui reprochait cette
action politique du sacerdoce, qui a presque toujours été fu-
neste 5. Il s’élevait contre la nouvelle discipline, issue de la
fraude des fausses décrétales et qui s’était établie sur les ruines
du droit apostolique, en créant le despotisme, despotisme d'ou
était sorti l'inique tribunal de 1'/ndex ®) : inique, car, disait-il,
« une condamnation ourdie dans les ténébres, sans citation,
sans interrogatoire, sans aucune défense possible, et qui refuse
de produire ses motifs, n'est pas un jugement, mais une dif-
am ation ?) »,

Huet n’admettait dans I'Eglise «ni soumission aveugle, ni
obéissance passive?®).» Il en appelait au christianisme des pre-
miers siecles. A ceux qui, comme M. Vacherot, attaquaient le
christianisme, il répliquait que leurs attaques ne portaient pas,
parce qu’elles ne frappaient qu'un faux christianisme, invent¢
par leurs préjugés ou par quelques fanatiques. Il distinguait
avec raison «un catholicisme vrai et un catholicisme faux, un
catholicisme chrétien et un catholicisme payen ».

« Le catholicisme faux et payen, disait-il, s'étale depuis
plusieurs siécles au sommet de la hiérarchie ecclésiastique; il
a enseveli le culte sous les superstitions, envahi les séminaires,
corrompu la théologie; il parle en maitre dans les chaires, il
monopolise la publicité religieuse... Le catholicisme vrai re-
pose incorruptible dans I'’Evangile, dans les écrits des Péres,
dans les monuments vénérables de la tradition. Mais qui va
puiser aux sources la vérité catholique?.. On prend pour le

N P.133. — HP.o134. — ¥ P.o137. — *) P 156. — ®) P. 135,
Y P.o174. — ) P.o175. — & P, 136,
5 3



— 665 —

catholicisme, on s'obstine & combattre, comme a défendre sous
ce nom, la somme des abus du catholicisme. Qui pourtant sup-
porterait que l'on donnat les mitraillades de Lyon et les noya-
des de Nantes pour la définition de la Révolution francaise?)?»

Huet, démocrate chrétien, gallican d'ancienne roche, par-
tisan de la Révolution de 1789, mais non de ses abus, glori-
fiait hautement «le grand éveque, Henri Grégoire, I'éternel
honneur de la révolution et du catholicisme, dont le nom,
comme celui de 1'héroique Sérao, évéque de Potenza, restera
le symbole de l'alliance de la foi chrétienne et de la répu-
blique 2). » I1 glorifiait également le savant et respectable abbé
Sénac, le vigoureux adversaire des Chateaubriand et des La-
mennais (dans leur premiére maniére), des de Maistre et des
de Bonald. «Je n'accepte point, disait-il en 1855, la qualifica-
tion de néo-chrétien, néo-catholique. Je laisse ce titre a ceux
qui, au dix-neuviéme siécle, fabriquent des dogmes nouveaux,
et qui imposent a la crédulit¢ des admirateurs du moyen age
des erreurs que le moyen age lui-méme avait repoussées. Je
suis ici avec les wieux chrétiens, dont il reste encore de la
semence ; témoin le noble et courageux abbé Laborde, mort
dernierement a 1'hOpital, martyr de ses convictions 3). »

Tels furent Bordas-Demoulin et Huet, dans la simplicité
de leur vie et la loyauté de leur cceur. Je dois maintenant les
caractériser comme réformateurs: car, s'ils n'ont pas essayé
d'organiser une Eglise qui se rattachat a l'ancienne, s'ils ne
se sont pas crus appelés a entrer dans les détails pratiques
d'une telle organisation, cependant ils ont préché a leur maniere,
comme laiques éloquents et courageux, la Réforme catholique,
réforme consciencieuse et austére, dont ils ont indiqué l'esprit
dans I’Avertissement de leur volume sur la Réforme catholique.
Leur plus cher veoeu était qu’il se format «un nouveau peuple
catholique, ayant pour loi I'Evangile, au lieu du jésuitisme,
qui est la loi du peuple actuel ». Ce nouveau peuple, qui de-
vait repousser tout despotisme et toute superstition, et gou-
verner 'Eglise avec le concours de tous ses membres, ils le
considéraient comme existant déja, germant, comptant en plu-
sieurs pays des laiques et quelques prétres, qui se multiplie-
raient avec rapidité. Ce vceu, cet espoir, ce projet, cette ré-
forme, sont trés intéressants a étudier.

) P. 140. — %) P. 136. — %) P. 138.



— 666 —

Voyons d'abord comment nos deux réformateurs ont cons-
taté le mal et la décadence dans I'Eglise, ensuite 'espoir qu'ils
ont con¢u d'une guérison et d'une rénovation, enfin quels re-
medes ils ont proposés pour atteindre ce but.

IL.

Bordas-Demoulin et Huet ont constaté la décadence de
I'Eglise sur cinq points d'une incontestable gravité. Ils ont vu
la déviation du clergé, 1'altération de la foi par la proclama-
tion de dogmes faux, la corruption de la piété par de nom-
breuses et déplorables superstitions, la destruction de la saine
discipline et de la saine liberté, enfin le triomphe et la domi-
nation du jésuitisme sur I'Eglise méme.

1o D'abord, la déviation de la hiérarchie et du clergé. —
A une époque d’aplatissement moral comme la notre, époque
ou, sous prétexte de sainte obéissance, les fideles trop timides
permettent aux chefs ecclésiastiques l’exploitation de la reli-
cgion et de 1'Eglise, il faut d'autant plus admirer Bordas-De-
moulin et Huet pour la sincérité et le courage, avec lesquels
ils ont osé s’attaquer aux géants, aux colosses, aux idoles. Nj
le pape, ni les évéques n'ont trouvé grace devant eux. Loin
de 1a. C’est le pape et les évéques qu'ils ont représentés
comme les principaux coupables. Voici leurs propres expres-
sions :

«Le débordement impétueux, sans limite, de la domination
papale et prélatale, le délire de changer la foi et d'imposer
I'hérésie, ouvrent les yeux, provoquent les résistances, et créent
des adhérents et des ouvriers a la réforme fondamentale que
I'Eglise demande )...»

«C'est par le mélange du spirituel et du temporel que les
papes ont envahi tous les droits du clergé. De ce que leur
siege était a Rome, capitale de 'empire, ils se sont persuadés
qu’ils devaient avoir dans 'Eglise l'autorité illimitée que les
empereurs possédaient dans I'Etat, et ils ont été sans cesse
occupés a la forger, de méme que les anciens Romains a sub-
juguer la terre?)... Ah! que la satanacité papale, épiscopale,
cléricale, ne nous déconcerte point; elle manifeste le plus bel
ordre dans le désordre le plus affreux?®)...»

" p. VI — %) P. 205. — ?) P. 21L



— 667 —

En 1850, Bordas-Demoulin, dans une lettre publique a 1'ar-
chevéque de Paris, faisait remarquer que le Christ avait &té
particulierement sévere envers les Pharisiens et leur esprit de
domination. «Toutes les autres fautes, disait-il, peuvent s'écou-
ler en repentir, au lieu que la domination se repait, s'enivre
d’elle-méme. Contemplez-la 4 cette heure. En donnant le spec-
tacle d'écarts qui 'humilient jusqu'au centre de la terre, elle
crie: — Moi, je suis I'Eglise; moi, je suis l'organe infaillible
du Tres-Haut; je n’ai & recevoir ni lecon, ni conseil de per-
sonne ; je n'admets point de concours intelligent, libre; jemploie
des machines, j'agis sur des machines; nul n’'a de droit que
moi, je suis le droit universel;, que le genre humain se taise,
m'écoute parler et obéisse... — L’adoration persistante de
soi n'est pas la seule énormité de ce vice. Une autre, c’est
qu'il dévaste I'Eglise ... La domination livre au Saint-Esprit
une guerre a mort dans 1'Eglise, s'efforcant d'y exterminer la
charité ou fraternité, par l'exaltation de quelques membres a
la toute-puissance et l'abaissement de tous les autres au néant.
Cette domination, qui est l'antichristianisme, forme le second
empire de l'antechrist. L'antechrist parut dans la synagogue et
crucifia Jésus-Christ & son avénement religieux; il parait dans
I'Eglise, et le crucifie & son aveénement social... O Eglise, il
t'a criblée de blessures; il t'a inondée de paganisme de la
téte au pied. On dirait de toi une immense et effroyable lepre.
Tu n’es plus qu'un objet d’horreur ou de pitié pour les géné-
rations qui passent. Elles détournent la téte de dégofit, ou la
branlent de mogquerie ). »

Ainsi donc, d'aprés Bordas-Demoulin, la papauté est une
seconde synagogue, et le pape un second antechrist, qui cru-
cifie de nouveau Jésus-Christ.

Bordas-Demoulin ne signale pas seulement le mal dans la
papauté devenue antichrétienne, il le signale aussi dans 1'épis-
copat. Il déclare formellement & l'archevéque de Paris que
«'épiscopat, avec ses égarements, ne cesse de poignarder
I'Eglise ?) ». Il s’éleve contre «lignorance et les tfolies préla-
tales?®)». Il affirme que «les évéques, infatigables paganisa-
teurs de I'Eglise, sont la cause de l'aversion qu’elle inspire,
et par conséquent ses premiers et véritables ennemis?)». Il

B P.or1g-116. — ) P, o117, — ) P 117. — 4 P. 130.



— 668 —

les appelle «apdtres du mensonge!)». Il leur reproche d’étre
« devenus, sous le fouet des jésuites, une bande de trafiquants
des dogmes catholiques et un troupeau d'esclaves de la cour
romaine, ce comité-divecteur de Satan sur la terve?)s.

Apreés le pape et les évéques, les prétres. Bordas-Demou-
lin tient ceux-ci pour moins coupables, il est vrai; mais cepen-
dant il se sent obligé de les condamner, eux aussi; de rap-
peler que S.Grégoire a donné a l'antechrist pour agent une
armée de prétres, et que Bossuet a exprimé la méme pensée?).
« Je ne sais, s'écrie-t-il, si, sur mille prétres, il s'en rencontre
deux ow trois qui refusent de suivre les évéques dans l'abime.
Comme dit S. Grégoire, «tous, depuis les moindres jusqu'aux
plus considérables, s'accordent merveilleusement dans le mal
avec Léviathan, ennemi de tout bien. C'est ainsi qu'ils ne
sont divisés entre eux par nulle dispute, de sorte qu’ils ont
d’autant plus de force contre les élus qu'ils sont tous d'accord
pour les perdre.» Et Bordas-Demoulin ajoute, avec une fran-
chise intrépide, que 1'Eglise qui a parlé par la bouche de
Pie IX, est I'Eglise de Satan*).

Hé¢las! les séminaires, ces pépiniéres du jeune clergé, sont
aussi corrompus par une «instruction diabolique qui étouffe le
sens évangélique ®)». Ce sont, ainsi que les Facultés francaises
de théologie, des «repaires de paganisme °)».

Bref, dit Huet, «la révélation est en péril. Par la chute
du pape et des évéques, 'ennemi a enfoncé le premier rang
de la phalange hiérarchique; il insulte, il menace I'Eglise, le
pied posé sur le corps de ses chefs, que lui ont livrés la cupi-
dité et 'ambition. Esclaves d'un arbitraire sans frein et plus
encore de leur propre ignorance, les pasteurs du second ordre
suivent obséquieusement; un petit nombre se contente de
gémir en secret. Les laiques, pour la plupart, sont indifférents
ou aveuglément soumis. Jamais pareil scandale n’avait affiigé
I'Eglise 7). »

2. Donc, sur ce premier point, la déviation, je devrais
dire la trahison, du clergé papiste, Bordas-Demoulin et Huet
se sont exprimés avec une clarté de pensée et d'expression

1 P. 185. — %) Euvres posthumes de Bordas-Demoulin, T. II, p. 423.
8) Essais sur la Réforme catholigue, p. 199.
*) P. 200-201. — %) P. 118. — ®) P. 129. — 7) P. 6bo1.



— BEY -

qui ne laisse rien a désirer. Ils n'ont pas été moins sinceéres
en ce qui concerne [l'altération de la foi chrétienne et catho-
ligue par la proclamalion de dogmes faux.

Constatant d'abord que toujours le propre caractere de la
foi catholique a été l'immutabilité, «marque éclatante d'une
ceuvre divine», et que cette immutabilité, cette vue fixe d'un
immuable idéal, donne seule un but, des regles aux efforts
successifs et aux progres du genre humain!), Bordas-Demoulin
et Huet constatent ensuite que I'Eglise romaine a varié€,
qu'elle a changé et altéré la vraie foi. « Aujourd’hui, disent-
ils, tous les évéques, le pape a la téte, sans autre pression que
le fanatisme de la domination, de lesprit de parti et de
l'ignorance, se précipitent avec jubilation dans l'hérésie. Pris
de vertige, ils changent & jour fixe la foi des peuples; ils
veulent que, sur un mot parti du Vatican, une opinion congue
dans les ténebres du moyen Aage, flétrie a sa naissance, qui
n'aspirait d'abord qu'a étre tolérée et ne cessa d'éprouver la
contradiction, devienne tout a coup, au milieu du dix-neu-
vieme siecle, un dogme authentiquement révélé de Dieu,
enseigné a l'origine par les apotres et conservé sans interrup-
tion dans V'Eglise. Jamais se joua-t-on ainsi de la cvedulité du
monde catholiqgue? 11 importe de sonder la plaie de I'Eglise.
En décrétant comme dogme une croyance inconnue a l'anti-
quité, le pape et les évéques fawussent la parole de Dien?®).»

Bordas-Demoulin et Huet ont reproché aux théologiens
papistes d’attaquer le spiritualisme, de nier la raison natu-
relle, de proscrire l'esprit d’examen, de transformer la foi
chrétienne en une crédulité grossiére, d'opprimer 'esprit hu-
main sous le joug d'une implacable théocratie, de relever
dans les livres et les journaux l'inquisition et les bfichers, de
répandre le sensualisme dans le culte et dans le dogme.
« Voila, s’écrient-ils, ce qui empéche I'Eglise de revenir 4 son
gouvernement primitif, si libéral, si saintement démocratique,
et qui se trouverait si bien en harmonie avec l'esprit des
temps nouveaux. On sait comment ['esprit payen de domina-
tion pervertit ce gouvernement fraternel, oii, selon les regles
apostoliques, toutes les magistratures doivent étre conférées a
I’élection, toutes les affaires conduites par la douceur et la
persuasion 3). »

) P. 597-598. — =) P. 599. — %) P. 12.



SN -y -

Et ce qui est peut-étre encore plus grave que l'altération
du dogme et de la foi, c'est l'altération de l'esprit méme du
christianisme, qui est surtout un esprit de charité, et qui,
dans I'Eglise papiste, devient de plus en plus un esprit de
haine, de persécution, de calomnie, de jalousie, de lutte per
Jas et nefas, au mépris de toute sincérité et de toute loyauté!?).

3. Apres la corruption du clergé et du dogme, la corrup-
tion de la piété par la superstition.

Bordas-Demoulin et Huet étaient scandalisés « de 1'idola-
trie de tant de pratiques, telles, par exemple, que celle des
sacrés-cceurs; du polythéisme du faux culte des saints qu’on
égale a Dieu, surtout la Vierge; de cette forét de supersti-
tions jaillissant du monachisme ou de l'abus des conseils
évangéliques?)». Ils voyaient en tout cela un nouveau paganisme.

Ils se sont élevés avec une vigueur toute particuliere
contre le marianisme en général et contre le prétendu dogme
de I'immaculée conception. Ils ont blamé le pape d’avoir, par
la proclamation de ce faux dogme, surexcité encore davan-
tage l'ardeur d'une «extravagante» dévotion, et d’avoir préci-
pité les multitudes ignorantes du c6té ou elles penchaient, en
renchérissant encore sur les inepties de la Salette et sur le
matérialisme des sacrés-coeurs. « Nous avons un nouveau culte,
ont-ils dit, comme nous avons des dogmes nouveaux, et le
marianisme se substitue de toutes parts au christianisme.
Digne pendant de ce culte sensuel, la morale des casuistes
acheéve de remplacer la morale de I'Evangile?®.» — «Chasser
le Christ et le remplacer par la Vierge, voila ce qu'on appelle
honorer le Christ! Est-il possible de mieux prendre l'air de
I'Agneau et de mieux déployer la rage du Dragon? L’expul-
sion de I'homme-Dieu et 1'érection en médiatrice de la créa-
ture qui servit & former son humanité, sont l'inévitable suite
et le couronnement parfait du pervertissement de l'institution
chrétienne. L'antichristianisme coule & pleinsbordsdansl'Eglise*).»

Il m’est impossible — et je le regrette vivement — de ne
pouvoir reproduire ici tous les textes si clairs, si fermes, dans
lesquels ces deux hommes de Dieu ont fait ressortir le mal
causé a I'Eglise et a la religion par la mariolétrie moderne ®).

1 P. 116, — %) P. 115. — %) P. 600. — %) P. 189-190.

5) Voir pp. 185, 202-203. Voir aussi un discours du P. Lavigne, prononcé en
1856 et cité dans les Ewwres posthumes de Bordas-Demoulin, T. 1I, p. 477-480.



671 —

I’abus des indulgences les a aussi scandalisés profondément.
Ils ont flétri comme une extravagance l'invention du prétendu
trésor des mérites des saints, trésor qui serait a la disposi-
tion du pape, et destiné¢, moyennant quelque pratique arbi-
traire, a solder pour les vivants et pour les morts la peine
due au péché, et pour les vivants a payer le péché méme?).
Ils ont caractéris€ les indulgences modernes, en disant qu’elles
déjouent la pénitence et qu’elles se moquent de 'amendement
des ames. Ils ont fait remarquer avec un grand sens chrétien
que <«l'Eucharistie est réservée pour la communion et non
pour l'adoration?®) ». Ils ont signalé la bénédiction du saint-
sacrement, telle qu’elle est pratiquée dans I'Eglise romaine
actuelle, comme une cérémonie « profanatrice et superstitieuse ».
Ils ont demandé que l'on renversat dans les églises les
autels privilégiés,; que l'on en chassat les vendeuses et allu-
meuses de cierges; que l'on fermat toutes les boutiques éta-
blies dans l'intérieur des temples, ol se vendent des récits de
miracles, des médailles, des scapulaires, des bagues, des
agnus Dei et mille petits objets dits de piété?®).

4. Ce n'est pas tout. Ils ont été contraints d’avouer que
la constitution chrétienne et catholique de I'Eglise a été
violée; qu’'a la place de l'autorité légitime regne aujourd'hui
la tyrannie, et, avec la tyrannie, «le silence de la servitude %)»;
que le clergé poursuit avec acharnement la liberté, et se livre
a4 une intolérance théocratique, qui est un reste de la poli-
tique juive et payenne?®); que les libertés de I'Eglise sont
renversées, les droits des prétres et des laiques sont confis-
qués; que les €véques eux-mémes, en prosternant aux pieds
d'un homme le sacerdoce ¢ternel, se sont forgé de leurs pro-
pres mains leurs propres chaines; que le divin et libéral gou-
vernement de I'Eglise, revendiqué par nos péres sous le nom
de gallicanisme, a été remplacé par l'absolutisme papal;
qu'enfin <«le despotisme et la bassesse, comme l'ignorance,
apparaissent sans bornes®)».

5. Enfin, qui a causé tous ces maux et accumulé toutes
ces ruines? Le jésuitisme vainqueur. «Les éternels ennemis

) P. 206. —*) P.208-210. —®)P. 129. — *) P. 13. — %) P. 6 et 8. — &) P. 600-601.



de toute réforme, les protecteurs-nés et les gardiens asser-
mentés des abus et des relachements, les reprétentants de
I'esprit antichrétien», en un mot les jésuites, ont consolidé
leur domination ici-bas et scellé¢ le pacte qui met la papauté a
leur merci; ils ont pris possession de 'Eglise romaine!). C'est
l'accomplissement de cette prophétie de S. Grégoire le Grand,
d’aprés laquelle I'Eglise regorgera d' «<hommes fins, adroits,
fourbes, remplis de la science du monde, affectant une appa-
rence de sainteté et faisant des ceuvres d'iniquité, ayant une
odeur assez douce et une lumiére fort obscure?).»

Certes, aprés une telle analyse, aprés une description
aussi précise des éléments corrupteurs de 1'Eglise, on aurait
pu se demander s'il ne fallait pas désespérer de l'avenir de
I'Eglise méme et du christianisme. Eh bien! non. Malgré leur
immense douleur, malgré les larmes qui remplissaient leurs
yeux, Bordas-Demoulin et Huet ont persisté a croire et a
espérer: ils ont cru dans l'éternelle vérité enseignée par le
Christ, et ils ont espéré dans sa puissance bienfaisante.

I1I.

« Nous savons, disaient-ils, que la vérité triomphera sur
cette terre, olt elle s'est incarnée: cela nous suffit %).» Bordas-
Demoulin et Huet étaient convaincus du triomphe final du
christianisme religieux et social, malgré les anathémes des
chefs du clergé. «Ses progres, ajoutaient-ils, tiennent du pro-
dige. Déja il embrasse les deux mondes; il peése sur les
anciennes civilisations, et bientét il les aura chassées de la
terre. S'il parait céder sur un point, c'est pour éclater plus
puissant sur un autre. Il crée et il détruit, il triomphe de tout,
et il ne s'arrétera qu'apres avoir renouvelé la face du globe?)».

Le triomphe d'une cause vraie n'est qu'une affaire de
temps. Un des maitres de 1'école doctrinaire a expliqué com-
ment les (faux) dogmes finissent; un plus fort maitre, le temps,
révélera un jour comment les malentendus, les préventions et
les préjugés finissent, et comment la vérité, reprenant sa
splendeur premiére, reparait dans sa pureté, comme dans sa
force, pour le salut du monde et le triomphe méme de la
démocratie ®).

) P. 60o1. — %) P. 190. — %) P. 609. — ) P. 11. — %) P. 138.



— 673 —

I’espoir de Bordas-Demoulin et de Huet était fondé non
seulement sur le sentiment profond qu'ils avaient de la vérité
de leur cause, mais encore sur leur connaissance de 'histoire.
En remontant le cours des siécles jusqu'aux origines de
I'Eglise, ils apercevaient, a toutes les époques, des hommes
de foi, qui avaient protesté, eux aussi, contre les abus, et qui,
par leurs cris d'alarme, avaient empéché I'équipage de s’en-
dormir et le navire de sombrer. Ce spectacle de la vérité sans
cesse menacée par les uns et sans cesse défendue par les
autres, les ¢édifiait et les fortifiait. Leur isolement apparent
n’était plus des lors un isolement: ils comptaient dans le passé
une foule d'amis, qui avaient pensé comme eux, aimé comme
eux, souffert comme eux, pour Dieu et son Christ. «D'age en
age, disaient-ils, se levent de vigoureux athletes de la parole
de Dieu, et de saintes ligues ne cessent de se reformer contre
le désordre. Ce serait une belle et instructive histoire a tracer,
que celle de cette opposition catholique, ol se concentra plus
d’une fois la vie de I'Eglise, et par laquelle l'intégrité de la
foi a été préservée. Elle commence a S.Paul, quand il résiste
en face au prince des apoétres, complice par faiblesse des
chrétiens judaisants... L'opposition orthodoxe fut toujours
puissante en France; elle fit du gallicanisme le drapeau vénéré
de la liberté religieuse, et sauva vingt fois le catholicisme des
entreprises insensées de la cour de Rome. Elle compta dans
ses rangs les S.Bernard, les S. Louis, les Gerson, les d’Ailly.
De 1a sortirent les grandes tentatives religieuses de Constance
et de Balel).»

Ainsi parlaient nos vaillants réformateurs.

Le présent méme, malgré ses tristesses, les encourageait
par les germes de réforme qu’il contenait. Ils entrevoyaient
«un grand mouvement religieux, dont l'étendue et la puis-
sance l'emporteront sur les mouvements politiques qui ont
ébranlé notre age?)». Ils pensaient que le régime de la liberté
des cultes et de la presse ne pouvait finalement laisser debout
que la vérité, et qu'en conséquence tous les faux cultes et
toutes les corruptions du culte véritable s’anéantiraient tot ou
tard devant celui-ci®). Convaincus que la Révolution de 1789
a été I'avénement du christianisme social, et que la civilisa-

1) P. 603-604. — ) P. 610. — 3) P. 198,
Revue intern. de Théologie. Heft 56, 1906. 44



— 674 —

tion moderne, en dépaganisant '’humanité et le clergé, est le
grand précurseur de I'Eglise!), et constatant, d’'autre part, la
marche sans cesse progressive de la Révolution et de la civi-
lisation, ils ont salué a l'avance des jours meilleurs, la ré-
demption temporelle et le régne de Dieu sur la terre. «Ce
regne fortuné, se sont-ils écriés, commence sous nos yeux,
au milieu des épreuves, de la souffrance et des larmes. Cela
donne un intérét, une majesté sans égale a l'histoire de nos
temps. Un malentendu fatal, triste héritage du passé, prolonge
une transition douloureuse et retarde l'accomplissement des
antiques promesses. Mais ['issue de la lulte ne sawurait étre
douteuse: elle se terminera par la conversion du clergé au
christianisme social, par la conversion des révolutionnaires au
christianisme religieux. Alors l'astre de justice, percant les
nuages qui le couvrent encore, versera sur le monde la paix
avec l'abondance de tous les biens: orietur in diebus ejus
Justitia et abundantia pacis. Nos malheurs, nos discordes, nos
défaillances s'effacent devant ce glorieux avenir. Les oracles
sacrés regoivent leur entier accomplissement. Le christianisme
apparait dans sa grandeur universelle, embrassant le passé,
le présent, 'avenir, remplissant la terre et le ciel, rachetant
les corps et les ames, apportant au genre humain le bonheur
du temps avec le gage d'une éternelle félicité ?). »

Donc, finalement, tout bien considéré, «lhistoire, prise
non a la surface, mais dans ses profondeurs, nous donne
raison comme la logique et le dogme. Mais c’est surtout vers
I'avenir que nous reportons nos regards et nos espérances. Il
appartient, cet avenir, aussi certainement au vrai catholicisme
qu’a la démocratie.» «Je maintiens, affirmait Huet, que désor-
mais, ils ne peuvent triompher l'un sans l'autre. Le catholi-
cisme ne reprendra les formes libérales et démocratiques des
premiers siécles, que dans une société renouvelée sur la base
de la liberté et de la fraternité. La Révolution, a son tour,
ses plus nobles fils le confessent, ne deviendra invincible que
le jour ou elle aura fait alliance avec le sentiment religieux?3),»
Donc I'Eglise vraiment chrétienne ne saurait périr, mais
I'Eglise pervertie par l'esprit mauvais, I'Eglise devenue anti-
chrétiennne, périra*). Et ce sera le salut de I'humanité.

1) P. 124-127. — ) P. 16, — 3) P. 153-154. — *) P. 104.



— 675 —

Mais a quelles conditions s’opérera ce salut? Comment
I’Eglise antichrétienne périra-t-elle? Par quels moyens 1'union
du christianisme et de la société moderne se consommera-t-
elle? Quels remédes donner a I'Eglise, pour la guérir des
poisons dont elle n'a pas su se préserver? Questions graves,
capitales, auxquelles Bordas-Demoulin et Huet ont répondu,
sinon toujours avec exactitude, du moins avec sincérité et courage.

Si je me permets de faire une réserve et d'émettre un
doute sur quelques-uns des moyens qu’ils ont proposés, c'est
que je ne crois pas a la séparation des Eglises et des Etats
comme a une panacée infaillible et universelle. Bordas-Demou-
lin et Huet ont pensé que cette séparation compléte remet-
trait le clergé en contact avec le peuple; que le clergé revien-
drait ainsi & la raison; et que le pape, en présence d'un tel
état de choses, se contenterait d’'étre le premier magistrat
d’une libre association religieuse?!). Tel était encore leur réve,
leur illusion, en 1856.

Hélas! je dois avouer que j'ai perdu tout espoir sur la
possibilité de la conversion de la papauté, et Huet, avant de
mourir, 'avait aussi perdu. Il faut dire des papes ce gqu'un
pape a dit des jésuites: qu'ils soient comme ils sont, ou qu'ils
cessent d’'étre, simt wut sunt awut non sini. Le systéme est
devenu tel qu’ils sont absolument irréformables. Quand un
ruit est gaté, il n'y a plus a discuter sur les moyens de le pré-
server et d'en faire un fruit succulent. La proclamation de
Uinfaillibilit¢é du pape a mis le dernier sceau a l'ccuvre de
mensonge; revenir sur cette proclamation serait, de la part
de la papauté, des jésuites et de toute I'Eglise romaine, un
véritable suicide. Rome ne le sait que trop, aussi ne songe-
t-elle aucunement a4 la rétractation en question. D’autre part,
le papisme, comme toutes les autres erreurs, peut trés bien
se répandre et prospérer dans des Eglises libres et séparées
de I'Etat. L’Amérique nous en fournit une preuve chaque jour
plus éclatante. La liberté en ce monde peut malheureusement
servir au mal comme au bien, au vrai comme au faux. Que
de séparatistes restent papistes, et n'en sont méme que de
plus zélés partisans de leur systeme! Donc la séparation de
I'Eglise et de I'Etat, quoi qu’en aient dit Bordas-Demoulin et

NP 13-14.



— 676 —

Huet, n’est nullement une garantie nécessaire, encore moins
un moyen infaillible de réforme.

Mais, cette restriction faite, je ne puis qu'applaudir a la
perspicacité avec laquelle, sur les autres points, nos deux
réformateurs ont indiqué les mesurcs a prendre.

Loin d'avoir peur du mot 7éforme, ils 'ont prononcé avec
énergie. Le drapeau qu'ils ont levé, est celui de la réforme
catholique et du progrés religieux?!), non d'une réforme de
simple apparence et & 'eau de rose, mais d’'une réforme radi-
cale, plus radicale en particulier que celle de 1'Eglise consti-
tutionnelle de 1790. « Aux nouvelles et plus lamentables cala-
mités de 1'Eglise, ont-ils dit, doif répondre une nouvelle et
plus profonde explosion de la force réformatrice catholique;
il ne suffit plus de combattre le mal dans ses symptomes, il
faut l'atteindre a la racine. La nouvelle hérésie doit servir de
point de départ, et en quelque sorte de levier d’attaque contre
la masse séculaive des abus. Comme elle renferme toutes les
corruptions, elle conduit invinciblement & réclamer la réforme
radicale et complite. Le temps ne souffre wni concession ni
délar. Quelque hardie que puisse paraitre la résolution de
résister au corps des premiers pasteurs, les fideles n'ont point
le choix de leur conduite. Dans la cité de Dieu ne peut
régner l'obéissance passive. Quand ['attentat contre la révéla-
tion est manifeste, se soumetire n'est pius obéissance, mais
apostasie et renoncement & la foi de [ésus-Christ?). »

Sans doute Bordas-Demoulin et Huet n’'entendaient pas
par 1a se retirer de 1'Eglise méme: car ils placaient I'Eglise
en dehors et au-dessus des atteintes et des défections du pape
et des évéques. Donc, tout en restant dans I'Eglise catholique
(qu'ils étaient loin de confondre avec 1'Eglise de Rome), ils se
séparaient du pape et des évéques prévaricateurs; ils enga-
geaient les prétres et les fideéles a discuter avec eux et contre
eux, & leur démontrer leurs erreurs et & leur résister; ils vou-
laient une propagande intelligente, active, zélée. « C'est par
propagande, affirmaient-ils, que I'Eglise catholique se réfor-
mera. Nous travaillons & répandre la foi pure. Quand elle
aura conquis un assez grand nombre de personnes pour
qu'elles influent sur la direction des affaires ecclésiastiques,

) P. 151. — ¥) P. 604-605.



— 677 —

elles feront nommer de bons évéques; ces évéques supprime-
ront les abus, régénéreront 1'Eglise, et alors les protestants,
les déistes, les incrédules qui la fuient & cause de son pervertis-
sement, la voyant dans sa beauté naturelle, reviendront a elle?).»
— N’est-ce pas l'annonce de la réforme ancienne-catholique?

Précisons bien la pensée de nos deux éminents devanciers.

Avant tout, ils ont demandé la réforme par la diffusion
de la vérité, par la propagation des saines doctrines chré-
tiennes. Ils ont engagé¢ les vrais catholiques & rappeler et a
répéter partout que U'Eglise catholique est supérieure non seu-
lement au pape, mais au concile méme; qu'en effet ce n’est
pas le concile qui prononce en dernier ressort, mais 1'Eglise,
en acceptant, ou en rejetant, ou en modifiant les décrets du
concile?); que la supériorité du pape sur 1'Eglise et sur les
puissances séculieres est une erreur qui sape le christianisme
et la constitution de I'Eglise?®); que le pouvoir temporel du
pape doit étre combattu «comme l'obstacle & toute réforme
orthodoxe?)»; que le clergé attaché a Rome «s’acharne a
plonger le monde et lui-méme dans l'abime»; que «cette
fatale cour de Rome est le fléau de la religion, de l'ltalie et
du monde, la cause premitre de l'apostasie des peuples?)».

Huet, qui appelait le pape non pas son pere, mais son
«frere en ].-C.», glorifiait en particulier les chrétiens qui,
dans ces jours d’'abaissement et d'inexprimables miséres, n'ont
pas fléchi; qui n'ont point désespéré de I'Eglise, au milieu de
I'obscurcissement sinistre du sanctuaire, au milieu des idola-
triques abus du culte romaniste, au milieu des saturnales de
la théocratie et du despotisme ).

Ainsi donc, Bordas-Demoulin et Huet demandaient la ré-
forme d’abord par la remise en lumiere des vrais principes
catholiques, ensuite par la résistance contre la papauté héré-
tique. IlIs n'en étaient plus ni au gallicanisme de Bossuet, qui
leur paraissait «encrouté de scolastique 7)», ni a la constitution
francaise de 1790. Ils voulaient qu'on «tachat de renverser
les éveéques actuels et d'en établir de bonus®).» Ils compre-

V) Euwres posthumes de B. D., 1. 11, p. 467-468.

%) [bid., p. 467; cf. p. 461 (correspondance de B. D. avec le Rev. Coxe,
cn 1853-54).

%) Essais, p. 182. — 4) P. 177. — *) P. 179. — 8) Jbid.

) Buvres posth. de B. D., T. 11, p. 455.

°) P. 438, lettre du 1¢r décembre 18335,



— 678 —

naient enfin qu'il ne pouvait y avoir de réforme et de salut
que par une rupture, non une rupture avec I'Eglise univer-
selle méme, mais une rupture avec la partie prévaricatrice de
I'Eglise. Et a qui la faute? A cette partie prévaricatrice, qui
a altéré la foi par ses faux dogmes et ses faux préceptes.

Voici, sur ce point capital, leurs propres expressions:
«Que si, aprés les débats canoniques que nous attendons,
l’apostasie d'une partie de 1'Eglise actuelle doit irrévocable-
ment se consommer et le corps mystique du Christ étre dé-
chiré de nouveau, la rupture ne sera jamais imputable aux
amis de la vérité, et ils pourront, du moins, se rendre le
témoignage de ne l'avoir ni provoquée par d’hérétiques décla-
rations, ni précipitée par leur orgueil }).»

Donc, du moment que la papauté a mis les fideles dans
la nécessité de choisir entre leur fidélité A la foi chrétienne
et l'acceptation de l'erreur, les fideles n'ont pas a hésiter.
S’ils ont des devoirs, ils ont aussi des droits. C'est a eux,
plus raisonnables que le clergé, «de dissiper les erreurs et
les superstitions, de dépaganiser l'enseignement, le culte et le
gouvernement ecclésiastique?)». Clest a4 eux de réparer la
« défection » des chefs de la hiérarchie, de consoler 'Eglise et
de réparer ses ruines. « Une sainte nécessité les contraint de
prendre une part active a la vie et aux affaires de I'Eglise,
et d'y exercer dans une juste limite des droits trop longtemps
méconnus. Par l'exces méme de l'oppression, ils rentrent dans
leur dignité de membres de la cité sainte, de la nation des
prétres-rois?). »

Huet pressait en conséquence les simples fideles de lancer
contre le pape «l'anatheéme dont S.Paul commande d'accabler
quiconque annonce un autre évangilet).» Il les pressait de se
soulever tous contre les décrets hérétiques de la papauté, de
les repousser et de les flétrir. Il les pressait de se réunir
entre eux, de se joindre 4 de bons prétres, de «tout faire ou
tout préparer pour procurer 4 'Eglise de dignes pasteurs », de
répandre «les grandes et fécondesidées de la réforme catholique?®)».

Bordas-Demoulin et Huet désiraient ardemment I'union
des Eglises chrétiennes; et, a cette fin, ils étaient disposés
a remonter jusqu'au concile de Nicée et méme jusqu'aux

Y Essais, p. 606. — %) P. 117. — 3) P. 607. — *) P. 608. — 3) P. 609.



- — 679 —

temps apostoliques?). Ils faisaient appel aux protestants, non
certes en les flattant, mais en leur faisant espérer de grands»
avantages religieux. « Ah! s’écriaient-ils, si les protestants
rentraient dans I'Eglise avec les lumiéres et 'esprit de liberté
qui souvent les recommandent, alors un zele généreux ne
resterait plus stérile, et la réforme orthodoxe jaillirait des
efforts combinés de tous les chrétiens. Avec la véforme catho-
ligue, les préjugés et les malentendus se dissipent; la philoso-
phie cesse de renier I'Evangile, la Révolution se reconnait
chrétienne, la barriere du schisme tombe, 1'Orient se relie a
1'Occident, le mahométisme et l'idolatrie disparaissent de la
terre renouvelée, et l'unité religieuse se consomme par la
réunion du judaisme au christianisme ). »

Donc ils n'en appelaient pas seulement aux chrétiens,
mais encore aux juifs. Ils voyaient dans ceux-ci, 4 'exemple
de Pascal, de Bossuet et de tant d’autres, les ancétres spiri-
tuels des chrétiens, ancétres, qui, d’aprés les livres des chré-
tiens mémes, doivent finalement se rallier a 1'ceuvre chré-
tienne. Reprochant aux nations chrétiennes actuelles de re-
pousser l'avénement social du Messie comme les Juifs ont
repoussé son avenement religieux, ils conjuraient et les Juifs
et les chrétiens de se confondre dans un commun repentir,
Enfin, ils terminaient leur appel en ces termes: «Catholiques
chrétiens, réformer 1'Eglise et la réconcilier avec la moderne
civilisation, c'est 1a qu'il faut tendre de toute son énergie;
car c'est la qu'est 'avenir et le salut du monde?). »

Telle fut la pensée, telle fut l'espérance, tels furent les
veeux de ces deux hommes de foi. En lisant leurs ceuvres, on
y entrevoit leur loyale et sympathique physionomie, on y sent
battre leur noble cceur. Modestes, ils auraient voulu s’enfer-
mer dans la discrétion de leur pensée et dans la solitude
aimée des philosophes; mais, intrépides dans leur conviction
d’honnétes hommes et dans leur foi de chrétiens, ils ont
parlé en apotres, simplement pour faire leur devoir: «J'ai
cru, c’est pourquoi j'ai parlé.»

Que n’eussent-ils pas dit, que n'eussent-ils pas fait, s'ils
eussent vu ce que nous avons vu et ce que nous voyons,

V) Quvres posth. de B. D., T.1I, p. 464.
) Essais, p. 611. — %) P, 612.



— 680 — &

s'ils eussent entendu ce que nous avons entendu et ce que
aous entendons depuis 1870! Leur 4me se f{it brisée de dou-
leur; mais, dans cette douleur méme, ils auraient puisé de
nouvelles forces et un nouvel élan, pour infliger aux nouvelles
prévarications du Vatican et des vaticanistes les stigmates de
honte qu’elles méritent, et surtout pour dire a tous les vrais
chrétiens, a quelque Eglise qu'ils appartinssent: Groupez-vous,
unissez-vous, résistez a l'esprit du mal, luttez dans l'esprit de
vérité, de charité et de force, et, aprés avoir fait votre devoir,
attendez en paix et avec confiance l'heure de la victoire;
votre armée est petite, mais votre cause est grande; vos
forces sont faibles, mais 'amour de Dieu est infini et tout-puissant!

E. MicHAUD.




	Deux réformateurs catholiques au XIXe siècle, Bordas-Demoulin et Huet

