Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Das Vaterunser in der Liturgie des heiligen Augustin
Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 641 —

DAS VATERUNSER
IN DER LITURGIE DES HEILIGEN AUGUSTIN.

Im Missale Romanum, dessen Liturgie ohne wesentliche
Anderung in das Gebetbuch der christkatholischen Kirche auf-
genommen worden ist, wird das Vaterunser eingeleitet mit den
Worten: Preceptis salutaribus moniti et divina institutione for-
mati, audemus dicere. Es ist denkbar, dass sich schon die lateini-
sche Kirche des dritten Jahrhunderts beim liturgischen Gebrauch
des Vaterunsers dieser Einleitung bedient hat. Wenigstens
beginnt Cyprian sein Hirtenschreiben tiber das Gebet des Herrn
u. a. mit folgender Bemerkung: (Dominus) inter cetera salutaria
sua monita et precepta divina ... etiam orandi ipse formam de-
dit, ipse quid precaremur monuwit et instruxit. (De orat. Dom., ed.
Caillau, p. 407.) Das konnte eine Anspielung sein auf die all-
gemein bekannte Formel, mit der beim o&ffentlichen Gottes-
dienst das Gebet des Herrn eingeleitet wurde, falls nicht etwa
umgekehrt die fragliche Einleitung auf Cyprians Worten be-
rubt!). Gewiss ist, dass Cyprian das Vaterunser als eine Ge-
betsformel betrachtete, die Christus fiir den gemeinschaftlichen
Gottesdienst bestimmt habe. Er sagt dariiber: Ante omnia pacis
doctor atque unitatis magister singillatim noluit et privatim pre-
cem fieri, ut quis cum precatur, non pro se tantum precetur.
Non enim dicimus: Pater meus... nec: Panem meum ..
Publica est nobis et communis oratio, et quando oramus non pro
uno sed pro toto populo oramus, quia totus populus (die ganze
Gemeinde) unum sumus (1. c., p. 410 f.).

Ebenso ergibt sich, wie wiederum schon Cyprian erkannt hat,
aus dem Wortlaut, dass das Vaterunser ein tdglich zu wieder-

') Das letztere diirfte der Fall sein. Das weniger gewdhnliche insti-
futione formati hat wohl das orandi formam zur Voraussetzung.

Revue intern, de Théologie. Heft 56, 1906. 42



holendes Gebet ist. Indem die Betenden ,heute“ (o7uegor) um
den @prog émiwodoios bitten (Matth. 6, 11), sorgen sie nicht fiir
den folgenden Tag (Matth. 6, 34), sondern sind zufrieden, wenn
ihnen der himmlische Vater ,heute“ das zum Lebensunterhalt
Notige (smiovaewe) spendet; aber sie erscheinen taglich vor
Gottes Angesicht, um ihre eben so vertrauensvolle wie geniig-
same Bitte zu erneuern. ,Téglich bitten wir, sagt Cyprian
(L. ¢, p. 410), ,dass uns dieses Brot gegeben werde“; ,der
Christ wird belehrt, dass er taglich siindige, indem er ermahnt
wird, téglich um Stindenvergebung zu bitten* (1. c., p. 421).
Ist aber das Vaterunser, mit welchem diese Bitten an Gott
gerichtet werden, auch nach Jesu Absicht ein offentliches und
gemeinschaftliches Gebet, so enthilt es tatséichlich die Anordnung,
dass sich die Christgldaubigen taglich zum Gottesdienst ver-
einigen sollen.

Dieser Gottesdienst scheint in der afrikanischen Kirche
schon zur Zeit Tertullians in der Feier der hl. Eucharistie be-
standen zu haben. Daraus dirfte sich erkliren, dass die Bitte
um das tidgliche Brot auf das eucharistische Brot bezogen
- wurde. Tertullian sagt dariber in seiner Erklirung des Vater-
unsers: ,Quanquam panem nostrum quotidianum da nobis
hodie spiritualiter potius intelligimus. Christus enim panis noster
est, quia vita Christus, et vita panis: Ego sum, inquit, panis
vitee, Et paulo supra: Panis est sermo Dei vivi qui descendit
de ceelis. Tunc quod et corpus ejus in pane censetur: Hoc est
corpus meum. Iltaque petendo panem quotidianum perpetuitatem
postulamus in Christo et individuitatem a corpore ejus (De orat.
n. 6). Eine deutliche Anspielung auf diese Stelle ist die Ausse-
rung Cyprians: Ideo panem nostrum, id est Christum, dari
nobis quotidie petimus, ut qui in Christo manemus et vivimus,
a sanctificatione ejus et corpore non recedamus (De oratione
L.ec., p.419). Cyprian aber lehrt ausdriicklich: , Tédglich empfangen
wir die Fucharistie als Speise des Heils (Eucharistiam quotidie
ad cibum salutis accipimus. L. c., p. 418), um nicht infolge der
Enthaltung von Christus geschieden zu werden, der das Brot des
Lebens ist.“ — Bischof Dr. Wordsworth, ein ausgezeichneter
Kenner dieser Dinge, betrachtet die Ubung, auch die hl. Eucha-
ristie tdglich zu feiern, als eine im dritten Jahrhundert nur in
der afrikanischen Kirche nachweisbare Sitte (The ministry of
grace, 1901, p. 332). Wenn jedoeh die Anwendung der Bitte



643 —

um das tagliche Brot auf die hl. Eucharistie mit der Ubung
zusammenhiangt, tiglich einen eucharistischen Gottesdienst zu
feiern, so wire anzunehmen, dass die tégliche Eucharistie im
dritten Jahrhundert bereits auch in morgenlidndischen Kirchen
eingefiihrt war. Auch Origenes némlich halt es nicht fir rich-
tig, die Bitte um das tagliche Brot nur auf die Dinge zu be-
ziehen, die zum téglichen Lebensunterhalt nétig sind, sondern
versteht unter dem erbetenen tédglichen Brot ebenfalls Christus
und die eucharistische Speise (De orat., n. 27. Vgl. Cyrill.
Hiersol. Cateches. mystag. 5, n. 15).

Aber auch zu Augustins Zeiten war der tédgliche eucha-
ristische Gottesdienst wohl in Afrika, nicht aber auch {iberall
in den Kirchen anderer Lénder eingefithrt. In der Schrift,
welcher dem Sinne nach der pseudo-augustinische Spruch: In
necessariis wunitas, tn dubiis libertas, etc. entnommen ist, sagt
der Bischof von Hippo: Alii quotidie communicant corpori et
sanguini Domini, alii certis diebus accipiunt (Ad Inquis. Januar.1,
n. 2). Man misse sich in solchen Dingen an das Beispiel des
hl. Ambrosius halten, der erklart habe, er faste am Samstag,
wenn er nach Rom komme, in Mailand hingegen tue er das nicht
(n. 3); jeder moge hinsichtlich solecher Ubungen das tun, was
seiner Uberzeugung nach das Richtige sei, und der Ortssitte
folgen (n. 4). Ubereinstimmend damit bemerkt Augustin bei
einer andern Gelegenheit (In Joh. Ev. tr. 26, n. 15), das heilige
Mahl werde an einigen Orten tdglich, an andern jeweilen erst
nach Ablauf einiger Tage auf dem Tische des Herrn zubereitet
und vom Tische des Herrn genommen. Daher kann er auch
keine allgemeine Ubung im Auge haben, wenn er als ein geistiges
Brot das Wort Gottes bezeichnet, das tdglich gepredigt werde (Ver-
bum Dei, quod quotidie preedicatur. Serm. 59, n. 6). In Hippo
selbst scheint freilich auch die Predigt zum taglichen Gottes-
dienst gehért zu haben. Augustin nimmt nicht selten in seinen
Vortrdgen Bezug auf das, was er am vorhergehenden Tag
(hesterna die, Serm. 83, n. 1; oder hesterno die, Enarr. in
Ps. 241, n. 3) gesagt hat, und ermahnt gelegentlich am Schluss
der Predigt seine Zuhorer, sich am folgenden Tag wieder zahl-
reich einzufinden (Enarr. in Ps. 127, n. 13).

Da in der Kirche Augustins die hl. Eucharistie tatsichlich
ein panis quotidianus war, lag es fir ihn und seine Glaubigen
nahe, die Bitte um das tdgliche Brot ebenfalls in dem geistigen



— G —

Sinne zu deuten, in welchem diese schon zwei Jahrhunderte
vor ihm in der afrikanischen Kirche verstanden wurde. So
sagt er insbesondere den Katechumenen, es sei richtig, wenn
sie bei dieser Bitte das Brot meinten, das sie nach der Taufe
vom Altare empfangen werden (Serm. 56, n. 8); die Eucharistie
sei das tdgliche Brot, dessen wir in diesem irdischen Leben
bediirfen (eucharistia panis noster quotidianus est, Serm. 57, 7).
Die Bitte um das tédgliche Brot heisse daher so viel wie: lass
nicht zu, dass wir jemals von deinem Altare getrennt werden
(Serm. 58, n. 5). Dass aber der eigentliche Sinn der fraglichen
Bitte der ist, Gott moge uns das zum physischen Leben Nitige
nicht wversagen, weiss natirlich auch Augustin sehr wohl
(Serm. 59, n. 6).

Zu dem tiglichen eucharistischen Gottesdienst gehort aber
ganz wesentlich das Vaterunser. Einmal gibt Augustin seinen
Katechumenen folgende Belehrung: ,Téglich habt ihr das Gebet
des Herrn zu sprechen, wenn ihr getauft sein werdet; denn
tiglich wird es in der Kirche vom Altare Gottes her gespro-
chen (in ecclesia enim ab altare Dei quotidie dicitur ista Do-
minica Oratio). Die Glaubigen horen es (audiunt illam fideles).
Wir fiarchten daher nicht, dass ihr es nicht gut werdet be-
halten kénnen; sollte es einer von euch nicht recht behalten,
so wird er es doch durch das tiigliche Horen behalten lernen. ..
Das Glaubensbekenntnis hiért ihr in der Kirche, in der ver-
sammelten Gemeinde (in populo) nicht tdglich. Habt ihr es
cinmal erfasst, so saget es tdglich, wenn ihr aufsteht, wenn
ihr euch zum Schlafe niederlegt, um es nicht zu vergessen.
Saget her euer Glaubensbekenntnis dem Herrn; wiederholt es
immer wieder. Sagt nicht: ich behalte es schon. DBetrachte
das Glaubensbekenntnis als einen Spiegel, in dem du priifst,
ob du alles glaubst® (Serm. 50, n. 12 s.). Weil das Vaterunser
— im Gegensatz zum Symbolum — bei jedem Gottesdienst
gesprochen wird, weiss Augustin zum voraus, welche Gebets-
worte der Christ hersagt, wenn die Gebetsstunde (tempus orandi)
gekommen ist; er wird sagen: ,Vater unser, der du bist in
den Himmeln* (Serm. 114, n. 5). Das geschieht, bevor die Gliu-
bigen zum Altare hinzutreten. Um das himmlische Brot zu
geniessen, bringen sie Schuldlosigkeit (innocentiam) zum Altare;
daher sprechen sie, bevor sie sich dem Altare nahen (ante-
quam ad altare accedatis): Vergib uns unsere Schulden (In



— 645 —

Joh. Ev. tr. 26, n. 11). Anstidndigerweise gehen die Glaubigen
in geziemender Haltung und Kleidung zum Tische des Herrn;
aber noch wichtiger ist, dass sie sich im geistigen Sinne das
(zesicht waschen. Daher sprechen sie vor der Kommunion das
dimitte mobis debita nostra, damit sie ,mit gewaschenem Ange-
sicht zum Altare hinzutreten, mit gewaschenem Angesicht den
Leib und das Blut Christi empfangen* (ut his verbis lota
facie ad altare accedamus, et his verbis lota facie corpore
Christi et sanguine communicemus, Serm. 17, 5)!). Alle, die
zum Altare gehen und den Leib und das Blut Christi empfangen
(omnes fideles ad altare accedentes, corpus et sanguinem
Christi sumentes), sprechen jene Bitte um Siindenvergebung
(Serm. 56, n. 15). Das scheint der oben angefiihrten, halb
scherzhaft zu verstehenden Bemerkung, das Vaterunser sei
leicht zu behalten, da man es tédglich vom Altare her hire,
zu widersprechen. Allein es wird eben schon zu Augustins
Zeiten ublich gewesen sein, dass die antistites ad altare assis-
tentes (Serm. 301, n. 6) das Vateruunser beteten, das Volk aber
dem Bischof in Andacht folgte und die letzte Bitte sprach.

Dass wenigstens zu Augustins Zeiten in der afrikanischen
Kirche die Einleitungsformel des Missale Romanum: Preeceptis
salutaribus moniti . . . audemus dicere bereits {iblich gewesen
sei, darf man aus Serm. 110, n. 5 schliessen, wo der Bischof
seinen Zuhorern sagt: ,Daher kommt es, quod audemus quotidie
dicere: adveniat regnum tuum, damit wir, wenn es kommt,
mit ihm regieren.“

Bei der Bitte um Siindenvergebung war es iiblich, demuts-
voll an die Brust zu schlagen. Augustin macht (Serm. 351, n. 6)
darauf aufmerksam, dass das die Bischéfe cum omnibus titen.
An die Brust zu schlagen, war die symbolische Handlung des
reumiitigen Stindenbekenntnisses. (Vgl. Luk. 18, 13.) Wie das
Vaterunser téglich gebetet wird, so iiben die ,guten und demii-

') Probst, Liturgie des vierten Jahrhunderts und deren Reform, 1893,
S. 302, zitiert diese Stelle, verwandelt aber das lota facie beidemal in tota
facie, was natiirlich ganz sinnlos ist. Man wird annehmen diirfen, dass es
sich nur um einen Druckfehler handelt. das «<lota facie» ist aber sehr
wichtig; es zeigt, auf welche Art die Gldaubigen zur Zeit Augustins die zum
Empfang der hl. Eucharistie nétige Siindenvergebung erlangten. Es ist
auffillig, dass Probst bei seinen sonst so iiberaus fleissigen Studien diesen
Punkt nicht bemerkt hat.



— 646 —

tigen Gliubigen auch eine peenitentia pene quotidiana, in qua
pectora tundimus, dicentes: Dimitte nobis debita nostra, sicut et
nos dimittimus debitoribus nostris (Ep. 265, n. 8, ad Seleucia-
nam). Dass man mit dieser Zeremonie ein Siindenbekenntnis
ablegte, galt in der Kirche Augustins als so selbstverstindlich,
dass man sofort an die Brust schlug, wenn man die Worte
confessto oder confitert horte. Der Bischof ist wiederholt ver-
anlasst, seinen Zuhotrern zu erklidren, dass diese Ausdriicke ja
hiufig auch fiir Lobpreisung, lobpreisen gebraucht werden und
daher nicht in jener Weise aufgenommen werden sollten. Wenn
es z. B. Ps. 141, 8 heisse: ,Fihre meine Seele aus dem Kerker,
ut confiteatur nomini tuo%, so sei hier confiteri nicht vom
Bekennen der Siinde, sondern von Lobpreisen zu verstehen.
Allein die Gemeinde (populus) sei so daran gewdshnt, confiteri
im Sinne von beichten zu nehmen, dass sofort die Fiuste an
die Brust fahren (currant pugni ad pectus), wenn in der Le-
sung das Wort confessio oder confiteri vorkomme (En. in
Ps. 141, n. 19). Als Augustin Uber den Text predigte: Confi-
teor tibi, Pater, Domine cceli et terree, quia abscondisti heec
(Matth. 11, 25), bemerkte er einleitend: ,Kaum liess sich im
Munde des Vorlesers das Wort confiteor vernehmen, so vernahm
man auch euer Brustklopfen“ (secutus est sonus tunsionis pec-
toris vestri). Mit diesem Zeichen wolle man sich dessen an-
klagen, was in der Brust verborgen sei, mit sichtbarem Schiag
die unsichtbare Siinde strafen (Serm. 67, 1). Weil die Zere-
monie diese Bedeutung hat, sucht sie Augustin keineswegs
etwa zu unterdriicken, sondern betrachtet er sie vielmehr
als ein sehr wohl begriindetes allgemeines Eingestindnis der
Stindhaftigkeit. ,Wer von uns klopft nicht an seine Brust?
Wer wvon uns schligt nicht gleich dem Zosllner die Augen
nieder und spricht: Gott sei mir Stinder gnidig?“ (Enarr.
in Ps. 128, n. 9; vgl. Enarr. in Ps. 144, n. 13; in Ps. 146,
n. 7; Serm. 29, n. 2 u. a. St.). Darum unterliess die versam-
melte Gemeinde nicht, insbesondere vor der Kommunion,
mit dem Bischof am Altare bei der Bitte: ,Vergib uns
unsere Schulden“, in Demut an die Brust zu Kklopfen
(tundentes pectora dicimus: dimitte nobis debita nostra,
Serm. 351, n. 6). Das war nicht nur ein Reuegebet, sondern
auch ein Siindenbekenntnis, eine Beichte, mit der man sich
auf eine wirdige Kommunion vorbereiten wollte. Diese Sitte



— T —

hatte sich so allgemein eingebiirgert, dass auch die Donatisten
nicht umhin konnten, das dimitte nobis debita nostra zu sprechen
und dabei an die Brust zu schlagen. Augustin hélt ihnen vor,
dass sie damit eigentlich ihren Standpunkt verleugneten und
eingestinden, dass sie ebensowenig vollkommen gerecht seien
wie die Katholiken (Contra ep. Parmen. 2, 20)7).

Mit Ricksicht auf die gleiche Bitte scheint es auch iiblich
gewesen zu sein, das Vaterunser kniend zu beten. Augustin
betrachtet es als siindhaft, sich in oratione, genibus fixis, von
fremden Gedanken einnehmen zu lassen, und beschreibt die
Haltung der Betenden mit den Worten: Corpus prosternis, col-
lum curvas, confiteris peccata (Enarr. in Ps. 140, n. 18). Die frei-
willige Zerstreuung sei freilich auch nur eine der vielen peccata
quotidiana, levia et minuta; aber gerade im Bewusstsein dieser
tiiglichen Versiindigungen wenden wir uns tiglich bittend an
Gott, werfen wir uns tiglich vor ihm nieder und sprechen:
vergib uns unsere Schuld. Quotidie petimus, quotidie divinas
aures orando pulsamus, quotidie nos prosternimus et dicimus:
dimitte nobis debita nostra (Serm. 83, n. 4). Nach der Art, wie
Augustin an zahllosen Stellen von dem tdglich zu wieder-
holenden Vaterunser spricht, kann er auch hier nur das litur-
gische Gebet beim eucharistischen Gottesdienst im Auge haben.
Abgesehen aber vom Vaterunser betete die Gemeinde am
Sonntag zur Erinnerung an den auferstandenen Erloser nicht
kniend, sondern stehend. Stantes oramus, quod est signum re-
surrectionis. Unde etiam omnibus diebus Dominicis id ad altare
observatur (Ad Januar. 2, n.28). Das Gleiche geschah beim
Gottesdienst -an den 50 Tagen nach Ostern. Augustin weiss
aber nicht, ob diese Sitte als eine allgemeine bezeichnet werden
kann (Ut autem stantes in illis diebus et omnibus Dominicis
oremus, utrum ubique servetur, ignoro. L. c., n. 32). Da, wo
es im allgemeinen Sitte war, beim Gebete zu stehen (vgl.
Mark. 11, 25), war auch das Niederknien beim Vaterunser eine
Art Stindenbekenntnis.

1) Auch Tertullian sieht in der von Christus vorgeschriebenen Bitte
des Vaterunsers um Siindenvergebung eine exomologesis. Er bemerkt De
orat. n. 7: Sciebat Dominus se solum sine delicto esse. Docet itaque,
petamus Dimitte debita nostra. Exomologesis est petitio venize, quia qui petit
veniam, delictum confitetur. Der Gebrauch des liturgischen Ausdrucks
exomologesis ist in diesem Zusammenhang ganz besonders bedeutsam.
Vgl. Optat., De schism. Donat., 1. 2, n. 20.



— 648 —

Nach einer ziemlich verbreiteten Meinung geniigte das auf-
richtig gesprochene Vaterunser zur Tilgung aller Sinden, die
jemand nach Empfang der Taufe begehen konnte (Vgl. meine
Schrift ,Die kirchliche Siindenvergebung nach der Lehre des
hl. Augustin, S. 81 ff.). Es gab ja sogar Katholiken (et tamen
catholici sunt), die glaubten, getaufte Christen konnten selig
werden, auch wenn sie ohne alle Busswerke bis an ihr Lebens-
ende in den grossten Siinden dahinlebten (Enchirid. n. 18).
Diese Ansicht verwirft Augustin; denn um ins Leben einzu-
gehen, miisse man die Gebote halten (Matth. 19, 17), und im
Christentum gelte nur der Glaube, der in Liebe tétig sei (De
fide et op. n. 49). Er ist auch nicht der Meinung, dass man
wenigstens insofern in schweren Vergehen beharren diirfe, als
man bereit sei, sie immer wieder mit Almosen zu sithnen;
Gott gestatte niemand zu silindigen (Enchirid. n. 19). Wohl
aber lehrt er bestimmt, dass alle begangenen Siinden durch
Gottes Barmherzigkeit getilgt werden, si non satisfactio congrua
negligatur (1. c.). Aber welche satisfactio kann als congrua
bezeichnet werden ?

Augustin spricht hiiufig von Siinden, die vom Altare scheiden
und zu deren Tilgung daher das vor dem Altare gesprochene
Vaterunser nicht mehr als ein geeignetes Gnadenmittel gelten
konnte. Es gab aber allerdings Theologen, die der Meinung
waren, der getaufte Christ konne mit dem in rechter Gesinnung
gesprochene Vaterunser Vergebung aller Siinden erlangen. Sie
beriefen sich zunédchst auf Jak. 2, 13: ,Ein unbarmbherziges
Gericht ergeht iiber den, der nicht Barmherzigkeit iibt“. Daraus
schlossen sie, dass also im Gerichte Gottes dem Barmherzig-
keit widerfahre, der selbst Barmherzigkeit geiibt hat. Das stehe
im Einklang mit der Bitte: Vergib uns, wie auch wir ver-
geben; Verzeihung gewihren sei auch ein Werk der Barm-
herzigkeit (De civit. Dei 1. 21, cap. 22). Daher komme bei der
Bitte um Siindenvergebung der Unterschied zwischen grossen
und kleinen Stinden tliberhaupt nicht in Betracht. Es vergehe
kein Tag, ohne dass die Christen das Gebet des Herrn spre-
chen, und es gebe keine Siinde, die nicht durch dieses Gebet
nachgelassen werde, wenn man nur ilibe, was man mit den
Worten: ,wie auch wir vergeben“, von sich behaupte. Der
Herr sage nicht: ,Wenn ihr den Menschen die Siinden vergebt,
so wird euch auch euer himmlischer Vater eure tdglichen kleinen



— 649 —

Siinden vergeben“, sondern ganz einfach: ,so wird er auch
eure Siinden vergeben.“ Daher konne bei barmherziger Ver-
gebung auch Verzeihung fir alle Sinden erlangt werden, wel-
cher Art und wie gross sie auch sein und ob sie awuch tdglich
begangen werden mogen (1. c. 1. 21, cap. 27). Augustin unterwirft
diese Anschauung einer langen, aber nicht sehr klaren Erorte-
rung. Mit Recht betont er namentlich, dass uns mit dem Ge-
bete des Herrn nicht die Moglichkeit gegeben sein konne, in
Sorglosigkeit tiglich jede beliebige Missetat zu veriiben, nur
gibt er zu, dass es sehr schwer sei, zu sagen, welche Siinden
vom Reiche Gottes ausschliessen, falls zu deren Siihnung nicht
die Firbitte der ,Heiligen“ in Anspruch genommen wird; er
selbst wisse dariiber keinen bestimmten Aufschluss zu geben.
Damit gesteht der hl. Bischof, nicht genau zu wissen, wann
sich ein Christ vor der Kommunion der Kirchenbusse zu unter-
werfen habe, und wann er sich auf das: Gebet des Herrn
beschrianken diirfe (1. c., n. 52). Man vermisst in seiner Aus-
einandersetzung insbesondere die Beriicksichtigung des Falles,
dass jemand eine schwere Missetat begangen hat, diese aber
aufrichtig bereut und fest entschlossen ist, sie nie wieder zu
begehen: kann in solchem Fall der Siinder nur dann Verge-
bung hoffen, wenn er sich zunichst von der Kommunion aus-
schliesst und die Kirchenbusse tibernimmt? Auf eine solche Frage
hatte Augustin schon deswegen nicht mit Ja antworten diirfen,
weil er die Kirchenbusse iiberhaupt nicht fir eine Ubung hielt,
an die Gottes Barmbherzigkeit gebunden sei, sondern sogar
einem riickfilligen Frevler, der zur Kirchenbusse gar nicht mehr
zugelassen wurde, das Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit
nicht rauben wollte. Das Gegenteil wéire seiner Ansicht nach
ysunmenschlicher und sakrilegischer Wahnsinn“ (immanis sacri-
legaque dementia, Ep. 153, n. 7).

Allein prinzipiell lehrt Augustin allerdings doch bestimmt,
dass es Fille gibt, in denen der Stinder erst dann wieder zur
Kommunion gehen soll, wenn er auf dem Wege der Kirchen-
busse die (einmal erhdltliche) Rekonziliation erlangt hat. Er
unterscheidet daher zwischen ,téiglichen Stinden®“ und solchen
Vergehen, die eine Scheidung vom Altar (a divinis removeri
altaribus, Ep. 153, n. 15) bedingen. Die Glaubigen werden er-
mahnt, zu der tdglichen Reinigung durch das Gebet .dimitte
nobis debita nostra“ Zuflucht zu nehmen, wenn nur nicht



— 6350 —

Dinge geschehen, ,die zur Scheidung vom tédglichen Brote no-
tigen“ (unde necesse sit separari nos a pane quotidiano,
Serm. 56, 12); denn auch derjenige, der nichts begeht, was
ihn von der Kommunion ausschliesst (si nihil committat, unde
ab altaris communione separatur, Serm. 351, n. 4), ist noch
keineswegs frei von mannigfaltigen Vergehungen. Darum schéarft
Augustin insbesondere auch den Katechumenen die Pflicht ein,
sich kinftig mit dem Gebet ,dimitte nobis debita nostra“ von
Stinden zu reinigen; sie bediirften dessen auch dann, wenn sie
nichts tiaten, wodurch es notig werde, ut a Christi corpore
separemini (De symbol. Serm. 1, n. 15. Vgl. Serm. 58, n. 8;
59, n. 7). Sobald er jedoch bestimmt sagen soll, in welchen
Fillen die Kirchenbusse unerlisslich sei, wird er schwankend.
Er spricht nicht von der eigenen Ansicht, wenn er De fide et
op., n. 34, Ehebruch, Gotzendienerei und Mord als Vergehen
bezeichnet, die unter allen Umstinden mit Exkommunikation
zu bestrafen seien, sondern fiigt bei, er wolle diese Ansicht
keiner Priifung unterwerfen und nicht untersuchen, ob sie zu
verbessern oder zu bestitigen sei (uterum corrigenda, an ap-
probanda sententia). Nur betont er 1. c., n. 48, wieder mit
grossem Nachdruck, es miisse Vergehen geben, die excommu-
nicatione plectenda seien, sonst wére ja das 1. Kor. b beschrie-
bene apostolische Verfahren nicht richtig. Da aber sogar no-
torische Frevler (mulii scelerati, Serm. 351, n. 7) zum Altare
zugelassen werden mussten, wenn sie nicht durch ein form-
liches gerichtliches Verfahren verurteilt worden waren (1. c.,
n. 10), konnte in concreto von einer Ausscheidung derjenigen,
die sich vor der Kommunion nicht auf das Gebet des Herrn
beschrinken durften, keine Rede sein. fm allgemeinen bereiteten
sich die Kommunikanten durch das Vaterunser zum wiirdigen
LEmpfang der hl. Speise vor.

Damit ist auch die Stellung angegeben, die dem Vaterunser
in der eucharistischen Liturgie angewiesen war. Augustin
spricht sich dariiber an einem Osterfest in einer Ansprache an
Neugetaufte folgendermassen aus: ,Ich habe euch eine Predigt
tiber das Geheimnis des Tisches des Herrn versprochen. Ihr
miisst wissen, was ihr empfangen habt, was ihr empfangen
werdet, was ihr tdglich empfangen sollt (quid quotidie ac-
cipere debeatis) ... Ihr versteht die Geheimnisse in ihrer Auf-
einanderfolge. Nach dem Gebet werdet ihr zunédchst (primo



— 631 —

post orationem) ermahnt, die Herzen zu erheben . .. Im Himmel
ist euer Haupt. Wird euch also gesagt: Sursum cor, so ant-
wortet ihr: habemus ad Dominum ... Der Bischof oder der
Priester, der opfert, fihrt fort: Gratias agamus Domino Deo
nostro. Denn géibe uns Gott seine Gnade nicht, so wiren wir
mit unserm Herzen auf der Erde. Ihr bezeugt: Dignum et
justum est, nimlich, dass wir dafiir danken, die Herzen zu
unserm Haupt erheben zu kénnen ... Dann (deinde), nachdem
die Heiligung des Opfers vollbracht ist, sagen wir das Gebet
des Herrn, das ihr erhalten und (nach der Taufe zum ersten-
mal als Kinder Gottes) gesprochen habt. Nach dem Vaterunser
(post ipsam) wird gesagt: Pax vobiscum und es Kkiissen die
Christen einander mit heiligem Kuss. Dieser ist ein Zeichen
des Friedens. Was die Lippen anzeigen, geschieht im Gewissen :
wie deine Lippen die des Bruders beriihren, so soll sich dein
Herz nicht scheiden von seinem Herzen ... Wollt ihr wissen,
warum das empfohlen wird? Der Apostel sagt: Wer unwirdig
den Leib Christi isst oder den Kelch des Herrn trinkt, der
versiindigt sich am Leib und Blut des Herrn“ (Serm. 227). Aus
diesen Ausserungen ergibt sich, dass die Darbringung der
Opfergaben mit einem Gebet (oratio) verbunden war. Darauf
folgte das, was heute Priafation genannt wird. An diese schloss
sich die Konsekration (sanctificatio) an. Nach Vollendung der
‘Weihegebete wurde das Vaterunser gesprochen. Diesem folgte
das Pax vobiscum mit dem Friedenskuss und dann wurde die
Eucharistie ausgeteilt.

Denselben Gang der Liturgie setzt Augustin in seinem
Schreiben an Bischof Paulinus von Nola (Ep. 149) voraus, wenn
er (n. 16) uber die Bedeutung der verschiedenen lateinischen
Ausdriicke fur Gebet folgenden Aufschluss gibt: ,Die ganze
oder beinahe die ganze Kirche ist gewohnt, precationes von den
Gebeten zu verstehen, die wir bei der Feier der Geheimnisse
sprechen, bevor man anfingt, das zu segnen, was auf dem
Tisch des Herrn liegt, orationes von den Gebeten, die gespro-
chen werden, wenn es gesegnet, geheiligt und zur Ausspendung
zerteilt wird. Diese ganze Bitte (totam petitionem) schliesst bei-
nahe die ganze Kirche (fere omnis ecclesia) mit dem Gebet des
Herrn.* (Diese Auffassung sucht dann Augustin mit einer Er-
klirung der griechischen Ausdriicke svyi, moocevyr), moocxvvnois
zu rechtfertigen. Hierauf fiahrt er fort): ,Fiirbitten (interpella-



— 632 —

tiones) oder, wie eure Handschriften lesen, postulationes werden
verrichtet, wenn das Volk gesegnet wird. Denn dann empfehlen
die Bischife als Fiirsprecher (advocati) durch Handauflegung die
von ithnen Aufgenommenen dem barmherzigen und allmdchtigen
Herrn (misericordissimee potestati offerunt). Ist das geschehen
und hat die Kommunion stattgefunden (participato tanto sacra-
mento), so schliesst die gratiarum actio alles ab.* -— Augustin
denkt also, um die Ausdriicke interpellationes und postulationes
zu veranschaulichen, an einen Gottesdienst, mit dem eine
Rekonziliation verbunden ist. Diese hatte vor der Kommunion
stattzufinden; sie bestand in der Firbitte, bei welcher der Bi-
schof dem Biisser die Hand auflegte. Der Segen aber, den bei
diesem Teil der eucharistischen Feier der Bischof iiber die Ge-
meinde sprach, bestand in dem pax vobiscum. Die Gemeinde
ihrerseits (populus) segnete den Bischof mit: Et cum spiritu
tuo. Die Verbindung dieses Segens mit der reconciliatio der
suscepti erkliart sich daraus, dass der Bischof mit dem Pax
vobiscum der versammelten Gemeinde — man gestatte den ana-
chronistischen Ausdruck — die Absolution erteilte und seinerseits
mit dem Et cum spiritu tuo von der Gemeinde absolviert wurde.
Dass diesem Akt schon in der Kirche Augustins das dgnus
Dei folgte, ist moglich. Die drei Gebete, die heute der Kom-
munion unmittelbar vorangehen, wurden erst etwa ein halbes
Jahrtausend spiter beigefiugt.

Weil kein Tag vergeht, ohne dass der Christ so oder
anders der Stinde anheimfallt, ist auch tdglich das im Vaterunser
gebotene Mittel, die Sindenvergebung zu erlangen, anzuwenden.
Wer iibers Meer fahrt, kann es gar nicht vermeiden, dass
durch ganz kleine Ritzen Wasser in das Schiff dringt; schopft
man es nicht aus, so wird das Schiff doch zuletzt in bedenk-
licher Weise beschwert; schopfe das Wasser aus, indem du
mit aufrichtigem Herzen betest: ,dimitte nobis debita nostra®“;
so fahrst du sicher einher (Enarr. in Ps. 66, n. 7). Des gleichen
Bildes bedient sich Augustin auch in Joh. Ev, tr. 12, n. 14;
Serm. 56, n. 11; Serm. 58, n. 10; Serm. 278, n. 13 u. 6. Dabei
spielt er auf die verschiedenartigsten Vorkommnisse an, die
sich auf einer Seefahrt einstellen kénnen. Erleide man auch
keinen Schiffbruch, so beeintriachtige doch das Kielwasser die
schnelle Fahrt; tiglich wird es ausgeschopft; mit Mund (dem
Taktwort) und Hand sind dabei die Schiffsleute tdtig. So auch



— 633 —

verfahre der Christ; er erleichtere tdglich sein Gewissen, in-
dem er spricht: dimitte nobis debita nostra, und mit Werken
der Erbarmung Handlungen vollzieht, die zur Erlangung der
Siindenvergebung dienen. Ebensogern verweilt Augustin bei
dem von der Fusswaschung hergenommenen Bilde. Solange
wir uns auf Erden befinden, beriihren wir den Boden mit un-
sern Fissen und verunreinigen wir diese mit mancherlei Unrat.
Das ist auch auf den seelischen Zustand des Menschen anzu-
wenden. ,Wer sich gebadet hat, bedarf weiter nichts als dass
er die Fisse wasche. Das Bad ist die Taufe. Allein infolge
sinnlicher Begierden und Affekte kommen doch auch nach der
Taufe téglich mancherlei Verunreinigungen vor. Zum geistigen
Fusswaschen hat uns der Herr das Vaterunser gegeben. (In
Joh. Ev. tr. 56, n. 4; 57, n. 1). Der heilige Bischof schamt sich
nicht, am Schlusse einer Predigt den Zuhorern am eigenen
Beispiel zu zeigen, wie leicht man sich versiindigen und der
Bitte dimitte nobis debita nostra bediirftig werden koénne. Er
schliesst seine Ansprache mit den Worten: ,Sollten wir euch
unnotigerweise verletzt oder an eurem Lob gar zu grosses
‘Wohlgefallen gehabt haben, so verschafft unsern Fiissen Rei-
nigung mit euern Furbitten“ (1. c. tr. 57, n. 6). Wenn némlich
jemand bekenne, dass er ohne Siinde gar nicht leben konne,
so brauche er deswegen doch keinen Mord und keinen Ehe-
bruch und keine andere Todslinde zu begehen (Serm. 181, n. 8);
allein zu einer Braut Christi ohne Flecken oder Runzel werde
die Kirche doch nur dadurch, dass sie tdglich um Sinden-
vergebung bete. Die ganze Kirche spricht: Vergib uns unsere
Schulden. In diesem Gebet steht die ganze Kirche da, um sich
durch ibr Bekenntnis von jedem Makel zu reinigen; und so-
lange man lebt, steht man so da (1. c., n. 7).

Mit denkbar grosster Bestimmtheit lehrt aber Augustin,
dass im allgemeinen das im rechten Geist gesprochene Vater-
unser tatsdchlich zur Vergebung der ,tédglichen Sinden®
fihrt. Indem Jesus uns beten lehrte: ,Vergib uns, wie auch
wir vergeben®, habe er den Gliaubigen einen Vertrag ange-
boten: halten sie ihrerseits die Vertragsbestimmung, so wird
auch Gott die gegebene Zusage halten. Daher gibt Augustin
dem Herrn wiederholt den Titel eines Jurisperitus ceelestis, der
uns die im Reiche Gottes geltende Rechtsordnung kundgetan
habe (Serm. 144, n. 5; Enarr. in Ps. 129, n. 4; in Ps. 142, n. 6).



— 654 —

Der Herr wusste, nach welchem Recht im Himmel verhandelt
wird (novit, quo jure res agatur in ccelo. Serm., 359, n. 7).
Wahrend im Alten Bund ein Gesetz galt, das die Juden unter
Anklage stellte, wurde uns im Neuen Bund ein Gesetz ge-
geben, nach welchem wir Freisprechung erlangen Kkonnen:
,vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern
Schuldigern® (Enarr, in Ps. 129, n. 3). Weil das Gebet wirksam
ist, darf es keinen Tag unterbleiben. Wir wiren in grosser
Verlegenheit, wenn wir dieses Gnadenmittel nicht besiissen.
Es ist so wirksam in seiner Art wie die Taufe; es gibt eine
Stindenvergebung, die einmal erhéltlich ist — die durch die
Taufe; und es gibt eine Silindenvergebung, die, solange wir
leben, durch das Gebet des Herrn erteilt wird. Deswegen
sprechen wir: ,Vergib uns unsere Schulden“ (Serm. 58, n. 6).
Denn mit Riicksicht darauf, dass es Verfehlungen gibt, von
denen sich einfach niemand freihalten kann, hat uns der Hei-
land in dem Gebet dimitte nobis debita nostra eine quotidiana
medela verschafft (De fide et op., n. 48). Gott hat diese medicina
quotidiana in der Kirche angeordnet (constituit Deus in ecclesia),
damit wir mit reinem Angesicht zum Altare hinzutreten kinnen
(Serm. 17, n. b). Denn alles wird getilgt (omnia delentur), wenn
wir mit aufrichtigem Herzen und vollem Vertrauen zu dem,
der in unser Inneres sieht, sagen: Vergib uns, wie wir ver-
geben oder vergib uns nicht, wenn wir nicht vergeben (Enarr.
in Ps. 143, n. 7). Die Genugtuung fiur die tdglichen Silinden
besteht in dem Vaterunser (quotidiana fidelium oratio satisfacit:
Pater noster. Enchirid., n. 19). Es tilgt die ganz kleinen Uber-
tretungen (minima et quotidiana peccata); es tilgt aber auch
solche Vergehen, von denen sich die Glaubigen, wenn sie sogar
verbrecherisch gelebt haben sollten, bussfertig abwenden (delet et
illa, a quibus vita fidelium etiam scelerate gesta, sed pceni-
tendo in melius mutata discedit. L. c.). Lasst uns also dieses
Gebet tidglich sprechen. Wir schliessen damit einen Vertrag,
eine Vereinbarung, ein Abkommen mit Gott (sponsionem faci-
mus cum Deo, pactum et placitum. Serm. 56, n. 13). Gott sagt
zu dir: Vergib und ich vergebe.

Denn selbstverstdndlich geniigt das einfache Hersagen des
Vaterunsers auch dann nicht, wenn es von der versammelten
(Gemeinde vor dem Altare gesprochen wird, sondern die Be-
tenden miissen in sich auch die Gesinnung wecken, die sie mit
den Gebetsworten von sich aussagen. Oratio quotidiana, quam



-— 630 —

docuit ipse Dominus, unde et Dominica nominatur, delet quidem
quotidiana peccata, cum quotidie dicitur: ,dimitte nobis debita
nostra“, atque id quod sequitur non solum dicitur sed etiam
fit: ,sicut et nos dimittimus debitoribus nostris“ (De civit. Dei
1. 21, 27). Allein, wie sich schon aus den bisher mitgeteilten Ausse:
rungen ergibt, betrachtet Augustin das Vaterunser doch nicht
bloss als eine private Andachtsiibung, deren Gnadenwirkung
lediglich von der Gesinnung des Betenden abhéingt; sondern
das Gebet des Herrn ist ihm, wie ja auch schon sein Wortlaut
voraussetzt, ein gemeinschaftlicher religioser Akt wie die Eucha-
ristie, also eine von Christus angeordnete kirchliche Form, Siinden-
vergebung zu erlangen. Wir wiirden heute diesen Gedanken
in der Weise aussprechen, dass wir dem von der Gemeinde
gesprochenen Vaterunser eine sakramentale Bedeutung zu-
schreiben. Augustin gebraucht den terminus Sakrament freilich
noch nicht in der heute tiblichen Bedeutung; allein die Sache
ist ihm nicht fremd. Dass er insbesondere das Vaterunser als
ein kirchliches Gnadenmittel im Sinne eines Sakramentes be-
trachtet, ergibt sich einmal daraus, dass er auf die Gemein-
schaftlichkeit des Gebetes und die dadurch bedingte gegenseitige
Firbitte Gewicht legt. Versohnung ist bei Gott, verkiindet Au-
gustin seiner Gemeinde, ,und gestiitzt auf dein Gesetz harr’
ich, o Herr, auf dich. Was ist das fiir ein Gesetz? Es lautet:
Traget einer des andern Lasten, so werdet ihr das Gesetz
Christi erfiillen. Wie aber tragen wir einer des andern Lasten?
Dadurch, dass wir glaubig beten: Vergib uns unsere Schulden,
wie auch wir vergeben unsern Schuldigern“ (Enarr. in Ps. 125,
n. b). ,Lasst uns gegenseitig die Stinden vergeben und fir ein-
ander um Sindenvergebung beten; so waschen wir einander die
Fiisse. Unsere Sache ist der Dienst der Liebe und der Demut;
Grottes Sache ist es, uns zu erhéren und uns von jeder siindigen
Befleckung zu reinigen durch Christus und in Christo, so dass,
was wir andern vergeben, das heisst auf Erden losen, gelost
wird auch im Himmel* (In Joh. Ev. tr. 58 n. 5). Ich erlaube
mir hier darauf aufmerksam zu machen, dass Augustin bel
diesen Worten als selbstverstindlich voraussetzt, die Weisung
Jesu Matth. 18, 15—20 beziehe sich auf die kirchliche Stinden-
vergebung. — Sodann ist namentlich beachtenswert, dass Au-
gustin die durch das Vaterunser erbetene Siindenvergebung als
ein durch Christus, durch den seiner Gemeinde nahen Hohen-
priester vermitteltes Gnadengeschenk ansieht. ,Durch Christus und



G5B —

in Christo“ schenkt uns Gott die Siindenvergebung ; denn Christus
ist als Mittler zwischen Gott und Menschen das ,Haupt der
Kirche“; die Gliubigen aber sind die Glieder seines Leibes
(In Joh. Ev. tr. 108, n. 5). ,Was haben wir“, fragt Augustin
seine Gemeinde, ,bei allen unsern tédglichen Siinden fiir eine
andere Hoffnung als die, dass wir im Gebet des Herrn mit
demiitigem Herzen unsere Sinden bekennen und sprechen:
Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern
Schuldigern, und dass wir einen Firsprecher haben beim Vater,
Jesum Christum, den Gerechten, welcher ist das Sithnopfer fiir
unsere Stinden“ (Enarr. in Ps. 140, n. 19). Auch in den Ge-
tauften ist ja die bose Begehrlichkeit immer noch vorhanden.
Sie fithrt diejenigen, die ihr nachgeben, zum zweiten Tod, wenn
sie sich nicht durch das Heilmittel der Busse und durch Werke der
Barmherzigkeit vom himmlischen Hohenpriester, der fir uns ein-
tritt, heilen lassen (nisi per ccelestum sacerdotem pro nobis
interpellantem sanentur). Darum hat uns der Herr ,auch er-
mahnt, zu sprechen (monuit, ut dicamus; vgl. ,preeceptis salu-
taribus moniti“): Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir
vergeben unsern Schuldigern“ (De peccat. merit. et rem., L. 2,
n. 4).

Weil Christus der Hohepriester ist, der uns Siindenverge-
bung vermittelt, darf sich niemand anmassen, zu sagen, er
nehme die Siinden hinweg (nemo sibi arroget). Es gab zu Au-
gusting Zeiten tatsichlich Leute, die sich in dieser Hinsicht
eine libertriebene Befugnis zuschrieben. Er sagt seinen Zuhoérern:
»Ihr wisst, dass gewisse Leute bisweilen sagen: wir nehmen
den Menschen die Siinden ab“ (nos tollimus peccata hominibus,
Anspielung auf die Donatisten). Er wolle aber diesen Leuten
nicht mit eigenen Worten erwidern; er halte ihnen nur ent-
gegen, was der Taufer sage: ,Siehe da das Lamm Gottes, das
hinwegnimmt die Siinden der Welt* (In Joh. Ev. tr. 4, n. 11).
Nicht einmal der Apostel wagt es, sich zum Mittler zwischen
Gott und der Gemeinde zu machen; sondern auch er nimmt
die Fiirbitte der Gemeinde fiir sich in Anspruch. Und so ist es
sonst allgemein Sitte, dass sich die Christen der gegenseitigen
Fiirbitte empfehlen. Der einzige und wahre Mittler ist der durch
den Hohenpriester des Alten Bundes vorgebildete Christus, der
allein fir alle eintritt und fir den allein sonst niemand
betet (Contra Ep. Parm. 1. 2, n. 16). Da die Donatisten beim
Gottesdienst doch auch an die Brust schlagen und um Siinden-



— 637 —

vergebung bitten, sollten sie sich nicht fiir Leute halten, die
andern die Siinden abzunehmen vermogen (1. c., n. 20). Das ist
eben so inkonsequent, wie es inkonsequent ist, in hochmiitiger
Weise die Kirchengemeinschaft (mit den Katholiken) aufzu-
heben, aber doch beim Gottesdienst regelmiissig das Pax vobis-
cum und das Et cum spiritu tuo horen zu lassen. Lége ihnen
etwas am Frieden, so wiirden sie zur Herstellung der kirch-
lichen Eintracht mithelfen. ,Wem sagen sie Pax vobiscum 2 den
Glaubigen, die sie vom Frieden scheiden. Und wem wird ge-
sagt Et cum spiritu tuo? Leuten, die Zwietracht pflanzen und
den Frieden hassen“ (Enarr. in Ps. 124, n. 10). — Aus den
eben angefiihrten Stellen folgt, dass auch in den Kirchen der
Donatisten der Bischof nach dem Vaterunser die Gemeinde
segnete mit den Worten: ,Der Friede des Herrn sei mit euch!¥
und von der Gemeinde gesegnet wurde mit der Formel: ,Und
mit deinem Geiste.* Nicht unwahrscheinlich ist, dass sich hierauf
Bischof und Gemeinde betend dem ,Agnus Dei“ zuwandten,
das die Stinden der Welt hinwegnimmt und den Frieden vermittelt.

In den Messen fiur Verstorbene lautet heute das Agnus Dei:
»O du Lamm Gottes, das du hinwegnimmst die Stnden der
Welt, gib den Entschlafenen ewige Ruhe — Friede und ewige
Ruhe.“ Das diirfte schon zur Zeit Augustins iiblich gewesen sein.
Wenigstens war es ldngst allgemein Sitte, fiir die Verstorbenen
zu beten: Universa pro defunctis Ecclesia supplicare consuevit
(De cura ger. pro mort. n. 1). Dabei gedenkt die Kirche aller
»in der christlichen und katholischen Gemeinschaft Verstorbenen“
(n. 6). Was mit dem Leibe geschieht, kann freilich den Ver-
storbenen weder niitzen noch schaden; aber mit den ,Opfern
des Altars, der Gebete und Almosen“ kann man in wirksamer
Weise fiir sie beten (Non existimemus ad mortuos pervenire,
nisi quod pro eis sive Altaris, sive orationum, sive eleemosy-
narum sacrificiis solemniter supplicamus. L. c¢., n. 22). An
welche Art von Fiirbitten insbesondere zu denken sei, bedarf
keiner Erorterung, wenn man weiss, in welchem Sinne sich
die Glaubigen bei der eucharistischen Feier gegenseitig mit
Fiurbitten beistanden: auch in der Messe fiir Verstorbene
wurde um Stndenvergebung gebetet. Augustin gedenkt seiner
eigenen Mutter mit folgenden Worten: ,Ich will, du Gott meines
Herzens, fiir einen Augenblick die guten Handlungen vergessen,
fir die ich dir Dank sage, und fiir die Siinden meiner Mutter

Revue intern. de Théologie. Heft 56, 1906. 43



— 638 —

zu dir beten. Erhore mich durch das Heilmittel unserer Wun-
den, das am Kreuze hing (per medicinam vulnerum nostrorum
quae pependit in ligno, vielleicht ist zu lesen: peccatorum
nostrorum, unserer Siinden), den Heiland, der thronet zu deiner
Rechten und bittet fir uns. Ich weiss, dass sie Barmherzigkeit
gelibt und von Herzen die Schuld ihren Schuldigern vergeben
hat; vergib ihr auch du ihre Schulden, falls sie sich in den
vielen Jahren nach der Taufe solche zugezogen hat. Vergib
ihr, o Herr; ich bitte dich, vergib ihr; gehe nicht mit ihr ins
Grericht. Ich glaube, dass du schon getan, um was ich dich
bitte; aber verschméhe nicht das Gebet meines Mundes. Sie
dachte nicht an ein prunkvolles Begribnis, an ein kostliches
Denkmal, an ein Grab in der Heimat; nur wiinschte sie, dass
ich ihrer gedenke an deinem Altare, vor dem sie erschien jeden
Tag und von dem her ausgeteilt wird das heilige Opfer, durch
das die Handschrift, die wider uns war, zernichtet worden ist.
... Verleihe, o Herr, mein Gott, meinen Briidern, deinen Die-
nern jedesmal, wenn sie dieses lesen, die Anregung, deiner
Dienerin Monika und ihres ehemaligen Gatten Patrizius, durch
die du mich in dieses Leben eingefiihrt hast, am Altare zu
gedenken® (Confess. 1. 9, n. 35 ss.). Die Nennung der Namen
hat den Zweck, den Bischofen und Priestern, die dem Wunsche
Augustins nachkommen wollen, in Erinnerung zu rufen, wie
seine Eltern geheissen haben. Schon in der Kirche Augustins
wurden die Verstorbenen genannt, deren man in besonderer
Fiirbitte gedenken wollte.

Mit einer Bitte um Stindenvergebung fir sich und andere,
fiir Lebende und Verstorbene war und ist jede eucharistische
Feier verbunden; die Bitte um Siindenvergebung aber ist in
die Worte des Vaterunsers gekleidet; das Vaterunser ist fiir
die Glaubigen der Bussakt zur Vorbereitung auf die hl. Kom-
munion. Da wir uns im wesentlichen immer ncch der Mess-
liturgie des hl. Augustin bedienen, ist es uns auch gestattet,
dem Vaterunser in der Messliturgie die gleiche Bedeutung zu-
zuschreiben, auf die der grosse afrikanische Kirchenlehrer
immer wieder aufmerksam gemacht hat. In der Liturgie des
hl. Augustin aber ist das Vaterunser fiir die Glidubigen im
allgemeinen die gewohnliche Form, das Busssakrament zu

empfangen.
Eduard HERZOG.




	Das Vaterunser in der Liturgie des heiligen Augustin

