
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 56

Artikel: Das Vaterunser in der Liturgie des heiligen Augustin

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 641

DAS VATERUNSER

IN DER LITURGIE DES HEILIGEN AUGUSTIN.

Im Missale Romanum, dessen Liturgie ohne wesentliche
Änderung in das Gebetbuch der christkatholischen Kirche
aufgenommen worden ist, wird das Vaterunser eingeleitet mit den
Worten: Prceceptis salutaribus moniti et divina institutione
formati, audemus dicere. Es ist denkbar, dass sich schon die lateinische

Kirche des dritten Jahrhunderts beim liturgischen Gebrauch
des Vaterunsers dieser Einleitung bedient hat. Wenigstens
beginnt Cyprian sein Hirtenschreiben über das Gebet des Herrn
u. a. mit folgender Bemerkung: (Dominus) inter cetera salutaria
sua monita et prcecepta divina etiam orandi ipse formam
dedit, ipse quid precaremur monuit et instruxit. (De orat. Dom., ed.

Caillau, p. 407.) Das könnte eine Anspielung sein auf die
allgemein bekannte Formel, mit der beim öffentlichen Gottesdienst

das Gebet des Herrn eingeleitet wurde, falls nicht etwa
umgekehrt die fragliche Einleitung auf Cyprians Worten
beruht1). Gewiss ist, dass Cyprian das Vaterunser als eine
Gebetsformel betrachtete, die Christus für den gemeinschaftlichen
Gottesdienst bestimmt habe. Er sagt darüber : Ante omnia pacis
doctor atque unitatis magister singillatim noluit et privatim pre-
cem fieri, ut quis cum precatur, non pro se tantum precetur.
Non enim dicimus : Pater meus nec : Panem meum
Publica est nobis et communis oratio, et quando oramus non pro
uno sed pro toto populo oramus, quia totus populus (die ganze
Gemeinde) unum sumus (1. c, p. 410 f.).

Ebenso ergibt sich, wie wiederum schon Cyprian erkannt hat,
aus dem Wortlaut, dass das Vaterunser ein täglich zu wieder-

') Das letztere dürfte der Fall sein. Das weniger gewöhnliche
institutione pormati hat wohl das orandi formam zur Voraussetzung.

Revue intern, de Théologie. Heft 56, 1906. 42



— 642 —

holendes Gebet ist. Indem die Betenden „heute" (öi^isqov) um
den aQTog émovtitoç bitten (Matth. 6, 11), sorgen sie nicht für
den folgenden Tag (Matth. 6, 34), sondern sind zufrieden, wenn
ihnen der himmlische Vater „heute" das zum Lebensunterhalt
Nötige (sniovaiog) spendet; aber sie erscheinen täglich vor
Gottes Angesicht, um ihre eben so vertrauensvolle wie genügsame

Bitte zu erneuern. „Täglich bitten wir, sagt Cyprian
(1. c, p. 410), „dass uns dieses Brot gegeben werde" ; „der
Christ wird belehrt, dass er täglich sündige, indem er ermahnt
wird, täglich um Sündenvergebung zu bitten" (1. c., p. 421).
Ist aber das Vaterunser, mit welchem diese Bitten an Gott
gerichtet werden, auch nach Jesu Absicht ein öffentliches und
gemeinschaftliches Gebet, so enthält es tatsächlich die Anordnung,
dass sich die Christgläubigen täglich zum Gottesdienst
vereinigen sollen.

Dieser Gottesdienst scheint in der afrikanischen Kirche
schon zur Zeit Tertullians in der Feier der hl. Eucharistie
bestanden zu haben. Daraus dürfte sich erklären, dass die Bitte
um das tägliche Brot auf das eucharistische Brot bezogen
wurde. Tertullian sagt darüber in seiner Erklärung des
Vaterunsers: „Quanquam panem nostrum quotidianum da nobis
hodie spiritualiter potius intelligimus. Christus enim panis noster
est, quia vita Christus, et vita panis: Ego sum, inquit, panis
vitse. Et paulo supra: Panis est sermo Dei vivi qui descendit
de cœlis. Tune quod et corpus ejus in pane censetur: Hoc est

corpus meum. Itaque petendo panem quotidianum perpetuitatem
postulamus in Christo et individuitatem a corpore ejus (De orat.
n. 6). Eine deutliche Anspielung auf diese Stelle ist die Äusserung

Cyprians: Ideo panem nostrum, id est Christum, dari
nobis quotidie petimus, ut qui in Christo manemus et vivimus,
a sanetificatione ejus et corpore non recedamus (De oratione
I.e., p.419). Cyprian aber lehrt ausdrücklich : „Täglich empfangen
wir die Eucharistie als Speise des Heils (Eucharistiam quotidie
ad eibum salutis aeeipimus. L. c, p. 418), um nicht infolge der
Enthaltung von Christus geschieden zu werden, der das Brot des

Lebens ist.1'- — Bischof Dr. Wordsworth, ein ausgezeichneter
Kenner dieser Dinge, betrachtet die Übung, auch die hl. Eucharistie

täglich zu feiern, als eine im dritten Jahrhundert nur in
der afrikanischen Kirche nachweisbare Sitte (The ministry of

grace, 1901, p. 332). Wenn jedoch die Anwendung der Bitte



— 643 —

um das tägliche Brot auf die hl. Eucharistie mit der Übung
zusammenhängt, täglich einen eucharistischen Gottesdienst zu
feiern, so wäre anzunehmen, dass die tägliche Eucharistie im
dritten Jahrhundert bereits auch in morgenländischen Kirchen
eingeführt war. Auch Origenes nämlich hält es nicht für richtig,

die Bitte um das tägliche Brot nur auf die Dinge zu
beziehen, die zum täglichen Lebensunterhalt nötig sind, sondern
versteht unter dem erbetenen täglichen Brot ebenfalls Christus
und die eucharistische Speise (De orat., n. 27. Vgl. Cyrill.
Hiersol. Cateches. mystag. 5, n. 15).

Aber auch zu Augustins Zeiten war der tägliche
eucharistische Gottesdienst wohl in Afrika, nicht aber auch überall
in den Kirchen anderer Länder eingeführt. In der Schrift,
welcher dem Sinne nach der pseudo-augustinische Spruch: In
necessariis unitas, in dubiis libertas, etc. entnommen ist, sagt
der Bischof von Hippo : Alii quotidie communicant corpori et
sanguini Domini, alii certis diebus accipiunt (Ad Inquis. Januar. 1,

n. 2). Man müsse sich in solchen Dingen an das Beispiel des

hl. Ambrosius halten, der erklärt habe, er faste am Samstag.
wenn er nach Rom komme, iti Mailand hingegen tue er das nicht
(n. 3); jeder möge hinsichtlich solcher Übungen das tun, was
seiner Überzeugung nach das Richtige sei, und der Ortssitte
folgen (n. 4). Übereinstimmend damit bemerkt Augustin bei
einer andern Gelegenheit (In Joh. Ev. tr. 26, n. 15), das heilige
Mahl werde an einigen Orten täglich, an andern jeweilen erst
nach Ablauf einiger Tage auf dem Tische des Herrn zubereitet
und vom Tische des Herrn genommen. Daher kann er auch
keine allgemeine Übung im Auge haben, wenn er als ein geistiges
Brot das Wort Gottes bezeichnet, das täglich gepredigt werde (Verbum

Dei, quod quotidie preedicatur. Serm. 59, n. 6). In Hippo
selbst scheint freilich auch die Predigt zum täglichen Gottesdienst

gehört zu haben. Augustin nimmt nicht selten in seinen

Vorträgen Bezug auf das, was er am vorhergehenden Tag
(hesterna die, Serm. 83, n. 1 ; oder hesterno die, Enarr. in
Ps. 241, n. 3) gesagt hat, und ermahnt gelegentlich am Schluss
der Predigt seine Zuhörer, sich am folgenden Tag wieder
zahlreich einzufinden (Enarr. in Ps. 127, n. 13).

Da in der Kirche Augustins die hl. Eucharistie tatsächlich
ein panis quotidianus war, lag es für ihn und seine Gläubigen
nahe, die Bitte um das tägliche Brot ebenfalls in dem geistigen



— 644 —

Sinne zu deuten, in welchem diese schon zwei Jahrhunderte
vor ihm in der afrikanischen Kirche verstanden wurde. So

sagt er insbesondere den Katechumenen, es sei richtig, wenn
sie bei dieser Bitte das Brot meinten, das sie nach der Taufe
vom Altare empfangen werden (Serm. 56, n. 8) ; die Eucharistie
sei das tägliche Brot, dessen wir in diesem irdischen Leben
bedürfen (eucharistia panis noster quotidianus est, Serm. 57, 7).
Die Bitte um das tägliche Brot heisse daher so viel wie : lass
nicht zu, dass wir jemals von deinem Altare getrennt werden
(Serm. 58, n. 5). Dass aber der eigentliche Sinn der fragliehen
Bitte der ist, Gott möge uns das zum physischen Leben Nötige
nicht versagen, weiss natürlich auch Augustin sehr wohl
(Serm. 59, n. 6).

Zu dem täglichen eucharistischen Gottesdienst gehört aber
ganz wesentlich das Vaterunser. Einmal gibt Augustin seinen
Katechumenen folgende Belehrung: „Täglich habt ihr das Gebet
des Herrn zu sprechen, wenn ihr getauft sein werdet ; denn
täglich wird es in der Kirche vom Altare Gottes her gesprochen

(in ecclesia enim ab altare Dei quotidie dicitur ista
Dominica Oratio). Die Gläubigen hören es (audiunt illam fidèles).
Wir fürchten daher nicht, dass ihr es nicht gut werdet
behalten können ; sollte es einer von euch nicht recht behalten,
so wird er es doch durch das tägliche Hören behalten lernen
Das Glaubensbekenntnis hört ihr in der Kirche, in der
versammelten Gemeinde (in populo) nicht täglich. Habt ihr es

einmal erfasst, so saget es täglich, wenn ihr aufsteht, wenn
ihr euch zum Schlafe niederlegt, um es nicht zu vergessen.
Saget her euer Glaubensbekenntnis dem Herrn ; wiederholt es

immer wieder. Sagt nicht: ich behalte es schon. Betrachte
das Glaubensbekenntnis als einen Spiegel, in dem du prüfst,
ob du alles glaubst" (Serm. 50, n. 12 s.). Weil das Vaterunser
— im Gegensatz zum Symbolum — bei jedem Gottesdienst
gesprochen wird, weiss Augustin zum voraus, welche Gebetsworte

der Christ hersagt, wenn die Gebetsstunde (tempus orandi)
gekommen ist; er wird sagen: „Vater unser, der du bist in
den Himmeln" (Serm. 114, n. 5). Das geschieht, bevor die
Gläubigen zum Altare hinzutreten. Um das himmlische Brot zu

gemessen, bringen sie Schuldlosigkeit (innocentiam) zum Altare ;

daher sprechen sie, bevor sie sich dem Altare nahen (antequam

ad altare accedatis) : Vergib uns unsere Schulden (In



— 645 —

Joh. Ev. tr. 26, n. 11). Anständigerweise gehen die Gläubigen
in geziemender Haltung und Kleidung zum Tische des Herrn ;

aber noch wichtiger ist, dass sie sich im geistigen Sinne das
Gesicht waschen. Daher sprechen sie vor der Kommunion das
dimitte nobis debita nostra, damit sie „mit gewaschenem Angesicht

zum Altare hinzutreten, mit gewaschenem Angesicht den
Leib und das Blut Christi empfangen" (ut his verbis lota
facie ad altare accedamus, et his verbis lota facie corpore
Christi et sanguine communicemus, Serm. 17, 5)x). Alle, die
zum Altare gehen und den Leib und das Blut Christi empfangen
(omnes fidèles ad altare accedentes, corpus et sanguinem
Christi sumentes), sprechen jene Bitte um Sündenvergebung
(Serm. 56, n. 15). Das scheint der oben angeführten, halb
scherzhaft zu verstehenden Bemerkung, das Vaterunser sei
leicht zu behalten, da man es täglich vom Altare her höre,
zu widersprechen. Allein es wird eben schon zu Augustins
Zeiten üblich gewesen sein, dass die antistites ad altare assis-

tentes (Serm. 351, n. 6) das Vaterunser beteten, das Volk aber
dem Bischof in Andacht folgte und die letzte Bitte sprach.

Dass wenigstens zu Augustins Zeiten in der afrikanischen
Kirche die Einleitungsformel des Missale Romanum: Praaceptis
salutaribus moniti audemus dicere bereits üblich gewesen
sei, darf man aus Serm. 110, n. 5 schüessen, wo der Bischof
seinen Zuhörern sagt: „Daher kommt es, quod audemus quotidie
dicere: adveniat regnum tuum, damit wir, wenn es kommt,
mit ihm regieren."

Bei der Bitte um Sündenvergebung war es üblich, demutsvoll

an die Brust zu schlagen. Augustin macht (Serm. 351, n. 6)
darauf aufmerksam, dass das die Bischöfe cum omnibus täten.
An die Brust zu schlagen, war die symbolische Handlung des

reumütigen Sündenbekenntnisses. (Vgl. Luk. 18, 13.) Wie das
Vaterunser täglich gebetet wird, so üben die „guten und demü-

x) Probst, Liturgie des vierten Jahrhunderts und deren Reform, 1893,
S. 302, zitiert diese Stelle, verwandelt aber das Iota facie beidemal in tota
facie, was natürlich ganz sinnlos ist. Man wird annehmen dürfen, dass es
sich nur um einen Druckfehler handelt, das < lota facie » ist aber sehr
wichtig; es zeigt, auf welche Art die Gläubigen zur Zeit Augustins die zum
Empfang der hl. Eucharistie nötige Sündenvergebung erlangten. Es ist
auffällig, dass Probst bei seinen sonst so überaus fleissigen Studien diesen
Punkt nicht bemerkt hat.



— 646 —

tigen Gläubigen auch eine pœnitentia pene quotidiana, in qua
pectora tundimus, dicentes: Dimitte nobis debita nostra, sicut et
nos dimittimus debitoribus nostris (Ep. 265, n. 8, ad Seleucia-
nam). Dass man mit dieser Zeremonie ein Sündenbekenntnis
ablegte, galt in der Kirche Augustins als so selbstverständlich,
dass man sofort an die Brust schlug, wenn man die Worte
confessio oder confiteri hörte. Der Bischof ist wiederholt
veranlasst, seinen Zuhörern zu erklären, dass diese Ausdrücke ja
häufig auch für Lobpreisung, lobpreisen gebraucht werden und
daher nicht in jener Weise aufgenommen werden sollten. Wenn
es z. B. Ps. 141, 8 heisse: „Führe meine Seele aus dem Kerker,
ut confiteatur nomini tuo", so sei hier confiteri nicht vom
Bekennen der Sünde, sondern von Lobpreisen zu verstehen.
Allein die Gemeinde (populus) sei so daran gewöhnt, confiteri
im Sinne von beichten zu nehmen, dass sofort die Fäuste an
die Brust fahren (currant pugni ad pectus), wenn in der
Lesung das Wort confessio oder confiteri vorkomme (En. in
Ps. 141, n. 19). Als Augustin über den Text predigte: Confiteor

tibi, Pater, Domine cceli et terrae, quia abscondisti hsec

(Matth. 11, 25), bemerkte er einleitend: „Kaum liess sich im
Munde des Vorlesers das Wort confiteor vernehmen, so vernahm
man auch euer Brustklopfen" (secutus est sonus tunsionis
pectoris vestri). Mit diesem Zeichen wolle man sich dessen
anklagen, was in der Brust verborgen sei, mit sichtbarem Schlag
die unsichtbare Sünde strafen (Serm. 67, 1). Weil die
Zeremonie diese Bedeutung hat, sucht sie Augustin keineswegs
etwa zu unterdrücken, sondern betrachtet er sie vielmehr
als ein sehr wohl begründetes allgemeines Eingeständnis der
Sündhaftigkeit. „Wer von uns klopft nicht an seine Brust?
Wer von uns schlägt nicht gleich dem Zöllner die Augen
nieder und spricht: Gott sei mir Sünder gnädig?" (Enarr.
in Ps. 128, n. 9; vgl. Enarr. in Ps. 144, n. 13; in Ps. 146,

n. 7 ; Serm. 29, n. 2 u. a. St.). Darum unterliess die versammelte

Gemeinde nicht, insbesondere vor der Kommunion,
mit dem Bischof am Altare bei der Bitte: „Vergib uns
unsere Schulden", in Demut an die Brust zu klopfen
(tundentes pectora dicimus : dimitte nobis debita nostra,
Serm. 351, n. 6). Das war nicht nur ein Reuegebet, sondern
auch ein Sündenbekenntnis, eine Beichte, mit der man sich
auf eine würdige Kommunion vorbereiten wollte. Diese Sitte



— 647 —

hatte sich so allgemein eingebürgert, dass auch die Donatisten
nicht umhin konnten, das dimitte nobis debita nostra zu sprechen
und dabei an die Brust zu schlagen. Augustin hält ihnen vor,
dass sie damit eigentlich ihren Standpunkt verleugneten und
eingeständen, dass sie ebensowenig vollkommen gerecht seien
wie die Katholiken (Contra ep. Parmen. 2, 20) *).

Mit Rücksicht auf die gleiche Bitte scheint es auch üblich
gewesen zu sein, das Vaterunser hniend zu beten. Augustin
betrachtet es als sündhaft, sich in oratione, genibus fixis, von
fremden Gedanken einnehmen zu lassen, und beschreibt die
Haltung der Betenden mit den Worten : Coi'pus prosternis,
Collum curvas, confiteris peccata (Enarr. in Ps. 140, n. 18). Die
freiwillige Zerstreuung sei freilich auch nur eine der vielen peccata
quotidiana, levia et minuta; aber gerade im Bewusstsein dieser
täglichen Versündigungen wenden wir uns täglich bittend an
Gott, werfen wir uns täglich vor ihm nieder und sprechen :

vergib uns unsere Schuld. Quotidie petimus, quotidie divinas
aures orando pulsamus, quotidie nos prosternimus et dicimus:
dimitte nobis debita nostra (Serm. 83, n. 4). Nach der Art, wie
Augustin an zahllosen Stellen von dem täglich zu
wiederholenden Vaterunser spricht, kann er auch hier nur das
liturgische Gebet beim eucharistischen Gottesdienst im Auge haben.

Abgesehen aber vom Vaterunser betete die Gemeinde am
Sonntag zur Erinnerung an den auferstandenen Erlöser nicht
kniend, sondern stehend. Stantes oramus, quod est signum
resurrectionis. Unde etiam omnibus diebus Dominicis id ad altare
observatur (Ad Januar. 2, n. 28). Das Gleiche geschah beim
Gottesdienst an den 50 Tagen nach Ostern. Augustin weiss
aber nicht, ob diese Sitte als eine allgemeine bezeichnet werden
kann (Ut autem stantes in illis diebus et omnibus Dominicis
oremus, utrum ubique servetur, ignoro. L. c, n. 32). Da, wo
es im allgemeinen Sitte war, beim Gebete zu stehen (vgl.
Mark. 11, 25), war auch das Niederknien beim Vaterunser eine
Art Sündenbekenntnis.

*) Auch Tertullian sieht in der von Christus vorgeschriebenen Bitte
des Vaterunsers um Sündenvergebung eine exomologesis. Er bemerkt De
orat. n. 7: Sciebat Dominus se solum sine delicto esse. Docet itaque,
petamus Dimitte debita nostra. Exomologesis est petitio venite, quia qui petit
veniam, delictum confitetur. Der Gebrauch des liturgischen Ausdrucks
exomologesis ist in diesem Znsammenhang ganz besonders bedeutsam.
Vgl. Optai., De schism. Donat., 1. 2, n. 20.



— 648 —

Nach einer ziemlich verbreiteten Meinung genügte das
aufrichtig gesprochene Vaterunser zur Tilgung aller Sünden, die
jemand nach Empfang der Taufe begehen konnte (Vgl. meine
Schrift „Die kirchliche Sündenvergebung nach der Lehre des
hl. Augustin", S. 81 ff.). Es gab ja sogar Katholiken (et tamen
catholici sunt), die glaubten, getaufte Christen könnten selig
werden, auch wenn sie ohne alle Busswerke bis an ihr Lebensende

in den grössten Sünden dahinlebten (Enchirid. n. 18).
Diese Ansicht verwirft Augustin; denn um ins Leben
einzugehen, müsse man die Gebote halten (Matth. 19, 17), und im
Christentum gelte nur der Glaube, der in Liebe tätig sei (De
fide et op. n. 49). Er ist auch nicht der Meinung, dass man
wenigstens insofern in schweren Vergehen beharren dürfe, als
man bereit sei, sie immer wieder mit Almosen zu sühnen;
Gott gestatte niemand zu sündigen (Enchirid. n. 19). Wohl
aber lehrt er bestimmt, dass alle begangenen Sünden durch
Gottes Barmherzigkeit getilgt werden, si non satisfactio congrua
negligatur (1. a). Aber welche satisfactio kann als congrua
bezeichnet werden?

Augustin spricht häufig von Sünden, die vom Altare scheiden

und zu deren Tilgung daher das vor dem Altare gesprochene
Vaterunser nicht mehr als ein geeignetes Gnadenmittel gelten
konnte. Es gab aber allerdings Theologen, die der Meinung
waren, der getaufte Christ könne mit dem in rechter Gesinnung
gesprochene Vaterunser Vergebung aller Sünden erlangen. Sie
beriefen sich zunächst auf Jak. 2, 13: „Ein unbarmherziges
Gericht ergeht über den, der nicht Barmherzigkeit übt". Daraus
schlössen sie, dass also im Gerichte Gottes dem Barmherzigkeit

widerfahre, der selbst Barmherzigkeit geübt hat. Das stehe
im Einklang mit der Bitte: Vergib uns, wie auch wir
vergeben ; Verzeihung gewähren sei auch ein Werk der
Barmherzigkeit (De civit. Dei 1. 21, cap. 22). Daher komme bei der
Bitte um Sündenvergebung der Unterschied zwischen grossen
und kleinen Sünden überhaupt nicht in Betracht. Es vergehe
kein Tag, ohne dass die Christen das Gebet des Herrn
sprechen, und es gebe keine Sünde, die nicht durch dieses Gebet
nachgelassen werde, wenn man nur übe, was man mit den
Worten: „wie auch wir vergeben", von sich behaupte. Der
Herr sage nicht: „Wenn ihr den Menschen die Sünden vergebt,
so wird euch auch euer himmlischer Vater eure täglichen Meinen



— 649 —

Sünden vergeben", sondern ganz einfach: „so wird er auch
eure Sünden vergeben." Daher könne bei barmherziger
Vergebung auch Verzeihung für alle Sünden erlangt werden,
welcher Art und wie gross sie auch sein und ob sie auch täglich
begangen werden mögen (1. c. 1. 21, cap. 27). Augustin unterwirft
diese Anschauung einer langen, aber nicht sehr klaren Erörterung.

Mit Recht betont er namentlich, dass uns mit dem
Gebete des Herrn nicht die Möglichkeit gegeben sein könne, in
Sorglosigkeit täglich jede beliebige Missetat zu verüben, nur
gibt er zu, dass es sehr schwer sei, zu sagen, welche Sünden

vom Reiche Gottes ausschliessen, falls zu deren Sühnung nicht
die Fürbitte der „Heiligen" in Anspruch genommen wird; er
selbst wisse darüber keinen bestimmten Aufschluss zu geben.
Damit gesteht der hl. Bischof, nicht genau zu wissen, wann
sich ein Christ vor der Kommunion der Kirchenbusse zu
unterwerfen habe, und wann er sich auf das;- Gebet des Herrn
beschränken dürfe (1. c, n. 52). Man vermisst in seiner
Auseinandersetzung insbesondere die Berücksichtigung des Falles,
dass jemand eine schwere Missetat begangen hat, diese aber
aufrichtig bereut und fest entschlossen ist, sie nie wieder zu
begehen: kann in solchem Fall der Sünder nur dann Vergebung

hoffen, wenn er sich zunächst von der Kommunion aus-
schliesst und die Kirchenbusse übernimmt Auf eine solche Frage
hätte Augustin schon deswegen nicht mit Ja antworten dürfen,
weil er die Kirchenbusse überhaupt nicht für eine Übung hielt,
an die Gottes Barmherzigkeit gebunden sei, sondern sogar
einem rückfälligen Frevler, der zur Kirchenbusse gar nicht mehr
zugelassen wurde, das Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit
nicht rauben wollte. Das Gegenteil wäre seiner Ansicht nach
„unmenschlicher und sakrilegischer Wahnsinn" (immanis sacri-
legaque dementia, Ep. 153, n. 7).

Allein prinzipiell lehrt Augustin allerdings doch bestimmt,
dass es Fälle gibt, in denen der Sünder erst dann wieder zur
Kommunion gehen soll, wenn er auf dem Wege der Kirchenbusse

die (einmal erhältliche) Rekonziliation erlangt hat. Er
unterscheidet daher zwischen „täglichen Sünden" und solchen
Vergehen, die eine Scheidung vom Altar (a divinis removeri
altaribus, Ep. 153, n. 15) bedingen. Die Gläubigen werden
ermahnt, zu der täglichen Reinigung durch das Gebet „dimitte
nobis debita nostra" Zuflucht zu nehmen, wenn nur nicht



-- 650 —

Dinge geschehen, „die zur Scheidung vom täglichen Brote
nötigen" (unde necesse sit separari nos a pane quotidiano,
Serm. 56, 12) ; denn auch derjenige, der nichts begeht, was
ihn von der Kommunion ausschliesst (si nihil committat, unde
ab altaris communione separatur, Serm. 351, n. 4), ist noch
keineswegs frei von mannigfaltigen Vergehungen. Darum schärft
Augustin insbesondere auch den Katechumenen die Pflicht ein,
sich künftig mit dem Gebet „dimitte nobis debita nostra" von
Sünden zu reinigen ; sie bedürften dessen auch dann, wenn sie
nichts täten, wodurch es nötig werde, ut a Christi corpore
separemini (De symbol. Serm. 1, n. 15. Vgl. Serm. 58, n. 8;
59, n. 7). Sobald er jedoch bestimmt sagen soll, in welchen
Fällen die Kirchenbusse unerlässlich sei, wird er schwankend.
Er spricht nicht von der eigenen Ansicht, wenn er De fide et
op., n. 34, Ehebruch, Götzendienerei und Mord als Vergehen
bezeichnet, die unter allen Umständen mit Exkommunikation
zu bestrafen seien, sondern fügt bei, er wolle diese Ansicht
keiner Prüfung unterwerfen und nicht untersuchen, ob sie zu
verbessern oder zu bestätigen sei (uterum corrigenda, an ap-
probanda sententia). Nur betont er 1. c, n. 48, wieder mit
grossem Nachdruck, es müsse Vergehen geben, die excommu-
nicatione plectenda seien, sonst wäre ja das 1. Kor. 5 beschriebene

apostolische Verfahren nicht richtig. Da aber sogar
notorische Frevler (multi scelerati, Serm. 351, n. 7) zum Altare
zugelassen werden mussten, wenn sie nicht durch ein
förmliches gerichtliches Verfahren verurteilt worden waren (1. c,
n. 10), konnte in concreto von einer Ausscheidung derjenigen,
die sich vor der Kommunion nicht auf das Gebet des Herrn
beschränken durften, keine Rede sein. Im allgemeinen bereiteten
sich die Kommunikanten durch das Vaterunser zum icürdigen
Empfang der hl. Speise vor.

Damit ist auch die Stellung angegeben, die dem Vaterunser
in der eucharistischen Liturgie angewiesen war. Augustin
spricht sich darüber an einem Osterfest in einer Ansprache an
Neugetaufte folgendermassen aus: „Ich habe euch eine Predigt
über das Geheimnis des Tisches des Herrn versprochen. Ihr
müsst wissen, was ihr empfangen habt, was ihr empfangen
werdet, was ihr täglich empfangen sollt (quid quotidie
accipere debeatis) Ihr versteht die Geheimnisse in ihrer
Aufeinanderfolge. Nach dem Gebet werdet ihr zunächst (primo



— 651 —

post orationem) ermahnt, die Herzen zu erheben Im Himmel
ist euer Haupt. Wird euch also gesagt: Sursum cor, so
antwortet ihr : habemus ad Dominum Der Bischof oder der
Priester, der opfert, fährt fort: Gratias agamus Domino Deo
nostro. Denn gäbe uns Gott seine Gnade nicht, so wären wir
mit unserm Herzen auf der Erde. Ihr bezeugt: Dignum et
justum est, nämlich, dass wir dafür danken, die Herzen zu
unserm Haupt erheben zu können Dann (deinde), nachdem
die Heiligung des Opfers vollbracht ist, sagen wir das Gebet
des Herrn, das ihr erhalten und (nach der Taufe zum erstenmal

als Kinder Gottes) gesprochen habt. Nach dem Vaterunser
(post ipsam) wird gesagt: Pax vobiscum und es küssen die
Christen einander mit heiligem Kuss. Dieser ist ein Zeichen
des Friedens. Was die Lippen anzeigen, geschieht im Gewissen :

wie deine Lippen die des Bruders berühren, so soll sich dein
Herz nicht scheiden von seinem Herzen Wollt ihr wissen,
warum das empfohlen wird Der Apostel sagt : Wer unwürdig
den Leib Christi isst oder den Kelch des Herrn trinkt, der
versündigt sich am Leib und Blut des Herrn" (Serm. 227). Aus
diesen Äusserungen ergibt sich, dass die Darbringung der
Opfergaben mit einem Gebet (oratio) verbunden war. Darauf
folgte das, was heute Präfation genannt wird. An diese schloss
sich die Konsekration (sanctificatio) an. Nach Vollendung der
Weihegebete wurde das Vaterunser gesprochen. Diesem folgte
das Pax vobiscum mit dem Friedenskuss und dann wurde die
Eucharistie ausgeteilt.

Denselben Gang der Liturgie setzt Augustin in seinem
Schreiben an Bischof Paulinus von Nola (Ep. 149) voraus, wenn
er (n. 16) über die Bedeutung der verschiedenen lateinischen
Ausdrücke für Gebet folgenden Aufschluss gibt: „Die ganze
oder beinahe die ganze Kirche ist gewöhnt, precationes von den
Gebeten zu verstehen, die wir bei der Feier der Geheimnisse
sprechen, bevor man anfängt, das zu segnen, was auf dem
Tisch des Herrn liegt, orationes von den Gebeten, die gesprochen

werden, wenn es gesegnet, geheiligt und zur Ausspendung
zerteilt wird. Diese ganze Bitte (totam petitionem) schliesst
beinahe die ganze Kirche (fere omnis ecclesia) mit dem Gebet des

Herrnf (Diese Auffassung sucht dann Augustin mit einer
Erklärung der griechischen Ausdrücke si>xi% nçogevir], nQoçxvvrjoig
zu rechtfertigen. Hierauf fährt er fort) : „Fürbitten (interpella-



— 652 —

tiones) oder, wie eure Handschriften lesen, postulationes werden
verrichtet, wenn das Volk gesegnet wird. Denn dann empfehlen
die Bischöfe als Fürsprecher (advocati) durch Handauflegung die

von ihnen Aufgenommenen dem barmherzigen und allmächtigen
Herrn (misericordissimse potestati offerunt). Ist das geschehen
und hat die Kommunion stattgefunden (participato tanto
sacramento), so schliesst die gratiarum actio alles ab." — Augustin
denkt also, um die Ausdrücke interpellationes und postulationes
zu veranschaulichen, an einen Gottesdienst, mit dem eine
Rekonziliation verbunden ist. Diese hatte vor der Kommunion
stattzufinden; sie bestand in der Fürbitte, bei welcher der
Bischof dem Büsser die Hand auflegte. Der Segen aber, den bei
diesem Teil der eucharistischen Feier der Bischof über die
Gemeinde sprach, bestand in dem pax vobiscum. Die Gemeinde
ihrerseits (populus) segnete den Bischof mit : Et cum spiritu
tuo. Die Verbindung dieses Segens mit der reconciliatio der
suscepti erklärt sich daraus, dass der Bischof mit dem Pax
vobiscum der versammelten Gemeinde — man gestatte den
anachronistischen Ausdruck — die Absolution erteilte und seinerseits
mit dem Et cum spiritu tuo von der Gemeinde absolviert wurde.
Dass diesem Akt schon in der Kirche Augustins das Agnus
Dei folgte, ist möglich. Die drei Gebete, die heute der
Kommunion unmittelbar vorangehen, wurden erst etwa ein halbes
Jahrtausend später beigefügt.

Weil kein Tag vergeht, ohne dass der Christ so oder
anders der Sünde anheimfällt, ist auch täglich das im Vaterunser
gebotene Mittel, die Sündenvergebung zu erlangen, anzuwenden.
Wer übers Meer fährt, kann es gar nicht vermeiden, dass
durch ganz kleine Ritzen Wasser in das Schiff dringt; schöpft
man es nicht aus, so wird das Schiff doch zuletzt in bedenklicher

Weise beschwert; schöpfe das Wasser aus, indem du
mit aufrichtigem Herzen betest: „dimitte nobis debita nostra";
so fährst du sicher einher (Enarr. in Ps, 66, n. 7). Des gleichen
Bildes bedient sich Augustin auch in Joh. Ev. tr. 12, n. 14;
Serm. 56, n. 11 ; Serm. 58, n. 10; Serm. 278, n. 13 u. ö. Dabei
spielt er auf die verschiedenartigsten Vorkommnisse an, die
sich auf einer Seefahrt einstellen können. Erleide man auch
keinen Schiffbruch, so beeinträchtige doch das Kielwasser die
schnelle Fahrt; täglich wird es ausgeschöpft; mit Mund (dem

Taktwort) und Hand sind dabei die Schiffsleute tätig. So auch



— 653 —

verfahre der Christ; er erleichtere täglich sein Gewissen,
indem er spricht: dimitte nobis debita nostra, und mit Werken
der Erbarmung Handlungen vollzieht, die zur Erlangung der
Sündenvergebung dienen. Ebensogern verweilt Augustin bei
dem von der Fusswaschung hergenommenen Bilde. Solange
wir uns auf Erden befinden, berühren wir den Boden mit
unsern Füssen und verunreinigen wir diese mit mancherlei Unrat.
Das ist auch auf den seelischen Zustand des Menschen
anzuwenden. „Wer sich gebadet hat, bedarf weiter nichts als dass

er die Füsse wasche." Das Bad ist die Taufe. Allein infolge
sinnlicher Begierden und Affekte kommen doch auch nach der
Taufe täglich mancherlei Verunreinigungen vor. Zum geistigen
Fusswaschen hat uns der Herr das Vaterunser gegeben. (In
Joh. Ev. tr. 56, n. 4; 57, n. 1). Der heilige Bischof schämt sich

nicht, am Schlüsse einer Predigt den Zuhörern am eigenen
Beispiel zu zeigen, wie leicht man sich versündigen und der
Bitte dimitte nobis debita nostra bedürftig werden könne. Er
schliesst seine Ansprache mit den Worten: „Sollten wir euch

unnötigerweise verletzt oder an eurem Lob gar zu grosses
Wohlgefallen gehabt haben, so verschafft unsern Füssen
Reinigung mit euern Fürbitten" (1. c. tr. 57, n. 6). Wenn nämlich
jemand bekenne, dass er ohne Sünde gar nicht leben könne,
so brauche er deswegen doch keinen Mord und keinen
Ehebruch und keine andere Todsünde zu begehen (Serm. 181, n. 8) ;

allein zu einer Braut Christi ohne Flecken oder Runzel werde
die Kirche doch nur dadurch, dass sie täglich um
Sündenvergebung bete. Die ganze Kirche spricht: Vergib uns unsere
Schulden. In diesem Gebet steht die ganze Kirche da, um sich
durch ihr Bekenntnis von jedem Makel zu reinigen; und
solange man lebt, steht man so da (1. c, n. 7).

Mit denkbar grösster Bestimmtheit lehrt aber Augustin.
dass im allgemeinen das im rechten Geist gesprochene Vaterunser

tatsächlich zur Vergebung der „täglichen Sünden"
führt. Indem Jesus uns beten lehrte: „Vergib uns, wie auch
wir vergeben", habe er den Gläubigen einen Vertrag
angeboten: halten sie ihrerseits die Vertragsbestimmung, so wird
auch Gott die gegebene Zusage halten. Daher gibt Augustin
dem Herrn wiederholt den Titel eines lurisperitus coelestis, der
uns die im Reiche Gottes geltende Rechtsordnung kundgetan
habe (Serm. 144, n. 5; Enarr. in Ps. 129, n. 4; in Ps. 142, n. 6).



— 654 —

Der Herr wusste, nach welchem Recht im Himmel verhandelt
wird (novit, quo jure res agatur in cœlo. Serm., 359, n. 7).
Während im Alten Bund ein Gesetz galt, das die Juden unter
Anklage stellte, wurde uns im Neuen Bund ein Gesetz
gegeben, nach welchem wir Freisprechung erlangen können ;

„Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern
Schuldigern" (Enarr. in Ps. 129, n. 3). Weil das Gebet wirksam
ist, darf es keinen Tag unterbleiben. Wir wären in grosser
Verlegenheit, wenn wir dieses Gnadenmittel nicht besässen.
Es ist so wirksam in seiner Art wie die Taufe ; es gibt eine
Sündenvergebung, die einmal erhältlich ist — die durch die
Taufe; und es gibt eine Sündenvergebung, die, solange wir
leben, durch das Gebet des Herrn erteilt wird. Deswegen
sprechen wir: „Vergib uns unsere Schulden" (Serm. 58, n. 6).
Denn mit Rücksicht darauf, dass es Verfehlungen gibt, von
denen sich einfach niemand freihalten kann, hat uns der
Heiland in dem Gebet dimitte nobis debita nostra eine quotidiana
medela verschafft (De fide et op., n. 48). Gott hat diese medicina
quotidiana in der Kirche angeordnet (constituit Deus in ecclesia),
damit wir mit reinem Angesicht zum Altare hinzutreten können
(Serm. 17, n. 5). Denn alles wird getilgt (omnia delentur), wenn
wir mit aufrichtigem Herzen und vollem Vertrauen zu dem,
der in unser Inneres sieht, sagen: Vergib uns, wie wir
vergeben oder vergib uns nicht, wenn wir nicht vergeben (Enarr.
in Ps. 143, n. 7). Die Genugtuung für die täglichen Sünden
besteht in dem Vaterunser (quotidiana fidelium oratio satisfacit:
Pater noster. Enchirid., n. 19). Es tilgt die ganz kleinen
Übertretungen (minima et quotidiana peccata) ; es tilgt aber auch
solche Vergehen, von denen sich die Gläubigen, wenn sie sogar
verbrecherisch gelebt haben sollten, bussfertig abwenden (delet et

illa, a quibus vita fidelium etiam scélérate gesta, sed pœni-
tendo in melius mutata discedit. L. c). Lasst uns also dieses
Gebet täglich sprechen. Wir schüessen damit einen Vertrag,
eine Vereinbarung, ein Abkommen mit Gott (sponsionem faeimus

cum Deo, pactum et placitum. Serm. 56, n. 13). Gott sagt
zu dir: Vergib und ich vergebe.

Denn selbstverständlich genügt das einfache Hersagen des

Vaterunsers auch dann nicht, wenn es von der versammelten
Gemeinde vor dem Altare gesprochen wird, sondern die
Betenden müssen in sich auch die Gesinnung wecken, die sie mit
den Gebetsworten von sich aussagen. Oratio quotidiana, quam



— 6o5 —

docuit ipse Dominus, unde et Dominica nominatur, delet quidem
quotidiana peccata, cum quotidie dicitur: „dimitte nobis debita
nostra", atque id quod sequitur non solum dicitur sed etiam
fit : „sicut et nos dimittimus debitoribus nostris" (De civit. Dei
I. 21, 27). Allein, wie sich schon aus den bisher mitgeteilten
Äusserungen ergibt, betrachtet Augustin das Vaterunser doch nicht
bloss als eine private Andachtsübung, deren Gnadenwirkung
lediglich von der Gesinnung des Betenden abhängt; sondern
das Gebet des Herrn ist ihm, wie ja auch schon sein Wortlaut
voraussetzt, ein gemeinschaftlicher religiöser Akt wie die Eucharistie,

also eine von Christus angeordnete kirchliche Form,
Sündenvergebung zu erlangen. Wir würden heute diesen Gedanken
in der Weise aussprechen, dass wir dem von der Gemeinde
gesprochenen Vaterunser eine sakramentale Bedeutung
zuschreiben. Augustin gebraucht den terminus Sakrament freilich
noch nicht in der heute üblichen Bedeutung; allein die Sache
ist ihm nicht fremd. Dass er insbesondere das Vaterunser als
ein kirchliches Gnadenmittel im Sinne eines Sakramentes
betrachtet, ergibt sich einmal daraus, dass er auf die
Gemeinschaftlichkeit des Gebetes und die dadurch bedingte gegenseitige
Fürbitte Gewicht legt. Versöhnung ist bei Gott, verkündet
Augustin seiner Gemeinde, „und gestützt auf dein Gesetz harr'
ich, o Herr, auf dich. Was ist das für ein Gesetz? Es lautet:
Traget einer des andern Lasten, so werdet ihr das Gesetz
Christi erfüllen. Wie aber tragen wir einer des andern Lasten
Dadurch, dass wir gläubig beten : Vergib uns unsere Schulden,
wie auch Avir vergeben unsern Schuldigern" (Enarr. in Ps. 125?

n. 5). „Lasst uns gegenseitig die Sünden vergeben und für
einander um Sündenvergebung beten; so waschen wir einander die
Füsse. Unsere Sache ist der Dienst der Liebe und der Demut ;
Gottes Sache ist es, uns zu erhören und uns von jeder sündigen
Befleckung zu reinigen durch Christus und in Christo, so dass,
was wir andern vergeben, das heisst auf Erden lösen, gelöst
wird auch im Himmel" (In Joh. Ev. tr. 58, n. 5). Ich erlaube
mir hier darauf aufmerksam zu machen, dass Augustin bei
diesen Worten als selbstverständlich voraussetzt, die Weisung-
Jesu Matth. 18, 15—20 beziehe sich auf die kirchliche
Sündenvergebung. — Sodann ist namentlich beachtenswert, dass
Augustin die durch das Vaterunser erbetene Sündenvergebung ala
ein durch Christus, durch den seiner Gemeinde nahen
Hohenpriester vermitteltes Gnadengeschenk ansieht. „Durch Christus und



— 656 —

in Christo" schenkt uns Gott die Sündenvergebung ; denn Christus
ist als Mittler zwischen Gott und Menschen das „Haupt der
Kirche" ; die Gläubigen aber sind die Glieder seines Leibes
(In Joh. Ev. tr. 108, n. 5). „Was haben wir", fragt Augustin
seine Gemeinde, „bei allen unsern täglichen Sünden für eine
andere Hoffnung als die, dass wir im Gebet des Herrn mit
demütigem Herzen unsere Sünden bekennen und sprechen :

Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern
Schuldigern, und dass wir einen Fürsprecher haben beim Vater,
Jesum Christum, den Gerechten, welcher ist das Sühnopfer für
unsere Sünden" (Enarr. in Ps. 140, n. 19). Auch in den
Getauften ist ja die böse Begehrlichkeit immer noch vorhanden.
Sie führt diejenigen, die ihr nachgeben, zum zweiten Tod, wenn
sie sich nicht durch das Heilmittel der Busse und durch Werke der
Barmherzigkeit vom himmlischen Hohenpriester, der für uns
eintritt, heilen lassen (nisi per cœlestum sacerdotem pro nobis
interpellantem sanentur). Darum hat uns der Herr „auch
ermahnt, zu sprechen (monuit, utdicamus; vgl. „prteceptis salu-
taribus moniti"): Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir
vergeben unsern Schuldigern" (De peccat. merit, et rem., 1. 2,

n. 4).
Weil Christus der Hohepriester ist, der uns Sündenvergebung

vermittelt, darf sich niemand anmassen, zu sagen, er
nehme die Sünden hinweg (nemo sibi arroget). Es gab zu
Augustins Zeiten tatsächlich Leute, die sich in dieser Hinsicht
eine übertriebene Befugnis zuschrieben. Er sagt seinen Zuhörern:
„Ihr wisst, dass gewisse Leute bisweilen sagen: wir nehmen
den Menschen die Sünden ab" (nos tollimus peccata hominibus,
Anspielung auf die Donatisten). Er wolle aber diesen Leuten
nicht mit eigenen Worten erwidern; er halte ihnen nur
entgegen, was der Täufer sage: „Siehe da das Lamm Gottes, das

hinwegnimmt die Sünden der Welt" (In Joh. Ev. tr. 4, n. 11).

Nicht einmal der Apostel wagt es, sich zum Mittler zwischen
Gott und der Gemeinde zu machen ; sondern auch er nimmt
die Fürbitte der Gemeinde für sich in Anspruch. Und so ist es

sonst allgemein Sitte, dass sich die Christen der gegenseitigeil
Fürbitte empfehlen. Der einzige und wahre Mittler ist der durch
den Hohenpriester des Alten Bundes vorgebildete Christus, der
allein für alle eintritt und für den allein sonst niemand
betet (Contra Ep. Parm. 1. 2, n. 16). Da die Donatisten beim
Gottesdienst doch auch an die Brust schlagen und um Sünden-



— 657 —

Vergebung bitten, sollten sie sich nicht für Leute halten, die
andern die Sünden abzunehmen vermögen (1. c, n. 20). Das ist
eben so inkonsequent, wie es inkonsequent ist, in hochmütiger
Weise die Kirchengemeinschaft (mit den Katholiken)
aufzuheben, aber doch beim Gottesdienst regelmässig das Pax vobiscum

und das Et cum spiritu tuo hören zu lassen. Läge ihnen
etwas am Frieden, so würden sie zur Herstellung der
kirchlichen Eintracht mithelfen. „Wem sagen sie Pax vobiscum? den
Gläubigen, die sie vom Frieden scheiden. Und wem wird
gesagt Et cum spiritu tuo? Leuten, die Zwietracht pflanzen und
den Frieden hassen" (Enarr. in Ps. 124, n. 10). — Aus den
eben angeführten Stellen folgt, dass auch in den Kirchen der
Donatisten der Bischof nach dem Vaterunser die Gemeinde
segnete mit den Worten: „Der Friede des Herrn sei mit euch!"
und von der Gemeinde gesegnet wurde mit der Formel: „Und
mit deinem Geiste." Nicht unwahrscheinlich ist, dass sich hierauf
Bischof und Gemeinde betend dem „Agnus Dei" zuwandten,
das die Sünden der Welt hinwegnimmt und den Frieden vermittelt.

In den Messen für Verstorbene lautet heute das Agnus Dei :

„O du Lamm Gottes, das du hinwegnimmst die Sünden der
Welt, gib den Entschlafenen ewige Ruhe — Friede und ewige
Ruhe." Das dürfte schon zur Zeit Augustins üblich gewesen sein.
Wenigstens war es längst allgemein Sitte, für die Verstorbenen
zu beten: Universa pro defunctis Ecclesia supplicare consuevit
(De cura ger. pro mort. n. 1). Dabei gedenkt die Kirche aller
„in der christlichen und katholischen Gemeinschaft Verstorbenen"
(n. 6). Was mit dem Leibe geschieht, kann freilich den
Verstorbenen weder nützen noch schaden; aber mit den „Opfern
des Altars, der Gebete und Almosen" kann man in wirksamer
Weise für sie beten (Non existimemus ad mortuos pervenire,
nisi quod pro eis sive Altaris, sive orationum, sive eleemosy-
narum sacrificiis solemniter supplicamus. L. c, n. 22). An
welche Art von Fürbitten insbesondere zu denken sei, bedarf
keiner Erörterung, wenn man weiss, in welchem Sinne sich
die Gläubigen bei der eucharistischen Feier gegenseitig mit
Fürbitten beistanden: auch in der Messe für Verstorbene
wurde um Sündenvergebung gebetet. Augustin gedenkt seiner
eigenen Mutter mit folgenden Worten : „Ich will, du Gott meines
Herzens, für einen Augenblick die guten Handlungen vergessen,
für die ich dir Dank sage, und für die Sünden meiner Mutter

Revue intern, de Théologie. Heft 56, 1906. 43



— 658 -
zu dir beten. Erhöre mich durch das Heilmittel unserer Wunden,

das am Kreuze hing (per medicinam vulnerum nostrorum
quae pependit in ligno, vielleicht ist zu lesen: peccatorum
nostrorum, unserer Sünden), den Heiland, der thronet zu deiner
Rechten und bittet für uns. Ich weiss, dass sie Barmherzigkeit
geübt und von Herzen die Schuld ihren Schuldigern vergeben
hat; vergib ihr auch du ihre Schulden, falls sie sich in den
vielen Jahren nach der Taufe solche zugezogen hat. Vergib
ihr, o Herr; ich bitte dich, vergib ihr; gehe nicht mit ihr ins
Gericht. Ich glaube, dass du schon getan, um was ich dich
bitte; aber verschmähe nicht das Gebet meines Mundes. Sie
dachte nicht an ein prunkvolles Begräbnis, an ein köstliches
Denkmal, an ein Grab in der Heimat ; nur wünschte sie, dass
ich ihrer gedenke an deinem Altare, vor dem sie erschien jeden
Tag und von dem her ausgeteilt wird das heilige Opfer, durch
das die Handschrift, die wider uns war, zernichtet worden ist.

Verleihe, o Herr, mein Gott, meinen Brüdern, deinen
Dienern jedesmal, wenn sie dieses lesen, die Anregung, deiner
Dienerin Monika und ihres ehemaligen Gatten Patrizius, durch
die du mich in dieses Leben eingeführt hast, am Altare zu
gedenken" (Confess. 1. 9, n. 35 ss.). Die Nennung der Namen
hat den Zweck, den Bischöfen und Priestern, die dem Wunsche
Augustins nachkommen wollen, in Erinnerung zu rufen, wie
seine Eltern geheissen haben. Schon in der Kirche Augustins
wurden die Verstorbenen genannt, deren man in besonderer
Fürbitte gedenken wollte.

Mit einer Bitte um Sündenvergebung für sich und andere,
für Lebende und Verstorbene war und ist jede eucharistische
Feier verbunden ; die Bitte um Sündenvergebung aber ist in
die Worte des Vaterunsers gekleidet; das Vaterunser ist für
die Gläubigen der Bussakt zur Vorbereitung auf die hl.
Kommunion. Da wir uns im wesentlichen immer noch der
Messliturgie des hl. Augustin bedienen, ist es uns auch gestattet,
dem Vaterunser in der Messliturgie die gleiche Bedeutung
zuzuschreiben, auf die der grosse afrikanische Kirchenlehrer
immer wdeder aufmerksam gemacht hat. In der Liturgie des
hl. Augustin aber ist das Vaterunser für die Gläubigen im
allgemeinen die gewöhnliche Form, das Busssakrament zu
empfangen.

Eduard Herzog.


	Das Vaterunser in der Liturgie des heiligen Augustin

