
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 608

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* Une étude de M. Turmel sur Bossuet. —- Il n'est pas facile
de préciser dans quelle mesure Bossuet fut un théologien personnel,

et dans quelle mesure il fut soit augustinien, soit thomiste,
soit scotiste, etc. La nouvelle étude que M. Turmel lui a consacrée
dans la < Revue du clergé français > (n. 275, Iermai 1906), contribuera
à rendre cette tâche plus facile : car cette étude est objective, assez
détaillée et impartiale. L'auteur n'apprécie pas (je le regrette), mais
du moins il expose, et cela avec une sincérité d'autant plus louable

que, d'ordinaire, la plupart des théologiens romanistes cachent
tout ce qui est de nature à combattre leur système.

Combien les théologiens furent opposés entre eux sur les questions

de la grâce, de la prédestination, du péché originel, du sort
des enfants morts sans baptême, des faits dits dogmatiques, de la
valeur doctrinale des Pères, de l'infaillibilité soit de l'Eglise, soit
du pape, etc., M. Turmel ne craint pas de le mettre en lumière,
au risque de provoquer dans tous ses lecteurs la pensée suivante :

Si, dans des matières aussi graves, les Pères et les théologiens de
valeur ont enseigné le oui et le non, tous les vrais chrétiens n'ont-
ils pas encore le même droit? et dès lors que devient la prétendue
autorité dogmatique du pape n'est-elle pas tout simplement usurpée

Citons, comme curieux spécimen, le passage suivant (p. 473-475):
« Il n'entend rien à la doctrine de saint Augustin l). > Tel était le

propos irrévérencieux que l'on tenait sur Bossuet dans le camp de
Port-Royal. Et, au premier abord, ce reproche ne laisse pas de
nous surprendre. Que manquait-il donc au Traité du libre arbitre
et à la Défense pour réaliser l'idéal janséniste Pourtant les disciples

de l'évêque d'Ypres avaient raison de ne pas compter Bossuet
comme l'un des leurs. Ils ne comprenaient ou, du moins, ils ne
formulaient exactement comme lui ni le gouvernement divin, ni les

') Ledœu, Journal, I, 91, met ce propos dans la bouche des oratoriens. Voir:
ibid., I, 78.



— 609 —

textes du docteur d'Hippone. Les jansénistes déclaraient que, seuls,
les prédestinés avaient été appelés au salut par Dieu ; ils appuyaient
ce sentiment sur saint Augustin ; et ils rejetaient comme un non-
sens la grâce suffisante des thomistes*) dont ils prétendaient n'apercevoir

aucune trace chez leur docteur de prédilection. Or l'auteur
de la Défense, on l'a dit, croyait que Dieu appelle tous les hommes

au salut: il était fermement attaché à la doctrine thomiste de
la grâce suffisante ; et, tout en reconnaissant que saint Augustin
n'avait presque exclusivement mentionné que la grâce efficace, il
estimait néanmoins pouvoir trouver dans ses textes la grâce
suffisante ainsi que l'appel de tous les hommes au salut2).

Les formules n'étaient donc pas les mêmes de part et d'autre.
Mabillon en fit l'expérience à ses dépens. Chargé par les Mauristes
de rédiger une Préface générale pour leur édition des œuvres de
saint Augustin, l'illustre bénédictin avait laissé entendre que la
doctrine de la grâce suffisante était étrangère au grand docteur
africain. Mais il avait compté sans l'évêque de Meaux. Bossuet se fit
présenter la Préface. Elle lui déplut et, en la renvoyant à son
auteur, il fit connaître les corrections qu'il attendait. Mabillon voulut
biaiser; ce fut en vain. La Préface parut trois fois sous les yeux
de son rigoureux censeur qui l'éplucha et ne donna le bon à tirer
que lorsqu'il n'y démêla plus aucune trace de l'esprit janséniste.
Mabillon t en pleurait de tristesse et de dépit », nous dit dom
Thuillier; mais il dut s'exécuter et écrire que saint Augustin a

enseigné la grâce suffisante ainsi que la volonté divine antécédente
du salut de tous les hommes3).

Ceci se passait en 1700. Trois ans après, l'affaire du Cas de
conscience remit le jansénisme à l'ordre du jour, et l'évêque de
Meaux, déjà sur le bord de la tombe, aimait à en entretenir l'abbé
Ledieu. Il déclarait alors entendre « à merveille » Jansénius et saint
Augustin qu'il « avait relus tout nouvellement > ; et il affirmait que
leur doctrine était complètement différente. < Il ajoutait que le sens
hérétique des propositions de Jansénius était clair par son livre...
qu'il faut de nécessité reconnaître une vraie grâce suffisante qui est
un pouvoir prochain de faire le bien ou d'éviter le mal, pour n'être
pas janséniste; que l'on a beau dire que ce n'est pas entendre la

') Voir, dans la seconde des Lettres provinciales, les sarcasmes de Pascal à

l'adresse de la grâce suffisante des thomistes.
2) Défense..., XIII, 14; dans Lachat, IV, 599.
3) Dom Thuillier, Histoire de la nouvelle édition de saint Augustin..., p. 25

et suiv. — Ingold, Bossuet et l'édition bénédictine de saint Augustin, dans la Revue

Bossuet, 1900, p. 159. — D'après Ingold, p. 163, Mabillon établit que la grâce
suffisante peut être prouvée par saint Augustin. Cette assertion n'appartient pas au texte

primitif du savant bénédictin, mais à une retouche.

Revue intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 40



— 610 —

matière de la grâce que de parler ainsi ; que cela n'est pas vrai ;

que ce pouvoir s'entend très bien... et qu'il faut y tenir ferme si

on ne veut pas tomber dans l'hérésie de Jansénius qui fait les
commandements de Dieu impossibles '). »

Bossuet repoussait donc les formules chères aux jansénistes
dans les questions relatives à la grâce; il n'était pas de leur parti2).
Mais il éprouvait, à l'égard des chefs de la secte, des sentiments
d'estime et d'affection qui lui inspiraient de l'indulgence pour leurs
écrits. Dans l'assemblée de 1700 il voulut qu'on épargnât Arnauld,
« un si grand homme >, et aussi son ami le P. Quesnel3). D'ailleurs
il croyait s'apercevoir que certaine école agitait le spectre janséniste

pour pouvoir frapper à son aise sur la doctrine de saint
Augustin, et il ne voulait pas être dupe de cette astucieuse manœuvre.
C'est pour ce motif, on le sait, qu'il prit la défense des Réflexions
morales de Quesnel; et dans cette apologie on trouve des
déclarations comme les suivantes : « S'il faut éviter (les locutions de
l'Ecriture et des Pères) pour éviter le jansénisme, le jansénisme est
partout; et cette absurde précaution de fuir les locutions de l'Ecriture,

des Pères, et même des scolastiques, pour n'être point dans
l'erreur des cinq propositions, ferait à la fois plus de jansénistes
qu'un sage discours n'en pourrait convaincre4). Il ne faut pas laisser

croire qu'on soit capable d'abandonner le langage de saint
Augustin sous prétexte que ses ennemis en prendront occasion de
vous appeler janséniste5]. > Bossuet, qui voyait d'autres ennemis
beaucoup plus dangereux à atteindre, n'eût pas mieux demandé

que d'épargner les jansénistes. Il fallut toute leur maladresse pour
l'indisposer contre ces «chicaneurs», comme il finit par les
appeler 6).

Chicaneurs Les jansénistes n'auraient-ils pas pu lui appliquer
ce même qualificatif? X'a-t-ii pas chicané, même jusqu'au ridicule
et jusqu'à la barbarie, dans la question de la damnation des
enfants morts sans baptême? Ses prétendues explications de la dam-

:) Ledieu, Journal, I, 388 à 392 ; Ibid., II, 66.
s) Dans l'école de Molina on estime communément que la doctrine thomiste

de la grâce est au fond identique à la doctrine janséniste et que toute la différence
entre les deux est uniquement dans les mots. Il suivrait de là que les plus grands
esprits se laissent parfois duper par des formules.

s) Ledieu, Journal, I, 70. — Voir du reste la lettre de Bossuet à son neveu,
à la date du 23 février 1697, en l'éclairant par la lettre de Ledieu du 25 février à

1 abbé Bossuet. — Se rappeler aussi l'apologie du livre de Quesnel faite par Bossuet
et dont on a parlé plus haut (Revue du cl.fr., 15 avril 1904, t. XXXVIII, p. 367).

4) Réflexions morales..,, §5, sous le titre: «Terreur panique sur le
jansénisme. »

5) Ibid., § 6 sous le titre : « Ne point abandonner le langage de saint Augustin.»
°) Ledieu, Journal, I, 393.



— 611 —

nation des non prédestinés, et de l'inutilité des grâces suffisantes
qui leur sont données sans qu'elles suffisent jamais et sans que
Dieu veuille jamais efficacement les sauver, et cela pour que sa
justice < vengeresse > soit éclatante, ne sont-elles pas de pures
chicanes Et sa façon de juger et de traiter le semi-pélagianisme,
n'est-elle pas une chicane? Et sa façon de dire que l'Eglise n'est
pas infaillible dans ses jugements sur les faits dogmatiques, mais
qu'elle a pourtant le droit de juger et d'être obéie, n'est-ce pas
de la chicane? Etc., etc.

Encore quelques études aussi sérieuses, et Bossuet sera ramené
comme théologien à sa véritable valeur.

* Un très opportun résumé, par M. Turmel, des arguments
de Bossuet contre l'infaillibilité du pape. — Nul n'ignore que
Bossuet, dans la Défense de la Déclaration, a combattu l'infaillibilité

du pape et n'a accordé que l'indéfectibilité au siège romain.
M. Turmel, en résumant ses arguments, n'a rien dit de neuf. Il
n'en est pas moins piquant et digne d'attention qu'un théologien
de la valeur de M. T., ait jugé bon de saisir les lecteurs de la
«Revue du clergé français» (mai 1906, p. 481-486) d'une telle
thèse, qui, si le concile du Vatican a dit vrai, fait de Bossuet un
hérétique matériel, et qui, si Bossuet a dit vrai, fait du même concile

un concile formellement hérétique. Ou bien ou bien...
L'alternative mérite qu'on y réfléchisse. Voici les paroles de M. Turmel :

« Les quatre premiers livres de la Defensio étaient destinés à

établir l'indépendance des rois à l'égard du pouvoir spirituel; les
six livres qui suivent essaient d'enlever au pape la suprématie
doctrinale et par conséquent l'infaillibilité. Bossuet interroge l'histoire
des conciles généraux. Il constate que la sentence prononcée par
le pape Célestin contre Nestorius fut examinée par les Pères

d'Ephèse qui ne l'approuvèrent qu'après s'être assurés de son
orthodoxie. Il constate que la lettre de saint Léon à Flavien eut à

subir le même contrôle à Chalcédoine. Bref, il remarque que, dans
les huit premiers conciles, six fois sur huit, l'épiscopat se constitua
juge des professions de foi pontificales. Il conclut que l'autorité
doctrinale a sa plus haute expression dans les définitions des
conciles et non dans celles des papesJ). Et sa conclusion lui paraît
singulièrement fortifiée par le cas d'Honorius, que trois conciles
œcuméniques ont taxé d'hérésie, pour une lettre, qui n'était pas
l'acte d'un docteur privé, puisqu'elle répondait à la consultation
de trois patriarches2). D'ailleurs ces grandes assemblées épiscopales,

') Lib. VII, 9 à 33, Turmel, toc. cit., p. 325.
^) Lib. VII, 25 et suiv. Il réfute également l'hypothèse de l'interpolation des

actes du VIe concile, hypothèse qui, du reste, est aujourd'hui abandonnée. Voir aussi :



— 612 —

qui ont illustré les noms de Nicée, de Constantinople, d'Ephèse et
de Chalcédoine, soumirent-elles leurs décisions dogmatiques au
Saint-Siège? Elles n'y songèrent même pas. Sans doute la plupart
d'entre elles portèrent à la connaissance des papes les résultats de
leurs travaux, mais ce n'était là qu'une simple notification et non
la demande d'une approbation dont elles ne croyaient pas avoir
besoin '). Et si quelques papes ont paru confirmer certaines
décisions conciliaires, examinée de près, leur démarche se présente à

nous comme un acte de simple adhésion2). Bossuet, en même
temps qu'il signale ce fait, y voit une seconde preuve de sa thèse.

Il en retrouve une autre dans la manière dont les souverains
pontifes ont accompli leur mission doctrinale. La profession de foi
présentée au pape Zosime par Céleste exprimait à coup sûr
clairement et sans aucune équivoque l'hérésie pélagienne. Et pourtant
le pape ne l'a-t-il pas approuvée? N'est-il pas même allé jusqu'à
accuser de légèreté les évêques d'Afrique qui lui avaient dénoncé
l'hérésiarque3)? Le pape Innocent III n'a-t-il pas enseigné
publiquement qu'il y avait obligation pour le confesseur de divulguer
une confession sacrilège *) Le pape Alexandre III n'est-il pas
convenu que ses prédécesseurs avaient enseigné l'erreur relativement
aux conditions requises pour la validité du consentement des époux5)?
N'est-ce pas le pape Grégoire II qui a enseigné que l'infirmité de

l'épouse donnait à l'époux le droit de procéder à un nouveau
mariage 6) N'est-ce pas le pape Nicolas Ier qui a déclaré valide une
formule de baptême d'où est absente l'invocation des trois personnes

divines7) Ignore-t-on enfin ce qu'a écrit Honorius Et puis,
si l'on demande à l'histoire quelle idée l'on se faisait du pouvoir

doctrinal des papes, quelle idée les papes eux-mêmes s'en
faisaient, que voit-on, qu'entend-on C'est saint Augustin qui, pour
justifier la résistance de saint Cyprien aux ordres d'Etienne, explique

que, à l'époque du saint évêque de Carthage, la question du
baptême des hérétiques n'avait pas encore été tranchée par un
concile plénier 8). C'est le même docteur qui, voyant les donatistes
murmurer contre la décision du pape Melchiade, leur reproche de

IX, 36, où on lit : « Quis enim sanus hœc ferat pro privato doctore respondisse Ilo-
norium a tot tantisque ecclesiis de fide interrogatimi, neque docere voluisse univer-
sarn Ecclesiam?» Turmel, loc. cit., p. 310.

') Lib. VIII, 3 à 9.
2) Lib. VIH, 1 et 2.
3) Lib. IX, 35. Après avoir cité un extrait de la profession de foi, de Céleste,

il conclut : « Apertissima hœresis, nulla verborum ambiguitate prodita, quod etiam
Augustinus agnoscit. » Puis : « Refert Augustinus a sancto Zosimo Corlestii libellum
catholicum dictum esse in quo tam apertœ hœreses legebantur. » Tout ce chapitre
est à lire.

¦») Lib. IX, 40. 5) Ibid. 6) Lib. IX. 37. 7) Ibid. 8) Lib. IX. 3.



— 613 —

ne pas avoir interjeté appel à un concile plénier *). C'est le pape
Pelage qui, accusé d'hérésie par une partie de l'Eglise latine à

cause de son adhésion au cinquième concile, se disculpe par une
profession de foi en règle et ne songe même pas à exciper de son
infaillibilité2). En présence de tous ces témoignages, et d'autres
encore qu'il relève avec soin, Bossuet estime que l'infaillibilité du

pape est démentie par l'histoire. Et, comme on lui objecte que ce

privilège se recommande par son utilité, il répond : « La question
n'est pas de savoir ce qui serait désirable, mais ce qui a été promis

par le Christ et ce qui est attesté par la Tradition. Certes, si

nos vœux pouvaient influer sur la réalité des choses, les pontifes
romains auraient tous été exempts, non seulement d'erreur, mais
de péché ; tous ils auraient été éclairés, zélés et désintéressés. Or
le Christ, pour des motifs que nous n'avons pas le droit de scruter,

en a décidé autrement3). »

Mais l'auteur de la Defensio a mieux que des inductions
historiques pour appuyer sa thèse. Il cite, on s'en souvient, des noms
de théologiens illustres qui, depuis le XIIe jusqu'au XVIe siècle,
ont expressément dénié au pape l'infaillibilité, ou — ce qui revient
au même — subordonné son enseignement à l'enseignement des
conciles généraux4). Il apporte même une autorité plus haute, celle
du concile de Constance qui, dans sa cinquième session, a proclamé
la supériorité des conciles généraux sur le pape dans les questions
de foi5). On lui objecte que les Pères de Constance ont eu en vue
uniquement les papes douteux. Il répond que cet expédient imaginé

par Bellarmin, est < une absurdité manifeste», attendu qu'un
concile se fût rendu ridicule en proclamant pompeusement sa
supériorité sur quelqu'un qui n'est pas pape6). On lui objecte que le
concile de Constance n'a pas reçu l'approbation pontificale pour
le décret de sa cinquième session. Il répond que Martin V a
confirmé toutes les décisions prises « conciliairement » en matière de
foi, et que le décret en litige est un acte conciliaire au premier

') Lib. IX, io: «Ecce putemus omnes episcopos qui Roture judicarunt, non
bonos judices fuisse, restabat adhuc plenarium universx Ecclesise concilium quod
utrum fecerint donatiste probent, nos enim non factum esse facile probamus. »

*) Lib. IX, 24 : « Hic Pelagius non inclamat seque et romanos pontifices errare
non posse sed modeste se purgat ...»

3) Lib. X, 36.

*) Voir la Revue du clergé fr., du 15 avril 1904. t. XXXVIII, p. 377.

5) Lib. V, I et suiv.

6) Lib. V, 14 : «Jam quod Bellarminus quo uno vel maxime adversariorum
causa nititur, dixit ex decreto Constantiensi, subjectum fuisse conciliis papam dubium,
adeoque non jam papam, manifestant absurditatem prct se fert. »



— 614 —

chef, puisqu'il a été adopté dans une session publique '). Il ajoute
que le même décret a été renouvelé par le concile de Bàie, dans
l'une des sessions qui reçurent l'approbation d'Eugène IV2). On
lui objecte enfin que la décision du concile de Constance a été

abrogée par le Décret d'union du concile de Florence qui attribue
au pape « le plein pouvoir de paître, de régir et de gouverner
l'Eglise ». Il répond en citant ces mots qui terminent le Décret:
Quemadmodum etiam in gestis œcumenicorum conciliorum et in
sacris canonibus continetur 3). Eclairant la formule quemadmodum
etiam par le texte grec, il traduit : < Dans la mesure indiquée par
les actes des conciles œcuméniques. > Grâce à cette interprétation

de quemadmodum etiam, il conclut que le « plein pouvoir >

attribué au pape par le concile doit être entendu au sens restrictif

et qu'en somme les Pères de Florence, loin d'abroger le décret
du concile de Constance, l'ont au contraire confirmé. »

M, Turmel termine ce résumé par la note suivante : t Griveau
(Etude sur la condamnation du livre des Maximes des saints, II,
505 et suiv.) estime que Bossuet s'est, à la fin de sa vie, converti
aux doctrines romaines. Urbain (Notes sur l'histoire de la Déclaration

de 1682, p. 23) repousse cette opinion comme dénuée de

preuves. Et, en effet, le texte sur lequel Griveau appuie son
sentiment est loin d'avoir la portée qu'il lui donne. Bossuet y dit
simplement que tous les chrétiens doivent au pape « une vraie obéissance

». Or, dès 1672, il tenait le même langage dans \2Exposition,

21. Pourtant, à cette époque, il était foncièrement gallican.»

* Un article de M. Desdevises du Dezert sur la Révocation
de l'Edit de Nantes. — Cet article a paru dans la « Revue des

cours s du 5 avril 1906, p. 173-188. Je le mentionne, non qu'il
contienne des documents et des faits nouveaux, mais parce qu'il
condense une quantité de détails positifs, irrécusables, et que la
lecture en est terrifiante. En vérité, nous oublions trop l'histoire.
On reste stupéfait, lorsqu'on songe aux violences, aux tortures, aux

') Lib. V, 29. Il reproche à Bellarmin d'avoir faussé par ses ergoteries le sens
de l'expression conciliariter.

2) Lib. VI. 1 et 2.
3) Lib. V, 10 et il. Bossuet croit que les deux textes — qui, on le sait, ont

été rédigés l'un comme l'autre par les ordres du pape Eugène IV — ont le même

sens, et que le grec est seulement plus clair que le latin. Mais il ajoute que, s'il y
avait une différence entre eux, le grec devrait être préféré puisque les Grecs que
l'on voulait réunir, se référèrent uniquement au texte grec. Il rejette naturellement
l'hypothèse d'après laquelle on aurait trompé les Grecs en ne mentionnant dans le
texte à leur usage qu'une primauté limitée, et en introduisant la primauté absolue
dans le texte latin qu'ils signèrent sans le comprendre. « Absit, dit-il, hoc ab Ecclesiœ
latinre candore ac majestate. * Voir Turmel, toc. cil., p. 372.



— 615 —

crimes, en un mot à toutes les horreurs qui ont été commises en
France par Louis XIV, par son gouvernement, par son conseil de
conscience, contre les protestants, au nom de la religion, au nom
de l'unité de l'Eglise et de l'unité politique du pays. Les mensonges
pullulent. Autant Fénelon a eu le courage de dire de dures vérités
au roi coupable, autant Bossuet a été lâche et courtisan ignoble.
Ce dernier qualificatif paraîtra démesuré, mais qu'on veuille bien
relire les propres paroles, cyniquement lyriques, de Bossuet. Même
Arnauld n'a pas cru c injustes», mais seulement « un peu violents»,
les moyens employés contre les protestants. Aujourd'hui, les
ultramontains traitent de persécuteur et de voleur le gouvernement
français qui les gorge de pensions; qu'ils relisent donc les actes
de barbarie qu'ils ont inspirés, il y a deux siècles, contre les
protestants. Peut-être cette lecture leur montrera-t-elle le doigt de Dieu
qu'ils savent si bien voir lorsqu'il s'agit des fautes des adversaires.
M. Desdevises du Dezert termine son étude par les réflexions
suivantes :

« Il faut savoir l'avouer : la France tout entière a été complice
du roi. Aucune classe de la nation n'a le droit de rejeter sur l'autre
la responsabilité de l'injustice. Tout le monde a été injuste, tout le
monde a été méchant, tout le monde a été fou. Et s'il en a été ainsi,
c'est que l'âme française, avec toutes ses brillantes qualités, avec
ses traits héroïques, présente deux graves lacunes, deux trous

profonds que rien n'a pu combler : elle n'a ni le sens du droit, ni le
sens de la liberté. Ces deux grandes choses la passionnent sans la
pénétrer; elle leur rend le culte idolâtre et payen que l'on rend
aux idées qu'on admire et qu'on ne comprend pas. Elle en parle
sans cesse, elle chante leurs louanges, elle les exalte, et, au même
moment qu'elle paraît les adorer, elle les -méconnaît dans sa conduite,
les outrage et les foule aux pieds.

«Une telle nation outre tout ce qu'elle fait, surpasse les autres
dans le mal comme dans le bien, et n'a jamais l'allure ferme et

grave qui convient aux gens doués de raison. Dévoyée en 1685

par le fanatisme religieux, la France se laissera jeter en 1793 hors
des voies du droit et de la liberté par le fanatisme politique. Les
deux crises sont comparables et adéquates : mêmes grands principes
à l'origine, même enthousiasme, mêmes fureurs, mêmes excès :

confiscations, emprisonnements arbitraires, jugements précipités,
proscriptions, émigration, guerre civile, guerre étrangère. Voilà ce

qu'il en coûte aux nations qui ne savent pas regarder comme
intangibles les droits de la conscience, les droits de la famille, les
droits de la liberté et les droits de la patrie. »



— 616 —

* La réaction janséniste en France après la mort de
Louis XIV, de 1715 à 1732. — M. le professeur Desdevises du Dezert,
dans sa très curieuse étude sur « la fin du jansénisme », a ainsi
décrit la réaction qui s'est produite en France, après la mort de
Louis XIV, en faveur des jansénistes, qui avaient été si iniquement
persécutés par le roi à la fois jésuitique et corrompu :

La mort de Louis XIV fut le signal d'une réaction
janséniste. Au sortir de cet interminable règne, si dur et si despotique,
la France respira et les victimes de l'arbitraire royal reprirent
courage.

Les facultés de théologie de Paris, de Reims et de Nantes
révoquèrent leur adhésion. Les évêques de Mirepoix, de Sens, de

Montpellier et de Boulogne expédièrent au pape un huissier du
Châtelet, qui, au Vatican même, et t parlant à sa personne », lui
remit un appel contre la bulle, rédigé en forme authentique, par
devant notaires (1717). Des chanoines, des curés, des religieuses
en appelèrent aux Parlements des excommunications de leurs
évêques.

Des magistrats bretons commencèrent la guerre contre les

jésuites, en leur ordonnant de faire la déclaration de leurs biens.

M. de Noailles leur défendit de prêcher, de confesser et de
faire le catéchisme.

On proposa de faire rebâtir Port-Royal aux frais des jésuites.
On chanta dans Paris des chansons contre la Société de

Jésus.
La grâce efficace a pris le dessus,
Les enfants d'Ignac' ne confessent plus :

Ils sont chus dans la rivière
Laire, Lanla.

Ils sont chus dans la rivière :

Ah qu'ils sont bien là
Laire, Lanla.

Jamais, aux plus beaux jours des Provinciales, le jansénisme
n'avait été si populaire; mais la forme même de cette popularité
montre qu'il y avait quelque chose de changé, et que le jansénisme

courait aux aventures. Beaucoup de ses nouveaux amis se
souciaient peu de sa doctrine et moins encore de sa morale. On
avait remarqué que les jésuites étaient bien en cour, et que le
monde officiel avait horreur des jansénistes; il n'en fallait pas
davantage pour convertir tous les opposants en jansénistes
déterminés. Les bourgeois, le peuple, les femmes même étaient jansénistes

«en gros et sans savoir la matière», parce que c'était un
moyen de fronder l'autorité et de faire pièce au pouvoir — ce qui
semblait délicieux après un demi-siècle d'autocratie.



— 617 —

Pendant plusieurs années, la France fut divisée en acceptants
et en appelants, les premiers soutenus par le gouvernement, les

seconds par les Parlements.
Parmi les appelants, l'évêque de Senez, Soanen, vieillard de

quatre-vingts ans, se faisait remarquer par son opiniâtreté. On crut
pouvoir en faire un exemple, parce qu'il avait peu d'appuis. Un
ancien agent de Dubois, un prélat scandaleux, Tencin, archevêque
d'Embrun, réunit dans sa ville archiépiscopale un concile provincial,
qui condamna le malheureux Soanen à être interné à l'abbaye de
la Chaise-Dieu. L'archevêque de Paris et l'évêque de Montpellier
protestèrent contre le concile et la condamnation, et ne furent ni
déposés ni exilés : mais l'un s'appelait Noailles et l'autre Colbert.
Soanen vécut encore treize ans à la Chaise-Dieu, sans vouloir se

déjuger, ni se soumettre. A sa mort, l'autorité prétendit qu'il s'était
rétracté; mais il ne faut voir là qu'une dernière machination de
ses ennemis, qui n'avaient pu le vaincre tant qu'il lui resta un
souffle de vie.

La condamnation de Soanen eut un retentissement prodigieux.
On traita le concile d'Embrun de brigandage et de sabbat. Soanen
fut regardé comme un martyr.

Tout Paris passa au jansénisme. Le parti eut sa caisse, « la
boîte à Perrctte-». Un journal clandestin, Les Nouvelles ecclésiastiques,
qui paraissait depuis 1713, devint le journal officiel du jansénisme
et déjoua, pendant quatre-vingts ans, tous les efforts de la police.
On l'imprimait à la campagne, et jusque dans Paris, sous le dôme
du Luxembourg, dans des bateaux sur la Seine, dans les chantiers
de bois du Gros-Caillou, où les imprimeurs s'introduisaient déguisés
en scieurs de long. Un jour que le lieutenant de police Hérault
faisait des perquisitions dans une maison du faubourg Saint-Jacques
pour découvrir l'imprimerie clandestine, on jeta dans sa voiture,
presque à son nez, plusieurs feuillets des Nouvelles ecclésiastiques.
Pour dépister les agents postés aux portes de la ville, on plaçait
les feuilles séditieuses sur le dos d'un chien qui, muni d'une double
peau, passait devant les portes sans exciter l'attention des gardes.

Les Nouvelles ecclésiastiques répandaient partout les bons
principes, et la haine des jésuites ou molinistes ; et, comme l'Etat était
moliniste, on faisait en réalité de l'opposition politique sous couleur
d'opposition religieuse.

Le cardinal de Noailles finit par s'effrayer de tout ce bruit.
Très âgé, affaibli, importuné par sa nièce, la maréchale de Gramont,
il se rétracta solennellement en 1728 et abandonna le parti de

l'appel. On placarda sur les murs de Paris cet avis insultant : < Cent
mille écus à qui retrouvera l'honneur de l'archevêque !» A sa mort
(4 avril 1729), on lui fit cette épitaphe :



— 618 —

Ci-gît Louis Cahin-Caha,
Qui dévotement appela,
De oui, de non s'entortilla ;

Puis dit ceci, puis dit cela,
Perdit la tête et s'en alla!

Son successeur, M. de Vintimille, s'étant montré très
antijanséniste, on se rappela que son prédécesseur s'appelait Antoine,
et l'on répandit qu'en mourant saint Antoine avait laissé l'archevêché

de Paris à son compagnon. On jetait de la boue sur ses
mandements, on battait les prêtres qui parlaient de lui avec respect,
on les interpellait dans les églises ; on affichait sur la porte du
collège des jésuites : « Les comédiens ordinaires du pape donneront
ici les Fourberies de Scapin et Arlequin-jésuite. »

Le 24 mars 1730, le roi enjoignit à tous les ecclésiastiques
du royaume de recevoir la bulle Unigenitus. Le Parlement
enregistra la déclaration royale, mais en lit de justice; et, au sortir
du palais, Louis XV ne fut pas acclamé.

La magistrature se rangea définitivement du côté des
jansénistes, par jalousie du Grand Conseil où la bulle avait été
enregistrée, par jalousie de la couronne, par ambition, par désir de
popularité. Elle prétendit que la bulle était contraire aux libertés
de l'Eglise gallicane et menaçait les droits du roi; elle accueillit
tous les appels comme d'abus interjetés contre les actes d'autorité
des prélats partisans de la bulle; elle donna raison aux prêtres
jansénistes contre leurs évêques, et cita même l'archevêque de Paris
à sa barre. En Provence, le Parlement d'Aix fit lacérer uh mandement

de l'évêque de Marseille.
La vie politique entra par là au Parlement, qui trouva dans

son sein deux orateurs de grand talent, l'abbé Pucelle et l'abbé Menguy.
Le roi, irrité au dernier point, manda à Compiègne une

deputation du Parlement et la reçut fort mal : * Je vous ai fait
savoir ma volonté, dit-il aux magistrats, je veux qu'elle soit pleinement

exécutée. Je ne veux ni remontrances ni réplique. Vous
n'avez déjà que trop mérité mon indignation. Soyez plus soumis
et retournez à vos fonctions. » Le premier président ayant fait mine
de parler, le roi lui cria : « Taisez-vous », et, comme le pauvre
homme n'osait plus remettre le discours dont il était porteur, l'abbé
Pucelle sortit des rangs, ploya le genou devant le roi et déposa à

ses pieds un exemplaire du discours. Louis XV ordonna de le
déchirer, ce que Maurepas s'empressa de faire (14 mai 1732).

A la suite de cette scène, Pucelle fut arrêté et exilé à l'abbaye
de Corbigny; le conseiller Titon fut enfermé a Vincennes.

Le 20 juin, tous les conseillers au Parlement, sauf trois ou
quatre, donnèrent leur démission de leurs charges. Le peuple les



— 619 —

acclama en criant: «Voila les vrais Romains, les Pères de la patrie. »

Mais les vrais Romains furent avertis que, s'ils persistaient dans
leur rébellion, on pourrait leur enlever leur noblesse, leur retirer
leurs charges et les exiler, et ils implorèrent le pardon du roi.
Louis XV leur pardonna, ce qui était sage, et les laissa bientôt
recommencer leurs mutineries, ce qui était impolitique.

Pendant tous ces débats, une crise de fanatisme d'une intensité
inouïe sévissait à Paris et l'emplissait de scandales. > (Revue des

cours, 19 avril 1906, p. 272-275.)

* Une page d'histoire religieuse. — M. Desdevises du Dezert,
professeur à l'Université de Clermont-Ferrand, a fait dernièrement
un cours sur « l'Eglise et l'Etat en France depuis l'Edit de Nantes
jusqu'à nos jours ». A en juger d'après les comptes-rendus publiés
dans la «Revue des cours», ce cours a été très remarquable, rempli
de faits qu'on était en train d'oublier, et qui, groupés, serrés comme
ils l'ont été sous la plume du savant professeur, ont repris de
l'intérêt et de la vie, de la gravité et de l'actualité. Qu'il me soit
permis d'exprimer publiquement ici le désir que ces leçons
substantielles soient bientôt publiées en volume. J'en ai donné, dans

cette Revue, quelques extraits insuffisants. Si certaines opinions sont
criticables, l'ensemble de l'œuvre n'en reste pas moins digne de
la plus sérieuse attention, comme on le verra, une fois de plus,
par cette conclusion de l'auteur, conclusion éminemment suggestive :

« Nous avons vu la France s'essayer sous Henri IV à la liberté
religieuse, sans parvenir à s'y ployer; Louis XIII et Richelieu
enlèvent aux protestants les garanties abusives que Henri IV avait
dû leur accorder. Les deux cultes subsistent côte à côte et rivalisent
de science et de zèle pour le bien public. Mais les catholiques
demeurent exclusifs, et, malgré leurs querelles intestines entre moli-
nistes et jansénistes, s'accordent pour déraciner le protestantisme
et ruiner l'œuvre de Henri IV. L'étroite dévotion de Louis XIV
leur permet de commettre cette faute irréparable, et trente ans de
luttes sanglantes semblent assurer le triomphe absolu du catholicisme.

Il paraît alors comme épuisé par sa propre victoire, stérilisé

par l'abaissement de son ennemi. Il se déchire de ses propres
mains : quiétistes et traditionnalistes, jansénistes et jésuites se
condamnent et s'excommunient, tandis que commence à grandir une
force nouvelle, presque étrangère cette fois à l'esprit chrétien, et
qui règne bientôt sur le siècle. La philosophie et le jansénisme
s'allient contre les jésuites et les ruinent; mais les deux alliés se

séparent presque aussitôt pour recommencer leurs querelles. Les
protestants en profitent pour reconquérir leur droit à l'existence,
et la Révolution commence entre le jansénisme politique déjà usé

et sans crédit et la philosophie décidée à tout renouveler autour d'elle.



— 620 —

« Toutes ces luttes ont été, par certains côtés, nobles et grandes ;

elles ont donné à notre histoire une allure dramatique d'un puissant
intérêt: elles ont causé des maux incalculables et gaspillé sans
profit des énergies précieuses, dont on eût pu faire un bien meilleur
emploi. Elles ont prouvé la puissance et la vitalité de l'idée
religieuse et les dangers du fanatisme, et il me semble que la leçon
dernière qui s'en dégage est une pensée de liberté.

« Supposons, un instant, que la France soit restée fidèle aux
traditions de Henri IV, qu'elle n'ait proscrit ni calvinistes, ni
jansénistes, ni quiétistes, ni jésuites, ni philosophes, et que chacune de
ces écoles ait pu se développer librement dans notre pays, n'est-
il pas certain que la vie religieuse et morale, plus variée et plus
active, y fût aussi restée plus sérieuse et plus profonde? N'est-il
pas infiniment probable que l'habitude de vivre en paix avec des
hommes d'opinion différente aurait développé, chez nous, le respect
des droits d'autrui et le sens de la liberté? N'est-il pas presque
certain que le catholicisme, plus tolérant, n'aurait pas trouvé dans
la philosophie une ennemie aussi intraitable et serait arrivé plus
respectable et plus respecté au seuil des temps modernes > (Revue
des cours, ij mai 1906, p. 474-475.)

* Le P. Gratry contre l'„Univers" et contre le papisme. —
Le P. Gratry a écrit à Mgr Dupanloup le ç janvier i860 : « Pour
ce qui est de l'Univers, il y a d'abord à relever, de la manière la
plus énergique, cette parole insensée : « Ce journal est une grande
institution catholique. » Mais plus je médite sur le déraillement de
cette feuille, opéré en 1850 environ — déraillement qui est la
principale calamité de l'Eglise en ce siècle —• plus je comprends
que cette calamité n'en est une que parce qu'elle représente
l'impulsion reçue de Rome. Cette même caste exploitante dont nous
parlons, et dont le grand et principal descripteur est St. Bernard,
s'est tout simplement emparée de ce journal, déjà maître du clergé
français et même du clergé de Paris. De là est résultée en dix ans
une transformation du clergé français et même du clergé de Paris...»
— Même date: « i° Il m'est impossible de concevoir un état de
choses plus fâcheux pour la papauté que l'état actuel ; 20 Le pouvoir

temporel a produit de tels désastres temporels et spirituels que
je n'ai pour lui qu'une médiocre reconnaissance, et ma conscience
et ma raison se refusent absolument à dire : «Voilà qui est
admirable, nécessaire, presque divin, providentiel dans tous les siècles » ;

30 Quelqu'un peut-il entrevoir le moyen par lequel la papauté
pourra être libre et dégagée de cette calamité traditionnelle de
l'entourage, si vigoureusement stigmatisée par saint Bernard > —
Le 11 janvier i860 : «... Il faudrait un volume qui, fruit d'un



— 621 —

travail consommé, traiterait la question romaine sous toutes ses
faces sans exception, et qui, par un coup décisif, arrêterait le délire
de papisme et de pharisaïsme qui s'empare d'une si grande partie
du clergé: cette grande calamité de l'Eglise opère quotidiennement
la chute de milliers d'âmes. J'appelle papisme cette exploitation
italique de la papauté, telle que St. Bernard la décrit et la flétrit,
ni plus ni moins. C'est là le plus grand de tous les ennemis de
l'Eglise, et le divin Maître est décidé à en finir avec cette lèpre j1).

* Appel d'un prêtre ultramontain à la révolution par le

sang. — On lit dans «Demain» (27 avril 1906, p. 12): «Un
religieux qui a déjà beaucoup nui aux intérêts du catholicisme en
France, M. Charles Maignen, écrit les lignes suivantes, d'un accent
nettement antichrétien Vérité française, 22 avril) :

< Cest toujours avec un sentiment de profonde surprise que
nous entendons des hommes intelligents calculer les chances du
relèvement de la France par les moyens légaux. Jamais nous ne
parviendrons à concevoir comment un esprit sérieux peut supposer
un instant que les crimes accumulés par ce régime seront effacés
d'un coup d'épongé, et que les deux camps qui partagent le pays
en deux peuples ennemis, se réconcilieront autour des tables
boiteuses où l'on dépouille les scrutins. Ce qui décidera l'avenir du
catholicisme en France, c'est la guerre, la vraie guerre. De pareils
conflits peuvent se résoudre autrement ailleurs, mais, en France,
ils se décident par le sang. »

Quelle abominable religion Jusqu'à présent le fanatisme du
rédacteur de la Vérité française n'a jamais été désavoué par le
Vatican. Le sera-t-il cette fois? Les hommes d'ordre et de raison
finiront-ils par ouvrir les yeux

* Pie X et l'exégèse. — Le Règlement que Pie X a publié, le

17 mars dernier, relativement à l'enseignement des Ecritures,
comprend 18 articles, qui renferment, à côté d'excellentes choses depuis
longtemps connues, des conseils erronés et pernicieux, qui prouvent
que la papauté est irréformable, et que, loin de chercher la vérité,
elle veut plier la science au triomphe de ses propres erreurs. On
lit, en effet: Art. 13. « Le professeur considérera comme un devoir
sacré de ne jamais s'écarter en rien de la doctrine commune et de
la tradition de l'Eglise. » Or on entend par là l'Eglise romaine, et
même exclusivement la papauté. C'est dire que tout ce que l'Index
trouvera opposé à ses traditions à lui, sera condamné. — « Il laissera
de côté les commentaires téméraires des novateurs. » L'Index traitera

') Ces lettres inédites ont paru dans «Demain», 4 mai 1906, p. 10-13, sous la

responsabilité du V. Ingold.



- 622 —

toujours de novateur et de novateur téméraire quiconque lui
démontrera scientifiquement les erreurs de l'exégèse romaine. — « Il
se réglera dans son enseignement d'après les règles pleines de
prudence qui sont contenues dans l'encyclique Providentissimus. »

Il n'en coûte rien à la papauté de trouver «pleines de prudence»
les encycliques papales. Gros Jean s'admire toujours lui-même et
se proclame naturellement infaillible!

* Un nouveau Syllabus. — \JItalie a publié la nouvelle
suivante :

« Le Saint-Office a été chargé de publier une liste de toutes
les propositions que le Saint-Siège juge hérétiques ou simplement
téméraires, en matière d'exégèse biblique. En publiant cette liste
ou Syllabus, le Saint-Siège entend épuiser de façon définitive le
conflit soulevé par l'abbé Loisy.

< Tout le monde se rappelle qu'à la suite de sa condamnation
par le Saint-Office, l'abbé Loisy avait envoyé à l'archevêque de
Paris, puis au cardinal Merry del Val, une déclaration de
soumission conçue en des termes que le Vatican estima ambigus et
équivoques. Obéissant à des motifs d'opportunité, le Vatican ne
crut pas devoir insister à cette époque et il se contenta de cette
déclaration, bien qu'elle lui parût insuffisante. Mais il ne fut jamais
dans l'idée du pape qu'elle pût suffire à clore définitivement
l'incident. C'est pourquoi le Saint-Office se prépare à revenir sur la
question et à publier le Syllabus annoncé.

« Ce Syllabus sera certainement un nouveau coup porté aux
partisans de l'exégèse scientifique et progressiste.

«Tel, par exemple, le père Lagrange, l'illustre directeur de la
Revue biblique. Sous Léon XIII, le père Lagrange était considéré
comme le représentant le plus eminent de l'école intermédiaire entre
l'école traditionnaliste et l'école avancée de l'abbé Loisy.
Aujourd'hui, au contraire, le père Lagrange passe pour représenter,
parmi les exégètes catholiques, les tendances les plus avancées et
les plus hardies, à tel point que le maître des palais apostoliques
lui a refusé, il y a quelque temps, l'imprimatur pour son
Commentaire sur la Genèse.

« C'est là un effet logique et naturel de l'esprit réactionnaire qui
prévaut toujours davantage au Vatican sur le terrain intellectuel
et doctrinal, surtout dans les questions d'exégèse. En 1904, à la
place du père Genocchi, jugé trop libéral, on nomma comme
professeur d'Ecriture sainte au séminaire de l'Apollinaire un capucin
autrichien, le père Hetzenauer qui représente l'exégèse la plus
intransigeante.

«De plus, l'année suivante, à l'Université grégorienne, on
remplaçait le père Gismondi par le père jésuite Delattre, qui incarne,



— 623 —

lui aussi, l'éole traditionnaliste et ultra-conservatrice. Ces choix
successifs démontrent de façon assez claire quelle est la tendance
qui prévaut à cette heure au Vatican en matière d'exégèse biblique,
et ils permettent d'imaginer quel esprit présidera à la confection
du Syllabus que le Saint-Office prépare.

« Ce document marquera probablement un retour vers le passé
et un nouveau triomphe de l'école ultra-conservatrice et réactionnaire.

« On ne risque que trop, de cette façon, de perdre tout le
terrain conquis par l'Eglise sous le pontificat relativement libéral
de Léon XIII, et l'on va rendre plus difficile encore leur mission
aux catholiques qui travaillent à concilier la science et la foi, à

établir l'accord entre le catholicisme et la société moderne. »

* Comma Johanneum. — In der Revue du Clergé Français
vom 15. Aprii 1906, S. 423, lese ich die eben so unbestimmte wie
unglaubliche Nachricht, der Kardinal Vaughan habe in einem
öffentlichen Brief erklärt, dass « nichts daran sei » (il n'en était rien),
dass sich das «hl. Officium» am 13. Januar 1897 zu gunsten der
Authentizität von I. Joh. 5, 7 ausgesprochen habe. Der Wortlaut
dieses angeblichen Briefes wird nicht mitgeteilt. Tatsache ist, dass
die «hl. römische und allgemeine Inquisition» am 13. Januar 1897
die Frage in Erwägung zog, ob man die Authentizität der
fraglichen Stelle tuto verneinen oder doch in Zweifel ziehen könne, und
auf diese Frage « nach sorgfältiger Prüfung aller Umstände » mit
Nein geantwortet hat. Am 15. Januar 1897 bat Leo XIIL dieses

Urteil in aller Form bestätigt, was die Revue du Clergé verschweigt.
Anders konnte der unfehlbare Papst gar nicht entscheiden. Die
Trienter Synode hat am 8. April 1546 dogmatisch festgestellt, dass

die in der Vulgata enthaltenen Bücher cum omnibus suis partibus
als heilig und kanonisch anzusehen seien. Clemens VIII. aber
verordnete am 9. November 1592, dass von dem nach vieler Mühe
gereinigten Vulgatatext ne minima quidemparticula geändert, noch etwas
hinzugefügt oder weggelassen werden dürfe. Daher kann es nicht
angehen, eine für die Trinitätslehre so wichtige Stelle, wie I. Joh. 5, 7,
als eine Glosse zu bezeichnen, die zu streichen sei. Es kommt
hinzu, dass am ersten Sonntag nach Ostern der Abschnitt I. Joh. 5,

4 —10 von jeher in der ganzen katholischen Christenheit als
Sonntagsepistel gelesen wird und daher zu den Teilen des Neuen
Testamentes gehört, die allen Gläubigen bekannt sind und als inspiriertes
Wort Gottes gelten.

Überraschender noch als die Nachricht über die angebliche
Äusserung des Kardinals Vaughan ist die Art, wie die Revue du
Clergé die Vermutung aufnimmt, die Professor Künstle in seiner



— 624 —

Schrift Antipriscilliana (vgl. Nr. 54 dieser Zeitschrift) über die
Entstehung des Comma Johanneum geäussert hat; sie meint, diese

Vermutung habe wenigstens eine « gewisse Beachtung » (une certaine
faveur) gefunden. Was vermutet nämlich der Freiburger Professor
Ihm ist das Bibelwort, das der katholischen Christenheit seit vielen
Jahrhunderten als der klarste und bestimmteste Ausdruck der
Trinitätslehre gilt, weiter nichts als eine « orthodox klingende Phrase >,
die den im Jahr 385 zu Trier hingerichteten Erzketzer Priscillian,
der gar nicht an die heilige Dreifaltigkeit geglaubt haben soll, zum
Urheber hat (Antipriscilliana, S. 60 f.) Priscillian hätte also mit
seinen « orthodoxen Phrasen » bis auf diesen Tag die ganze katholische

Christenheit, ja sogar noch den unfehlbaren Papst Leo XIIL
und das Tribunal der hl. römischen und allgemeinen Inquisition zu
täuschen vermocht! Priscillian sagt nämlich: tria quœ testimonium
dicunt in cselo, pater, verbum et spiritus, et hsec tria unum sunt
in Christo Jesu. Daraus soll sich nach Künstle ergeben, dass
Priscillian nicht « die konsubstantielle Einheit der drei göttlichen
Personen, sondern die absolute Einheit des göttlichen Wesens » lehre.
Man möchte freilich fragen, wie in diesem Falle überhaupt noch
von tria in cœlo gesprochen werden könne. Allein ich werde mich
hüten, mit Professor Künstle einen dogmatischen Streit anzufangen;
ich weiss sehr wohl, dass mich meine « orthodoxen Phrasen » nicht
retten würden. Hingegen wäre ich geneigt, das Tribunal der hl.
römischen und allgemeinen Inquisition auf die Tatsache aufmerksam
zu machen, dass Künstle eine angeblich inspirierte Bibelstelle von
einem Erzketzer herleitet. E. H.

* L'enseignement de l'histoire des religions, en France. —
Pie X ayant condamné la loi de la séparation, parce que la société

qui ne se préoccupe pas de la religion (lire: qui n'est pas soumise
au pape) est criminelle, un groupe de Français, au nom des droits
de la raison, a adressé au Parlement une pétition, pour demander
que l'enseignement des religions soit réformé dans l'université et

qu'il se fasse désormais selon les règles de la critique scientifique.
Il va de soi que plusieurs de ces rationalistes sont hostiles à toute
religion, mais ils sont faciles à réfuter. Leurs réclamations contre
Rome et contre le système romaniste n'en sont pas moins dignes
d'attention. On lit dans ce manifeste :

«. : MM. les Sénateurs et Députés, vous n'êtes aux yeux du

pape que les représentants d'une société criminelle. Et ce peuple
français qui se croit libre et qui veut un gouvernement fondé sur
les droits de la conscience et de l'humanité, ce peuple n'est qu'une
multitude et un troupeau dont l'unique devoir est de se laisser
conduire vers ses fins supérieures par les pasteurs que le pontife romain



— 625 —

daigne lui déléguer. On croit rêver quand on entend ces affirmations

audacieuses, quatre siècles après que la Réforme a secoué le

joug des papes, et plus de cent ans après que la critique du
XVIIIe siècle a achevé de ruiner leur autorité. On est aussi stupéfait

de penser qu'il se trouve encore des gens de bonne foi pour
admettre ces prétentions ou pour les soutenir. Pourquoi cet
aveuglement chez une partie de nos concitoyens Il est urgent
d'apporter un remède à cette situation mentale et morale Ce remède
ne peut être demandé qu'à la science et à la vérité.. Les
conclusions sur le contenu et le rôle des principales religions doivent
être introduites dans l'enseignement public. L'Etat laïque a le droit
d'exiger de tous les jeunes gens qui lui demandent un diplôme de
fin d'études, qu'ils témoignent de connaissances précises et
scientifiques sur des faits qui ont tenu une place aussi considérable dans
les civilisations dont la nôtre est issue... A Paris, l'enseignement
supérieur de l'histoire des religions existe, au collège de France,
en Sorbonne, à l'Ecole pratique des hautes Etudes En province,
tout est à créer. Dans chaque Faculté, il faudra un jour au moins
deux chaires, soit 28 en tout : une chaire d'histoire du judaïsme
et des religions issues de la Bible, christianisme et islamisme, et
une chaire d'histoire des autres religions. Pour commencer, on
pourrait se borner à créer d'abord une conférence d'histoire des

religions bibliques à Lille, Nancy, Lyon, Bordeaux et Toulouse...
Dans l'enseignement secondaire, la conférence d'histoire religieuse
sera faite par un professeur de philosophie ou d'histoire On
étudiera la création relativement récente de l'évêché de Rome, et
on critiquera les textes sur lesquels la papauté fonde sa primauté
spirituelle et son pouvoir temporel. Enfin, on fera l'histoire des

rapports de la papauté et de la France, celle de la Réforme et
des guerres de religion, et, après avoir étudié la loi Falloux et le
Syllabus, on racontera le long combat de la République contre le
cléricalisme...» Etc.

* La Réforme de l'Eglise romaine. — Plusieurs membres de
cette Eglise ont blâmé les anciens-catholiques d'être « sortis de

l'Eglise » pour mieux la réformer, et ont prétendu que, s'ils fussent
restés dedans, ils l'eussent réformée beaucoup mieux. Nous leur
avons répondu maintes fois que les anciens-catholiques ne sont
nullement sortis de l'Eglise catholique, pas même de l'Eglise
romaine, mais qu'ils se sont bornés à rompre avec la papauté
schismatique, hérétique et antichrétienne et avec la hiérarchie inféodée
à cette papauté, et cela, pour rester catholiques et pour maintenir
les dogmes catholiques contre les faux dogmes papistes. Et, en
agissant ainsi, nous avons la conscience d'être pour quelque chose

Revue intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 41



— 626 —

dans le mouvement de réforme théologique et ecclésiastique qui,
depuis nos travaux contre Rome, se dessine de plus en plus dans
le sein même de cette Eglise. La réforme du dehors a donc déterminé

la réforme du dedans, et par conséquent elle n'était pas inutile.

Un abbé B. écrit, dans le « Chrétien français » du 21 avril
1906, évidemment au nom de plusieurs prêtres qui veulent «rester»
dans l'Eglise romaine, que ces prêtres ont bien fait d'y rester, et
voici pourquoi :

« Ils ont cru qu'ils avaient dans leur Eglise une grande et
belle mission à accomplir, et ils y travaillent sans rien sacrifier de
leurs doctrines et de leurs interprétations. S'ils étaient sortis, que
seraient-ils devenus Si je suis bien renseigné, M. Marcel Hébert
en est réduit à des comptabilités et à des leçons qui absorbent le
meilleur de son temps et peut-être de ses forces. Nous restons
et nous attendons une évolution qui ne peut manquer de se
produire et qui est peut-être plus proche qu'on ne croit. Là, du moins,
nous avons un bercail, une patrie, un centre d'activité. Ailleurs,
où irions-nous? que deviendrions-nous? La cause de Dieu, dit le
P. Tyrrell, demande à être défendue non par des chevaliers errants,
mais par une armée. Restons dans les cadres et faisons jaillir de

ces cadres une nouvelle forme religieuse...»
Autant d'assertions, autant d'illusions Premièrement, quelle

mission accomplissent-ils dans leur Eglise romaine lorsqu'ils ne
sacrifient rien de leurs doctrines libérales Aucune. Dès que M. Loisy,
M. Houtin, M. Laberthonnière, etc., ouvrent la bouche, ils sont
condamnés officiellement. Cette condamnation officielle est-elle une
réforme? Non. Si l'on se soumet, le public dit: lâcheté. Si, tout en

se soumettant, on maintient son enseignement, le public dit :

Comédie. Lâcheté ou comédie, est-ce l'accomplissement d'une mission

Non.
Secondement, « s'ils étaient sortis, que seraient-ils devenus »

Voilà la vraie raison : la peur d'être réduit à gagner sa vie par
autre chose qu'une messe. Avoir un autel, une sacristie, un budget,
voilà ce qu'on appelle « un bercail, une patrie, un centre d'activité

» « Ailleurs, où irions-nous que deviendrions-nous » Ce que
vous deviendriez Vous deviendriez des travailleurs, des hommes
de science, des apôtres, des fondateurs de paroisses vraiment
catholiques. VolIs «attendez»! quelle bravoure! Ne vaudrait-il pas
mieux être de ceux qui agissent et qui font l'évolution désirée
Car enfin cette évolution, elle ne se fera pas toute seule, encore
moins en dedans qu'au dehors.

Troisièmement, le P. Tyrrell, qui vient de sortir de la Cie de

Jésus, prétend que « sortir » c'est devenir un chevalier errant. Il



— 627 —

se trompe: sortir de l'erreur, n'est pas errer. Ne pourrait-on pas
lui demander si « rester » pour avoir un bercail n'est pas ressembler
quelque peu au chevalier d'industrie qui tient plus au bercail qu'à
la vérité. Vous voulez former une armée Très bien. Alors
commencez par résister tous ensemble à l'erreur et par proclamer tous
ensemble la vérité et la réforme, comme de vaillants soldats, et
alors vous serez une armée. Mais, direz-vous, il n'y a pas d'armée
sans chefs et sans cadres. Eh bien élisez des chefs ; n'en avez-
vous pas le droit? ne connaissez-vous pas l'histoire de l'Eglise et
les droits des prêtres et des fidèles Les cadres dépendent de vous.
« Faisons jaillir, dites-vous, de ces cadres une nouvelle forme
religieuse. » Très bien. Mais pour cela, il faut agir et non pas se
croiser les bras, se taire et attendre. En tout cas, si vous maintenez

vos vieux cadres, vous n'en ferez pas jaillir une forme nouvelle.
Votre langage même vous condamne et manifestement vous vous
payez de mots. Pour nous, anciens-catholiques, nous attendons
depuis longtemps votre < forme nouvelle », mais en attendant, nous
faisons la réforme, en remettant en lumière les vieux dogmes chrétiens

méconnus et en montrant qu'ils sont des germes de « progrès
pour les temps nouveaux».

* L'ancien-catholicisme et la „Wartburg". — Les
ultramontains qui s'adjugent le monopole exclusif du catholicisme, et
les anticatholiques qui se rient de toute réforme dite catholique,
ont intérêt à faire croire que l'ancien-catholicisme n'est rien; que,
s'il a eu quelque temps un certain souffle, il n'en a plus. A les croire,
ses funérailles sont consommées depuis longtemps. Chaque fois

qu'un des plus anciens membres meurt, c'est de nouveau, disent-
ils, le glas de cette secte qui sonne! A l'occasion de la mort de

l'évêque Weber, on n'a pas manqué de répéter la même assertion.
Et cependant l'ancien-catholicisme est toujours là, malgré la mort
des Dœllinger, des Reusch, des Langen, des Reinkens, des Weber,
etc. Bien plus, les vides se comblent sans cesse. Les jeunes
générations, dont les ennemis de l'ancien-catholicisme se gardent bien
de parler, sont plus actives que jamais. En Suisse, la jeunesse
catholique-chrétienne est admirablement organisée ; ceux qui ont
assisté au récent congrès international d'Olten, en ont eu sous les

yeux des preuves manifestes. En Allemagne, elle s'organise aussi

chaque jour davantage. Prière à nos adversaires de lire le passage
suivant du journal protestant susmentionné (4. Mai 1906, Nr. 18,
S. 174):

« Als in Nr. 6 dieses Blattes anlässlich des Hinscheidens des
Bischofs Dr. Theodor Weber auf die nunmehrige schwierige Stellung
des Altkatholizismus hingewiesen und besonders daran erinnert



— 628 —

wurde, dass nunmehr von den Männern der Siebenzigerjahre fast
alle dahingegangen seien, da ahnte wohl der Urheber jener Zeilen
nicht, dass sich im Altkatholizismus, und zwar gerade unter
Gutheissung des verstorbenen Bischofs, eine Bewegung entwickelte, die
jeder Sachverständige als eine für den Altkatholizismus nützliche
und förderliche erkennen muss. Die altkatholische Jugend hat ihre
Pflicht erkannt, und aus ihrem eigenen Empfinden hervor haben
sich eine Reihe von sogenannten Jungmannschaften entwickelt, deren
Zweck es ist, die Bewegung zu fördern durch Heranbildung tüchtiger
und getreuer Männer, die den Mut und die Kraft besitzen, den
Kampf der Väter fortzusetzen und denen Gelegenheit geboten ist,
sich zu dem Behufe auch entsprechend zu bilden. Um nun diesen
Gedanken einheitlicher zur Wirkung bringen zu können, haben am
Ostersonntag sich in Mannheim 37 Delegierte dieser Vereine
zusammengefunden und einen Reichsverband altkatholischer
Jungmannschaften gegründet, dessen Sitz und Führung die Münchener
Jungmannschaft übernommen hat. Möge dieses Werk dem
Altkatholizismus reichen Segen bringen. — In den letzten Wochen
wurde in Marburg a. d. L. und in Bad Reichenhall erstmals
altkatholischer Gottesdienst abgehalten. Altkatholische Blätter bitten
die im Königreich Sachsen wohnhaften Altkatholiken um Bekanntgabe

ihrer Anschrift, damit die Gründung einer Gemeinde in Sachsen,
wo bisher kein altkatholischer Gottesdienst besteht, ermöglicht
werden kann. Auch im ganzen Königreich Württemberg besteht
keinerlei Organisation der altkatholischen Kirche. »

* Der Schweizerische Verband junger Christ-Katholiken. —
Bei der letzten Zählung vom 4. August 1905 zählte der Verband
in 18 Sektionen und 6 Ortsgruppen 1183 Mitglieder. Mittlerweile
sind in zwei Gemeinden zwei neue Vereine ins Leben gerufen worden.
Im Jahre 1904/1905 wurden in diesen Vereinen 108 Vorträge
gehalten. Die Gesamteinnahmen betragen Fr. 6479. 90.

Wie der Zentralvorstand, die an den Delegiertenversammlungen
jeweils zu wählende dreigliedrige Aufsichts- und ausführende
Behörde des Verbandes, in enger Verbindung mit dem Bischof und
der Synode steht, denselben alljährlich Bericht erstattet und von
ihnen Instruktionen erhält, so stehen auch die einzelnen Sektionen
in den Gemeinden in direktem Verkehr mit den Pfarrämtern und
den Kirchengemeindepflegern. Die meisten Sektionsstatuten enthalten
auch die Bedingung, dass der Pfarrer und der Kirchenrat ein
gewisses Aufsichtsrecht geniessen, um auf diese Weise moralisch und
direkt auf die Jungmannschaft einzuwirken. So werden die
Jungmänner angehalten, sich am kirchlichen und kirchenpolitischen
Leben zu beteiligen.



— 629 —

Der Zentralvorstand steht ferner in enger Verbindung mit dem
Zentralverband christkatholischer Kirchenchöre. Beide unterstützen
und ergänzen einander. In jeder Gemeinde sind die meisten Sänger
des Kirchenchores zugleich Mitglieder des betreffenden Vereins
junger Christkatholiken. Spezielle und wiederkehrende Festlichkeiten
werden gemeinsam durchgeführt.

Zum weitern sind enge und fördernde Beziehungen vorhanden
zum alljährlichen Kartellverband der christkatholischen Studierenden
an den Universitäten in Bern, Basel und Zürich.

Und der neueste und einer der wichtigsten Vereine ist direkt
auf Anregung der Jungmannschaft entstanden. Es ist dies der
Zentralverband für die christkatholische Diaspora. Entsprechend
ihrem Hülfsverein sammelt diese junge, über die ganze Schweiz
verbreitete Organisation Gelder, um durch Missionspfarrer den
Diasporamitgliedern Pastoration zu teil werden zu lassen.

In den meisten Gemeinden werden die Vereine junger
Christkatholiken von den Kirchenpflegern nicht nur moralisch, sondern
auch finanziell unterstützt. Eine Gegenleistung liegt aber in dem
Abkommen, das beinahe überall existiert und das darin besteht,
dass die Vereine junger Christkatholiken sozusagen die
Unterhaltungssektionen der Gemeinden sind. Und auf diesem Gebiete
ist es oft eine Freude, zu konstatieren, mit welchem Eifer und
namentlich welchem Erfolg gearbeitet wird. Ich will nur zwei
Beispiele erwähnen: Im vergangenen Winter führte eine unserer
Landsektionen Anzengrubers Werk : « Der Pfarrer von Kirchfeld » mehrmals

und an verschiedenen Orten auf. Und in diesem Winter hat
eine Stadtsektion auch mit der Wiedergabe von Laubes
vollständigem Schauspiel : « Die Karlsschüler » den grössten Erfolg
erzielt.

Alle 20 Vereine sind im Besitze einer guten Bibliothek. In
Sektionen, in denen diese Büchereien ganz besonders reichhaltig
waren, wurden sie umgewandelt in Gemeindebibliotheken, zu denen
alle Gemeindemitglieder Zutritt haben. Wird eine grössere Sammlung

zu gunsten eines Kirchenbaues u. s. w. veranstaltet, so ist es
eines der ersten Geschäfte der betreffenden Behörden, an die Vereine
junger Christkatholiken zu gelangen. So wurden anlässlich der
Kirchenbauten in Luzern, St. Gallen, Grenchen u. s. w. recht
ansehnliche Summen in unsern Kreisen gesammelt.

Der Zentralverband steht ferner in enger Beziehung mit dem
Schriftenlager in Ölten. So werden von und durch uns jährlich
geeignete Broschüren gekauft resp. abgesetzt. Aber auch die Drucklegung

zweckdienlicher Vorträge, die z. B. an unserer alljährlichen
Zentralversammlung gehalten werden, wird besorgt.

(Der Katholik, Bern, 9. Juni 1906, S. 191-192.)



— 630 —

* Conséquences des élections du 6 mai en France. — Le
directeur du Bulletin politique de «Demain» (n mai 1906),
s'exprime ainsi : < La majorité du pays vient de prouver avec éclat que le
sort de XEglise (lire l'Eglise ultramontaine) lui est profondément
indifférent. Nous refusons cependant d'admettre que le sens religieux
soit complètement éteint dans son âme. Nous refusons d'admettre que
la foule, même la plus hostile à la société ecclésiastique, soit inaccessible

désormais à tout sentiment chrétien, ne puisse pas tressaillir
au contact de la justice et de la charité. Qu'au lieu d'essayer de
la conduire ou de la dominer, on s'efforce de la servir, de l'élever
en la moralisant, et qu'on entre en contact avec elle par des actes
d'amour au lieu de le faire par des paroles d'autorité, et sans
doute la face des choses politiques finira-t-elle par être quelque
peu changée. Certains seront peut-être choqués par de telles
conclusions. Ils reprendront la lutte selon les vieilles tactiques et les
vieilles méthodes. Déjà ils s'y préparent. « Recommençons »

s'écrient-ils imperturbablement. Et ils vont recommencer à être
battus. Finissons-en au contraire. Finissons-en avec la politique
d'opposition traditionnelle et que la religion ne se jette plus
dans la mêlée sociale autrement que pour séparer les belligérants
et panser les blessures des vaincus. » — Très bien.

* L'impasse ultramontaine. — D'une part, les romanistes qui
se piquent encore de libéralisme et qui veulent défendre leurs
droits de simples fidèles, s'expriment ainsi avec M. l'abbé Naudet :

« J'affirme reconnaître, accepter, aimer autant que qui que ce soit
la hiérarchie dûment établie dans l'Eglise de Dieu: mais je refuse

tout aussi énergiquement de me ranger du côté de ceux qui
demandent que l'on traite la grande masse des catholiques comme
des collégiens. L'Eglise est la maison de notre Père; nous sommes
des fils de famille, nous ne sommes pas des esclaves. Nous
reconnaissons l'autorité, mais nous lui obéissons librement ; et quand il
y a une décision à prendre, nous regardons comme un devoir
d'apporter notre part de raison, d'intelligence, de dévouement...»
— Très bien. Mais, d'autre part, M. Naudet ajoute : « Si le pape
repousse nous suivrons la direction du pape. Nous sommes
des soldats, il est notre capitaine. Il serait odieux, en pleine
bataille, de faire de l'indiscipline ou même d'hésiter dans le rang. »

— On voit la contradiction : car si le capitaine est infaillible, ou
si, très faillible, il doit cependant être obéi dans ses erreurs et dans

estes, à quoi bon faire étalage de son libéralisme et
de ses prétendus droits quels sont, d'ailleurs les droits de celui

qui déclare devoir obéir, quand même le capitaine ferait fausse

route? Pourquoi se plaindre d'être traités en collégiens, quand on
déclare qu'on doit obéir comme des collégiens à un maître qui



— 631 —

se trompe Non, le pape n'est pas le capitaine de l'Eglise : voilà
le premier point qu'il faudrait, avant tout, éclaircir, et c'est cette
question qu'on fuit comme la peste, c'est cette question qu'on met
hors de doute, même quand on en doute

* Encore l'amphibologie romaine. — Elle consiste à jeter
aux yeux du public de très belles paroles, pleines de sagesse et

que les vrais chrétiens ne peuvent qu'applaudir. Mais, à la fin (sub
cauda venenum) il y a une petite phrase, quelquefois même un
simple mot, qui rend impossibles toutes ces belles déclarations,
parce que ce simple mot (que le public ne remarque pas) les subordonne

à la volonté du pape et de sa curie, qui leur sont toujours
contraires. C'est ainsi que M. l'abbé Gendron a écrit ce qui suit :

< N'espérons point réaliser l'unité dans les choses douteuses.
Ne rêvons point cette chimère impossible. Notre but doit être d'obtenir

l'unité dans les choses de la foi. Concentrons sur ce point nos
efforts, et abandonnons le reste aux disputes des hommes. Ne
laissons point subsister ces équivoques, ces malentendus déplorables
qui mêlent les opinions aux dogmes et rendent aux yeux des peuples

l'Eglise responsable des actes des partis. Dégageons-la de la
mêlée. Montrons-la planant au-dessus des controverses. » — En vérité,
ne croirait-on pas entendre un ancien-catholique demandant le
rétablissement de l'union entre les Eglises, de l'union dans la foi,
dans le dogme, et non pas dans les doctrines humainese C'est la
thèse que nous répétons sans cesse depuis 1872.

Mais M. G. ajoute à ces beaux sentiments la phrase suivante :

« Ne rétrécissons pas de notre autorité le domaine des libertés
humaines, avant que l'Eglise en ait fixé les limites. » Donc l'Eglise
peut fixer des limites aux libertés humaines, bien que le Christ ait
fixé à l'Eglise sa mission, qui est d'enseigner aux hommes à
observer les préceptes divins (docentes eos servare omnia quaecumque
mandavi vobis). Et, de plus, l'Eglise, dans la pensée de M. G., est
le pape prétendu infaillible et omnipotent. Tel est le dernier mot
contre lequel vient se briser tout le libéralisme de parade, auquel
tant de naïfs se laissent prendre. M. G. voudrait-il faire croire que
la papauté plane au-dessus des controverses et qu'elle ne mêle pas
les opinions aux dogmes? Sa conduite de chaque jour démontre
formellement le contraire. Elle supprime toutes les controverses
qui lui déplaisent, et elle impose comme des dogmes toutes les
opinions qui lui sont utiles. Elle ne connaît pas d'autre union des

Eglises que leur soumission absolue à son autorité absolue. Le
« bravache » n'est pas celui qui démasque l'embûche, mais celui
qui la dissimule derrière un boniment captieux et retentissant.



— 632 —

* La Loi de séparation à refondre. — Déjà la fameuse loi
du 9 décembre 1905 est l'objet non seulement des attaques des

cléricaux, mais aussi des critiques des libéraux anticléricaux. Dans
le Chrétien fra?içais du 21 avril 1906, M. Léon Roquet montre
que cette loi, par ses défauts, est bien inférieure à la législation
de certains cantons suisses, dont Rome s'accommode fort bien;
que « ni un gouvernement d'autorité, ni un gouvernement de liberté
ne pourront supporter l'état de choses créé par cette loi » ; qu'il
serait bon de revenir à l'amendement de M. Caillaux (ancien
ministre), en le modifiant dans le sens suivant :

« Le Conseil defabrique élupar les fidèles, dit-il, c'est l'association
cultuelle en communion avec les fidèles, c'est la seule solution qui
soit juste, habile et en harmonie avec la base démocratique et
républicaine de notre constitution et les ressorts de notre vie publique.

Les conseils de fabrique avaient une physionomie juridique
que plus d'un siècle de décisions législatives, judiciaires et
administratives leur avaient donnée et qu'il fallait prudemment leur laisser,

à laquelle on ne devait toucher que par la suite et avec
circonspection, avec un sécateur manié savamment et non avec une
hache brutale et meurtrière

Les conseils de fabrique devraient être élus par les fidèles
catholiques. Mais comment établir la qualité de catholique

La question s'est déjà posée. Pour être élu fabricien, la
première condition c'est d'être catholique. La jurisprudence a décidé
ceci: cette condition doit être entendue en ce sens, qu'il faut
n'avoir pas renoncé a la religion catholique, et vivre en son sein

quoiqu'il ne soit pas nécessaire d'en remplir exactement les devoirs
extérieurs.

M'inspirant de ce texte je composerais ainsi le corps électoral :

Sur leur demande les hommes et les femmes âgés de 30 ans,
ayant 5 ans de résidence dans la commune, n'ayant aucune tare
judiciaire, ayant été baptisés catholiquement et n'ayant pas renoncé
à la religion catholique.

Pour être jugés tels, devront :

a) Les gens mariés, s'être mariés à une église catholique, et
s'ils ont des enfants les avoir fait baptiser par un prêtre catholique.

b) Les célibataires, être agréés par le conseil de fabrique, mais

ne pourront être refusés ceux qui, depuis leur majorité, auront été

parrains ou marraines, auront donné le pain béni, auront fait baptiser

catholiquement un enfant naturel reconnu.
Nous pensons qu'on devrait traiter les femmes comme les

hommes. Les curés ne s'en plaindraient pas, car ils ont plus
d'influence sur les paroissiennes que sur leurs époux. Les hérétiques ne



— 633 —

protesteront pas, parce que nulle part un schisme sérieux n'existera

si les femmes n'en sont pas.
Le conseil de fabrique renouvelé aurait des attributions plus

étendues, en rapport avec ses nouveaux devoirs administratifs : la
paroisse serait constituée. Comme nous ne rédigeons pas un projet
de loi, nous supprimons les détails. Les paroisses affranchies seront
si elles veulent, en communion avec Rome.

Qui sait si ce n'est pas là qu'on en viendra après l'essai
malheureux d'un système dangereux établi par des gens bien
intentionnés qui croyaient faire du rationnel, alors qu'ils s'inspiraient
d'illusions et de chimères ou subissaient des suggestions.

Pour être meilleur, le système devra imposer en cas de
divisions, la solution de paix, la jouissance commune des édifices. Le
droit des majorités à opprimer les minorités est un reste de
barbarie, il révolte l'esprit moderne. De cela il y a un symptôme:
les législations électorales se modifient, les systèmes majoritaires
disparaissent, on leur substitue la représentation des minorités, la
représentation proportionnelle. Les idées de justice vont de pair
avec les idées de tolérance. Ce courant amènera en France le si-
multanéum. »

* A propos des associations cultuelles. — M. l'abbé Hippolyte

Hemmer a publié, dans la « Revue catholique des Eglises »

(avril 1906), les statuts de l'association c?éù\oX\quç.-romaine de Berne
dans le but d'engager les catholiques-;w«<K'«.y de France à les

prendre comme modèles. J'y relève l'article 28 ainsi formulé : « Tous
les droits et obligations de l'ancienne paroisse catholique-romaine
de Berne passent à l'association cultuelle catholique-romaine de
Berne. » Or cet article me semble non seulement discutable, mais
erroné, et les Français, qui s'en autoriseraient pour avoir les mêmes

prétentions en France, se méprendraient gravement. La vérité est

qu'il n'y avait à Berne, en 1873, qu'une seule paroisse catholique ;

qu'à la suite des discussions qui ont éclaté dans cette paroisse au
sujet des nouveaux dogmes vaticanesques, les partisans de ces
nouveaux dogmes ont été mis en minorité et se sont retirés légalement
par déclaration officielle, de ladite paroisse, pour constituer une
association particulière. Il est clair qu'en sortant de la paroisse, ils
n'ont emporté aucun des droits de la paroisse, lesquels sont restés
et restent encore à la paroisse. Rien n'a donc passé de la paroisse
à la nouvelle association, qui, du reste, n'a jamais voulu, jusqu'à
présent, ni se constituer en paroisse, ni rentrer dans la paroisse.
Par le fait de cette sécession des ultramontains infaillibilistes, la
paroisse catholique de Berne est restée l'ancienne paroisse catholique

non-infaillibiliste.



— 634 —

* Le P. Antoine Malvy et l'Union des Eglises chrétiennes. —
Le P. Ant. Malvy, S. J., a publié, dans le < Messager du cœur de
Jésus» (avril 1906), un article intitulé: L'Union des Eglises
chrétiennes, dans lequel règne une grande urbanité, mais une urbanité
pleine de réticences, inconscientes peut-être, regrettables toutefois.
Que le R. Père me permette de lui dire pourquoi. Je le suivrai
page par page.

Il divise le monde chrétien en trois groupes : le groupe catholique

romain, le protestant et les chrétientés orientales. Il adjuge
au premier «pas tout à fait la moitié du christianisme», et «l'autre
moitié» aux deux autres. «Nous ne tenons pas compte, dit-il (p. 10),
des minorités infimes : nestoriens, monophysites, jansénistes, etc »

Comprend-il les anciens-catholiques sous le titre de «jansénistes»?
Peut-être même pas, tant il paraît les dédaigner!

Le bon Père est très dur envers les protestants, qui n'ont que
des «cadres équivoques» (p. il). Dans ce protestantisme, il y a

une < communion religieuse » — il ne dit pas une Eglise — qui
lui paraît échapper à la désorganisation : c'est « l'extrême droite de

l'anglicanisme», «petit troupeau, encore si déplorablement engagé,
dans les compromis d'un établissement officiel, avec les extrêmes
négateurs du principe dogmatique ». Dans cette même page est
citée une « étonnante prophétie » ; de qui de Joseph de Maistre

L'excellent Père croit < qu'il faut regarder » plutôt du côté des

Eglises d'Orient, où tout lui paraît faciliter « un rapprochement avec
l'Eglise romaine> (p. 11). N.B. Ce n'est pas l'Eglise romaine qui
se rapproche, mais c'est avec elle que lesdites Eglises se
rapprochent. C'est plus qu'une nuance, c'est un programme

Pour ne pas effrayer les Orientaux, le Père leur dit qu'entre
eux et l'Eglise romaine, « on aurait de la peine à relever quelque
différence » de croyance ; c'est « à peu de chose près les mêmes
dogmes» (p. 12). Ainsi l'infaillibilité du pape, l'immaculée-conception,

les dogmes du concile de Trente et du concile de Florence,
le fihoque, le mariage des prêtres, etc., sont à peine des différences!
Conclusion : frères orientaux, n'hésitez donc pas à vous unir avec
l'Eglise romaine

Toutefois, le bon Père ne désire pas qu'on discute les choses.
Il n'a pas confiance dans les «pourparlers théologiques», ni dans
les «discussions de droit» (p. 16). Oh! combien la Revue
internationale de théologie, fondée dès 1892 pour travailler au rétablissement

de l'union par des éclaircissements doctrinaux sans réticence,
combien, dis-je, elle doit lui déplaire Aussi ne la mentionne-t-il
même pas, tandis qu'au contraire « il ne saurait trop recommander
la Revue catholique des Eglises » (p. 7). Ces petites finesses ne font-
elles pas sourire?



— 635 —

Le Père veut remplacer le rapprochement des esprits dans un
dogme net, par « un rapprochement des cœurs par la charité »

(p. 16). Et en même temps qu'il parle de charité, il traite les
Orientaux de «dissidents». Les seuls orthodoxes aux yeux du Père,
sont donc les catholiques romains! Tout le reste est dissident, ou
même, comme les anciens-catholiques, zéro. Le Père, ému par sa

charité, parle du devoir « de s'examiner soi-même, de se frapper
la poitrine et de s'amender». «Eh quoi! s'écrie-t-il, peut-on être

en faute quand on a pour soi la vérité? Assurément. Dieu, qui a

garanti l'infaillibilité à son Eglise (il ne dit pas au pape), n'a pas
promis l'impeccabilité aux croyants» (p. 14). Conclusion: frères
orientaux, qui vous croyez dans la vérité, vous n'êtes pas
impeccables, donc examinez-vous, frappez votre poitrine, et alors vous

pourrez vous unir avec l'Eglise romaine Il est manifeste, en
effet, que ces belles exhortations s'adressent aux Eglises d'Orient
et non à la hiérarchie romaine, encore moins au pape.

De bonne foi, le P. Malvy peut-il s'illusionner jusqu'à croire

que les chrétiens d'Orient vont se laisser prendre par de telles

amorces, qui, on en conviendra, sont au fond plus insolentes que
charitables Ce n'est pas la charité à fleur de peau qui fera
l'union, mais seulement la charité dans la vérité et dans la pleine
lumière.

* Catholiques et Protestants. — Sous ce titre, M. Maurice
Legendre a prétendu (dans la « Revue catholique des Eglises »,

mai 1906) : que « les symptômes d'un rapprochement des catholiques

et des protestants... paraissent décisifs» (p. 257). Il répète
à cette même page ce mot décisif. Que Dieu l'entende Mais je
dois avouer que, dans les relations entre Rome et les Eglises
protestantes, je suis très éloigné de voir un rapprochement décisif.
M. Legendre lui-même se sert d'expressions qui ne peuvent qu'éloigner

de Rome les protestants. Il parle, en effet, du protestantisme
comme d'une hérésie (p. 258), et donne à entendre que ce sont
les protestants qui doivent renoncer à leur protestantisme hérétique
et se rapprocher de Rome. Se rapprocher n'est même pas le terme

que M. L. devrait employer, s'il voulait parler exactement: il
devrait dire que les protestants doivent entrer dans l'Eglise de

Rome, la seule vraie Or, il n'est question de cela dans aucune
des Eglises protestantes. Donc M. L. s'abuse totalement.

De plus, il émet des considérations étranges sur la prétendue
immobilité que les protestants auraient d'abord revendiquée contre
les institutions et les doctrines romaines, étrangères à l'Evangile et
à l'Eglise primitive. M. L. semble confondre la fixité du dogtne
chrétien, nettement affirmée par S. Paul et par l'Eglise primitive,



— 636 —

avec l'immobilité de la théologie et de la discipline ecclésiastique,
immobilité que l'Eglise primitive n'a jamais enseignée. Bossuet,
tonnant contre les variations protestantes, fait l'effet d'un coupable
qui crie contre les coupables pour faire croire qu'il n'est pas de
leur nombre. Avec quelle facilité les protestants ne pouvaient-ils
pas lui répliquer en énumérant simplement les variations romaines
M. L. commet donc une grosse erreur et une grosse maladresse,
en portant la question du rapprochement sur un terrain qui est
celui de la division.

Il est toutefois, dans son étude, un aveu qui mérite d'être
signalé. Parlant des catholiques-fowtfzVz.y, il dit (p. 259) : « Si, par
une fâcheuse convention tacite, nous avons pris l'habitude de
considérer comme protestant, indistinctement, tout élément, toute idée,
rencontrés chez un auteur protestant, et comme catholique tout ce
qui se dit ou se pense à l'ombre du catholicisme, il y a là une
illusion grossière et funeste, à laquelle il faut apprendre à renoncer.
Il est pourtant aujourd'hui évident que les deux grands adversaires
ont, par la discussion, grossi d'une manière fausse et factice les
caractères par lesquels ils s'opposaient, et, plus souvent, croyaient
s'opposer l'un à l'autre. » Très bien. Cet aveu est gros de
conséquences. Mais Rome ratifierait-elle ces conséquences? Je crois
qu'elle songe précisément le contraire.

* Chez les Anglicans. — La confusion au sujet du nouveau
Bill sur l'instruction publique est telle que nous renonçons à

analyser les documents. On lira avec intérêt les nouvelles suivantes :

— Nicene Churchmen's Union. The fourth annual meeting was
held at the Church House, Major Spencer (the president) in the
chair. He regretted the slow increase of membership. The appeal
now being circulated asked the Pan-Anglican Bishops at Lambeth
in 1908 to take some definite action to promote the reunion of
Christendom ; and with the view of enabling a larger number to
combine in making this appeal, it had been suggested that the
Nicene Churchmen's Union should become an international Society,
including not only colonial and foreign Churches in communion
with us, but also members of the Orthodox Churches of the East.
Should this suggestion be approved by that meeting, the Council
would communicate with representatives of the Orthodox Churches,
and with all the members of the Union. Such a Society would
awaken the interest in the cause of reunion, and would powerfully
support the appeal to be sent to the Bishops at Lambeth. The
reawakened appreciation of unity should make them hopeful, and
encourage renewed effort in working out the task they had undertaken.
The motion was seconded by the Rev. S. Greatheed, and supported



— 637 —

by the Rev. G. B. Howard, who said that the report drew attention
to an important document of the last Lambeth Conference, wherein
"Committee XI." specified the chief "hindrances" to Communion
with the East, and mentioned the Filioque clause as "the first and
most formidable" of all. That clause, he said, was not part of the
Church's creed, and while we retained it union could not be
expected. (Guardian, may 23, 1906.)

— The Church in the United States. Trial of Dr. Crapsey.
The trial of Dr. Grapsey before the court of the diocese of Western
New York has been concluded, but the court has not yet rendered
its verdict to the Bishop. A large part of the testimony offered,
including that of clergymen who were called as "experts" to testify
what was allowed by way of teaching in our Church and in the
Church of England, together with that of books like the Encyclopedia

Biblica offered for the same purpose, was excluded. The
proposal to inquire into the truth of the teaching alleged to have
been given, as distinguished from the question of its correspondence
with the faith of the Church, was also ruled out. Dr. Crapsey was
not called to testify in his own behalf, but his counsel read a

statement prepared by him, in which the following was given as

his teaching in regard to the Incarnation :—
"I have not denied, I have asserted, the Incarnation. If the

Word was made flesh and dwelt among us in Jesus Christ our
Lord, then that Flesh was human flesh and human blood, and the
flesh in which the Word dwelt had its origin in the seed of man's
flesh, from which it is generated by a process so marvellous that
it is an everlasting and constant miracle; and therefore, instead of
denying, I assert positively the Incarnation of the Word of God
in Jesus Christ my Lord. I give to the Creed that interpretation
which is most consonant with the whole tone, temper, and teaching
of the Holy Scriptures, and also most in accord with the ways
of God as I have learned those ways of His from my study of
their manifestation in His outward works and in my own inward nature."

It is worthy of notice that the most influential secular papers
of the country, commenting on Dr. Crapsey's case, have clearly
stated the question which has been raised as being one of loyalty
to the teaching of the religious body to which he had given his
allegiance. The charge of persecution or of repressing honest inquiry
and sound learning, which is generally raised under like circumstances,

has scarcely been heard ; there has been rather the
expression of wonder that any seriously-minded man should be willing
to recite in public a Creed and to use a Liturgy which plainly
declares certain statements to be true, and then to deny those



— 638 —

statements when at the same service he takes the place of a teacher.
And this is the position not only of secular papers which may be
recognised as having a Churchly tone, but also of some which are
known to be distinctly non-Churchly in their general sympathy ;

they recognise that the question before the ecclesiastical court is
that of loyalty and moral honesty. The New Unitarian newspaper
editorially takes the same position. It says :—"In final issue the
Unitarian approval must go with his accusers rather than with him.
It is honest and brave to declare one's departure from ancient creeds

as precisely as Dr. Crapsey has done ; but having so departed from
the dogmas, we cannot make the continued repetition of words
which express those dogmas in the solemn language of prayer and
the impressive dignity of the Creed square with the cardinal
principles of sincerity and spiritual responsibility for which religion
stands. Until the Protestant Episcopal Church attains courage to
modify its Creed and prayers to meet the living faith of the Liberals
of to-day, it has no right to be timid in insisting that the sacred
words of worship be not repeated at its altars by those who repudiate

their plain intent." The dissentient voices, strange to say,
are for the most part those of Churchmen who claim that the
Church gives licence to her priests to teach, as under her sanction,
whatever they may be persuaded is the "historic" truth which
underlies, even when it seems to deny explicitly, the statements
of her creeds ; and they seem to go so far as to affirm that the
sole duty of the Church under these circumstances is to attempt to
persuade their teachers that they are wrong, herself acknowledging
the possibility that they may be right after all.

(Guardian, may 23, 1906.)

— Angleterre et Saint-Siège: Sous ce titre, M. Spencer Jones
a public, dans la « Revue catholique des Eglises » (mars 1906 et
suiv.), une série d'articles où apparaît clairement la mentalité des

anglicans romanisants. Ils se croient catholiques, et de fait ils ne
sont guère que romanistes sous la dénomination (encore conservée)
d'anglicanisme. Citons quelques détails :

D'abord, l'auteur juge des Eglises par les gros chiffres. Rome
lui apparaît «la plus importante», parce qu'elle compte 240 millions
d'adhérents. Et comme on objecte que ce sont des adhérents de
naissance, ou de routine, ou de «nom», il réplique qu'il en est de
même dans l'Eglise anglicane et dans l'Eglise d'Orient (p. 130).
Et il passe outre, croyant l'objection réfutée. Quelle superficialité
de jugement et de critique!

Ensuite, il se range à l'opinion de l'abbé Duchesne, disant (p. 131)

que «l'Eglise anglaise est bien une colonie de l'Eglise romaine y.
Ne dirait-on pas que la réforme du XVIe siècle n'est plus rien?



— 639 —

La thèse fondamentale de M. Spencer Jones est que l'Eglise
de Rome ne peut pas changer en matière de doctrine. Pourquoi
Parce qu'elle ne peut pas se déjuger dans ses principes essentiels

(p. 134-136). D'où la conclusion que, si les autres Eglises chrétiennes
veulent « rentrer en communion avec Rome » (sic, p. 203), elles
n'ont qu'à «se conformer à elle dans leur foi». A quoi l'on peut
répliquer : i° que, de fait, Rome a changé maintes fois de doctrine
dans le cours des siècles ; donc, qu'elle peut changer encore ;

2° que non seulement elle le peut, mais qu'elle le doit : car,
lorsqu'on a erré, c'est un devoir d'honneur, entre gens du monde,
a fortiori entre chrétiens, de dire : Confiteor et de revenir à la vérité,
qui doit l'emporter, naturellement et surnaturellement, sur l'orgueil.

L'auteur objecte que, lorsque l'Eglise romaine définit comme
dogmes des doctrines que ses meilleurs théologiens ont rejetées
comme des erreurs, Ce n'est pas de sa part un changement radical,
mais la « détermination d'une croyance > (p. 198). Il ne voit pas
que, de fait, cette prétendue « croyance » est le contraire de la
non-croyance antérieure, non-croyance qui était parfaitement orthodoxe,

et cela pendant des siècles. M. Spencer Jones se paie de
mots avec une aisance extrême. Où a-t-il vu, en outre, que
«l'infaillibilité pontificale a été émise par St. Thomas comme une opinion
et avec l'espoir qu'après son développement normal elle aboutirait à

un dogme ?» (p. 198). Comment n'a-t-il pas vu que ce même Thomas,
en niant l'immaculée-conception, n'a certainement pas eu l'espoir
qu'elle serait jamais un dogme?

Evidemment cette mentalité anglicane est tout à fait mûre pour
Rome. Rome ne se presse pas, parce qu'elle est sûre de la cueillir
dès qu'elle voudra.

— Entre le Tablet et le Guardian. We learn with regret that
the Roman Catholics are offended because the Bishop of London
spoke of them in his Albert Hall speech by the colloquial name
of "the Romans". The Tablet even accuses him of "inventing a

new nick-name"; but if it is a nick-name, it is very far from being
new. Our contemporary—to whose controversial ability and literary
distinction we gladly bear our testimony—asks "whether it was
wise to choose this particular moment for insulting the Catholics
of England". Really, this is very thinskinned. The Bishop of London
insulted nobody. "Romans" and "Romanists" are no more
nicknames nor insults than „Anglicans"—an expression which no member
of the Church of England resents. The Tablet begins its remarks
by referring to the Albert Hall meeting as a "Protestant demonstration"

; but our contemporary must surely be aware that vast numbers

of Church-people regard "Protestant" as a rather offensive



— 640 —-

nick-name. It is time that the members of the two great branches
of the Catholic Church understood each other a little better than
this. To suggest that the Bishop of London's speech has made
"cooperation with the Establishment against the Education Bill
more difficult" is surely to put on the air of a tragedy Queen.

(Guardian, may 23, 1906.)

* A lire : — Dans les Annales de philosophie chrétienne (juin
1906, p. 321), à propos des Ames celtes de H. Reynès Montlaur:
« C'est toujours la Ste Marie Madeleine du P. Lacordaire, recommencée

dans le style de Mme Craven, toujours la pseudo-érudition que
les bonnes âmes anglicanes savourent dans les histoires romancées
du doyen Farrar. Cet évangile un peu fade peut, dit-on, faire du
bien à toute une catégorie de lectrices... Nous aimons mieux croire
que la fortune de ce romanesque chrétien sera courte dans le pays de
Pascal et de Bossuet » ; — dans la Revue (Jean Finot), Ier avril 1906:
les cahiers de jeunesse de Renan ; Taine comme historien (Faguet) ;

G. Clemenceau (M. Leblond); — 15 mai: Napoléon et les trappistes
(G. Canton); — Ier juin: les penseurs grecs (Faguet); — dans la
Revue du Clergé français, i*r mai 1906 : sur le denier de S. Pierre
(p. 544-548); — dans la Revue des cours du 12 avril, un très
substantiel article de M. Desdevises du Dezert sur < l'Eglise au
XVIII" siècle » : les cardinaux Dubois, Fleury, de Bernis, de Rohan,
de Brienne ; les évêques nobles, les évêques vertueux et bienfaisants,
le bas clergé, les jésuites de Louis-le-Grand, les bénédictins de
Saint-Maur et leurs œuvres, les abbés hommes de lettres ; — dans
le numéro du 19 avril, un article non moins intéressant du même

auteur, sur «la fin du jansénisme»: la rupture de la paix de
Clément IX et pourquoi, le cas de conscience de 1701, le quesnellisme
et la bulle Unigenitus, le diacre Paris et les convulsionnaires, le
fanatisme aveugle de l'archevêque Chr. de Beaumont, l'expulsion
des jésuites; pourquoi le jansénisme a-t-il eu tant de succès en
France, le caractère français étant cependant si rebelle au
jansénisme? N.B. On pourrait demander aussi pourquoi le jésuitisme
a eu tant de succès en France, malgré le caractère français qui
lui est si hostile. — Dans la Revue d'histoire et de littérature
religieuses, avril 1906 : la déposition de la mère Angélique Arnauld
sur les vertus de S. François de Sales en 1628 (p. 174-187); —
dans les Studi religiosi (marzo-aprile, 1906): Il Vecchio Cattoli-
cismo e la Chiesa russa (A. Palmieri): — dans la Wartburg (München,
4 mai 1906) : Der Peterspfennig (Vigilius).

Le Directeur-Gérant : Prof. D' E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stampali & Cie.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W. 35.

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission,

Von

Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. 80.

Römische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

Von

Karl Knortz,
Evansville, Indiana.

Preis Mk. 1.50.

Beiträge zur Reformationsgeschichte.

Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des

Beformators Johannes Brenz, ft Nebst
einem Verzeichnis der Literatur über Brenz,
kurzen Erläuterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstützung der Württembergischen
Kommission für Landesgeschichte

bearbeitet von

Lie. Dr. W. Köhler,
Privatdozenten an der Universität Giessen.



Verlag von 0. A. Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Lie. Friedr. Reinh. Lipsius:

Kritik der theologischen Erkenntnis.
Preis Mk. 5. 50.

Dr. Emil Ott:

Die Religionsphilosophie Hegels,
in ihrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung für die

Gegenwart gewürdigt.
Preis Mk. 3. —.

D. Georg Graye:

Selbstbewusstsein und Willensfreiheit,
die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung

mit besonderer Berücksichtigung ihrer modernen
Bestreitung geprüft und dargestellt.

Preis Mk. 3. 20.

Dr. Karl Heim:

Das Weltbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen¬

schaft und Theologie.
Preis Mk. 4. —. gebunden Mk. 5. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiöse Vorträge.
Preis Mk. .1. 80, kartonniert Mk. 2. 40.

Professor Dr. J. Kohler:

Der Geist des Christentums.
Preis Mk. 1. 20.

Professor D. A. Dorner:

Qrundproblerne der Religionsphilosophie.
V o r t r ä <r e. Preis Mk. 3. 20.


	Chronique

