Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 55
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 608 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* Une étude de M. Turmel sur Bossuet. — Il n’est pas facile
de préciser dans quelle mesure Bossuet fut un théologien person-
nel, et dans quelle mesure il fut soit augustinien, soit thomiste,
soit scotiste, etc. La nouvelle étude que M. Turmel lui a consacrée
dans la « Revue du clergé francais » (n. 275, 1°* mai 1906), contribuera
a rendre cette tache plus facile: car cette étude est objective, assez
détaillée et impartiale. L’auteur n’apprécie pas (je le regrette), mais
du moins il expose, et cela avec une sincérité d’autant plus loua-
ble que, d’ordinaire, la plupart des théologiens romanistes cachent
tout ce qui est de nature a combattre leur systeme.

Combien les théologiens furent opposés entre eux sur les ques-
tions de la grace, de la prédestination, du péché originel, du sort
des enfants morts sans baptéme, des faits dits dogmatiques, de la
valeur doctrinale des Péres, de linfaillibilité soit de I'Eglise, soit
du pape, etc., M. Turmel ne craint pas de le mettre en lumiere,
au risque de provoquer dans tous ses lecteurs la pensée suivante:
Si, dans des matiéres aussi graves, les Péres et les théologiens de
valeur ont enseigné le ouz et le zon, tous les vrais chrétiens n’ont-
ils pas encore le méme droit? et dés lors que devient la prétendue
autorité dogmatique du pape? n'est-elle pas tout simplement usurpée ?

Citons, comme curieux spécimen, le passage suivant (p.473-475):
«Il n'entend rien a la doctrine de saint Augustin!).» Tel était le
propos irrévérencieux que l'on tenait sur Bossuet dans le camp de
Port-Royal. Et, au premier abord, ce reproche ne laisse pas de
nous surprendre. Que manquait-il donc au 7raité du libre arbitre
et a la Défense pour réaliser 'idéal janséniste? Pourtant les disci-
ples de I'évéque d'Ypres avaient raison de ne pas compter Bossuet
comme l'un des leurs. Ils ne comprenaient ou, du moins, ils ne for-
mulaient exactement comme lui ni le gouvernement divin, ni les

") LEpIEU, Fournal, I, 91, met ce propos dans la bouche des oratoriens. Voir:
#id., 1, 78.



— 609 —

textes du docteur d’Hippone. Les jansénistes déclaraient que, seuls,
les prédestinés avaient été appelés au salut par Dieu; ils appuyaient
ce sentiment sur saint Augustin; et ils rejetaient comme un non-
sens la grice suffisante des thomistes?!) dont ils prétendaient n'aper-
cevoir aucune trace chez leur docteur de prédilection. Or l'auteur
de la Défense, on I'a dit, croyait que Dieu appelle tous les hom-
mes au salut: il était fermement attaché a la doctrine thomiste de
la grice suffisante; et, tout en reconnaissant que saint Augustin
n'avait presque exclusivement mentionné que la grace efficace, il
estimait néanmoins pouvoir trouver dans ses textes la grace suffi-
sante ainsi que 'appel de tous les hommes au salutZ).

Les formules n’étaient donc pas les mémes de part et d’autre.
Mabillon en fit 'expérience a ses dépens. Chargé par les Mauristes
de rédiger une Préface générale pour leur édition des ceuvres de
saint Augustin, l'illustre bénédictin avait laissé entendre que la doc-
trine de la grice suffisante était étrangére au grand docteur afri-
cain. Mais il avait compté sans l'évéque de Meaux. Bossuet se fit
présenter la Préface. Elle lui déplut et, en la renvoyant a son au-
teur, il fit connaitre les corrections qu’il attendait. Mabillon voulut
biaiser; ce fut en vain. La Préface parut trois fois sous les yeux
de son rigoureux censeur qui I’éplucha et ne donna le bon a tirer
que lorsqu’il n'y déméla plus aucune trace de l'esprit janséniste.
Mabillon «en pleurait de tristesse et de dépit», nous dit dom
Thuillier; mais il dut s’exécuter et écrire que saint Augustin a
enseigné la griace suffisante ainsi que la volonté divine antécédente
du salut de tous les hommes 3).

Ceci se passait en 1700. Trois ans apres, 'affaire du Cas de
conscience remit le jansénisme a lordre du jour, et l'évéque de
Meaux, déja sur le bord de la tombe, aimait 2 en entretenir 'abbé
Ledieu. Il déclarait alors entendre « a merveille » Jansénius et saint
Augustin qu'il «avait relus tout nouvellement »; et il affirmait que
leur doctrine était complétement différente. « Il ajoutait que le sens
hérétique des propositions de Jansénius était clair par son livre...
qu’il faut de nécessité reconnaitre une vraie grice suffisante qui est
un pouvoir prochain de faire le bien ou d’éviter le mal, pour n’étre
pas janséniste; que 'on a beau dire que ce n’est pas entendre la

) Voir, dans la seconde des Lettres provinciales, les sarcasmes de Pascal a
l'adresse de la grice suffisante des thomistes.

%y Défense ..., XIII, 14; dans LAcHAT, IV, 390.

3) Dom THUILLIER, Histoire de la nouvelle édition de saint Augustin..., p. 25
et suiv. — INGOLD, Bossuet et I'édition bénédictine de saint Augustin, dans la Revue
Bossuet, 1900, p, 159. —— D’aprés Ingold, p. 163, Mabillon établit que la grice suf-
fisante peut étre prouvée par saint Augustin. Cette assertion n’appartient pas au texte
primitif du savant bénédictin, mais 4 une retouche.

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906. 40



— 610 —

matiére de la grace que de parler ainsi; que cela n’est pas vrai;
que ce pouvoir s’entend tres bien... et qu’il faut y tenir ferme si
on ne veut pas tomber dans I'hérésie de Jansénius qui fait les
commandements de Dieu impossibles ?). »

Bossuet repoussait donc les formules chéres aux jansénistes
dans les questions relatives & la grice; il n’était pas de leur parti?).
Mais il éprouvait, a I'égard des chefs de la secte, des sentiments
d’estime et d’affection qui lui inspiraient de l'indulgence pour leurs
écrits. Dans 'assemblée de 1700 il voulut qu'on épargnat Arnauld,
<un si grand homme », et aussi son ami le P. Quesnel 8. D’ailleurs
il croyait s’apercevoir que certaine école agitait le spectre jansé-
niste pour pouvoir frapper a son aise sur la doctrine de saint Au-
gustin, et il ne voulait pas étre dupe de cette astucieuse manceuvre.
C’est pour ce motif, on le sait, qu'il prit la défense des Réflexions
morales de Quesnel; et dans cette apologie on trouve des décla-
rations comme les suivantes: «S’il faut éviter (les locutions de
I’Ecriture et des Péres) pour éviter le jansénisme, le jansénisme est
partout; et cette absurde précaution de fuir les locutions de I'Ecri-
ture, des Peres, et meme des scolastiques, pour n’étre point dans
I'erreur des cing propositions, ferait a la fois plus de jansénistes
qu'un sage discours n’en pourrait convaincre*). Il ne faut pas lais-
ser croire qu'on soit capable d’abandonner le langage de saint Au-
gustin sous prétexte que ses ennemis en prendront occasion de
vous appeler janséniste®).» Bossuet, qui voyait d’autres ennemis
beaucoup plus dangereux a atteindre, n’e(t pas mieux demandé
que d’épargner les jansénistes. Il fallut toute leur maladresse pour
I'indisposer contre ces «chicaneurs », comme il finit par les ap-
peler ¢).

Chicaneurs! Les jansénistes n’auraient-ils pas pu lui appliquer
ce meme qualificatif’ N'a-t-ii pas chicané, méme jusqu’au ridicule
et jusqu'a la barbarie, dans la question de la damnation des en-
fants morts sans baptéme? Ses prétendues explications de la dam-

1) LEDIEU, Fournal, 1, 388 4 392; 7bid., II, 66.

#) Dans l'école de Molina on estime communément que la doctrine thomiste
de la grice est au fond identique & la doctrine janséniste et que toute la différence
entre les deux est uniquement dans les mots. Il suivrait de 14 que les plus grands
esprits se laissent parfois duper par des formules.

®) LEDIEU, Fournal, 1, 70. — Voir du reste la lettre de Bossuet a son neveu,
a la date du 23 février 1697, en léclairant par la lettre de Ledieu du 25 février a
I'abbé Bossuet. — Se rappeler aussi I'apologie du livre de Quesnel faite par Bossuet
et dont on a parlé plus haut (Revue du cl. fr., 15 avril 1904, t. XXXVIIL p. 367).

Y) Réflexions morales. .., § 5, sous le titre: « Terreur panique sur le jansé-
nisme, »

%) Zbid., § 6 sous le titre: « Ne point abandonner le langage de saint Augustin.»

) LEDIEU, Fowurnal, |, 393.



— 611 —

nation des non prédestinés, et de linutilité des graces suffisantes
qui leur sont données sans qu’elles suffisent jamais et sans que
Dieu veuille jamais efficacement les sauver, et cela pour que sa
justice ¢ vengeresse » soit éclatante, ne sont-elles pas de pures chi-
canes ! Et sa fagon de juger et de traiter le semi-pélagianisme,
n’est-elle pas une chicane! Et sa facon de dire que I'Eglise n’est
pas infaillible dans ses jugements sur les faits dogmatiques, mais
qu'elle a pourtant le droit de juger et d’étre obéie, n’est-ce pas
de la chicane? Etc., etc.

Encore quelques ¢tudes aussi sérieuses, et Bossuet sera ramené
comme théologien a sa véritable valeur.

* Un trés opportun résumé, par M. Turmel, des arguments
de Bossuet contre l'infaillibilit¢é du pape. — Nul n’ignore que
Bossuet, dans la Défense de la Déclaration, a combattu l'infaillibi-
lité du pape et n’a accordé que l'indéfectibilité au siége romain.
M. Turmel, en résumant ses arguments, n'a rien dit de neuf. Il
n’en est pas moins piquant et digne d’attention qu’un théologien
de la valeur de M. T., ait jugé bon de saisir les lecteurs de la
« Revue du clergé frangais» (mai 1900, p. 481-486) d'une telle
thése, qui, si le concile du Vatican a dit vrai, fait de Bossuet un
hérétique matériel, et qui, si Bossuet a dit vrai, fait du méme con-
cile un concile formellement hérétique. Ou bzen . .. ou bien... L'al-
ternative mérite qu'on y réfléchisse. Voici les paroles de M. Turmel:

« Les quatre premiers livres de la Defenszo étaient destinés a
établir I'indépendance des rois a l'égard du pouvoir spirituel; les
six livres qui suivent essaient d’enlever au pape la suprématie doc-
trinale et par conséquent l'infaillibilité. Bossuet interroge !’histoire
des conciles généraux. Il constate que la sentence prononcée par
le pape Célestin contre Nestorius fut examinée par les Peres
d’Ephése qui ne l'approuvérent qu’aprés s'étre assurés de son or-
thodoxie. Il constate que la lettre de saint Léon a Flavien eut a
subir le méme contrdle a Chalcédoine. Bref, il remarque que, dans
les huit premiers conciles, six fois sur huit, ’épiscopat se constitua
juge des professions de foi pontificales. Il conclut que l'autorité
doctrinale a sa plus haute expression dans les définitions des con-
ciles et non dans celles des papes!). Et sa conclusion lui parait
singulierement fortifiée par le cas d’Honorius, que trois conciles
cecuméniques ont taxé d'hérésie, pour une lettre, qui n’était pas
l'acte d’'un docteur privé, puisqu’elle répondait a la consultation
de trois patriarches2). D’ailleurs ces grandes assemblées épiscopales,

1)y Lib. VII, 9 a 33, TURMEL, /loc. cit., p. 325.
¥) Lib. VII, 25 et suiv. Il réfute également I'hypothése de Iinterpolation des
actes du VI*® concile, hypothése qui, du reste, est aujourd’hui abandonnée. Voir aussi:



qui ont illustré les noms de Nicée, de Constantinople, d’Ephese et
de Chalcédoine, soumirent-elles leurs décisions dogmatiques au
Saint-Siege? Elles n'y songerent méme pas. Sans doute la plupart
d’entre elles portérent a la connaissance des papes les résultats de
leurs travaux, mais ce n’était la qu’une simple notification et non
la demande d'une approbation dont elles ne croyaient pas avoir
besoin !). Et si quelques papes ont paru confirmer certaines déci-
sions conciliaires, examinée de pres, leur démarche se présente a
nous comme un acte de simple adhésion?). Bossuet, en méme
temps qu’il signale ce fait, y voit une seconde preuve de sa thése,

Il en retrouve une autre dans la maniére dont les souverains
pontifes ont accompli leur mission doctrinale. L.a profession de foi
présentée au pape Zosime par Céleste exprimait a coup sir clai-
rement et sans aucune équivoque 'hérésie pélagienne. Et pourtant
le pape ne l'a-t-il pas approuvée? N'est-il pas méme allé jusqu’a
accuser de légereté les évéques d’Afrique qui lui avaient dénoncé
I'hérésiarque ®)? Le pape Innocent III n’a-t-il pas enseigné publi-
quement qu'il y avait obligation pour le confesseur de divulguer
une confession sacrilege?)! Le pape Alexandre III n’est-il pas con-
venu que ses prédécesseurs avaient enseigné l'erreur relativement
aux conditions requises pour la validité du consentement des époux?)?
N’est-ce pas le pape Grégoire II qui a enseigné que linfirmité de
I'épouse donnait a4 'époux le droit de procéder 2 un nouveau ma-
riage ®)¢ N’est-ce pas le pape Nicolas I qui a déclaré valide une
formule de baptéme d’ou est absente l'invocation des trois person-
nes divines)? Ignore-t-on enfin ce qu’a écrit Honorius? Et puis,
si 'on demande a T'histoire quelle idée l'on se faisait du pou-
voir doctrinal des papes, quelle idée les papes eux-mémes s’en
faisaient, que voit-on, qu'entend-on: C’est saint Augustin qui, pour
justifier ia résistance de saint Cyprien aux ordres d’Etienne, expli-
que que, a I’époque du saint évéque de Carthage, la question du
baptéme des hérétiques n’avait pas encore été tranchée par un
concile plénier 8). C'est le méme docteur qui, voyant les donatistes
murmurer contre la décision du pape Melchiade, leur reproche de

IX, 36, ou on lit: «Quis enim sanus heec ferat pro privato doctore respondisse Ho-
norium a tot tantisque ecclesiis de fide interrogatum, neque docere voluisse univer-
sam Ecclesiam ? » TURMEL, /Joc. city p. 310.

1) Lib. VIIL, 3 a g.

2) Lib. VII, 1 et 2.

%) Lib. IX, 35. Aprés avoir cité un extrait de la profession de foi, de Céleste,
il conclut: « Apertissima haresis, nulla verborum ambiguitate prodita, quod etiam
Augustinus agnoscit. » Puis: « Refert Augustinus a sancto Zosimo Ccelestii libellum
catholicum dictum esse in quo tam apert® hwreses legebantur.» Tout ¢e chapitre
est a lire,

%) Lib. IX, 40. %) /Jéid. ®) Lib. IX, 37. 7) Zéid. ®) Lib. IX, 3.



— 613 —

ne pas avoir interjeté appel a un concile plénier !). Clest le pape
Pélage qui, accusé d’hérésie par une partie de I'Eglise latine a
cause de son adhésion au cinquiéme concile, se disculpe par une
profession de foi en regle et ne songe méme pas a exciper de son
infaillibilité 2). En présence de tous ces témoignages, et d’autres
encore qu’il releve avec soin, Bossuet estime que linfaillibilité¢ du
pape est démentie par l'histoire. Et, comme on lui objecte que ce
privilege se recommande par son utilité, il répond: « La question
n'est pas de savoir ce qui serait désirable, mais ce qui a été pro-
mis par le Christ et ce qui est attesté par la Tradition. Certes, si
nos veeux pouvaient influer sur la réalité des choses, les pontifes
romains auraient tous été exempts, non seulement d’erreur, mais
de péché: tous ils auraient été éclairés, zélés et désintéressés. Or
le Christ, pour des motifs que nous n'avons pas le droit de scru-
ter, en a décidé autrement?). »

Mais l'auteur de la Defensio a mieux que des inductions his-
toriques pour appuyer sa thése. Il cite, on s’en souvient, des noms
de théologiens illustres qui, depuis le XII® jusqu'au XVI°® siecle,
ont expressément dénié au pape linfaillibilité, ou — ce qui revient
au méme — subordonné son enseignement a l'enseignement des
conciles généraux?). Il apporte méme une autorité plus haute, celle
du concile de Constance qui, dans sa cinquiéme session, a proclamé
la supériorité des conciles généraux sur le pape dans les questions
de foi?3). On lui objecte que les Péres de Constance ont eu en vue
uniquement les papes douteux. Il répond que cet expédient ima-
giné par Bellarmin, est ¢ une absurdité manifeste », attendu qu’un
concile se fit rendu ridicule en proclamant pompeusement sa su-
périorité sur quelqu'un qui n’est pas pape®. On lui objecte que le
concile de Constance n'a pas regu l'approbation pontificale pour
le décret de sa cinquiéme session. Il répond que Martin V a con-
firmé toutes les décisions prises « conciliairement » en matiére de
foi, et que le décret en litige est un acte conciliaire au premier

"y Lib. IX| 10: «Ecce putemus omnes episcopos qui Romx judicarunt, non
bonos judices fuisse, restabat adhuc plenarium universee Ecclesiee concilium , .. quod
utrum fecerint donatistee probent, nos enim non factum esse facile probamus. »

%) Lib. IX, 24: « Hic Pelagius non inclamat seque et romanos pontifices errare
non posse ... sed modeste se purgat ...»

) Lib. X, 36.

) Voir la Revue du clergé fr., du 15 avril 1904. t. XXXVIII, p. 377.

%) Lib. V, 1 et suiv.

) Lib. V, 14: «Jam quod Bellarminus quo uno vel maxime adversariorum
causa mititur, dixit ex decreto Constantiensi, subjectum fuisse conciliis papam dubium,
adeoque non jam papam, manifestam absurditatem pra se fert.»



= B =

chef, puisqu’il a été¢ adopté dans une session publique '). Il ajoute
que le méme décret a été renouvelé par le concile de Bale, dans
I'une des sessions qui regurent l'approbation d’Eugéne IV 2. On
lui objecte enfin que la décision du concile de Constance a été
abrogée par le Décret d'unzon du concile de Florence qui attribue
au pape ¢ le plein pouvoir de paitre, de régir et de gouverner
I'Eglise ». Il répond en citant ces mots qui terminent le Décrez:
Quemadmodum ctiam in gestis @cumenzcorum conciliorum et in
sacris canontbus continetur 3). Eclairant la formule guemadmodum
etzam par le texte grec, il traduit: <« Dans la mesure indiquée par
les actes des conciles cecuméniques...» Grace a cette interpréta-
tion de gquemadmodum etiam, il conclut que le « plein pouvoirs
attribué au pape par le concile doit étre entendu au sens restric-
tif et qu'en somme les Peéres de Florence, loin d’abroger le décret
du concile de Constance, 'ont au contraire confirmé. »

M, Turmel termine ce résumé par la note suivante : ¢ Griveau
(Etude sur la condamnation du livre des Maximes des saints, II,
505 et suiv.) estime que Bossuet s’est, a la fin de sa vie, converti
aux doctrines romaines. Urbain (NVotes sur [lhistoire de la Déclara-
tion de 1682, p. 23) repousse cette opinion comme dénuée de
preuves. Et, en effet, le texte sur lequel Griveau appuie son sen-
timent est loin d’avoir la portée qu’il lui donne. Bossuet y dit
simplement que tous les chrétiens doivent au pape « une vraie obéis-
sance ». Or, des 1672, il tenait le méme langage dans |'Eapos:-
fzon, 21. Pourtant, a cette époque, il était tonciérement gallican.»

* Un article de M. Desdevises du Dezert sur la Révocation
de I'Edit de Nantes. — Cet article a paru dans la «<Revue des
cours» du 5 avril 1906, p. 173-188. Je le mentionne, non qu’il
contienne des documents et des faits nouveaux, mais parce qu’il
condense une quantité de détails positifs, irrécusables, et que la
lecture en est terrifiante. En vérité, nous oublions trop l'histoire,
On reste stupéfait, lorsqu’on songe aux violences, aux tortures, aux

) Lib, V, 2q9. Il reproche 4 Bellarmin d’avoir faussé par ses ergoteries le sens
de Dexpression conciliariter.

2) Lib, VI, 1 et 2.

%) Lib. V, 10 et 11. Bossuet croit que les deux textes — qui, on le sait, ont
€té rédigés 'un comme 'autre par les ordres du pape Eugéne IV — ont le méme
sens, et que le grec est seulement plus clair que le latin, Mais il ajoute que, s’il y
avait une différence entre eux, le grec devrait étre préféré puisque les Grecs que
I'on voulait réunir, se référérent uniquement au texte grec, Il rejette naturellement
Ihypothese d’aprés laquelle on aurait trompé les Grecs en ne mentionnant dans le
texte a leur usage qu'une primauté limitée, et en introduisant la primauté absolue
dans le texte latin qu’ils signérent sans le comprendre. « Absit, dit-il, hoc ab Ecclesiz
latinze candore ac majestate, » Voir TURMEL, /oc. cit,y P. 372.



— 615 —

crimes, en un mot a toutes les horreurs qui ont été commises en
France par Louis XIV, par son gouvernement, par son conseil de
conscience, contre les protestants, au nom de la religion, au nom
de l'unité de 'Eglise et de 'unité politique du pays. Les mensonges
pullulent. Autant Fénelon a eu le courage de dire de dures vérités
au roi coupable, autant Bossuet a été liche et courtisan ignoble.
Ce dernier qualificatif paraitra démesuré, mais qu’on veuille bien
relire les propres paroles, cyniquement lyriques, de Bossuet. Méme
Arnauld n'a pas cru «¢injustes», mais seulement «<un peu violentss,
les moyens employés contre les protestants. Aujourd’hui, les ultra-
montains traitent de persécuteur et de voleur le gouvernement
frangais qui les gorge de pensions; qu’ils relisent donc les actes
de barbarie qu’ils ont inspirés, il y a deux siécles, contre les pro-
testants. Peut-étre cette lecture leur montrera-t-elle le doigt de Dieu
qu’ils savent si bien voir lorsqu’il s’agit des fautes des adversaires.
M. Desdevises du Dezert termine son étude par les réflexions
suivantes :

« Il faut savoir 'avouer: la France tout enticre a été complice
du roi. Aucune classe de la nation n’a le droit de rejeter sur 'autre
la responsabilité de linjustice. Zout le monde a été injuste, tout le
monde a été méchant, tout le monde a été fou. Et s'il en a été ainsi,
c’est que l'ame francaise, avec toutes ses brillantes qualités, avec
ses traits héroiques, présente dewx graves lacunes, deux trous pro-
Jonds que rien n’a pu combler: elle n’a ni le sens du droit, nile
sens de la liberté, Ces deux grandes choses la passionnent sans la
pénétrer; elle leur rend le culte idolatre et payen que l'on rend
aux idées qu'on admzire et qu'on nc comprend pas. Elle en parle
sans cesse, elle chante leurs louanges, elle les exalte, et, au méme
moment qu’elle parait les adorer, elle les méconnait dans sa conduite,
les outrage et les foule aux pieds.

«Une telle nation oufre tout ce qu’elle fait, surpasse les autres
dans le mal comme dans le bien, et n’a jamais l'allure ferme et
grave qui convient aux gens doués de razson. Dévoyée en 1685
par le fanatisme religieux, la France se laissera jeter en 1793 hors
des voies du droit et de la liberté par le fanatisme politigue. Les
deux crises sont comparables et adéquates: mémes grands principes
a lorigine, méme enthousiasme, mémes fureurs, mémes exces:
confiscations, emprisonnements arbitraires, jugements précipités,
proscriptions, émigration, guerre civile, guerre étrangere. Voila ce
qu’il en colite aux nations qui ne savent pas regarder comme
intangibles les droits de la conscience, les droits de la famille, les
droits de la liberté et les droits de la patrie, »



— 616 —
* La réaction janséniste en France aprés la mort de
Louis XIV, de 1715 a 1732. — M. le professeur Desdevises du Dezert,
dans sa trés curieuse étude sur ¢la fin du jansénisme s, a ainsi
décrit la réaction qui s’est produite en France, aprés la mort de
Louis XIV, en faveur des jansénistes, qui avaient été si iniquement
persécutés par le roi 4 la fois jésuitique et corrompu:

La mort de Louis XIV fut le signal d'une réaction jan-
séniste. Au sortir de cet interminable régne, si dur et si despotique,
la France respira et les victimes de larbitraire royal reprirent
courage.

Les facultés de théologie de Paris, de Reims et de Nantes
révoquerent leur adhésion. Les évéques de Mirepoix, de Sens, de
Montpellier et de Boulogne expédi¢rent au pape un huissier du
Chatelet, qui, au Vatican meéme, et ¢« parlant a sa personne», lui
remit un appel contre la bulle, rédigé en forme authentique, par
devant notaires (1717). Des chanoines, des curés, des religieuses
en appelérent aux Parlements des excommunications de leurs
évéques.

Des magistrats bretons commencerent la guerre contre les
jésuites, en leur ordonnant de faire la déclaration de leurs biens.

M. de Noailles leur défendit de précher, de confesser et de
faire le catéchisme.

On proposa de faire rebatir Port-Royal aux frais des jésuites.

On chanta dans Paris des chansons contre la Société de
Jésus.

La griace efticace a pris le dessus,
Les enfants d'Ignac’ ne confessent plus:
Ils sont chus dans la riviére
Laire, Lanla.
IIs sont chus dans la riviére:
Ah! qu'ils sont bien la!
Laire, Lanla.

Jamais, aux plus beaux jours des Prowvinciales, le jansénisme
n'avait été si populaire; mais la forme méme de cette popularité
montre qu’il y avait quelque chose de changé, et que le jansé-
nisme courait aux aventures. Beaucoup de ses nouveaux amis se
souciaient peu de sa doctrine et moins encore de sa morale. On
avait remarqué que les jésuites étaient bien en cour, et que le
monde officiel avait horreur des jansénistes; il n'en fallait pas
davantage pour convertir tous les opposants en jansénistes déter-
minés. Les bourgeois, le peuple, les femmes méme étaient jansé-
nistes ¢en gros et sans savoir la matiere s, parce que c’était un
moyen de fronder l'autorité et de faire piéce au pouvoir — ce qui
semblait délicieux aprés un demi-siecle d’autocratie.



— 617 —

Pendant plusieurs années, la France fut divisée en acceplants
et en appelants, les premiers soutenus par le gouvernement, les
seconds par les Parlements.

Parmi les appelants, 1'évéque de Senez, Soanen, vieillard de
quatre-vingts ans, se faisait remarquer par son opiniatreté. On crut
pouvoir en faire un exemple, parce qu’il avait peu d’appuis. Un
ancien agent de Dubois, un prélat scandaleux, Tencin, archevéque
d’Embrun, réunit dans sa ville archiépiscopale un concile provincial,
qui condamna le malheureux Soanen a étre interné a l'abbaye de
la Chaise-Dieu. L’archevéque de Paris et l'évéque de Montpellier
protestérent contre le concile et la condamnation, et ne furent ni
déposés ni exilés; mais 'un s'appelait Noailles et I'autre Colbert.
Soanen vécut encore treize ans a la Chaise-Dieu, sans vouloir se
déjuger, ni se soumettre. A sa mort, l'autorité prétendit qu’il s'était
rétracté¢; mais il ne faut voir la qu'une derniére machination de
ses ennemis, qui n’'avaient pu le vaincre tant qu’il lui resta un
souffle de vie.

La condamnation de Soanen eut un retentissement prodigieux.
On traita le concile d’Embrun de brigandage et de sabbat. Soanen
fut regardé comme un martyr.

Tout Paris passa au jansénisme. Le parti eut sa caisse, «/a
boite a Perrette». Un journal clandestin, Les Nouvelles ecclészastiques,
qui paraissait depuis 1713, devint le journal officiel du jansénisme
et de¢joua, pendant quatre-vingts ans, tous les efforts de la police.
On l'impgimait a la campagne, et jusque dans Paris, sous le dome
du Luxembourg, dans des bateaux sur la Seine, dans les chantiers
de bois du Gros-Caillou, ou les imprimeurs s’introduisaient déguisés
en scieurs de long. Un jour que le lieutenant de police Hérault
faisait des perquisitions dans une maison du faubourg Saint-Jacques
pour découvrir 'imprimerie clandestine, on jeta dans sa voiture,
presque a son nez, plusieurs feuillets des Nowwvelles ecclésiastiques.
Pour dépister les agents postés aux portes de la ville, on plagait
les feuilles séditieuses sur le dos d’un chien qui, muni d’une double
peau, passait devant les portes sans exciter l'attention des gardes.

Les Nouvelles ecclészastiques répandaient partout les bons prin-
cipes, et la haine des jésuites ou molinistes; et, comme I'Etat était
moliniste, on faisait en réalit¢ de I'opposition politique sous couleur
d’opposition religieuse.

Le cardinal de Noailles finit par s'effrayer de tout ce bruit.
Tres agé, affaibli, importuné par sa niéce, la maréchale de Gramont,
il se rétracta solennellement en 1728 et abandonna le parti de
I'appel. On placarda sur les murs de Paris cet avis insultant: «Cent
mille écus a qui retrouvera 'honneur de I'archevéque!» A sa mort
(4 avril 1729), on lui fit cette épitaphe :



— 618 —

Ci-git Louis Cahin-Caha,
Qui dévotement appela,

De oui, de non s’entortilla;
Puis dit ceci, puis dit cela,
Perdit 1a téte et s’en alla!

Son successeur, M. de Vintimille, s’étant montré tres anti-
janséniste, on se rappela que son prédécesseur s’appelait Antoine,
et l'on répandit qu'en mourant saint Antoine avait laissé l'arche-
véché de Paris a son compagnon. On jetait de la boue sur ses
mandements, on battait les prétres qui parlaient de lui avec respect,
on les interpellait dans les églises; on affichait sur la porte du
college des jésuites: « Les comédiens ordinaires du pape donneront
ici les Fourberies de Scapin et Arlequin-jésuite. »

Le 24 mars 1730, le roi enjoignit a tous les ecclésiastiques
du royaume de recevoir la bulle Unigenztus. l.e Parlement en-
registra la déclaration royale, mais en lit de justice; et, au sortir
du palais, Louis XV ne fut pas acclamé.

La magistrature se rangea définitivement du coté des jansé-
nistes, par jalousie du Grand Conseil ou la bulle avait été en-
registrée, par jalousie de la couronne, par ambition, par désir de
popularité. Elle prétendit que la bulle était contraire aux libertés
de I'Eglise gallicane et menacait les droits du roi; elle accueillit
tous les appels comme d’abus interjetés contre les actes d'autorité
des prélats partisans de la bulle; elle donna raison aux prétres
jansénistes contre leurs évéques, et cita méme I'archevéque de Paris
a sa barre. En Provence, le Parlement d’Aix fit lacérer uh mande-
ment de 'évéque de Marseille.

La vie politique entra par la au Parlement, qui trouva dans
son sein deux orateurs de grand talent, ’'abbé Pucelle et’abbé Menguy.

Le roi, irrité au dernier point, manda a Compiégne une
députation du Parlement et la regut fort mal: <Je vous ai fait
savoir ma volonté, dit-il aux magistrats, je veux qu’elle soit pleine-
ment exécutée. Je ne veux ni remontrances ni réplique. Vous
n‘avez déja que trop mérité mon indignation. Soyez plus soumis
et retournez a vos fonctions. » Le premier président ayant fait mine
de parler, le roi lui cria: «Taisez-vous», et, comme le pauvre
homme n’osait plus remettre le discours dont il était porteur, ’abbé
Pucelle sortit des rangs, ploya le genou devant le roi et déposa a
ses pieds un exemplaire du discours. Louis XV ordonna de le
déchirer, ce que Maurepas s’empressa de faire (14 mai 1732).

A la suite de cette scéne, Pucelle fut arrété et exilé a I'abbaye
de Corbigny; le conseiller Titon fut enfermé a Vincennes.

Le 20 juin, tous les conseillers au Parlement, sauf trois ou
quatre, donnérent leur démission de leurs charges. Le peuple les



— 619 —

acclama en criant: «Voila les vrais Romains, les Péres de la patrie. »
Mais les vrais Romains furent avertis que, s’ils persistaient dans
leur rébellion, on pourrait leur enlever leur noblesse, leur retirer
leurs charges et les exiler, et ils implorérent le pardon du roi
Louis XV leur pardonna, ce qui était sage, et les laissa bientot
recommencer leurs mutineries, ce qui €tait impolitique.

Pendant tous ces débats, une crise de fanatisme d’une intensité
inouie sévissait a Paris et l'emplissait de scandales.» (Revue des
cours, 19 avril 1906, p. 272-273.)

* Une page d’histoire religieuse. — M. Desdevises du Dezert,
professeur a 'Université de Clermont-Ferrand, a fait derniérement
un cours sur «l'Eglise et I'Etat en France depuis I'Edit de Nantes
jusqu’a nos jours». A en juger d’'aprés les comptes-rendus publiés
dans la «Revue des cours», ce cours a été tres remarquable, rempli
de faits qu’on était en train d’oublier, et qui, groupés, serrés comme
ils l'ont été sous la plume du savant professeur, ont repris de l'in-
téret et de la vie, de la gravité et de lactualité. Qu'il me soit
permis d’exprimer publiquement ici le désir que ces lecons sub-
stantielles soient bientot publiées en volume. J’en ai donné, dans
cette Revue, quelques extraits insuffisants. Si certaines opinions sont
criticables, l'ensemble de l'ceuvre n’en reste pas moins digne de
la plus sérieuse attention, comme on le verra, une fois de plus,
par cette conclusion de l'auteur, conclusion éminemment suggestive:

« Nous avons vu la France s’essayer sous Henri IV a la liberté
religieuse, sans parvenir a s’y ployer; Louis XIII et Richelieu en-
levent aux protestants les garanties abusives que Henri IV avait
dl leur accorder. Les deux cultes subsistent cbte & cote et rivalisent
de science et de ztle pour le bien public. Mais les catholiques
demeurent exclusifs, et, malgré leurs querelles intestines entre moli-
nistes et jansénistes, s’accordent pour déraciner le protestantisme
et ruiner I'ceuvre de Henri IV. L’étroite dévotion de Louis XIV
leur permet de commettre cette faute irréparable, et trente ans de
luttes sanglantes semblent assurer le triomphe absolu du catholi-
cisme. Il parait alors comme épuisé par sa propre victoire, stérilisé
par l'abaissement de son ennemi. Il se déchire de ses propres
mains : quiétistes et traditionnalistes, jansénistes et jésuites se con-
damnent et s’excommunient, tandis que commence a grandir une
force nouvelle, presque étrangeére cette fois a l'esprit chrétien, et
qui régne bientot sur le siécle. La philosophie et le jansénisme
s’allient contre les jésuites et les ruinent; mais les deux alliés se
séparent presque aussitdt pour recommencer leurs querelles. Les
protestants en profitent pour reconquérir leur droit a l'existence,
et la Révolution commence entre le jansénisme politique déja usé
et sans crédit et la philosophie décidée a tout renouveler autour d’elle.



— 6200 —

« Toutes ces luttes ont été, par certains cotés, nobles et grandes;
elles ont donné a notre histoire une allure dramatique d’un puissant
intérét: elles ont causé des maux incalculables et gaspillé sans
profit des énergies précieuses, dont on eiit pu faire un bien meilleur
emploi. Elles ont prouvé la puissance et la vitalité de l'idée reli-
gieuse et les dangers .du fanatisme, et il me semble que la lecon
derniére qui s'en dégage est une pensée de liberté.

« Supposons, un instant, que la France soit restée fidele aux
traditions de Henri IV, qu’elle n’ait proscrit ni calvinistes, ni jansé-
nistes, ni quiétistes, ni jésuites, ni philosophes, et que chacune de
ces écoles ait pu se développer librement dans notre pays, n’est-
il pas certain que la vie religieuse et morale, plus variée et plus
active, y fiit aussi restée plus sérieuse et plus profonde? N’est-il
pas infiniment probable que I'habitude de vivre en paix avec des
hommes d’opinion différente aurait développé, chez nous, le respect
des droits d'autrui et le sens de la liberté? N’est-il pas presque
certain que le catholicisme, plus tolérant, n’aurait pas trouvé dans
la philosophie une ennemie aussi intraitable et serait arrivé plus
respectable et plus respecté au seuil des temps modernes?» (Revue
des cours, 17 mai 1900, p. 474-475.)

* Le P. Gratry contre l',Univers® et contre le papisme. —
Le P. Gratry a écrit a Mgr Dupanloup /e ¢ janvier 1560: «Pour
ce qui est de I'Unzvers, il y a d’abord a relever, de la maniére la
plus énergique, cette parole insensée: ¢ Ce journal est une grande
institution catholique. » Mais plus je médite sur le déraillement de
cette feuille, opéré en 1850 environ — déraillement qui est la
principale calamité de I’Eglise en ce siécle — plus je comprends
que cette calamité n'en est une que parce qu'elle représente l'im-
pulsion recue de Rome. Cette méme caste exploitante dont nous
parlons, et dont le grand ‘et principal! descripteur est St. Bernard,
s'est tout simplement emparée de ce journal, déja maitre du clergé
frangais et méme du clergé de Paris. De la est résultée en dix ans
une transformation du clergé francais et méme du clergé de Paris...»
— Méme date: «1° 11 m’est impossible de concevoir un état de
choses plus ficheux pour la papauté que I'état actuel; 2° Le pou-
voir temporel a produit de tels désastres temporels et spirituels que
je n’ai pour lui qu'une médiocre reconnaissance, et ma conscience
et ma raison se refusent absolument a dire: «Voila qui est ad-
mirable, nécessaire, presque divin, providentiel dans tous les siecles »;
3° Quelqu’'un peut-il entrevoir le moyen par lequel la papauté
pourra étre libre et dégagée de cette calamité traditionnelle de
I'entourage, si vigoureusement stigmatisée par saint Bernard?» —
Le 11 janvier r§60: «¢... Il faudrait un volume qui, fruit d’un



travail consommé, traiterait la question romaine sous toutes ses
faces sans exception, et qui, par un coup décisif, arréterait le délire
de papisme et de pharisaisme qui s’empare d’une si grande partie
du clergé: cette grande calamité de I'Eglise opére quotidiennement
la chute de milliers d’ames. J'appelle papzsmie cette exploitation
italique de la papauté, telle que St. Bernard la décrit et la flétrit,
ni plus ni moins. C'est la le plus grand de tous les ennemis de
I’Eglise, et le divin Maitre est décidé a en finir avec cette lepre »).

* Appel d'un prétre ultramontain a la révolution par le
sang. — On lit dans «Demain> (27 avril 1906, p. 12): «Un reli-
gieux qui a déja beaucoup nui aux intéréts du catholicisme en
France, M. Charles Maignen, écrit les lignes suivantes, d'un accent
nettement antichrétien (Vérzé francaise, 22 avril):

« Cest toujours avec un sentiment de profonde surprise que
nous entendons des hommes intelligents calculer les chances du
relevement de la France par les moyens léganx. Jamais nous ne
parviendrons a concevoir comment un esprit sérieux peut supposer
un instant que les crimes accumulés par ce régime seront effaces
d’un coup d’éponge, et que les deux camps qui partagent le pays
en deux peuples ennemis, se réconcilieront autour des tables boi-
teuses ou l'on dépouille les scrutins. Ce qui deécidera 'avenir du
catholicisme en France, c’est la guerrve, la vraie guerre. De pareils
conflits peuvent se résoudre autrement ailleurs, mais, en France,
ils se décident par le sang.>»

Quelle abominable religion! Jusqu'a présent le fanatisme du
rédacteur de la Véreité frangaise n’a jamais été désavoué par le
Vatican. Le sera-t-il cette fois? Les hommes d’ordre et de raison
finiront-ils par ouvrir les yeux?

* Pie X et I'exégese. — Le Reglement que Pie X a publig, le
17 mars dernier, relativement a l'enseignement des Ecritures, com-
prend 18 articles, qui renferment, a coté d’excellentes choses depuis
longtemps connues, des conseils erronés et pernicieux, qui prouvent
que la papauté est irréformable, et que, loin de chercher la vérité,
elle veut plier la science au triomphe de ses propres erreurs. On
lit, en effet: Art. 13. «Le professeur considérera comme un devoir
sacré de ne jamais s’écarter en rien de la doctrine commune et de
la tradition de I'Eglise.» Or on entend par la /’Eglise romazne, et
meéme exclusivement /a papawté. Clest dire que tout ce que I'Index
trouvera opposé a ses traditions a lui, sera condamné. — «]l laissera
de coté les commentaires téméraires des novateurs.» L’Index traitera

) Ces lettres inédites ont paru dans « Demain», 4 mai 1906, p. 10-13, sous la
responsabilité du P. Ingold.



— 5 —

toujours de novateur et de novateur téméraire quiconque lui dé-
montrera scientifiquement les erreurs de l'exégese romaine. — 1l
se réglera dans son enseignement d’aprés les régles pleines de
prudence qui sont contenues dans I'encyclique Providentissimus.»
Il n'en colite rien a la papauté de trouver ¢pleines de prudences»
les encycliques papales. Gros Jean s’admire toujours lui-méme et
se proclame naturellement infaillible!

* Un nouveau Syllabus. — L’J/falie a publié la nouvelle
suivante :

« Le Saint-Office a été chargé de publier une liste de toutes
les propositions que le Saint-Siege juge hérétiques ou simplement
téméraires, en matiere d’exégése biblique. En publiant cette liste
ou Syllabus, le Saint-Siége entend épuiser de facon définitive le
conflit soulevé par I'abbé Loisy.

« Tout le monde se rappelle qu’a la suite de sa condamnation
par le Saint-Office, 'abbé Loisy avait envoyé a l'archevéque de
Paris, puis au cardinal Merry del Val, une déclaration de sou-
mission concue en des termes que le Vatican estima ambigus et
équivoques. Obéissant 2 des motifs d’opportunité, le Vatican ne
crut pas devoir insister a cette époque et il se contenta de cette
déclaration, bien qu’elle lui parit insuffisante. Mais il ne fut jamais
dans l'idée du pape qu’elle plt suffire a clore définitivement l'in-
cident. C’est pourquoi le Saint-Office se prépare a revenir sur la
question et a publier le Syllabus annoncé.

« Ce Syllabus sera certainement un nouveau coup porté aux
partisans de 'exégése scientifique et progressiste.

«Tel, par exemple, le pere Lagrange, l'illustre directeur de la
Revue biblique. Sous Léon XIII, le pére Lagrange était considéré
comme le représentant le plus éminent de ’école intermédiaire entre
I’école traditionnaliste et 1'école avancée de l'abbé Loisy. Au-
jourd’hui, au contraire, le pére Lagrange passe pour représenter,
parmi les exégétes catholiques, les tendances les plus avancées et
les plus hardies, a tel point que le maitre des palais apostoliques
lui a refusé, il y a quelque temps, Uzmgprimatur pour son Com-
mentaire sur la Genése.

« C'est 1a un effet logique et naturel de l'esprit réactionnaire qui
prévaut toujours davantage au Vatican sur le terrain intellectuel
et doctrinal, surtout dans les questions d’exégese. En 1904, a la
place du pére Genocchi, jugé trop libéral, on nomma comme
professeur d’Ecriture sainte au séminaire de 1’Apollinaire un capucin
autrichien, le pére Hetzenauer qui représente l'exégése la plus in-
transigeante.

¢« De plus, 'année suivante, a 1'Université grégorienne, on rem-
placait le pére Gismondi par le pére jésuite Delattre, qui incarne,



— 623 —

lui aussi, l’éole traditionnaliste et ultra-conservatrice. Ces choix
successifs démontrent de fagon assez claire quelle est la tendance
qui prévaut a cette heure au Vatican en matiére d'exégeése biblique,
et ils permettent d'imaginer quel esprit présidera a la confection
du Syllabus que le Saint-Office prépare.

¢« Ce document marquera probablement un retour vers le passé
et un nouveau triomphe de l’école ultra-conservatrice et réaction-
naire.

«On ne risque que trop, de cette fagon, de perdre tout le
terrain conquis par I'Eglise sous le pontificat relativement libéral
de Léon XIII, et I'on va rendre plus difficile encore leur mission
aux catholiques qui travaillent a concilier la science et la foi, a
établir I'accord entre le catholicisme et la société moderne. »

* Comma Johanneum. — In der Revue du Clergé Francais
vom 15. April 1906, S. 423, lese ich die eben so unbestimmte wie
unglaubliche Nachricht, der Kardinal Vaughan habe in einem
offentlichen Brief erklart, dass «nichts daran sei» (2/ n’en était rien),
dass sich das «hl. Officium» am 13. Januar 1897 zu gunsten der
Authentizitit von I. Joh. 5, 7 ausgesprochen habe. Der Wortlaut
dieses angeblichen Briefes wird nicht mitgeteilt. Tatsache ist, dass
die ¢hl. romische und allgemeine Inquisition» am I13. Januar 1897
die Frage in Erwdgung zog, ob man die Authentizitat der frag-
lichen Stelle #xto verneinen oder doch in Zweifel ziehen kénne, und
auf diese Frage «nack sorgfiltiger Priifung aller Umstinde > mit
Nein geantwortet hat. Am 15. Januar 1897 hat Leo XIII. dieses
Urteil in aller Form bestitigt, was die Revue du Clerge verschweigt.
Anders konnte der unfehlbare Papst gar nicht entscheiden. Die
Trienter Synode hat am 8. April 1546 dogmatisch festgestellt, dass
die in der Vulgata enthaltenen Biicher cum omnibus suis partibus
als heilic und kanonisch anzusehen seien. Clemens VIIL. aber
verordnete am 9. November 1592, dass von dem nach vieler Miihe ge-
reinigten Vulgatatext ne minima quidem particula geindert, noch etwas
hinzugefiigt oder weggelassen werden diirfe. Daher kann es nicht
angehen, eine fur die Trinitatslehre so wichtige Stelle, wie I. Joh. 3, 7,
als eine Glosse zu bezeichnen, die zu streichen sei. Es kommt
hinzu, dass am ersten Sonntag nach Ostern der Abschnitt I. Joh. 3,
4—10 von jeher in der ganzen katholischen Christenheit als Sonn-
tagsepistel gelesen wird und daher zu den Teilen des Neuen Testa-
mentes gehort, die allen Glaubigen bekannt sind und als inspiriertes
Wort Gottes gelten.

Uberraschender noch als die Nachricht iiber die angebliche
Ausserung des Kardinals Vaughan ist die Art, wie die Revue du
Clergé die Vermutung aufnimmt, die Professor Aiinstle in seiner



= 6P ==

Schrift Antipriscillzana (vgl. Nr. 54 dieser Zeitschrift) iiber die Ent-
stehung des Comma Johanneum gedussert hat; sie meint, diese
Vermutung habe wenigstens eine « gewisse Beachtung » (une certaine
faveur) gefunden. Was vermutet namlich der Frelburger Professor?
Ihm ist das Bibelwort, das der katholischen Christenheit seit vielen
Jahrhunderten als der klarste und bestimmteste Ausdruck der
Trinititslehre gilt, weiter nichts als eine « orthodox klingende Plrase s,
die den im Jahr 385 zu Trier hingerichteten Erzketzer Przscilizan,
der gar nicht an die heilige Dreifaltigkeit geglaubt haben soll, zum
Urheber hat (Antipriscilliana, S. 60 f.)! Priscillian hétte also mit
seinen «<orthodoxen Phrasen» bis auf diesen Tag die ganze katho-
lische Christenheit, ja sogar noch den unfehlbaren Papst Leo XIII.
und das Tribunal der hl. romischen und allgemeinen Inquisition zu
tauschen vermocht! Priscillian sagt namlich: tria que testimonium
dicunt in czlo, pater, verbum et spiritus, et hac tria unum sunt
in Christo Jesu. Daraus soll sich nach Kiinstle ergeben, dass Pris-
cillian nicht « die konsubstantielle Einheit der drei gottlichen Per-
sonen, sondern die absolute Einheit des gottlichen Wesens » lehre.
Man mochte freilich fragen, wie in diesem Falle iiberhaupt noch
von tria in celo gesprochen werden konne. Allein ich werde mich
hiiten, mit Professor Kiinstle einen dogmatischen Streit anzufangen;
ich weiss sehr wohl, dass mich meine <¢orthodoxen Phrasen» nicht
retten wiirden. Hingegen wire ich geneigt, das Tribunal der hl
romischen und allgemeinen Inquisition auf die Tatsache aufmerksam
zu machen, dass Kiinstle eine angeblich inspirierte Bibelstelle von
einem Erzketzer herleitet. E. H.

* L’enseignement de 'histoire des religions, en France. —
Pie X ayant condamné la loi de la séparation, parce que la société
qui ne se préoccupe pas de la religion (lire: qui n’est pas scumise
au pape) est criminelle, un groupe de Francais, au nom des droits
de la raison, a adressé au Parlement une pétition, pour demander
que 'enseignement des religions soit réformé dans luniversité et
qu’il se fasse désormais selon les regles de la critique scientifique.
Il va de soi que plusieurs de ces rationalistes sont hostiles a toute
religion, mais ils sont faciles a réfuter. Leurs réclamations contre
Rome et contre le systéme romaniste n'en sont pas moins dignes
d’attention. On lit dans ce manifeste :

¢.: MM. les Sénateurs et Députés, vous n'étes aux yeux du
pape que les représentants d’une société crimuinelle. Et ce peuple
frangais qui se croit libre et qui veut un gouvernement fondé sur
les droits de la conscience et de I'humanité, ce peuple n’est qu’une
multitude et un troupeau dont ‘unique devoir est de se laisser con-
duzre vers ses fins supérieures par les pasteurs que le poniife vomain



— 625 —

datgne lui déléguer. On croit réver quand on entend ces affirma-
tions audacieuses, quatre siécles aprés que la Réforme a secoué le
joug des papes, et plus de cent ans aprés que la critique du
XVIII® siécle a achevé de ruiner leur autorité. On est aussi sfwpé-
Jfait de penser qu’il se trouve encore des gens de bonne foi pour
admettre ces prétentions ou pour les soutenir. Pourquoi cet aven-
glement chez une partie de nos concitoyens?.. Il est urgent d’ap-
porter un remede a cette situation mentale et morale... Ce remede
ne peut étre demandé qu’a la science et a la vérité... Les con-
clusions sur le contenu et le role des principales religions doivent
étre introduites dans l'enseignement public. L'Etat laique a le droit
d’exiger de tous les jeunes gens qui lui demandent un dipléme de
fin d’études, qu’ils témoignent de connaissances précises et scien-
tifiques sur des faits qui ont tenu une place aussi considérable dans
les civilisations dont la noétre est issue... A Paris, 'enseignement
supérieur de l'histoire des religions existe, au college de France,
en Sorbonne, a 'Ecole pratique des hautes Etudes... En province,
tout est a créer. Dans chaque Faculté, il faudra un jour au moins
deux chaires, soit 28 en tout: une chaire d’histoire du judaisme
et des religions issues de la Bible, christianisme et islamisme, et
une chaire d’histoire des autres religions. Pour commencer, on
pourrait se borner a créer d’abord une conférence d’histoire des
religions bibliques a Lille, Nancy, Lyon, Bordeaux et Toulouse...
Dans l'enseignement secondaire, la conférence d’histoire religieuse
sera faite par un professeur de philosophie ou d’histoire... On
étudiera la création relativement récente de l'évéché de Rome, et
on critiquera les textes sur lesquels la papauté fonde sa primauté
spirituelle et son pouvoir temporel. Enfin, on fera lhistoire des
rapports de la papauté et de la France, celle de la Réforme et
des guerres de religion, et, aprés avoir étudié la loi Falloux et le
Syllabus, on racontera le long combat de la République contre le
cléricalisme...» Etc.

* La Réforme de I'Eglise romaine. — Plusieurs membres de
cette Eglise ont blimé les anciens-catholiques d’étre «sortis de
IEglise » pour mieux la réformer, et ont prétendu que, s’ils fussent
restés dedans, ils l'eussent réformée beaucoup mieux. Nous leur
avons répondu maintes fois que les anciens-catholiques ne sont
nullement sortis de I'Eglise catholique, pas méme de I’Eglise ro-
maine, mais qu’ils se sont bornés 4 rompre avec la papauté sckzs-
matique, hévétique et antichrétienne et avec la hiérarchie inféodée
a cette papauté, et cela, pour rester catholiques et pour maintenir
les dogmes catholiques contre les faux dogmes papistes. Et, en
agissant ainsi, nous avons la conscience d’étre pour quelque chose

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906. 41



— 626 —

dans le mouvement de réforme théologique et ecclésiastique qui,
depuis nos travaux contre Rome, se dessine de plus en plus dans
le sein méme de cette Eglise. La réforme du deiors a donc déter-
miné la réforme du dedans, et par conséquent elle n’était pas inu-
tile.

Un abbé B. écrit, dans le « Chrétien francais» du 21 avril
1906, évidemment au nom de plusieurs prétres qui veulent < rester»
dans I'Eglise romaine, que ces prétres ont bien fait d’y rester, et
voici pourquot :

«Ils ont cru qu’ils avaient dans leur Eglise une grande et
belle mission a accomplir, et ils y travaillent sans rien sacrifier de
leurs doctrines et de leurs interprétations. 8'ils étaient sortis, que
seraient-ils devenus ! Si je suis bien renseigné, M. Marcel Hébert
en est réduit a des comptabilités et a des lecons qui absorbent le
meilleur de son temps et peut-étre de ses forces... Nous restons
et nous attendons une évolution qui ne peut manquer de se pro-
duire et qui est peut-étre plus proche qu’on ne croit. L.a, du moins,
nous avons un bercail, une patrie, un centre d’activité. Ailleurs,
ou irions-nous? que deviendrions-nous? La cause de Dieu, dit le
P. Tyrrell, demande a étre défendue non par des chevaliers errants,
mais par une armée. Restons dans les cadres et faisons jaillir de
ces cadres une nouvelle forme religieuse. .. »

Autant d’assertions, autant d’illusions! Premzerement, quelle
mission accomplissent-ils dans leur Eglise romaine lorsqu’ils ne sa-
crifient »zen de leurs doctrines libéralest Aucune. Des que M. Loisy,
M. Houtin, M. Laberthonniere, etc., ouvrent la bouche, ils sont
condamnés officiellement. Cette condamnation officielle est-elle une
réforme? Non. Si 'on se soumet, le public dit: lacheté. Si, tout en
se soumettant, on maintient son enseignement, le public dit: Co-
médie. Lacheté ou comédie, est-ce 'accomplissement d’une mis-
sion? Non.

Secondement, «s'ils étaient sortis, que seraient-ils devenus?»
Voila la vraie raison: la peur d’étre réduit a gagner sa vie par
autre chose qu’une messe. Avoir un autel, une sacristie, un budget,
voila ce qu'on appelle «un bercail, une patrie, un centre d’acti-
vité »! «Ailleurs, ol irions-nous:! que deviendrions-nous?» Ce que
vous deviendriez? Vous deviendriez des travailleurs, des hommes
de science, des apoétres, des fondateurs de paroisses vraiment ca-
tholiques. Vous ¢ attendez »! quelle bravoure! Ne vaudrait-il pas
mieux étre de ceux qui agéssent et qui font l'évolution désirée?
Car enfin cette évolution, elle ne se fera pas toute seule, encore
moins en dedans qu’au dehors.

Troiszemement, le P. Tyrrell, qui vient de sortir de la C® de
Jésus, prétend que «sortir» c’est devenir un chevalier errant. Il



— 627 —

se trompe: sortir de l'erreur, n’est pas errer. Ne pourrait-on pas
lui demander si «rester » pour avoir un bercail n’est pas ressembler
quelque peu au chevalier d’industrie qui tient plus au bercail qu’a
la vérité, Vous voulez former une armée? Tres bien. Alors com-
mencez par résister tous ensemble a l'erreur et par proclamer tous
ensemble la vérité et la réforme, comme de vaillants soldats, et
alors vous serez une armée. Mais, direz-vous, il n’y a pas d’armée
sans chefs et sans cadres. Eh bien! élisez des chefs; n’en avez-
vous pas le droit? ne connaissez-vous pas l'histoire de I'Eglise et
les droits des prétres et des fidéles? Les cadres dépendent de vous.
« Faisons jaillir, dites-vous, de ces cadres une nouvelle forme reli-
gieuse. » Tres bien. Mais pour cela, il faut agz7z et non pas se
croiser les bras, se taire et attendre. En tout cas, si vous mainte-
nez vos vieux cadres, vous n’en ferez pas jaillir une forme nounvelle.
Votre langage méme vous condamne et manifestement vous vous
payez de mots. Pour nous, anciens-catholiques, nous attendons de-
puis longtemps votre ¢ forme nouvelle », mais en attendant, nous
faisons la réforme, en remettant en lumiére les vieux dogmes chré-
tiens méconnus et en montrant qu'ils sont des germes de «progrés
pour les temps nouveaux ».

.
-

L’ancien-catholicisme et la ,Wartburg®. — Les ultra-
montains qui s'adjugent le monopole exclusif du catholicisme, et
les anticatholiques qui se rient de toute réforme dite catholique,
ont intérét a faire croire que l'ancien-catholicisme n’est rien; que,
s'il a eu quelque temps un certain souffle, il n’en a plus. A les croire,
ses funérailles sont consommées depuis longtemps. Chaque fois
qu'un des plus anciens membres meurt, c’est de nouveau, disent-
ils, le glas de cette secte qui sonne! A l'occasion de la mort de
I'évéque Weber, on n’a pas manqué de répéter la méme assertion.
Et cependant 'ancien-catholicisme est toujours la, malgré la mort
des Decellinger, des Reusch, des Langen, des Reinkens, des Weber,
etc. Bien plus, les vides se comblent sans cesse. Les jeunes géné-
rations, dont les ennemis de l'ancien-catholicisme se gardent bien
de parler, sont plus actives que jamais. En Suisse, la jeunesse
catholique-chrétienne est admirablement organisée; ceux qui ont
assisté au récent congrés international d’Olten, en ont eu sous les
yeux des preuves manifestes. En Allemagne, elle s’organise aussi
chaque jour davantage. Priére 4 nos adversaires de lire le passage
suivant du journal protestant susmentionné (4. Mai 1906, Nr. 18,
S. 174):

¢ Als in Nr. 6 dieses Blattes anldsslich des Hinscheidens des
Bischofs Dr. Theodor Weber auf die nunmehrige schwierige Stellung
des Altkatholizismus hingewiesen und besonders daran erinnert



— 628 —

wurde, dass nunmehr von den Minnern der Siebenzigerjahre fast
alle dahingegangen seien, da ahnte wohl der Urheber jener Zeilen
nicht, dass sich im Altkatholizismus, und zwar gerade unter Gut-
heissung des verstorbenen Bischofs, eine Bewegung entwickelte, die
jeder Sachverstindige als eine fiir den Altkatholizismus niitzliche
und forderliche erkennen muss. Die altkatholische Jugend hat ihre
Pflicht erkannt, und aus ihrem eigenen Empfinden hervor haben
sich eine Reihe von sogenannten Jungmannschaften entwickelt, deren
Zweck es ist, die Bewegung zu fordern durch Heranbildung tiichtiger
und getreuer Manner, die den Mut und die Kraft besitzen, den
Kampf der Viter fortzusetzen und denen Gelegenheit geboten ist,
sich zu dem Behufe auch entsprechend zu bilden. Um nun diesen
Gedanken einheitlicher zur Wirkung bringen zu kénnen, haben am
Ostersonntag sich in Mannheim 37 Delegierte dieser Vereine zu-
sammengefunden und einen Reichsverband altkatholischer Jung-
mannschaften gegriindet, dessen Sitz und Fiihrung die Minchener
Jungmannschaft iibernommen hat. Moge dieses Werk dem Alt-
katholizismus reichen Segen bringen. — In den letzten Wochen
wurde in Marburg a. d. L. und in Bad Reichenhall erstmals alt-
katholischer Gottesdienst abgehalten. Altkatholische Blitter bitten
die im Konigreich Sachsen wohnhaften Altkatholiken um Bekannt-
gabe ihrer Anschrift, damit die Griindung einer Gemeinde in Sachsen,
wo Dbisher kein altkatholischer Gottesdienst besteht, ermoglicht
werden kann. Auch im ganzen Konigreich Wiirttemberg besteht
keinerlei Organisation der altkatholischen Kirche. »

* Der Schweizerische Verband junger Christ-Katholiken. —
Bei der letzten Zdhlung vom 4. August 19o5 zdhlte der Verband
in 18 Sektionen und 6 Ortsgruppen 1183 Mitglieder. Mittlerweile
sind in zwei Gemeinden zwei neue Vereine ins Leben gerufen worden.
Im Jahre 1904/1905 wurden in diesen Vereinen 108 Vortrage ge-
halten. Die Gesamteinnahmen betragen Fr. 6479. go.

Wie der Zentralvorstand, die an den Delegiertenversammlungen
jeweils zu wahlende dreigliedrige Aufsichts- und ausfihrende Be-
horde des Verbandes, in enger Verbindung mit dem Bischof und
der Synode steht, denselben alljahrlich Bericht erstattet und von
ihnen Instruktionen erhalt, so stehen auch die einzelnen Sektionen
in den Gemeinden in direktem Verkehr mit den Pfarrimtern und
den Kirchengemeindepflegern. Die meisten Sektionsstatuten enthalten
auch die Bedingung, dass der Pfarrer und der Kirchenrat ein ge-
wisses Aufsichtsrecht geniessen, um auf diese Weise moralisch und
direkt auf die Jungmannschaft einzuwirken. So werden die Jung-
manner angehalten, sich am kirchlichen und kirchenpolitischen
Leben zu beteiligen.



— 629 —

Der Zentralvorstand steht ferner in enger Verbindung mit dem
Zentralverband christkatholischer Kirchenchore. Beide unterstiitzen
und erginzen einander. In jeder Gemeinde sind die meisten Singer
des Kirchenchores zugleich Mitglieder des betreffenden Vereins
junger Christkatholiken. Spezielle und wiederkehrende Festlichkeiten
werden gemeinsam durchgefiihrt.

Zum weitern sind enge und fordernde Beziehungen vorhanden
zum alljahrlichen Kartellverband der christkatholischen Studierenden
an den Universititen in Bern, Basel und Ziirich.

Und der neueste und einer der wichtigsten Vereine ist direkt
auf Anregung der Jungmannschaft entstanden. Es ist dies der
Zentralverband fiir die christkatholische Diaspora. Entsprechend
ihrem Hiulfsverein sammelt diese junge, iiber die ganze Schweiz
verbreitete Organisation Gelder, um durch Missionspfarrer den
Diasporamitgliedern Pastoration zu teil werden zu lassen.

In den meisten Gemeinden werden die Vereine junger Christ-
katholiken von den Kirchenpflegern nicht nur moralisch, sondern
auch finanziell unterstiitzt. Eine Gegenleistung liegt aber in dem
Abkommen, das beinahe iberall existiert und das darin besteht,

dass die Vereine junger Christkatholiken sozusagen die Unter-
haltungssektionen der Gemeinden sind. Und auf diesem Gebiete

ist es oft eine Freude, zu konstatieren, mit welchem Eifer und
namentlich welchem Erfolg gearbeitet wird. Ich will nur zwei Bei-
spiele erwdhnen: Im vergangenen Winter fiihrte eine unserer Land-
sektionen Anzengrubers Werk: ¢ Der Pfarrer von Kirchfeld » mehr-
mals und an verschiedenen Orten auf. Und in diesem Winter hat
eine Stadtsektion auch mit der Wiedergabe von Laubes voll-
stindigem Schauspiel: «Die Karlsschiiler > den grossten Erfolg
erzielt.

Alle 20 Vereine sind im Besitze einer guten Bibliothek. In
Sektionen, in denen diese Biichereien ganz besonders reichhaltig
waren, wurden sie umgewandelt in Gemeindebibliotheken, zu denen
alle Gemeindemitglieder Zutritt haben. Wird eine grdssere Samm-
lung zu gunsten eines Kirchenbaues u. s. w. veranstaltet, so ist es
eines der ersten Geschifte der betreffenden Behorden, an die Vereine
junger Christkatholiken zu gelangen. So wurden aaldsslich der
Kirchenbauten in Luzern, St. Gallen, Grenchen u. s. w. recht an-
sehnliche Summen in unsern Kreisen gesammelt.

Der Zentralverband steht ferner in enger Beziehung mit dem
Schriftenlager in Olten. So werden von und durch uns jahrlich
geeignete Broschiiren gekauft resp. abgesetzt. Aber auch die Druck-
legung zweckdienlicher Vortrige, die z. B. an unserer alljihrlichen
Zentralversammlung gehalten werden, wird besorgt. ..

(Der Katholik, Bern, 9. Juni 1906, S. 191-192.)



— 630 —

* Conséquences des élections du 6 mai en France. — Le
directeur du Bulletin politique de « Demain» (11 mai 1906), s’ex-
prime ainsi : « La majorité du pays vient de prouver avec éclat que le
sort de I'Eglise (lire I’Eglise ultramontaine) lui est profondément in-
différent. Nous refusons cependant d’admettre que le sens religieux
soit complétement éteint dans son ame. Nous refusons d’admettre que
la foule, méme la plus hostile a la société ecclésiastique, soit inacces-
sible désormais a tout sentiment chrétien, ne puisse pas tressaillir
au contact de la justice et de la charité. Qu’au lieu d’essayer de
la conduire ou de la dominer, on s’efforce de la servir, de 'élever
en la moralisant, et qu'on entre en contact avec elle par des actes
d’amour au lieu de le faire par des paroles d’autorité, et sans
doute la face des choses politiques finira-t-elle par étre quelque
peu changée. Certains seront peut-€tre choqués par de telles con-
clusions. Ils reprendront la lutte selon les vieilles tactiques et les
vieilles méthodes. Déja ils s’y préparent. ¢« Recommencons! »
s'écrient-ils imperturbablement. Et ils vont recommencer a étre
battus. Finissons-en au contraire. Finissons-en avec la politique
d’opposition traditionnelle ... et que la religion ne se jette plus
dans Ja mélée sociale autrement que pour séparer les belligérants
et panser les blessures des vaincus. > — 7res bzen.

* L’impasse ultramontaine. — D’une part, les romanistes qui
se piquent encore de libéralisme et qui veulent défendre leurs
droits de simples fideles, s’expriment ainsi avec M. I’abbé Naudet:
¢« J’affirme reconnaitre, accepter, aimer autant que qui que ce soit
la hiérarchie diiment établie dans I’Eglise de Dieu; mais je refuse
tout aussi énergiquement de me ranger du cbété de ceux qui de-
mandent que l'on traite la grande masse des catholiques comme
des collégiens, 1.’Eglise est la maison de notre Peére; nous sommes
des fils de famille, nous ne somines pas des esclaves. Nous recon-
naissons l’autorité, mais nous lui obéissons /zbrement; et quand il
y a une décision a prendre, nous regardons comme un devoir
d'apporter notre part de raison, d’intelligence, de dévouement...»
—— Trés bien. Mais, d’autre part, M. Naudet ajoute: ¢ Si le pape
repousse . .., nous suivrons la direction du pape. Nous sommes
des soldats, il est notre capitaine. Il serait odieux, en pleine ba-
taille, de faire de l'indiscipline ou méme d’hésiter dans le rang.»
— On voit la contradiction : car si le capitaine est infaillible, ou
si, trés faillible, il doit cependant étre obéi dans ses erreurs et dans

estes, 4 quoi bon faire étalage de son libéralisme et
de ses prétendus droits? quels sont, d’ailleurs les drozts de celui
qui déclare devoir obéir, quand méme le capitaine ferait fausse
route? Pourquoi se plaindre d’étre traités en collégiens, quand on
déclare qu’on doit obéir comme des collégiens a un maitre qui



— 631 —

se trompe? Non, le pape n'est pas le capitaine de I'Eglise: voila
le premier point qu’il faudrait, avant tout, éclaircir, et c'est cette
question qu’'on fuit comme la peste, c’est cette question qu'on met
hors de doute, méme quand on en doute!

¥ Encore l'amphibologie romaine. — Elle consiste a jeter
aux yeux du public de trés belles paroles, pleines de sagesse et
que les vrais chrétiens ne peuvent qu’applaudir. Mais, a la fin (sué
canda venenum) il y a une petite phrase, quelquefois méme un
simple mot, qui rend impossibles toutes ces belles déclarations,
parce que ce simple mot (que le public ne remarque pas) les subor-
donne a la volonté du pape et de sa curie, qui leur sont toujours
contraires. C’est ainsi que M. I'abbé Gendron a écrit ce qui suit:

<« N'espérons point réaliser l'unité dans les choses doutecuses.
Ne révons point cette chimere impossible. Notre but doit étre d’ob-
tenir 'unité dans les choses de la foi. Concentrons sur ce point nos
efforts, et abandonnons /¢ resfe aux disputes des hommes. Ne lais-
sons point subsister ces équivoques, ces malentendus déplorables
qui mélent les opinions aux dogmes et rendent aux yeux des peu-
ples I'Eglise responsable des actes des partis. Dégageons-la de la
mélée. Montrons-la planant qu-dessus des controverses. » — En vérité,
ne croirait-on pas entendre un ancien-catholique demandant le ré-
tablissement de l'union entre les Eglises, de l'union dans la foz,
dans le dogme, et non pas dans les doctrines humaines: Clest la
thése que nous répétons sans cesse depuis 1872. .

Mais M. G. ajoute a ces beaux sentiments la phrase suivante:
« Ne rétrécissons pas de notre autorité le domaine des libertés hu-
maines, avant que ['Eglise en ait fixé les lomites. > Donc I'Eglise
peut fixer des limites aux libertés humaines, bien que le Christ ait
fixé a 'Eglise sa mission, qui est d’enseigner aux hommes a ob-
server les préceptes divins (docentes eos servare omnia quecumque
mandavi vobis). Et, de plus, 'Eglise, dans la pensée de M. G., est
le pape prétendu infaillible et omnipotent. Tel est le dernier mot
contre lequel vient se briser tout le libéralisme de parade, auquel
tant de naifs se laissent prendre. M. G. voudrait-il faire croire que
la papauté plane au-dessus des controverses et qu’elle ne méle pas
les opinions aux dogmes? Sa conduite de chaque jour démontre
formellement le contraire, Elle supprime toutes les controverses
qui lui déplaisent, et elle impose comme des dogmes toutes les
opinions qui lui sont utiles. Elle ne connait pas d’autre union des
Eglises que leur soumission absolue a son autorité absolue. Le
«bravache» n’est pas celui qui démasque l'’embiiche, mais celui
qui la dissimule derriére un boniment captieux et retentissant.



— 632 —

* La Loi de séparation a refondre. — Déja la fameuse loi
du 9 décembre 19035 est 'objet non seulement des attaques des
cléricaux, mais aussi des critiques des libéraux anticléricaux. Dans
le Chrétien francazs du 21 avril 1906, M. Léon Roquet montre
que cette loi, par ses défauts, est bien inférieure a la législation
de certains cantons suisses, dont Rome s’accommode fort bien;
que < ni un gouvernement &'gaforzté, ni un gouvernement de /zberté
ne pourront supporter I'état de choses créé par cette loi»; qu'il
serait bon de revenir a 'amendement de M. Caillaux (ancien mi-
nistre), en le modifiant dans le sens suivant:

« Le Consetl de fabrique élu par les fidéles, dit-il, c’est I'association
cultuelle en communion avec les fideles, c'est la seule solution qui
soit juste, habile et en harmonie avec la base démocratique et ré-
publicaine de notre constitution et les ressorts de notre vie publique.

Les conseils de fabrique avaient une physionomie juridique
que plus d’'un siécle de décisions législatives, judiciaires et admi-
nistratives leur avaient donnée et qu’il fallait prudemment leur lais-
ser, a laquelle on ne devait toucher que par la suite et avec cir-
conspection, avec un sécateur manié savamment et non avec une
hache brutale et meurtriére. ..

Les conseils de fabrique devraient étre élus par les fideles
catholiques. Mais comment établir la qualité de catholique?

La question s'est déja posée. Pour étre ¢lu fabricien, la pre-
miére condition c’est d’étre catholique. La jurisprudence a décidé
ceci: cette condition doit étre entendue en ce sens, gu's faut
n'avotr pas remoncé & la veligion catholique, et vivre en son sein (2),
quoiqu'tl ne soit pas nécessaive d’en vempliy exactement les devorrs
cxtévieurs.

M’inspirant de ce texte je composerais ainsi le corps électoral:

Sur leur demande les hommes et les femmes agés de 20 ans,
ayant 5 ans de résidence dans la commune, n’ayant aucune tare
judiciaire, ayant été baptisés catholiquement et n'ayant pas renoncé
a la religion catholique.

Pour étre jugés tels, devront:

a) Les gens mariés, s’étre mariés a une église catholique, et
s’ils ont des enfants les avoir fait baptiser par un prétre catholique.

b) Les célibataires, étre agréés par le conseil de fabrique, mais
ne pourront étre refusés ceux qui, depuis leur majorité, auront été
parrains ou marraines, auront donné le pain béni, auront fait bap-
tiser catholiquement un enfant naturel reconnu.

Nous pensons qu'on devrait traiter les femmes comme les
hommes. Les curés ne s’en plaindraient pas, car ils ont plus d'in-
fluence sur les paroissiennes que sur leurs époux. Les hérétiques ne



— 633 —

protesteront pas, parce que nulle part un schisme sérieux n’exis-
tera si les femmes n’en sont pas.

Le conseil de fabrique renouvelé aurait des attributions plus
étendues, en rapport avec ses nouveaux devoirs administratifs: la
paroisse serait constituée. Comme nous ne rédigeons pas un projet
de loi, nous supprimons les détails. Les paroisses affranchies seront
sz elles veulent, en communion avec Rome.

Qui sait si ce n’est pas la qu'on en viendra apres 'essai mal-
heureux d’un systéme dangereux établi par des gens bien inten-
tionnés qui croyaient faire du rationnel, alors qu'ils s'inspiraient
d’illusions et de chimeres ou subissaient des suggestions.

Pour étre meilleur, le systeme devra imposer en cas de divi-
sions, la solution de paix, la jouissance commune des édifices. Le
droit des majorités a4 opprimer les minorités est un reste de bar-
barie, il révolte 'esprit moderne. De cela il y a un symptome:
les législations électorales se modifient, les systémes majoritaires
disparaissent, on leur substitue la représentation des minorités, la
représentation proportionnelle. Les idées de justice vont de pair
avec les idées de tolérance. Ce courant aménera en France le si-
multanéum. »

* A propos des associations cultuelles. — M. I'abbé Hippo-
lyte Hemmer a publié, dans la « Revue catholique des Eglises »
(avril 1900), les statuts de l'association catholique-romazne de Berne
dans le but d’engager les catholiques-romazns de France a les
prendre comme modeles. J'y reléve l'article 28 ainsi formulé : < Tous
les droits et obligations de l'ancienne paroisse catholique-romaine
de Berne passent a l'association cultuelle catholique-romaine de
Berne. » Or cet article me semble non seulement discutable, mais
erroné, et les Francais, qui s’en autoriseraient pour avoir les mémes
prétentions en France, se méprendraient gravement. La vérité est
qu'il n’y avait 4 Berne, en 1873, qu'une seule paroisse catholique;
qu’'a la suite des discussions qui ont éclaté dans cette paroisse au
sujet des nouveaux dogmes vaticanesques, les partisans de ces nou-
veaux dogmes ont été mis en minorité et se sont retirés légalement
par déclaration officielle, de ladite paroisse, pour constituer une
association particuliere. Il est clair qu'en sortant de la paroisse, ils
n'ont emporté aucun des droits de la paroisse, lesquels sont restés
et restent encore a la paroisse. Rien n’a donc passé de la paroisse
a la nouvelle association, qui, du reste, n'a jamais voulu, jusqu'a
présent, ni se constituer en paroisse, ni rentrer dans la paroisse.
Par le fait de cette sécession des ultramontains infaillibilistes, la
paroisse catholique de Berne est restée l'ancienne paroisse catho-
lique non-infaillibiliste.



— 634 —

* Le P. Antoine Malvy et 'Union des Eglises chrétiennes. —
Le P. Ant. Malvy, S. J., a publié, dans le « Messager du cceur de
Jésus» (avril 1906), un article intitulé: L'Union des Eglises chré-
tiemnes, dans lequel régne une grande urbanité, mais une urbanité
pleine de réticences, inconscientes peut-étre, regrettables toutefois.
Que le R. Pére me permette de lui dire pourquoi. Je le suivrai
page par page.

Il divise le monde chrétien en frois groupes: le groupe catho-
lique vomain, le protestant et les chrétientés orzentales. 11 adjuge
au premier «pas tout a fait la moitié du christianisme », et «}autre
moitié » aux deux autres. «Nous ne tenons pas compte, dit-il (p. 10),
des minorités infimes: nestoriens, monophysites, jansénistes, etc....»
Comprend-il les anciens-catholiques sous le titre de «jansénistes»?
Peut-étre méme pas, tant il parait les dédaigner!

Le bon Pere est trés dur envers les protestants, qui n’ont que
des «cadres équivoques » (p. 11). Dans ce protestantisme, il y a
une «communion religieuse» — il ne dit pas une Eglise — qui
lui parait échapper a la désorganisation: c’est «!'extréme droite de
I'anglicanisme >, < petit Zroupean, encore si déplorablement engagé,
dans les compromis d’un établissement officiel, avec les cxtrémes
négatenrs du principe dogmatique ». Dans cette méme page est
citée une «étonnante prophétie»; de qui? de Joseph de Maistre!

L’excellent Pére croit «qu'il faut regarder» plutot du coté des
Eglises d’Orient, ou tout lui parait faciliter «un rapprochement avec
UEglise romazne» (p. 11). N.B. Ce n’est pas I’Eglise romaine qui
se rapproche, mais c'est avec elle que lesdites Eglises se rap-
prochent. C’est plus qu’une nuance, c¢’est un programme!

Pour ne pas effrayer les Orientaux, le Pére leur dit qu’entre
eux et 'Eglise romaine, «on aurait de la peine a relever quelque
différence » de croyance; c’est «a peu de chose prés les mémes
dogmes» (p. 12). Ainsi linfaillibilit¢ du pape, l'immaculée-con-
ception, les dogmes du concile de Trente et du concile de Florence,
le filtoque, le mariage des prétres, etc., sont a peine des différences!
Conclusion : fréres orientaux, n'hésitez donc pas a vous unir avec
UEglise romaine!

Toutefois, le bon Pére ne désire pas qu’on discute les choses.
Il n’a pas confiance dans les « pourparlers théologiquess, ni dans
les «discussions de droit» (p. 16). Oh! combien la Revue inter-
nationale de théologie, fondée dés 1892 pour travailler au rétablisse-
ment de l'union par des eclaircissements doctrinaux sans réticence,
combien, dis-je, elle doit lui déplaire! Aussi ne la mentionne-t-il
méme pas, tandis qu'au contraire ¢il ne saurait trop recommander

la Revue catholique des Eglises» (p. 7). Ces petites finesses ne font-
elles pas sourire?



— 630 —

Le Pére veut remplacer le rapprochement des esprits dans un
dogme net, par ¢un rapprochement des cceurs par la charité»
(p. 16). Et en méme temps qu’il parle de charité, il traite les
Orientaux de «dissidents». Les seuls orthodoxes aux yeux du Pere,
sont donc les catholiques romains! Tout le reste est dissident, ou
méme, comme les anciens-catholiques, zéro. Le Peére, ému par sa
charité, parle du devoir «de s’examiner soi-méme, de se frapper
la poitrine et de s'Tamenders. «Eh quoi! s’écrie-t-il, peut-on étre
en faute quand on a pour soi la vérité? Assurément. Dieu, qui a
garanti l'infaillibilité & son Eglse (il ne dit pas au pape), n’a pas
promis limpeccabilité aux croyants» (p. 14). Conclusion: fréres
orientaux, qui vous croyez dans la vérité, vous n’étes pas im-
peccables, donc examinez-vous, frappez votre poitrine, et alors vous
pourrez vous unir quec ['Eglise romazne!... 11 est manifeste, en
effet, que ces belles exhortations s’adressent aux Eglises d’Orient
et non a la hiérarchie romaine, encore moins au pape.

De bonne foi, le P. Malvy peut-il s’illusionner jusqu’a croire
que les chrétiens d'Orient vont se laisser prendre par de telles
amorces, qui, on en conviendra, sont au fond plus insolentes que
charitables? Ce n'est pas la charité & fleur de peau qui fera
I'union, mais seulement la charité dans la vérité et dans la pleine
lumiere.

*# Catholiques et Protestants. — Sous:« ce titre, M. Maurice
Legendre a prétendu (dans la «Revue catholique des Eglises»,
mai 1906): que «¢les symptdmes d’'un rapprochement des catho-
liques et des protestants... paraissent déczszfs » (p. 257). Il répete
a cette méme page ce mot déciszf. Que Dieu l'entende! Mais je
dois avouer que, dans les relations entre Rome et les Eglises pro-
testantes, je suis trés éloigné de voir un rapprochement décisif.
M. Legendre lui-méme se sert d’expressions qui ne peuvent qu’éloi-
gner de Rome les protestants. Il parle, en effet, du protestantisme
comme d’'une hérésie (p. 258), et donne a entendre que ce sont
les protestants qui doivent renoncer a leur protestantisme hérétique
et se rapprocher de Rome. Se rapprocher n’est méme pas le terme
que M. L. devrait employer, s’il voulait parler exactement; il
devrait dire que les protestants doivent entrer dans [’Eglise de
Rome, la seule vraie! Or, il n’est question de cela dans aucune
des Eglises protestantes. Donc M. L. s’abuse totalement.

De plus, il émet des considérations étranges sur la prétendue
immobilité que les protestants auraient d’abord revendiquée contre
les institutions et les doctrines romaines, étrangéres a I’Evangile et
a 'Eglise primitive. M. L. semble confondre la fixité du dogme
chrétien, nettement affirmée par S. Paul et par I'Eglise primitive,



— 636 —

avec I'immobilité de la zkéologie et de la dzscipline ecclésiastique,
immobilité que 1'Eglise primitive n’a jamais enseignée. Bossuet,
tonnant contre les variations protestantes, fait ’effet d’un coupable
qui crie contre les coupables pour faire croire qu'il n’est pas de
leur nombre. Avec quelle facilité les protestants ne pouvaient-ils
pas lui répliquer en énumérant simplement les variations romaines!
M. L. commet donc une grosse erreur et une grosse maladresse,
en portant la question du rapprochement sur un terrain qui est
celut de la division.

Il est toutefois, dans son étude, un aveu qui mérite d’étre
signalé. Parlant des catholiques-romazns, il dit (p. 259): «Si, par
une fachkeuse convention tacite, nous avons pris ’habitude de con-
sidérer comme protestant, indistinctement, tout élément, toute idée,
rencontrés chez un auteur protestant, et comme catholique tout ce
qui se dit ou se pense a l'ombre du catholicisme, 7/ y a la une
illusion grossieve et funeste, a laquelle il faut apprendre a renoncer.
Il est pourtant aujourd’hui évident que les deux grands adversaires
ont, par la discussion, grossi d'unc maniére fausse et factice les
caracteres par lesquels ils s’opposaient, et, plus souvent, croyaient
s'opposer l'un a l'autre.» Trés bien. Cet aveu est gros de con-
séquences. Mais Rome ratifierait-elle ces conséquences? Je crois
qu’elle songe précisément le contraire.

* Chez les Anglicans. — La confusion au sujet du nouveau
Bill sur l'instruction publique est telle que nous remongons a ana-
lyser les documents. On lira avec intérét les nouvelles suivantes:

— Niceme Churchmen’s Unzon. The fourth annual meeting was
held at the Church House, Major Spencer (the president) in the
chair. He regretted the slow increase of membership. The appeal
now being circulated asked the Pan-Anglican Bishops at Lambeth
in 1908 to take some definite action to promote the reunion of
Christendom; and with the view of enabling a larger number to
combine in making this appeal, it had been suggested that the
Nicene Churchmen’s Union should become an international Society,
including not only colonial and foreign Churches in communion
with us, but also members of the Orthodox Churches of the East.
Should this suggestion be approved by that meeting, the Council
would communicate with representatives of the Orthodox Churches,
and with all the members of the Union. Such a Society would
awaken the interest in the cause of reunion, and would powerfuily
support the appeal to be sent to the Bishops at Lambeth. The re-
awakened appreciation of unity should make them hopeful, and en-
courage renewed effort in working out the task they had undertaken.
The motion was seconded by the Rev. S. Greatheed, and supported



— 637 —

by the Rev. G. B. Howard, who said that the report drew attention
to an important document of the last Lambeth Conference, wherein
“Committee XI."” specified the chief “hindrances” to Communion
with the East, and mentioned the Fzlzogue clause as “the first and
most formidable” of all. That clause, he said, was not part of the
Church’s creed, and while we retained it union could not be ex-
pected. (Guardian, may 23, 1906.)

— The Church in the United States. Tvial of Dr. Crapsey.
The trial of Dr. Grapsey before the court of the diocese of Western
New York has been concluded, but the court has not yet rendered
its verdict to the Bishop. A large part of the testimony offered,
including that of clergymen who were called as “experts” to testify
what was allowed by way of teaching in our Church and in the
Church of England, together with that of books like the FEncyclo-
pedia Biblica offered for the same purpose, was excluded. The
proposal to inquire into the truth of the teaching alleged to have
been given, as distinguished from the question of its correspondence
with the faith of the Church, was also ruled out. Dr. Crapsey was
not called to testify in his own behalf, but his counsel read a
statement prepared by him, in which the following was given as
his teaching in regard to the Incarnation:—

“] have not denied, I have asserted, the Incarnation. If the
Word was made flesh and dwelt among us in Jesus Christ our
Lord, then that Flesh was human flesh and human blood, and the
flesh in which the Word dwelt had its origin in the seed of man’s
flesh, from which it is generated by a process so marvellous that
it is an everlasting and constant miracle; and therefore, instead of
denying, I assert positively the Incarnation of the Word of God
in Jesus Christ my Lord. I give to the Creed that interpretation
which is most consonant with the whole tone, temper, and teaching
of the Holy Scriptures, and also most in accord with the ways
of God as I have learned those ways of His from my study of
their manifestation in His outward works and in my own inward nature.”

It is worthy of notice that the most influential secular papers
of the country, commenting on Dr. Crapsey’s case, have clearly
stated the question which has been raised as being one of loyalty
to the teaching of the religious body to which he had given his
allegiance. The charge of persecution or of repressing honest inquiry
and sound learning, which is generally raised under like circum-
stances, has scarcely been heard; there has been rather the ex-
pression of wonder that any seriously-minded man should be willing
to recite in public a Creed and to use a Liturgy which plainly
declares certain statements to be true, and then to deny those



— 638 —

statements when at the same service he takes the place of a teacher.
And this is the position not only of secular papers which may be
recognised as having a Churchly tone, but also of some which are
known to be distinctly non-Churchly in their general sympathy;
they recognise that the question before the ecclesiastical court is
that of loyalty and moral honesty. The New Unitarian newspaper
editorially takes the same position. It says:—“In final issue the
Unitarian approval must go with his accusers rather than with him.
It is honest and brave to declare one’s departure from ancient creeds
as precisely as Dr. Crapsey has done; but having so departed from
the dogmas, we cannot make the continued repetition of words
which express those dogmas in the solemn language of prayer and
the impressive dignity of the Creed square with the cardinal prin-
ciples of sincerity and spiritual responsibility for which religion
stands. Until the Protestant Episcopal Church attains courage to
modify its Creed and prayers to meet the living faith of the Liberals
of to-day, it has no right to be timid in insisting that the sacred
words of worship be not repeated at its altars by those who repu-
diate their plain intent.”” The dissentient voices, strange to say,
are for the most part those of Churchmen who claim that the
Church gives licence to her priests to teach, as under her sanction,
whatever they may be persuaded is the ‘historic” truth which
underlies, even when it seems to deny explicitly, the statements
of her creeds; and they seem to go so far as to affirm that the
sole duty of the Church under these circumstances is to attempt to
persuade their teachers that they are wrong, herself acknowledging
the possibility that they may be right after all.
(Guardian, may 23, 19006.)

— Angleterve et Saint-Stége. Sous ce titre, M. Spencer Jones
a publié, dans la «Revue catholique des Eglises» (mars 1906 et
suiv.), une série d’articles ou apparait clairement la mentalité des
anglicans romanzsants. lls se croient catholiques, et de fait ils ne
sont guére que romanistes sous la dénomination (encore conservée)
d’anglicanisme. Citons quelques détails :

D’abord, l'auteur juge des Eglises par les gros chiffres. Rome
lui apparait «<la plus importante », parce qu’elle compte 240 millions
d’adhérents. Et comme on objecte que ce sont des adhérents de
naissance, ou de routine, ou de «nom>s, il réplique qu’il en est de
méme dans U'Eglise anglicane et dans I'Eglise d’Orient (p. 130).
Et il passe outre, croyant l'objection réfutée. Quelle superficialité
de jugement et de critique!

Ensuite, il se range 4 'opinion de I’abbé Duchesne, disant (p. 131)
que «|'Eglise anglazse est bien une colonie de 1'Eglise romazne ».
Ne dirait-on pas que la réforme du XVI° siécle n'est plus rien?



— 639 —

La thése fondamentale de M. Spencer Jones est que I'Eglise
de Rome ne peut pas changer en matiére de doctrine. Pourquoi?
Parce qu’elle ne peut pas se déjuger dans ses principes essentiels
(p- 134-136). D’ou la conclusion que, si les autres Eglises chrétiennes
veulent <« rentrer en communion awvec Rome> (sic, p. 203), elles
n'ont qu’a «se conformer a elle dans leur foi». A quoi l'on peut
répliquer : 1° que, de fait, Rome a changé maintes fois de doctrine
dans le cours des siécles; donc, qu’elle peut changer encore;
2° que non seulement elle le peut, mais qu’elle le doit: car, lors-
qu'on a erré, c’est un devoir d’honneur, entre gens du monde,
a fortiori entre chrétiens, de dire: Confiteor et de revenir a la vérité,
qui doit I'emporter, naturellement et surnaturellement, sur I'orgueil.

L’auteur objecte que, lorsque I'Eglise romaine définit comme
dogmes des doctrines que ses meilleurs théologiens ont rejetées
comme des erreurs, ce n'est pas de sa part un changement radical,
mais la « détermination d’'une croyance» (p. 198). Il ne voit pas
que, de fait, cette prétendue ¢ croyance» est le contraire de la
non-croyance antérieure, non-croyance qui était parfaitement ortho-
doxe, et cela pendant des siécles, M. Spencer Jones se paie de
mots avec une aisance extréeme. Ou a-t-il vu, en outre, que «!in-
faillibilité pontificale a été émise par St. Thomas comme une opinion
et avec lespoir qu'apres son développement novmal elle aboutivast
un dogme?>» (p. 198). Comment n’a-t-il pas vu que ce méme Thomas,
en niant l'immaculée-conception, n’a certainement pas eu l'espoir
qu'elle serait jamais un dogme?

Evidemment cette mentalité anglicane est tout a fait milre pour
Rome. Rome ne se presse pas, parce qu'elle est sire de la cueillir
des qu’elle voudra.

— Entre le 7ablet et le Guardian. We learn with regret that
the Roman Catholics are offended because the Bishop of London
spoke of them in his Albert Hall speech by the colloquial name
of “the Romans”., The Z7uwbdlet even accuses him of “‘inventing a
new nick-name”’; but if it is a nick-name, it is very far from being
new. Our contemporary—to whose controversial ability and literary
distinction we gladly bear our testimony—asks “whether it was
wise to choose this particular moment for insulting the Catholics
of England”. Really, this is very thinskinned. The Bishop of London
insulted nobody. “Romans” and “Romanists’” are no more nick-
names nor insults than ,,Anglicans’’—an expression which no member
of the Church of England resents. The 7ablez begins its remarks
by referring to the Albert Hall meeting as a ‘Protestant demonstra-
tion”; but our contemporary must surely be aware that vast num-
bers of Church-people regard “Protestant” as a rather offensive



— 640 —

nick-name, It is time that the members of the two great branches
of the Catholic Church understood each other a little better than
this. To suggest that the Bishop of London’s speech has made
“cooperation with the Establishment against the Education Bill
more difficult” is surely to put on the air of a tragedy Queen.
(Guardian, may 23, 1906.)

* A lire: — Dans les Annales de philosophie chrétienne (juin
1906, p. 321), a propos des Ames celtes de H. Reynes Montlaur:
« C’est toujours la S* Marie Madeleine du P. Lacordaire, recommen-
cée dans le style de M™¢ Craven, toujours la pseudo-érudition que
les bonnes dmes anglicanes savourent dans les histoires romancées
du doyen Farrar. Cet évangile un peu fade peut, dit-on, faire du
bien a toute une catégorie de lectrices... Nous aimons mieux croire
que la fortune de ce vomanesque chrétien sera courte dans le pays de
Pascal et de Bossuet»; — dans la Revue (Jean Finot), 1°" avril 1906:
les cahiers de jeunesse de Renan; Taine comme historien (Faguet);
G. Clémenceau (M. Leblond); — 15 mai: Napoléon et les trappistes
(G. Canton); — 1°F juin: les penseurs grecs (Faguet); — dans la
Revue du Clergé frangazs, 1° mai 1906 : sur le denier de S. Pierre -
(p. 544-548); — dans la Revue des cours du 12 avril, un tres
substantiel article de M. Desdevises du Dezert sur «|'Eglise au
XVIII® siecle » : les cardinaux Dubois, Fleury, de Bernis, de Rohan,
de Brienne; les évéques nobles, les évéques vertueux et bienfaisants,
le bas clergé, les jésuites de Louis-le-Grand, les bénédictins de
Saint-Maur et leurs ceuvres, les abbés hommes de lettres: — dans
le numéro du 19 avril, un article non moins intéressant du méme
auteur, sur ¢la fin du jansénismes: la rupture de la paix de Clé-
ment IX et pourquoi, le cas de conscience de 1701, le quesnellisme
et la bulle Unigenitus, le diacre Pdris et les convulsionnaires, le
fanatisme aveugle de l’archevéque Chr. de Beaumont, l'expulsion
des jésuites; pourquoi le jansénisme a-t-il eu tant de succes en
France, le caractére frangais étant cependant si rebelle au jan-
sénisme? N.B. On pourrait demander aussi pourquoi le jésuitisme
a eu tant de succés en France, malgré le caractére frangais qui
lui est si hostile. — Dans la Revue &'histoive et de littérature reli-
greuses, avril 1006: la déposition de la meére Angélique Arnauld
sur les vertus de S. Frangois de Sales en 1628 (p. 174-187); —
dans les Studi relzgiosi (marzo-aprile, 1906): Il Vecchio Cattoli-
cismo e la Chiesa russa (A. Palmieri): — dans la Wartburg (Minchen,
4 mai 1900): Der Peterspfennig (Vigilius).

Le Divecteur-Gérant: Prof, D* E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.



Verlag von C. A, Schwetschke und Sohn, Berlin W, 35.

Bischof von Anzer
die Berliner amtliche Politik und die evangelische Mission.

: Von
Friedrich Nippold.
Preis Mk. 1. 80.

Romische Taktik
in den Vereinigten Staaten.

Von

~Karl Knortz,

Evansville, Indiana.

Preis Mk. 1.50.

Beitrage zur Reformationsgeschichte.

® ® W : o ® .
Bibliographia Brentiana.
Bibliographisches Verzeichnis der gedruckten
und ungedruckten Schriften und Briefe des
Reformators Johannes Brenz. +¢; Nebst

einem Verzeichnis der Literatur iiber Brenz,
~ kurzen Erliduterungen und ungedruckten Akten.

Mit Unterstiitzung der Wiirttembergischen
Kommission fiir Landesgeschichte

bearbeitet von .

Lic. Dr. W. Kohler,

Privatdozenten an der Universitit Giessen,



Verlag von 0. A, Schwetsohke und Sohn, Berlin W. 35.

Lic. Friedr. Reinh. Lipsius:

Krlhk der theologischen Erkenn’rms
Preis Mk. 5. 50.

Dr. Emil Ott

Die Rellglonsphllosophle Hegels

in lhrer Genesis dargestellt und in ihrer Bedeutung fiir die
Gegenwart gewurdlgt
Preis Mk. 3.

D. Georg Graye:
Selbstbewusstsein und Willenstreihelit,

die Grundvoraussetzungen der christlichen Lebensanschauung
mit besonderer Beriicksichtigung ihrer modernen
Bestreitung gepriift und dargestellt.
Preis Mk. 3. 20.

Dr. Karl Helm

Das Weltblld der Zukunit

5 ] L i i
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen- 4_
aE schaft und Theologie. ;
Preis Mk. 4. —, gebunden Mk. 5. —.

Professor Goswin Uphues:

Religiose Vortrage.

Pxels Mk il. 80, kartonnlert Mk. 2. 40.

Professer Dr. J Kohler: ,.
Der Gels’r des Chras’rentums

: Prels Mk 1 20

Professor D. A Dorner',

Grundprobleme der Rellgrdnsph||030ph|e

- Vortrige. Prels Mk. 3. 20



	Chronique

