
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 553

CORRESPONDANCES.

I. — M. le professeur D. Kyriakos à M. E. Hutin, curé
de Culey (Meuse).

Athènes, le li±IO! i906.
2 mai

Très honoré Monsieur,
Votre lettre m'a fait grand plaisir. La France, que j'aime

comme tous les Grecs, parce qu'elle a beaucoup fait pour notre
indépendance du joug ottoman pendant notre grande guerre
contre les Turcs, a besoin, comme tout autre peuple, de
religion. Sans religion, elle perdrait toute sa force morale et
tomberait de la hauteur de la civilisation où elle se trouve. Les
peuples ont besoin de religion pour se fortifier moralement,
autant que de liberté pour se développer sous tous les autres
rapports. Religion et liberté sont les deux ailes par lesquelles
ils s'élèvent ; quand l'une des deux manque, le vol est impossible,

et leur progrès se heurte contre de grandes difficultés.
Le catholicisme ultramontain et jésuitique, qui est la

religion du despotisme et des formes, et qui, prétendant être un
Etat dans l'Etat, veut subjuguer la France, est inconciliable
avec la liberté et le progrès du peuple français. C'est lui qui,
se déclarant contre les libertés, a été la cause pour laquelle,
pendant la grande Révolution, le peuple français s'éleva contre
l'Eglise et le clergé. C'est lui qui, faisant la guerre à la
démocratie, est aussi aujourd'hui la cause que le peuple français
demanda la séparation complète, radicale, et le divorce, de
l'Etat français et de l'Eglise catholique, et qui jeta plusieurs
hommes d'Etat et de lettres dans l'athéisme et le matérialisme,
ce qui est très dangereux et nuisible pour l'avenir de la
France.

La France a besoin d'un catholicisme libéral, sans pape
infaillible, sans despotisme ultramontain ayant son centre à



— 554 —

Rome, sans jésuites, sans Index, sans Inquisition, sans sottises
scolastiques, sans opus operatum, sans cette mariolâtrie dans
laquelle l'Eglise romaine est tombée dans ces derniers temps,
sans Lourdes, en un mot sans les superstitions que le clergé
catholique entretient par tous les moyens possibles. La France
a besoin d'un catholicisme pur, éclairé, réformé selon l'Evangile,

selon l'enseignement de l'Eglise primitive et selon la
logique. Le catholicisme qui marche d'accord avec l'Evangile,

qui n'est pas contraire aux lumières du jour, qui
respecte l'Etat, qui n'a pas la prétention de s'imposer à la
science et au gouvernement, qui ne demande pas la restriction

de la liberté de la parole, de la presse et de l'enseignement,

qui ne cherche pas à subjuguer l'école comme il a
subjugué l'Eglise, qui ne veut pas être un Etat dans l'Etat ; c'est
ce catholicisme-là seulement qui peut se concilier avec la liberté
et la démocratie, et qui peut donner à la France la religion
dont elle a besoin.

Ce catholicisme libéral, c'est notre christianisme à nous
orthodoxes, parce que nous sommes restés loin de l'influence
nuisible du papisme et que nous avons conservé le pur
christianisme primitif des huit premiers siècles, sans l'altérer en
aucune façon. Nous sommes catholiques-orthodoxes sans avoir
un pape ; chaque Eglise, chez les peuples orthodoxes, est
totalement indépendante et autocéphale ; toutes suivent le
même dogme, le même culte et le même gouvernement avec
leurs évêques et leur synode national, selon le type du
gouvernement des Eglises apostoliques. En cela consiste leur
unité ; de cette manière nous évitons les divisions et les
dissidences des protestants sans avoir la centralisation absolue
papale, qui ne laisse aucune liberté aux Eglises particulières.
Au patriarche de Constantinople nous attribuons seulement les
premiers honneurs ; il est frère aîné entre les autres évêques,
qui sont frères égaux ; il est le centre des orthodoxes, parce
que toutes les Eglises orthodoxes s'entendent entre elles par
lui sur toute question sérieuse commune ; on cherche son avis;
il donne des conseils, il ne peut pas donner des ordonnances.
Nous sommes catholiques-orthodoxes sans avoir une inquisition,

un index, une censure austère qui empêche tout
développement de la science, et cela, sans que nous ayons la liberté
illimitée et absolue des protestants, ceux qui enseignent chez



— 555 —

nous devant respecter les dogmes de notre Eglise. Nous
sommes catholiques-orthodoxes sans avoir des jésuites, c'est-
à-dire sans avoir une congrégation fanatique dispersée dans
tout le monde, qui est l'ennemi le plus mortel du progrès et
des libertés des peuples. Nous sommes catholiques-orthodoxes
sans suivre les dogmes nouveaux que les papes des derniers
temps ont créés arbitrairement ; nous nous appuyons sur
l'Evangile et sur les traditions anciennes des premiers siècles
du christianisme. Notre culte évite la nudité du culte protestant

; il est majestueux et nos églises sont décorées d'images
des martyrs et des Saints, dont la vertu et les luttes pour le
christianisme ne doivent pas être oubliées des chrétiens ; mais
nous ne tombons pas dans le culte théâtral que les jésuites
surtout cherchent dans leurs églises et dans leurs fêtes. Notre
culte garde toujours la simplicité et la modestie. Nous honorons

la mémoire des Saints sans avoir les égarements de
Lourdes et de la dernière mariolâtrie que les jésuites ont
développée dans ces derniers temps. La superstition, qui peut se
montrer partout, ne trouve pas d'appui chez nos clercs comme
elle en trouve systématiquement chez les jésuites. Nous
sommes donc catholiques-orthodoxes, sans les fautes et les
maux qui se trouvent dans l'Eglise romaine. Notre clergé est,
99 pour 100, marié, parce que le mariage est laissé à la libre
volonté du clergé. Celui qui veut se marier peut se marier
avant l'ordination. Par le mariage notre clergé est uni étroitement

avec la société et il en a les sentiments et les tendances.
Notre clergé ne cherche pas de buts politiques particuliers ;

il n'est pas l'organe d'un prêtre étranger, qui peut avoir des
intérêts hostiles contre sa patrie; au contraire, il se distingue
toujours par ses sentiments patriotiques et nationaux. Aimant
sa patrie, il est prompt à se soumettre à ses lois ; il respecte
les ordonnances du gouvernement et il n'a pas la prétention
de diriger les écoles du pays, ni de mettre des entraves au
développement de la science. Nos clercs ne sont des ennemis
ni de la liberté, ni de l'Etat, ni de la science, comme les clercs
catholiques qui ont l'esprit jésuitique de Rome. Pour ces
raisons l'Etat et l'Eglise chez nous se trouvent toujours en
parfaite harmonie et en paix.

A un catholicisme libéral analogue sont retournés aussi
les anciens-catholiques, qui se sont avec raison révoltés contre



— 556 —

le concile du Vatican, lequel, au scandale de tout le monde
civilisé, a proclamé le Pape infaillible, lui a attribué une
puissance absolue et illimitée sur l'Eglise, et a couronné ainsi le
despotisme papal et le système de l'ultramontanisme jésuitique
par la sanction de l'encyclique et du Syllabus de Pie IX, où
se trouvent concentrés les principes les plus réactionnaires et.

les plus contraires à la société moderne et à ses libertés.
A ce catholicisme libéral (je le vois avec grande joie),

l'église de Culey, dont vous êtes le curé, est aussi revenue,
comme on le voit dans votre bel Appel aux associations
cultuelles, que j'ai lu dans la Revue internationale de Théologie.
C'est pourquoi votre lettre m'a causé un vif plaisir. Je
souhaite de tout mon cœur que votre mouvement contre
l'ultramontanisme papal triomphe. Montrez du courage Vous aurez
l'assistance de Dieu, qui soutient toujours les bonnes causes.
Et si vous avez Dieu avec vous, qui pourra vous vaincre

Une réforme du catholicisme comme celle que vous cherchez,

est le seul moyen de sauver la France aujourd'hui, et
non seulement la France, mais tout le monde catholique. Si

une telle réforme pouvait se généraliser chez tous les peuples
latins, elle les sauverait des dangers qui les menacent, car
tous ces peuples se trouvent dans les mêmes circonstances
difficiles sous le rapport religieux, et tous ont besoin de la
même réforme ecclésiastique que vous en France. Si le
catholicisme était réformé et reconcilié avec la liberté, le fait
désespérant et désastreux de l'inimitié mortelle contre le
christianisme cesserait, fait qu'on observe chez les nations catholiques

surtout, chez beaucoup d'hommes politiques et lettrés,
et qui provient de la confusion qu'ils commettent entre le
christianisme, qui est lumière, amour et liberté, et le catholicisme

papal et ultramontain, qui est l'ennemi le plus déclaré
du progrès et de la liberté. Alors s'opérerait de soi-même un
rapprochement entre les catholiques et les orthodoxes, parce
que les causes du schisme auraient cessé. Alors cesserait
peut-être avec le temps l'opposition entre protestants et
catholiques, parce que le despotisme du Pape et l'ultramontanisme
jésuitique sont la principale cause qui a poussé les protestants

aux autres extrêmes. Alors il serait possible de voir la

paix et l'amitié régner entre tous les chrétiens du monde.
Alors nous pourrions enfin espérer de combattre définitive-



— 557 —

ment l'athéisme et le matérialisme, qui sont provoqués par
l'ultramontanisme et qui menacent notre société dans l'Europe
entière.

Que Dieu le donne
Veuillez agréer, très honoré Monsieur, l'expression de

mes sentiments distingués.
Votre

Dr Diomede Kyriakos,
Professeur à l'Université d'Athènes.

H. — M. le prof. D. Kyriakos au Rev. Robert Bowill1).
Athènes, le 5 février 1906.

« Tous les chrétiens des différentes Eglises devraient
se regarder comme frères, parce que nous formons tous une
famille chrétienne, nous appartenons tous à la même religion
chrétienne et que, malgré les différences qui nous divisent,
nous nous appuyons sur une base commune, nous avons dans
les points les plus essentiels la même foi, qui nous distingue
des partisans des autres religions. Une telle foi commune qui
lie tous les chrétiens, pourrait peut-être être extraite de toutes
les confessions chrétiennes sous la forme suivante :

1° Nous croyons tous en un Dieu, l'Etre parfait, notre
père au ciel, qui donna au monde l'existence par amour et qui
le gouverne par sa providence paternelle, un Dieu que nous
devons prier en esprit et en vérité et aimer comme des fils,
montrant cet amour par une vie sainte et pleine d'amour poulie

prochain.
2° Nous croyons tous en Jésus-Christ notre Sauveur, le

fils de Dieu, qui est venu au monde pour faire de nous aussi
des fils de Dieu, qui a sauvé le monde de l'erreur, du péché
et de la corruption, par sa doctrine, sa vie et sa mort et qui
nous a conduits à Dieu, à la vérité et à la sanctification palla

fondation de la religion parfaite de l'esprit et de l'amour.
3° Nous croyons tous au Saint-Esprit, esprit de Dieu, qui

est répandu dans le monde par Jésus-Christ et qui inspire

1) Cette lettre a paru dans le Protestant du 17 mars dernier. Avec l'autorisation

de l'auteur, nous en extrayons les passages suivants, qui intéresseront vivement
nos lecteurs. La Direction.



— 558 —

chaque vrai chrétien, le conduit à la vérité et à la sanctification

et fait de lui un fils de Dieu.
4° Nous croyons tous que nous entrons dans la religion

chrétienne par le baptême qui se fait au nom du Père, du
Fils et du Saint-Esprit, et nous devenons par lui des chrétiens
à qui se communique l'esprit chrétien.

5° Nous croyons tous en l'Eglise qui continue l'œuvre du
Christ et forme chacun de nous par la prédication, les sacrements

et la discipline, selon le Christ et son Esprit saint. Les
Eglises particulières sont plus ou moins des réalisations
parfaites de cette Eglise idéale.

6° Nous croyons tous en la vie future et au salut, à la
béatifaction des bons et à la condamnation des méchants.

Cette foi commune de tous les chrétiens, qui peut être
regardée comme la quintessence de toutes les confessions
chrétiennes, nous distingue de toutes les autres religions

Celui qui écrit cette lettre appartenant à l'Eglise grecque
orthodoxe, croit cette Eglise supérieure aux autres Eglises,
mais il ne s'étonne pas si les autres chrétiens donnent aussi
la supériorité à leurs Eglises. Chacun doit défendre son Eglise.
Les différences provoquent naturellement des disputes scientifiques.

Les chrétiens peuvent disputer sur ces différences
vivement, et chaque Eglise est autorisée à défendre ses dogmes
contre les autres, il est impossible que tous les hommes aient
les mêmes opinions sur les questions métaphysiques et
religieuses et cela parce que la croyance de chacun dépend de

son développement et des autres circonstances dans lesquelles
il vit. Mais quand les différentes Eglises disputent
scientifiquement sur la vérité de leurs idées, elles ne doivent pas
oublier qu'elles sont des Eglises sœurs, des parties de la même

religion chrétienne, des membres de la même famille
chrétienne. A cause de cette raison chaque haine réciproque,
chaque mépris mutuel et chaque injure doivent être loin. Une

Eglise ne doit jamais refuser tout christianisme à l'autre, ou
la regarder comme une communion religieuse étrangère qui
n'a rien de commun avec le christianisme. Je considère donc

comme un scandale si des catholiques traitent les protestants
d'athées ou d'incrédules, ou de matérialistes, ou d'anarchistes,
ou si des protestants disent que les catholiques sont des païens
idolâtres ou fétichistes, ou si des orthodoxes parlent des autres



— 559 —

chrétiens comme s'ils n'étaient pas baptisés, c'est-à-dire comme
s'ils n'étaient pas chrétiens.

Les particularités d'une Eglise sur lesquelles nous ne
sommes pas d'accord et que nous pouvons combattre, ne
doivent pas être une raison de ne pas reconnaître cette Eglise
comme une Eglise chrétienne

Nous pouvons disputer sur les différences, mais nos
disputes doivent se faire avec un esprit fraternel et pacifique,
non avec la violence d'un ennemi. C'est pourquoi je dis hautement

à tous ces théologiens qui combattent les uns contre les
autres, d'une façon hostile et antichrétienne, les paroles du
Christ : Paix entre vous Eirènè umin Pax vobis
Disputez, mais comme des frères, comme des chrétiens, non comme
des ennemis

Pour que la paix règne entre les chrétiens des différentes
confessions, il est nécessaire, selon mon opinion, que les règles
qui suivent soient observées de tous.

1° Dans nos prédications, nos livres théologiques, nos
catéchismes et nos journaux religieux, nous ne devons pas seulement

développer les différences qui existent entre nous et les
erreurs des autres Eglises, que nous pouvons combattre, mais
parler aussi de la base religieuse commune sur laquelle,
comme tous les chrétiens, nous nous appuyons, et de la foi
commune qui lie tous les chrétiens et les distingue de toutes
les autres religions. Le peuple et la jeunesse que nous instruisons

doivent savoir non seulement les différences qui nous
divisent, mais aussi ce qui nous lie tous.

2° Les Eglises doivent reconnaître comme valable le
baptême des autres Eglises, s'il est fait au nom du Père, du Fils
et du Saint-Esprit, et nous ne devons pas rebaptiser ceux des
autres Eglises qui viennent à nous, mais exiger seulement d'eux
de rejeter leurs erreurs. Si on les rebaptise, on les regarde
comme païens, comme non baptisés, ce qui est absurde et un
vrai scandale

3° Si un chrétien est mort dans un pays étranger où il
n'y a pas de clerc de sa confession, on ne doit pas lui refuser
d'être enterré par un clerc de l'Eglise du pays, dans le cimetière

commun. Ce refus a lieu dans plusieurs pays
catholiques.



— 560 —

4° Les autorités ecclésiastiques et les théologiens des
différentes Eglises doivent se comporter amicalement les uns
envers les autres et non seulement éviter tout ce qui peut
engendrer une haine ou une froideur entre les chrétiens des
différentes confessions, mais au contraire faire tout ce qui peut
provoquer des sentiments amicaux entre eux, n'oubliant pas
que tous sont des chrétiens qui travaillent pour la propagation
des idées et de l'esprit chrétien.

5° Toute propagande, toute mission religieuse systématique

d'une Eglise chez une autre doit cesser. Une telle
propagande chez les autres chrétiens était explicable dans les
temps du fanatisme, quand chaque Eglise considérait les chrétiens

des autres Eglises comme perdus et condamnés pour
toujours dans l'autre vie ; à cause de cela elle cherchait par tous
les moyens, même par la force, à les sauver ; mais aujourd'hui,

grâce aux lumières des temps modernes, on regarde
avec raison de telles idées comme bornées et ridicules. La
différence d'une Eglise à l'autre consiste aujourd'hui, pour nous
chrétiens modernes, en ce que l'une, d'après la conviction de
ses membres, enseigne mieux et forme plus sûrement et plus
parfaitement les chrétiens moralement et religieusement ; elle
a et elle donne une plus parfaite intelligence du christianisme
que les autres Eglises. Mais toutes les Eglises enseignent en
des manières différentes et à des degrés différents, le même
christianisme dont le noyau ne manque dans la doctrine d'aucune

Eglise. La propagation des principes de chaque Eglise
se fait d'une façon suffisante par la prédication dans les églises,
par les professeurs de théologie dans les universités et les
écoles ecclésiastiques, par nos œuvres théologiques, par nos
journaux religieux et les Revues ecclésiastiques, et par les
discours religieux publics. Elle est nuisible et ne fait aucun bien,
si on cherche à attirer à son Eglise, systématiquement et par
des missionnaires payés dans ce but, les membres des autres
Eglises. Il se peut qu'on fasse quelques prosélytes, mais en
même temps on engendre la haine entre des millions de
chrétiens. La place des missionnaires (catholiques, protestants ou
orthodoxes) est chez les infidèles et les païens du monde non
civilisé, chez les peuples sauvages d'Afrique, d'Asie et

d'Australie, et non à Londres, Paris, Berlin, Rome, Athènes
ou Constantinople.



— 561 —

6° Les Eglises doivent se soutenir dans leur lutte contre
le matérialisme, l'athéisme et le socialisme, qui menacent de

nos jours d'extirper toute idée religieuse et de ruiner totalement

la culture chrétienne.
7° Les Eglises doivent s'entr'aider quand de grands

malheurs ou de grandes calamités frappent les peuples chrétiens.
8° Les Eglises doivent faire tout leur possible pour que

les guerres entre les peuples chrétiens cessent et que leurs
controverses se résolvent amicalement par des arbitres.

Voilà, mon cher ami, mes idées sur les relations des
différentes Eglises, comment elles devraient être normalement, et
voilà les règles qui, si elles étaient observées, pourraient,
d'après mon opinion, faire régner la paix et l'amitié entre les
chrétiens des différentes Eglises. Cette paix, cette amitié est
l'essentiel et le possible ; au contraire, l'union dogmatique
qu'on cherche est peut-être une utopie.

Donc : Pax vobis
Dr A. Diomede Kyriakos.

P. S. Si, à la fin de cette lettre, je dis que l'union
dogmatique est peut-être une utopie, je veux dire par là que, si
l'union dogmatique que nous devons chercher est un idéal, cet
idéal n'est pas facile à réaliser, comme du reste tout idéal. Platon

n'a-t-il pas dit que la réalité se heurte contre l'idéal
Près de 2000 ans se sont écoulés depuis la naissance de

J.-C, et l'union de tous les chrétiens n'est encore qu'un rêve.
Peut-être d'autres milliers d'années se passeront-ils encore, et
l'union sera toujours un rêve. Néanmoins nous ne devons pas
cesser de chercher à réaliser ce grand idéal, parce que l'amour
chrétien nous en fait un devoir. C'est pour mieux faire
ressortir la difficulté de cette réalisation, que je l'ai comparée à

une utopie. Comme ce mot pourrait être mal compris, j'y
ajoute cette explication. Moi aussi, avec tous les vrais
chrétiens, je poursuis l'union des Eglises et je travaille pour elle
selon mes forces.

Je pense que, si la réforme des anciens-catholiques —
réforme qui les a assimilés aux orthodoxes — se généralisait
dans toute l'Eglise catholique-romaine, le schisme entre catholiques

et orthodoxes cesserait, parce que la cause du schisme
n'existerait plus. Peut-être avec le temps l'opposition des pro-

Eevue intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 37



— 562 —

testants cesserait-elle aussi, parce que c'est la réaction contre
le papisme despotique qui les a poussés aux extrêmes,
extrêmes que l'Eglise orthodoxe a évités. Et c'est pour cette
raison que l'Eglise orthodoxe est, selon ma persuasion, dans
le vrai. De cette manière un rapprochement de toutes les
Eglises chrétiennes serait possible, et nous nous rapprocherions

ainsi davantage de l'union. A ce rapprochement futur
des Eglises pourraient servir les profondes pensées que le
prof. Michaud a exposées dans son très remarquable article de
la Revue internationale (avril 1906) sur l'enseignement de

J.-C. comme base de l'union.
En attendant cette réalisation, nous, chrétiens de toutes

les confessions, nous devons cesser nos antipathies, nos haines,
toutes choses qui déshonorent le christianisme. Nos relations
devraient devenir plus amicales, parce que, malgré toutes nos
différences, nous appartenons tous à une même religion, la
religion chrétienne. C'est pour recommander cette pacification
aux chrétiens de toutes les Eglises que j'ai écrit cette lettre.

A. D. K.


	Correspondances

