Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)
Heft: 55
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 530 —

VARIETES.

1. — La Réforme de I’Eglise russe, d’aprés le P. Antoine
Malvy, S. J., et d’aprés M. J. Bois.

I. Le P. A. Malvy a publié, dans les « Etudes» du
20 avril et du 5 mai, deux articles trés objectifs, modérés et
d'un excellent esprit, sur la réforme en question. Nos lecteurs
nous sauront gré d’en signaler quelques points. Laissons de
coté la maniere dont cette trés grave question a été sou-
levée et aussi, malgré leur vif intérét, I'analyse de !’ukase du
17/30 avril 1905 permettant a tout sujet russe de « déchoir de
I'orthodoxie & toute autre confession chrétienne », celle du
Mémoire des 32 prétres (du 17 mars 1905) sur «la nécessité
de changements dans le gouvernement ecclésiastique russe »,
celle des Mémoires du métropolitain Antoine, de l’ex-procu-
reur du Saint-Synode, M. Pobédonostzeff, et de l'ancien pré-
sident du Conseil des ministres, M. Witte.

Bornons-nous a prendre acte de quelques aveux treés im-
portants, et & appeler l'attention des lecteurs sur quelques
points obscurs, malentendus peut-étre et qui paraissent dis-
cutables.

D’abord quelques aveux :

1o Le P. Malvy déclare «acéphale » le corps qui gou-
verne 1'Eglise russe sous le titre de Saint-Synode dirigeant et
que les patriarches de Constantinople traitent de «frere ».
Puis il ajoute (p. 164): « On sait que 1'Eglise orthodoxe
d’Orient est une confédération d’'Eglises indépendantes, ou,
— comme on dit, awutocéphales, qui, gouvernées par des pa-
triarches ou par des synodes nationauX, ne reconnaissent
d’autre chef commun que le Christ. » De sorte que la ques-
tion n’est pas de savoir si le régime fédératif et républicain
(respublica christiana) est acceptable ou non : non seulement



— 531 —

il est acceptable, mais il est accepté; c’est lui qui, de fait,
est pratiqué entre les Eglises autonomes d’Orient, ou plutot
dans «1’Eglise orthodoxe d’Orient ». Mais la question pour-
rait étre de savoir lequel est le meilleur, le gouvernement de
chaque Eglise particuliere par un patriarche ou par un sy-
node national. En tout cas, 1'Eglise orthodoxe d’Orient ne re-
connait qu'un seul chef, Jésus-Christ.

2¢ M. Pobédonostzeff ayant écrit, dans son Mémoire, que
<« ce n’est que par suite de l'ignorance générale et de la pré-
dominance dans le gouvernement de la Russie d’éléments alle-
mands, étrangers & la foi russe, que l'on a pu, sous Paul Ier,
donner a I’Empereur dans un acte officiel de 1'Etat la quali-
fication de chef de 1'Eglise, qualification qui d’ailleurs n’a
pas recu de signification officielle ni de valeur réelle », — le
P. Malvy ajoute (p. 181): «Ces lignes sont a remarquer.
Elles contiennent le désaveu formel, par un personnage aussi
autorisé que le procureur du Saint-Synode, de cette théorie du
tsar-pape que les polémistes occidentaux prétent trop souvent
a I’Eglise russe. L’immixtion de I’Etat dans les affaires spiri-
tuelles en Russie est un fait incontestable, mais ce n’est qu’'un
fait, et il est inutile de le déligurer par une exagération qui
serait une calomnie. En théorie, le droit canonique russe est
resté¢ fidele a la tradition byzantine de l'évéque du dehors.
Que les limites du dehors et du dedans soient restées peu pré-
cises, ce n'est pas douteux. Mais il ne serait pas difficile de
trouver, dans l'histoire de 1’Eglise byzantine avant Photius,
des exemples de cette confusion non moins frappants que ceux
que nous offre en masse l'histoire de la Russie. » Cet aveu
du P. Malvy est d’autant plus précieux que, trop souvent, des
jésuites ont figuré parmi les « polémistes occidentaux » qui
affirmaient, soutenaient et répandaient la fameuse théorie du
tsar-pape. Que d’encre Guettée n’a-t-il pas versée pour ré-
futer sur ce point les Peres Gagarine, Galitzine et autres!
Espérons qu’'a l'avenir la calomnie ne sera plus commise.

3° Dans le Mémoire des 32 prétres, excellente distinction
entre le divin et 'humain: le divin, qui doit étre éternel
I’humain, qui ne saurait étre traité comme divin. « Pour beau-
coup, est-il dit, en ces temps d'inquiétude et de trouble, la
question se pose de savoir si l'on ira de l'avant sous l'aile de
1'Eglise, ou si l'on laissera celle-ci sur son terrain comme une



— 532 —

institution qui a fait son temps, indissolublement liée a 1’an-
cien ordre de choses. Et il faut ‘craindre, en effet, de lier
l’ceurre éternelle de Dieuw a l'ouvrage périssable de la main
des hommes, d’écarter qui que ce soit de 1'Eglise par une
parole inconsidérée » (p. 167). Et encore: « Restez fermes
dans la liberté que le Christ vous a donnée et ne vous sou-
mettez pas au joug des hommes. Cette grande exhortation de
I'apotre s’adresse @& toute l’Eglise comme un impératif éter-
nel » (p. 170). — Excellent désir de vouloir chercher 1’estime,
non pas du monde, mais des chrétiens savants et profondé-
ment croyants qui trouvent déplorable la situation de I'Eglise
orthodoxe d’Orient. « C’est seulement la disparition définitive
de ces prétextes a un opprobre qui a si longtemps humilié
notre Eglise orthodoxe, qui lui permettra d’acquérir ou de re-
conquérir un bon témoignage de la part de ceur du dehors,
et de paraitre au monde extérieur dans la plénitude et 1’éclat
de la lumiére qui lui est propre » (p. 168). — Excellent désir
de vouloir rétablir «le gouvernement conciliaire > (p. 172);
de vouloir « rétablir dans sa plénitude et son inviolabilité la
constitution canonique qu'elle a recue de la tradition aposto-
lique, dont elle n’aurait jamais di et ne peut s’écarter ». —
Excellente déclaration, celle qui réclame «a la base de la
hiérarchie une paroisse vivante et autonome>» (pp. 173 et 175).
— Excellente aussi la déclaration qui exige de 1'évéque qu’il
« accomplisse son ministére pastoral de concert avec le corps
des prétres, qui sont ses conseillers, ses collaborateurs et les
associés de son ministere, et en présence du peuple et en com-
munion avec tout le corps de I’Eglise» (p. 171). — Bref, ce
Mémoire est un document ecclésiastique trés important.

40 Dans le Mémoire de M. Witte, il est dit aussi tres jus-
tement : que «le principe conciliaire consiste en ce que cha-
cune des personnes qui prennent part au gouvernement de
I’Eglise, apparaisse comme représentant la communauté tout
entiere » (p. 176) ; que «le principe conciliaire » devrait,
d’apres la tradition apostolique, régir tous les groupements
ecclésiastiques, depuis la paroisse administrée dés les temps
apostoliques par les anciens et les fréres, jusqu’a 1’Eglise
universelle, qui me reconnait d’auire organe central que les
conciles ecuméniques, en passant par les conciles locaux,
dont les canons exigent la tenue annuelle, et les conciles dio-



— 538 —

césains, ou l'évéque s’entoure des représentants de la com-
munauté (p. 177) ; que l’école ecclésiastique a des lacunes;
que le régime claustral et les programmes étroits sont avant
tout responsables de cette «rupture entre l'intelligence et
I’Eglise que ne cesse de déplorer la presse patriotique et re-
ligieuse » ; que le concile ne doit pas étre seulement un college
de hiérarques, mais «la réunion des meilleures forces de
IPEglise, tant du clergé que des laiques ». — Oui certes, ce
sont 1la de précieuses déclarations, parfaitement fondées sur
les saines définitions du simple fidele, de la hiérarchie, du
concile et de I'Eglise; définitions depuis trop longtemps
oubliées et auxquelles il faut absolument revenir, si I'on veut
sauver I'Eglise et la religion.

50 Dans les « Etudes» du 3 juin, parlant des publications
liturgiques de M. Maltzew (Berlin), ou plutét d'une dissertation
de ce dernier sur l'union des Eglises, le R. P. Malvy est na-
turellement enchanté de sentir M. Maltzew «en intime com-
munion » avec 'Eglise ultramontaine et jésuitique, et il le fé-
licite de combattre avec énergie les doctrines anciennes-catho-
liques. Nous ferons observer aux deux amis que la oérité en
pareil cas vaudrait mieux qu'une érergie qui n'est qu'une obs-
tination aveugle; et que les doctrines des anciens-catholiques,
loin d’étre des innovations, sont celles de l'ancienne Eglise
orthodoxe. Le R. P. jésuite, aprés les compliments, fait des ré-
serves, pour ne pas se compromettre aux yeux de ceux qui
savent. D’abord, il remarque que M. Maltzew n’a pas traité la
question «dans toute son ampleur» (p. 681). Il ajoute avec mé-
lancolie ou ironie: «On sait, du reste, que tous les théologiens
russes ne sont pas aussi intransigeants, disons dans l'espéce
ausst nettement catholiques que M. Maltzew.» Voila donc
M. Maltzew classé parmi les «nettement catholiques», c'est-a-
dire parmi les purs ultramontains! Les vrais orthodoxes ne
sauraient plus s’y méprendre. Bien plus, le P. jésuite ajoute
encore : « Nous croyons méme que nos théologiens catholiques
ne le suivraient pas jusqu’au bout dans son refus d'admettre
la validité, non seulement des ordinations anglicanes, mais de
celles des vieux-catholiques, pour ce seul motif que des évé-
ques qui n'ont plus la notion complete du sacerdoce catholique
ne sauraient avoir l'intention de le transmettre. » Il faut déci-
dément que la dogmatique de M. Maltzew soit de bien mau-



534 —

vaise qualité pour que le P. Malvy avoue que les ultramon-
tains eux-mémes n’en voudraient pas. Il ne faut donc pas con-
fondre, dans les volumes de M. Maltzew, les précieux textes
liturgiques, qu'il publie et qui ne sont pas en cause, avec les
opinions théologiques de l'auteur, auxquelles nous ne recon-
naissons aucune valeur, et qui, heureusement, sont en infime
minorité parmi ceux des théologiens russes qui connaissent la
théologie ancienne-catholique. |

ID’autre part, il nous a paru que dans quelques passages
des documents étudiés par le P. Malvy, régnait encore une
certaine confusion et que les définitions auxquelles nous fai-
sons allusion ne sont pas toujours exactement comprises.

Par exemple, on en appelle plusieurs fois aux anciens
canons in globo, sans mentionner le caractere purement dis-
ciplinaire de beaucoup d’entre eux; on semble oublier gue la
discipline est chose humaine, variable et changeante; on parle
de leur obligation comme si elle était absolue et « pour tous
les temps » (p. 170), et dans la méme phrase on ajoute qu’il
faut «laisser le champ nécessaire aux adaptations que ré-
clament les conditions de temps et de lieux ». Tres bien.
Mais comment concilier cette obligation avec les conditions de
temps et de lieux, quand ces conditions rendent impossible
cette obligation ? Du reste, les défenseurs mémes de ces ca-
nons ne les ont-ils pas violés maintes fois? I.es canons ont
ordonné la tenue des conciles deux fois par an; or n’a-t-on
pas passé des siécles sans en tenir un seul ? Oui, respectons
les canons qui assurent la liberté et lo sainteté dans I’ Eglise,
mais non ceux qui les compromettraient de nos jours.

On a dit que 1'évéque est «le centre de toute l'activité
vitale et de la charité ecclésiastique » (p. 171). Or il est im-
possible d’admettre une telle définition de 1'évéque, soit parce
que, étymologiquement, il n’est qu'un surveillant, soit parce
que, de fait, 'ancienne Eglise a donné aussi le titre d’évéques
aux prétres, soit parce que 1'Eglise, corps vivant et épouse du
Christ, puise son activité vitale dans le Christ méme, et non
dans I'évéque, qui n’est, je le répéte, qu'un surveillant et un
administrateur.

On a semblé dire que le président légal des conciles est
I’archevéque de la ville ol se tient le concile (p. 172). Or
cette assertion n’est fondée ni sur le droit, ni sur I'histoire.



— 335 —

On a semblé mettre une contradiction entre le synode per-
manent restreint et le gouvernement conciliaire (p. 176-177).
Il y a malentendu. Sans doute un synode qui n’est composé
que de hiérarques et qui exclut les simples fideles n’est pas
un vrai synode de I'Eglise, car il n'y a pas d'Eglise sans
fideles. Mais qui empéche d’introduire aussi des simples
fideles dans le synode, et de réunir, en dehors du synode per-
manent ainsi composé, un concile plus complet et vraiment
national, aux époques légalement déterminées? L’un n’exclut
pas l'autre, les deux peuvent trés bien se concilier. Ajoutons
que le patriarcat n’est nullement de droit divin; qu’il ne dé-
coule pas directement de la notion de 1'Eglise, tandis que la
notion d'Eglise engendre logiquement celle d’assemblée et de
synode. Abolir un synode dirigeant et le remplacer par un
patriarcat, n’est donc pas une mesure réclamée par la notion
de I’Eglise; mais la notion de 1'Eglise réclame un synode,
avec son conseil synodal, dans lesquels sont représentés 1’élé-
ment épiscopal, 1'élément presbytéral et I'élément laique. Les
anciens-catholiques ont repris cette ancienne pratique de
I'Eglise, et ils s’en trouvent trés bien.

La confusion qui régne dans certains esprits, au sujet des
droits des simples fideles, comme aussi au sujet de ce que
doit étre 1I’épiscopat ; les tiraillements que cette confusion pro-
voque parmi les théologiens russes, dont les uns placent leur
idéal dans le maintien de 1’épiscopat monacal, et les autres
dans l'acces de tous les membres de I'Eglise a l'épiscopat,
d’aprés les décisions de I'Eglise méme et non seulement de la
hiérarchie ; toutes ces difficultés sont clairement indiquées
dans le second article du P. Malvy (voir surtout les pages
318-328. Nous aurons probablement lieu de revenir sur ces
questions, questions trés graves sans doute, mais aussi tres
simples en elles-mémes, trés faciles a résoudre, et qui ne sont
compliquées que par la routine et les préjugés des uns, et par
I’hostilité des autres contre toute réforme.

II. M. J. Bois a publié, dans la « Revue du clergé fran-
¢ais » (ler mai 1906), une étude, trés intéressante aussi, sur
I’Eglise russe en 1905, d’aprés les documents qui viennent
d’étre mentionnés.

Citons les quatre points suivants, tirés du Mémoire de
M. Pobédonostzeff (du 28 juin-11 juillet 1905) : « 3° La réor-



— 5836 —

ganisation de la paroisse sur le principe d’une part plus large
faite & 1’élément laique, soit dans la gestion matérielle, soit
surtout dans 1’élection du clergé, est une chose de conséquence
et pour 1'Eglise et pour I'Etat, et qui réclame par conséquent
beaucoup de réflexion. — 4¢ Dans les écoles ecclésiastiques,
il y aurait également de sérieux changements a opérer: ré-
forme des programmes dans le sens d’une simplification et
d’une appropriation aux besoins intellectuels de 1’époque,
stabilité plus grande du corps enseignant et dirigeant a assu-
rer, fondation d’établissements dont le programme d’études ait
un caractére plus nettement ecclésiastique et par la méme
assure plus efficacement l'entrée des sujets dans la carriere
ecclésiastique. — 60 L’institution des congrés diocésains, con-
gres ol se rencontrent les représentants des paroisses de
I'éparchie, pourrait et devrait étre perfectionnée de facon a
donner tous les résultats heureux qu’on est en droit d'en at-
tendre, non seulement au point de vue matériel et financier,
mais aussi au point de vue moral et religieux. — 8¢ Enfin les
questions de foi et de discipline, sur lesquelles le Mémoire
synodal reste muet, ne sont pas en dehors de la compétence
du concile. A celui-ci appartiendra en particulier le droit de
déterminer la nature des rapports qui doivent s’établir entre
I’Eglise orthodoxe, d'une part, et les sectes du raskol et les
confessions non orthodoxes d’autre part» (p. 497). — Ces
quatre points sont d’autant plus importants qu’ils émanent de
M. Pobédonostzeff.

Que M. Bois me permette de combattre sa doctrine, lors-
qu’il prétend que la participation du bas-clergé (sic) et des
fideles au gouvernement de 1'Eglise, est contraire aux en-
seignements de 1'histoire et de I’Eglise primitive (p. 500), et
lorsqu’il refuse aux prétres et aux fidéles le droit de vote. 1l
oublie en cela non seulement la constitution de 1’Eglise primi-
tive, mais la conduite tenue au concile de Jérusalem et méme
aux conciles cecuméniques. A quoi servirait-il pratiquement
de faire une large part aux prétres « savants » et aux fideles
« savants », si cette science pouvait étre paralysée compleéte-
ment par le vote des évéques, et si ceux-ci, possesseurs exclu-
sifs du droit de vote, pouvaient, malgré les prétres et malgré
les fideles, escamoter la réforme et tenir 1’Eglise en perpé-
tuelle servitude, comme cela a eu lieu en Occident ?



— 537 —

M. Bois est beaucoup mieux inspiré, lorsqu’il combat la
latinisation des uniates et qu’'il avoue que « latinisme et poli-
tique sont des termes synonymes en Russie » ; que le passage
récent de nombreux uniates au rite latin s’est fait non pour des
motifs religieux, mais pour se sauvegarder contre tout retour
du gouvernement a leur égard (p. 506-507). <« Qui ne voit,
dit-il, que cette cause de la préférence accordée au rite latin
par les uniates n’est que passageére, et que, le jour ol ils
auront la conviction que la liberté leur est bien et définitive-
ment assurée, ils regretteront peut-étre leur rite et leur langue
liturgique slave ? Ne serait-il pas plus prudent, de la part du
clergé catholique (romain), de ne pas trop contribuer a pré-
parer aux convertis d’aujourd’hui ces motifs futurs de regrets
et de récriminations, et, tout en satisfaisant aux demandes qui
lui sont adressées, de se préoccuper de [avoriser la restaura-
tion du rite uniate en Russie ? » Excellent.

Toutefois, M. Bois s’abuse étrangement, lorsqu’il pense
que « I’Eglise uniate rétablie serait un intermédiaire précieux
entre 1’Eglise catholique et I'Eglise orthodoxe » (p. 508). 1l
oublie complétement la conduite que Rome a toujours tenue
envers les uniates dans le but de les latiniser, et contre I’ Eglise
orthodoxe dans le but de la traiter en schismatique. Il oublie
que latinisme et polonisme ont toujours été synonymes aux
yveux de Rome, et que, par conséquent, le romanisme sera tou-
jours une tendance a la « dérussification ». Les vrais ortho-
doxes de Russie ne tomberont pas, espérons-le, dans le piege
qui leur est trés spécieusement tendu par ’Eglise romaniste,
laquelle n’étant pas vraiment catholique, sera toujours forcé-
ment antiorthodoxe. Tout ce qui est romain est essentielle-
ment adversaire et non intermédiaire.

Cet article était composé lorsque nous est arrivé le N° des
« Echos d’'Orient» (mai 1906), contenant deux articles de M. A.
Ratel, intitulés: La question de la réforme en Russie, et Deux
partis dans le clergé orthodoxe russe. On y trouve un exposé
trés intéressant des vceeux de tous ceux qui ne font pas con-
sister 'Eglise dans la hiérarchie et l'épiscopat dans le mona-
chisme; voir surtout le projet Kapteref (p. 171-172), paru dans
le Bogoslouvski Viestnik (nov. 1905). M. Ratel, qui ne voit rien
de comparable au systéme ultramontain, c'est-a-dire 4 la mo-
narchie papale infaillible et absolue, engage naturellement



— 538 —

I’Eglise de Russie 2 se modeler sur ce prétendu «idéal». Hé-
las! qui ne connait les maux religieux, ecclésiastiques, tempo-
rels, sociaux, politiques, causés par la papauté occidentale?
Nous avons trop de confiance dans le bon sens des théologiens
russes, de ceux que l'ultramontanisme occidental n’a point
viciés, de ceux qui sont restés fideles a l'esprit vraiment or-
thodoxe des Joseph Wassilieff, des Ossinine, des Lopoukine,
etc., nous avons trop de confiance en eux pour n'étre pas
persuadés qu'ils s’éloigneront le plus possible du faux idéal
romain et se rapprocheront le plus possible, au contraire, de
I'Eglise apostolique. '
E. MicHAUD.

II. — L’Inquisition et M. Vacandard.

Nos lecteurs connaissent déja le libéralisme relatif et les
aveux de M. I'abbé Vacandard dans cette question !). La fin
de son ¢tude, parue dans la « Revue du clergé [rancais » du
15 avril dernier, mérite quelques réflexions.

Les apologistes ultramontains du pouvoir coercitif de
I’Eglise et de I'Inquisition, en sont encore, généralement, &
I'explication suivante de Joseph de Maistre : « Séparons et dis-
tinguons bien exactement, lorsque nous raisonnons sur 1'Inqui-
sition, la part du gouvernement de celle de I'Eglise. Tout ce
que ce tribunal montre de sévére et d’effrayant, et la peine de
mort surtout, appartient au gouvernement; c'est son affaire,
c’est a lui, et c’est & lui seul (?) qu'il faut en demander
compte. Toute la clémence, au contraire, qui joue un si grand
role (?) dans le tribunal de 1'Inquisition, est ’action de 1'Eglise,
qui ne se méle de supplices que pour les supprimer (?) ou les
adoucir » 2).

Qu’'en pense M. Vacandard ? Il n’est certainement pas de
cette école. « L’HEglise », dit-il, « frappait d’excommunication
les princes qui refusaient de bruler les hérétiques que leur
livrait I’Inquisition. Les princes n’étaient pas proprement
juges en cette circonstance ; la compétence pour connaitre des
questions d’hérésie leur faisait défaut, elle leur était méme for-

1y Voir la Revue int. de Th., avril 1906, p. 321-322.

%) Lettres & un gentilhomme russe sur Inguisition espagnole, 1864, p. 17-18,
28, 34. '



— 539 —

mellement déniée. Leur role devait se borner a enregistrer
la décision de 1’Eglise et a lui donner la suite qu’elle com-
portait en droit civil. Deés lors il semble que, si une condam-
nation a4 mort s’ensuivait, une double autorité se trouvait en-
gagée dans cette mesure: celle du pouvoir civil qui appli-
quait ses propres lois, et celle du pouvoir spirituel qui le con-
traignait a les appliquer ... C’est donc une erreur de pré-
tendre que I’Eglise n’eut absolument aucune part dans la con-
damnation & mort des hérétiques. Ce qui est vrai, c’est que
cette participation ne fut pas directe et immédiate, mais pour
étre médiate, elle n’en était pas moins réelle et efficace »
(p- 360-361).

Ailleurs, M. Vacandard précise encore davantage, et re-
connait non seulement que 1’Eglise contraignait 1'Etat & mettre
a mort les hérétiques et le menacait d’excommunication s’il ne
sévissait pas, mais encore que c’est I’Eglise qui a poussé et
déterminé 'Etat a légiférer contre les hérétiques; en sorte
que c’'est elle qui a pris l'initiative de tous ces supplices et
qui en est la premiére responsable. « Aussi bien, dit M. Va-
candard, « ¢’était elle qui, en assimilant I’hérésie au crime de
lese-majesté, avait posé les prémisses d’ou I'Etat avait tiré
la peine de mort comme une conséquence naturelle . .. L'idée
que propageait I'Eglise influencait I’Etat et le portait aux
extrémités, et 'Etat, a son tour, pressait la papauté d’approu-
ver ces violences matérielles qui avaient inspiré a I’Eglise
naissante une si vive répugnance » (p. 343).

I1 semble donc démontré que, dans ce jeu a deux, jeu
dont le comte de Maistre rejette tout ’odieux sur 1'Ltat, c’est
au contraire 1’Eglise, ou du moins la papauté, qui a été la
premiere inspiratrice et la premiére ordonnatrice. L'Etat qui
avait 'air de commander ne faisait qu'obéir. Des lors, quid
plura 2 Habemus confitentem reum.

Je ferai remarquer & M. Vacandard que tantot il emploie
le mot FEglise, et tantot le mot papauté, comme si 1'Eglise
était la papauté et la papauté 1’Eglise. C’est 1a une grave
confusion et une trés grosse erreur, dont malheureusement
M. Vacandard n’est pas seul coupable.

Non, ce n’est pas [’Eglise qui a formulé contre les héré-
tiques les condamnations & la confiscation des biens, a la tor-
ture, 4 la mort. Lorsque Optat de Mileve a réclamé des cha-



. 540 —

timents corporels contre les Donatistes, il n’était pas 1'Eglise.
Lorsque Augustin, qui avait d’abord enseigné la tolérance
envers les hérétiques, changea de doctrine et d’attitude, et
enseigna la violence, il n’était pas 1’'Eglise. Lorsque tel con-
cile particulier a parlé dans le méme sens, il n’était pas
I’Eglise. Il n’était non plus 1’Eglise, ce pape Pie V, qui, dans
une lettre & Charles IX, du 28 mars 1569, demandait que les
huguenots fussent exterminés jusqu’au dernier, donec deletis
omnibus, et invoquait ’exemple de la destruction d’Agag et
des Amalécites. Non, il n’était pas davantage 1'Eglise, ce
pape Innocent IV, qui décidait que les enfants d’hérétiques
hériteraient de leur pére s’ils avaient assez de piété pour le
dénoncer. Il serait temps d’en finir non seulement avec une
telle morale et avec une telle religion, mais aussi avec une
telle logcomachie qui frappe 1'Eglise, société des disciples du
Christ, lorsqu’il n’y a de coupables que les papes, les évéques
et quelques laiques fanatiques, de la trempe d’'un Joseph de
Maistre. Le sophisme grossier appelé en Sophistique error in
persona, est encore si répandu dans notre langage, dans nos
jugements, dans notre théologie, qu'on ne devrait pas appeler
« civilisation », mais « ignorance », notre mentalité et notre état
social. Mais il est probable que ce sophisme sera maintenu
longtemps encore, parce qu’il est trés précieux a deux caté-
gories d’esprits qui ne cherchent nuilement la vérité¢: les ul-
tramontains, qui veulent faire croire que les enseignements
des papes et de leurs agents sont ceux de 1’Eglise; et les
antichrétiens, qui veulent attribuer a 1’Eglise chrétienne les
erreurs et les crimes de la hiérarchie romaine ou du cléri-
calisme papiste.

Outre ce premier reproche, que M. Vacandard me per-
mette de lui en adresser un second. 1l trouve Dcellinger «in-
juste » d’avoir écrit ceci: « De 1200 a 1500 se déroule sans
interruption la longue série des ordonnances papales sur 1'In-
quisition ; ces ordonnances augmentent de 'une a l'autre en
dureté et en cruauté. » Et quelle preuve M. Vacandard en
fournit-il ? L’ordre donné dans le Sexte, aux évéques et aux
inquisiteurs, d’avoir une intention pure et sage (puram et pro-
vidam intentionem), p. 352. Oh'! le bon billet qu’a La Chatre!
La .pureté et la sagesse ne consistaient-elles pas, dans le lan-
gage des papes et dans le cas présent, a purifier ’Eglise par



— 541 —

la disparition des hérétiques? J'en appelle & M. Vacandard
lui-méme, lorsqu’il dit (p. 361) : « Ils prierent la cour sécu-
liere d’agir avec modération et d’éviter toute effusion de sang
et tout péril de mort. Ce n’était la malheureusement qu’une
vaine formule qui ne trompait personne. Elle était destinée
a sauvegarder.le principe que ’Eglise avait pris pour devise :
Ecclesia abhorret a sanguine. » Mais qu’il y avait loin des
paroles & l'action! Comment peut-on dire que les papes vou-
laient éviter I'effusion du sang, quand ils menacgaient d’excom-
munication le pouvoir civil qui aurait refusé de le verser ?
Comédie, astuce, hypocrisie, voila les seules termes qui carac-
térisent exactement la conduite des papes et des évéques ro-
mains. M. Vacandard propose qu’on les remplace par les
mots : fiction légale. Fiction, oui; légale, non.

M. Vacandard est plus exact, lorsqu’il flagelle ainsi la
procédure inquisitoriale « monastique » : « Dans cette procé-
dure, on taisait, sauf exception, les noms des témoins ; et tout
le monde, les hérétiques eux-mémes, étaient propres a rendre
témoignage ; les ennemis mortels pouvaient seuls étre récusés;
et encore fallait-il que le prévenu devinit leurs noms pour
faire écarter leurs dépositions; personne ne devait 1’assister
dans sa défense; il était réduit a se débattre dans le secret
sans le secours d’'un avocat » (p. 351). N’était-ce pas horrible?

Et encore: «La prison préventive et la torture, qui
avaient une part si¢ importante dans la procédure inquisitoriale,
constituaient des moyens d’'instruction vraiment barbares. ..
Personne n’oserait approuver aujourd’hui le supplice du car-
cer durus par lequel ils essayaient d’obtenir les aveux des
prévenus. Cette mesure était d’autant plus odieuse qu’'on en
prolongeait arbitrairement les horreurs et les angoisses. La
torture proprement dite trouvera encore moins facilement grace
aux yeux des criminalistes épris d’équité » (p. 353).

Trés bien. Mais comment peut-on, aprés de tels aveux,
accuser d’injdstice Decellinger, qui s’est borné a parler de
« dureté » et de « cruauté »? Dcellinger est mort, et 'on se
croit vaillant de l'attaquer parce qu’il n’est plus la pour se dé-
fendre. Decellinger était Allemand, et I'on se croit Francais en
taxant d’erreur un Allemand qui a dit vrai. Decellinger était
ancien-catholique, et ’on se croit trés catholique, en atta-
quant le catholicisme ancien, qui est pur des erreurs romaines,



— 542 —

et en lui préférant celles-ci! Cette tactique, qui est aussi celle
de M. l'archevéque d’Albi, de M. Batiffol, de M. Turmel sur-
tout, ne trompe personne: car elle parait a tout le monde un
simple moyen, naif d’ailleurs et, je le crains, peu efficace,
d’éviter 1'épée de I'Index, toujours suspendue comme celle de
Damocles.

Je viens d’écrire le mot « naif ». N'est-il pas aussi exact
lorsqu’il s’agit de caractériser 'argument ott M. Vacandard
essaie de justifier la proposition XXIV du Syllabus (« est dans
I'erreur quiconque soutient que 1’Eglise n’a pas le droit d’em-
ployer la force»)? Selon M. V., le mot force (vis) n’est pas
clair, parce qu’il ne dit pas s’il s’agit de peines spirituelles
ou de peines corporelles! En vérité, en présence des bi-
chers et des instruments de torture, oser demander si le droit
d’employer la force implique le droit d’infliger des peines cor-
porelles, n’est-ce pas de la pure naiveté ? Pour qui nous
prend-on ¢

Dans toute cette ¢étude et surtout dans ses conclusions
(p. 368-371), M. Vacandard a cherché & ménager la chevre et
le chou. On ne le comprend que trop. Toutefois sachons-lui
gré d’avoir eu le courage de faire les aveux qu’il a faits,
notamment d’avoir flétri comme un reste du paganisme (p.369)
la procédure des prétendus chrétiens de 1'Inquisition. Mais
I'Eglise — disons plutét la papauté — 1’écoutera-t-elle, ou lui
fermera-t-elle la bouche comme & un simple Brunetiere, lors-
qu’il lui conseille de rompre avec les errements de Son passé :
« Elle pourrait, a cet égard, se donner un démenti sans com-
promettre pour cela sa divine autorité. » — En étes-vous bien
sir, Monsieur 'aumoénier ? N’est-ce pas sur son autorité di-
vine qu’'elle s'est appuyée pour commettre toutes les iniquités
en question ? — Non, réplique M. Vacandard, car « son role
ici-bas consiste uniquement a transmettre aux hommes, de gé-
nération en génération, le dépdt des vérités nécessaires a leur
sanctification ». — Prenez garde, Monsieur ’aumonier ; cette
doctrine est la doctrine que les anciens-catholiques répétent
depuis plus de trente-cinq ans, et que Rome ne saurait ap-
prouver sans démentir ses prétendus dogmes et sa prétendue
infaillibilité. Vous marchez sur des charbons ardents comme

un imprudent Laberthonniere. ..
E. MicHAUD.



III. — Une Préface de M. Brunetiéere et un article de
M. Ehrhard sur Vincent de Lérins.

I. Que des théologiens se fassent littérateurs, ils en ont
peut-étre le droit, ayant eux aussi ¢étudié et pratiqué la litté-
rature. Mais que des littérateurs, qui n'ont pas fait d’étude
spéciale de la théologie, s’érigent en théologiens, et que de
simples dilettantes ils se transforment en Peéres de 1'Eglise,
c'est un cas qui ne manque pas de piquant, voire méme d’étran-
geté. Quoi qu’il en soit, M. Brunetiére vient d’écrire une Pré¢-
face pour une nouvelle édition du Commonitorium de Vincent
de Lérins. Nous ne pouvons que nous en réjouir, d’abord
parce que c’est une occasion de remettre cet opuscule en lec-
ture dans les cercles théologiques et autres qui ne l'auraient
pas lu, ensuite parce que les raisonnements de 1’honorable pu-
bliciste sont toujours amusants, surtout en matiére théologique.

Amusante, par exemple, est la joie avec laquelle il parait
avoir découvert dans le Pere Petau qu’il n'y a rien de plus
simple que l'énoncé du dogme de I'Incarnation. Celui qui a
écrit autrefois : « Ce que je crois, allez le demander a4 Rome »,
ne se doutait sans doute pas de cette simplicité. Il écrit au-
jourd’hui : « Nous sommes chrétiens et nous n’avons a croire,
nous ne sommes tenus de croire que cela. Jésus-Christ fut
homme et il est Dieu. C’est tout le dogme, et les explica-
tions qu'on en donnera n’y ajouteront au fond ni n’en retran-
cheront rien. » Qu’en pense-t-on &8 Rom¢, oli la communication
des idiomes joue un roéle dogmatique si considérable? Et si
M. Br. croit que c’est 1a tout le dogme de 1’ Incarnation, com-
ment peut-il écrire, quelques lignes plus loin, que Tertullien
et Origéne, qui en ont cru bien davantage, sont « deux héré-
tiques » ?

M. Br. a manifestement plaisir a pourfendre les grands
docteurs qui ne plaisent pas & Rome. Il reproche aussi & Pas-
cal d’avoir « jugé du fond » de la question janséniste. Ce fut
peut-étre 1a « son plus grand tort », dit-il. De quoi se mélait-il,
ce Pascal, qui n’était qu'un simple fidele? Ne savait-il donc
pas que le fond des questions est réservé aux évéques? Tel
aussi ce Gérard Vossius, qui, en 1618, s’est avisé le premier
de prétendre que le Commonitorium avait été dirigé contre
St. Augustin. Richard Simon I'a répété en 1693 ; mais qu’est-
ce que lautorité d’un Richard Simon? « Nous faisons vrai-



— 544 —

ment trop de confiance, dit M. Br., aux dires arbitraires de ces
grands pédants de la Renaissance. » M. Br., que personne,
certainement, n’accusera jamais de pédantisme, trouve natu-
rellement 'opinion de Vossius et de R. Simon dénuée de fon-
dement ; mais il se dispense de dire pourquoi, & moins qu’il
ne considére comme motif péremptoire le sophisme suivant :

«Si le Commonitorium, dit-il, n’est qu'un document de
I’histoire du pélagianisme, on consent donc naturellement qu’il
ait sa place dans I'histoire ; mais il ne I’a que dans cette his-
toire ; et c’est trop d’honneur qu'on lui fait depuis mille ans
que d'y voir comme qui dirait un traité ex professo sur la
nature de la tradition. » Comme si la réfutation du procédeé
hérétique, 4 l'occasion du pélagianisme, ne pouvait pas étre
en méme temps un document de premier ordre, ou une sorte
de traité, sur la nature de la tradition! Quelle idée
M. Br. se fait-il donc de la tradition? L’occasion du péla-
gianisme, voire méme du semi-pélagianisme, n’était-elle pas
suffisante pour qu’un théologien de cette époque exposat plus
clairement ce que Tertullien et Irénée avaient déja dit de la
tradition et de la maniére de distinguer ce qui est vrai dogme
catholique de ce qui ne l'est pas? Si M. Br. a quelque confiance
en la théologie de M. Turmel, qu'il veuille bien considérer que
M. Turmel a méme dit du Commonitorium que «c’est d'un
bout a l'autre un plaidoyer en faveur de l'école de Marseille,
et un réquisitoire voilé, mais violent, contre S. Augustin ».

M. Br. abuse encore du paradoxe, lorsqu’il exalte le Com-
monitorium et qu'en méme temps il l'attaque. Il 1’exalte,
lorsqu’il déclare son intérét « impérissable et vivace », et lors-
que, pour empécher qu’'on le déprécie comme « écrit de cir-
constance », il s’écrie: « Et qu’est-ce donc en vérité que
I’ Epitre aux Galates, ou les Epitres aux Corinthiens, sinon
des écrits de circonstance ? » D’autre part, il semble prendre
un certain plaisir & énumérer les critiques « qui ébranlent 'au-
torité du livre ». Bien plus, il écrit en toutes lettres: « Sil’on
s’en tenait étroitement aux régles de Vincent de Lérins, on
aurait pu, en streté de conscience, refuser de souscrire au
dogme de 1'Immaculée-Conception. Mais comme c’est ce
qu’aucun catholique n’oserait sans douie faire, ni d’ailleurs ne
le pourrait sans se séparer de 1'Eglise, les régles de V. de L.
peuvent donc, le cas échéant, nous induire en erreur, et de



— 545 —

plus, et du méme coup, elles sont la négation de tout pro-
grés dans la doctrine de l’Eglise. » Et, plus loin, s’atta-
quant de nouveau a Vincent et & son critérium, il dit: « S’est-
il rendu compte a ce propos qu’'il y avait dans I’histoire du
christianisme un temps ou la prédication de St. Paul, et celle
de Jésus méme, auraient été fort empéchées de revendiquer
pour elles 1'universalité et 'antiquité ? L’ Epitre aur Galates
ou !’ Epitre aux Romains ont sans doute été des « nouveau-
tés » a leur heure! »

On voit, par cette derniére citation, que M. Br. n’a com-
pris ni le sens ni la portée de la question posée par V. de L.
Ce dernier voulait indiquer comment ceuxXx qui innovent dans
le dogme sont hérétiques, c’est-a-dire comment ils violent le
dépot des enseignements confiés par J.-C. 4 toute son Eglise.
Il n’était pas question, pour V. de L., de déterminer les carac-
teres intrinséques de la vérité soit religieuse, soit philoso-
phique, mais seulement de constater historiquement quelle a
été, de fait, la croyance traditionnelle de 1'Eglise et de l'op-
poser ainsi, simplement, aux innovations des hérétiques. Pré-
tendre que, selon V. de L., Jésus-Christ aurait da, pour faire
accepter sa doctrine, démontrer que cette doctrine avait pour
elle « I'universalité et l’antiquité », c’est ne rien comprendre
ni a la question de la tradition chrétienne, ni & la raison d’étre
du Commonitorium.

M. Br. n’est pas moins paradoxal en ce qui concerne
Newman. D’une part, il le mentionne comme contenant de
« fécondes indications », et méme comme un « guide » par son
Essai sur le développement. D’autre part, il se sépare de
lui, lorsque Newman dénonce « l'insuffisance, les difficultés
d’application pratique, le caractére d’étroitesse » de la regle
posée par V. de L.. M. Br. trouve que ces « difficultés » d’ap-
plication pratique « sont infiniment moindres que ne 1’a pensé
Newman ». Etrange guide que celui qu'on traite avec cette
désinvolture! :

Ce n’est pas tout. M. Br. s’est mépris sur plusieurs points
trés importants de la doctrine de Vincent de Lérins. '

D’abord, il interpréte inexactement les faits et la doctrine,
lorsqu’il réduit la catholicité et 'universalité au témoignage
de dix docteurs, comme si Nestorius n’avait été condamné que

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906. 36



— 546 —

sur le témoignage de dix docteurs. C’est fausser la valeur
soit du témoignage épiscopal de 1’ancienne Eglise, soit du té-
moignage des évéques jugeant en concile comme témoins de
la foi de leurs Eglises, soit surtout de la ratification nécessaire
de ce témoignage par le consensus des Eglises absentes du
concile. La out V. de L. entend la totalité des Eglises ortho-
doxes, M. Br. entend la totalité des individus, comme si celle-
ci avait jamais été requise ! Il serait piquant de voir si M. Br.,
condamné par dix docteurs, «pas davantage», se croirait, de ce
fait, hérétique, répudierait ses doctrines et avouerait qu’il a
été jusque-la « infatué de son sens propre » comme un vulgaire
Tertullien, ou un vulgaire Origéne, ou encore un vulgaire
Dcellinger.

Ensuite, V. de L. dit: « Nullusne in Fecclesia Christi
profectus habebitur religionis 2 N’y aura-t-il, dans 1’Eglise
du Christ, aucun progres de la religion? » Or M. Br. tra-
duit : « Ne s’accomplira-t-il donc aucun progrés de la doc-
trine »; et plus loin, au lieu du progrés de la doctrine, il
parle du progrés du dogme. M. Br. confond la religion, la
doctrine et le dogme, comme si ces trois choses étaient iden-
tiques. Il semble ignorer qu’'on puisse progresser en religion
et en sainteté, ainsi qu’en doctrines théologiques, méme 1a oll
le dogme reste le méme sans addition ni retranchement.

De plus, V. de L. dit: « Crescat igituir oportet et multum
vehementerque proficiat, tam singulorum quam ommnium, tam
unius hominis quam totius Ecclesie, ®tatum ac sazculorum
gradibus, intelligentia, scientia, sapientia, sed in suo dum-
taxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, eadem-
que sententia. Il faut que [’intelligence, la science, la sa-
gesse, soit de chacun soit de tous, soit d’un seul homme
soit de toute 1’Eglise, & tous les degrés des &ages et des
siecles, croisse et progresse beaucoup et véhémentement, mais
dans son genre, c’est-d-dire dans le méme dogme, dans le
méme sens et dans la méme sentence. » Donc, selon V.delL.,
les dogmes doivent rester les mémes, et le progrés en ques-
tion n’est pas une évolution des dogmes, un changement des
dogmes (comme les Newmanistes et les papistes le prétendent),
mais un progrés des esprits, en intelligence, en science et
en sagesse, par une plus grande connaissance des dogmes,
auxquels on ne touche pas, mais que l'on comprend mieux.



— 547 —

Le texte de V. de L. est formel. Or, dira-t-on que Rome n’a
pas changé les dogmes primitifs de 1’Eglise universelle, lors-
qu'elle y a ajouté des sens mouveaur et des sentences nou-
velles que les Eglises avaient antérieurement ignorés et méme
combattus et rejetés ? Evidemment Rome est condamnée par la
régle de V. de L.

Cen’est pas encore tout. Voici qui est peut-étre plus grave en-
core. V. de L. dit: «Neque semper neque omnes heereses
hoc modo impugnandz sunt, sed novitiee recentesque tantum
modo . . . Ceeterum dilatatee et inveteratee haereses nequaquam
hac via aggredenda sunt. » La pensée de V. de L. est mani-
festement celle-ci: les hérésies nouvelles qu'on n'a pas encore
eu le temps d’'examiner en elles-mémes et par de longues
études, peuvent étre jugées facilement, de cette fagon, par le
simple témoignage historique. Cela sans doute est incomplet,
mais cela est exact. Quant aux autres hérésies déja répandues
et invétérées, elles doivent étre jugées moins sommairement,
d’une maniére plus approfondie, non seulement a la lumiére
du témoignage historique, mais en elles-mémes. Bref, il vy a
deux maniéres de combattre les hérésies : 1'une, facile, courte,
abrégée, par la simple constatation historique; lautre, plus
longue, plus compléte, par I'étude intrinseque des questions.
V. de L. ne se contredit donc nullement par cette distinction.

Or, selon M. Br., la régle indiquée par V. de L. ne vaut
pas contre toutes les hérésies; I’Eglise peut méme s’en pas-
ser! Ce n’est pas la marque essentielle du dogme traditionnel
d’avoir été « cru partout, toujours et par tous », puisque, effec-
tivement, dit-il, dix docteurs, « pas davantage », ont suffi pour
établir 1’hérésie de Nestorius, et aussi puisque le dogme de
I'immaculée-conception n’a pas toujours été cru, et que méme
Bossuet I'a encore « qualifié de chose indifférente » ! Telle est
la notion du dogme «inaltérable » chez M. Br.! Inaltérable
ce que Bossuet a traité d’indifférent, ce que St. Bernard et
St. Thomas ont rejeté, et ce que Rome impose aujourd hui
comme vérité divine révélée par J.-C. méme! M. Br. va jus-
qu’a dire : « Le dogme de I’Immaculée-Conception n’a été pro-
clamé que de nos jours. On pourrait prouver qu’il était impli-
citement contenu dans le dogme de 1I’Incarnation, et que rien
n’a plus contribué que la discussion de 1'hérésie de Nestorius
a l'en dégager explicitement. » Il est regrettable que 1'émi-



o . GAB o

nent publiciste n’ait pas tenté cette démonstration. Il serait
bien curieux de voir comment, en définissant que J.-C. a été
vrai Dieu et vrai homme, on a enseigné I'immaculée-concep-
tion de Marie, immaculée-conception dont il n’a été nullement
question & 1’époque de la définition invoquée, et qui, loin de
la, a été combattue et rejetée par 1'école thomiste ; de plus,
qui n’a été définie qu’en 1864, on sait dans quelles circonstances,
dans quel but et au milieu de quelles oppositions. Tel est 'art
de découvrir des vérités divines dans 1'Eglise romaine,

Décidément, M. Br. est plus fort sur 1’évolution des genres
en littérature que sur l'évolution des dogmes romains; et je
préférerais son explication des Jeux de l’amour et du hasard
a sa préface du Commonitorium.

II. M. le professeur Ehrhard a cherché, lui aussi, a
amoindrir le plus possible le critérium de V. de L.: « Dans
le sens, a-t-il dit, ott Vincent comprenait la régle de foi catho-
lique et voulait qu’on la comprit, cette régle est fausse tout
simplement, et il serait temps de laisser cette formule 4 son in-
venteur et de ne plus amalgamer désormais la véritable régle de
foi catholique avec le nom du moine de Lérins... Vincent a
établi sa regle avant tout pour combattre St. Augustin et ses
partisans ; il n’a pas pensé le moins du monde a établir une
formule valable a perpétuité ; et, 1’eqt-il voulu, que cette for-
mule trahirait fatalement la partialité dont tous les documents
relatifs aux controverses augustiniennes portent la marque. La
mise en formule de la régle de foi catholique est une tache si
importante qu’elie ne peut venir que des représentants du ma-
gistére ecclésiastique, mais non pas Certes d’un théologien qui
I’écourtait par esprit de parti. »

Autant d’erreurs que de phrases. Priere de remarquer,
avant tout, que pas une des phrases de !’éminent professeur
n’est suivie d’une preuve. Il affirme, et c’est tout. La ma-
tiere est si grave, qu'on a le droit d’exiger des preuves; or,
je le répeéte, pas 'ombre d’une seule n’est 1a.

Reprenons chaque phrase en part1cul1er et voyons-en le
vide ou l’erreur.

« Cette regle est fausse tout simplement», dit-il. Cette
regle cependant a été citée, célébrée, pratiquée, par les théo-
logiens les plus réputés, a toutes les époques. Ne faut-il pas
une certaine témérité (pour ne rien dire de plus), pour la dé-



s BT =

clarer fausse et pour se dispenser d’en donner la moindre
raison ?

« I1 serait temps de laisser cette formule a son inven-
teur. » — M. Ehrhard confond la formule et la chose. Que
Vincent ait groupé en une formule concise les trois choses né-
cessaires : l'universalité, la constance, l'unanimité de la
croyance, c’est un fait. Mais qu'il soit I'inventeur de cette doc-
trine, il est manifeste que non. On la trouve dans St. Paul,
dans Irénée, dans Tertullien; elle est mise en pratique a
Nicée, a Constantinople, & Ephése. Donc Vincent n’en est
nullement l’inventeur.

Que Vincent ait eu l'intention de combattre la nouvelle
doctrine émise par Augustin, c’est possible, acceptons méme
la chose comme réelle. Mais qu’il n’ait voulu que cela; qu’il
n’ait pas voulu, pour combattre la nouveauté d’Augustin, se
servir de la régle invoquée avant lui, en pareils cas, par les
Irénée, les Tertullien et autres, M. Ehrhard n’en donne au-
cune preuve. Il suffit de lire Vincent pour étre convaincu du
contraire. M. le professeur de Labriolle 1'avoue tres franche-
ment dans les « Annales de philosophie chrétienne » (avril
1906, p. 57) : « Il serait », dit-il, « tout a fait exagéré de sou-
tenir que le Commonitorium tout entier n’est au fond qu'un
traité de polémique et n'a d’autre but que de combattre St. Au-
gustin. .. Il est manifeste que M. Ehrhard a lui-méme #rop
appuyé sur ce point. V. de L. a eu des intentions beaucoup
plus générales : il a voulu mettre entre les mains de I'Eglise
une arme qui pat lui servir & jamais contre les hétérodoxes. »
Pardon. Cette arme était déja depuis des siécles entre les
mains de I’Eglise. C’est la passe d’arme qui est nouvelle, mais
ce n’est pas 'arme méme. M. de Labriolle ajoute : « Il n’est
pas impossible que V. ait eu pour objet prochain de servir
les intéréts du semi-pélagianisme ; et que, n'osant attaquer &
visage découvert un docteur aussi illustre qu’Augustin, il ait,
sous un pseudonyme, soigneusement rappelé a ses contempo-
rains que le point de vue personnel d’Augustin demeurait en
somme private opiniuncula, incapable de prévaloir contre I’an-
tique unanimité de 1'Eglise. » Et encore (p. 58) : « Le but de
V. est d’ordre tout pratique. Il veut indiquer aux catholiques
un moyen de s’orienter sirement vers le vrai quand une con-
troverse s’éleve en matiére de religion. » Notons que cette in-



— 550 —

dication est un rappel, comme ’a dit précédemment M. de La-
briolle lui-méme, que Vincent ait pensé qu’il ne fallait pas s’en
tenir & constater le fait de la croyance universelle, constante
et unanime, mais encore examiner en elle-méme le contenu
des doctrines comme cela a été fait pour les anciennes hérésies,
cela est évident, ainsi que je 'ai expliqué dans ma réponse &
M. Brunetiére; mais, cela n’infirme en rien la valeur de la
regle si clairement formulée.

Vincent n’a donc pas innové en formulant sa régle contre
les novateurs. Il n’a rien voulu établir de neuf, mais il a «rap-
pelé », avec une instance nouvelle, la pratique méme des
siecles précédents, quoi qu'en dise M. Ehrhard, qui, je le ré-
péte, affirme toujours sans preuve.

M. Ehrhard prétend que « tous les documents relatifs aux
controverses augustiniennes portent la marque de la partialité ».
C’est bien o0sé, surtout de la part d'un théologien qui se dis-
pense de citer ces documents. Ne pourrait-on pas le confondre
par sa propre assertion, et lui montrer l'esprit de parti dans
I’école augustinienne peut-étre plus encore que dans 1’école
adverse ? Que 1'honorable professeur veuille bien lire ou relire
les documents cités par M. Turmel au sujet de cette question
de la grace et de la prédestination, et peut-étre, aprés un exa-
men impartial, devra-t-il avouer que Vincent, loin d’'avoir cédé
a la partialité, a ¢té extrémement modéré. Toute cette ques-
tion serait & remettre a 1'étude, mais M. Ehrhard se garde bien
de le faire.

Il prétend que ce n’est pas un théologien, mais « les re-
présentants du magistere ecclésiastique » qu’il faut consulter
sur la régle de la foi. Nous y voila. M. Ehrhard, qui, en cer-
taines circonstances ou la hiérarchie le géne, se réclame du
libéralisme, semble répudier ce libéralisme quand il le trouve
embarrassant, et préfere en appeler a la hiérarchie : car, pour
lui, le magistére ecclésiastique n’est que dans la hiérarchie,
disons méme dans la papauté. M. Ehrhard oublie que, d’apres
le Christ méme (qui sans doute avait une idée exacte de la
constitution de son Eglise), il n’y a pas de magistere dans
I’Eglise, mais simplement une transmission de ses enseigne-
ments, transmission faite par I'Eglise méme, qui seule est la
gardienne du divin dépot. « Unus est magister vester, omnes
autem vos fratres estis» (Matth. XXIII, 8). Et qui est ce



— 551 —

maitre unique ? Le pape? Oui, dit Rome. Non, dit le Christ.
« Nec vocemini magistri, quia magister vester unus est, Chris-
tus » (10). Il n’y a donc pas de magistéere dans 1’Eglise du
Christ; il n’'y a qu'un service appelé ministere, ce qui est
bien différent: « Qui major est vestrum, erit minister vester»
(11). Faut-il rappeler aux grands savants de I’ultramontanisme
cet a b ¢ du Christianisme ?

Que M. de Labriolle me permette de lui faire observer
que, dans sa traduction du critérium de Vincent, il a mal tra-
duit deux mots sur trois (p. 58) : semper, en effet, signifie
toujours, et non pas seulement anciennement; et omnes
signifie tous, et non pas seulement en général. En sorte que,
au lieu de dire: «antiquité et consentement général », il faut
dire : « perpétuité et unanimité ».

Bref, I'assaut que le parti ultramontain livre maintenant
contre le critérium catholique, si exactement formulé par Vin-
cent de Lérins, ne se comprend que trop, par le fait que ce
parti est aux abois et que la papauté est acculée dans une im-
passe d’out elle ne peut sortir. Les contradictions récentes et
profondes de ce parti sur la simple notion du dogme, en sont
une preuve péremptoire. Non seulement il ne sait plus ce
qu’est le dogme, mais il ignore aussi comment on le distingue
de la simple doctrine non divine. En se bornant a dire que
le dogme est ce qu’enseigne le pape, et que c’est le pape qui
est toute la régle et qui fait, & lui seul (ou avec ses congré-
gations pro forma), tout le discernement, il voit trés bien qu’il
innove et qu’il est en pleine contradiction avec I’antiquité,
avec l'ancienne regle de la foi, avec ’ancienne pratique des
conciles cecuméniques qui ont anathématisé les papes de leur
temps. Et comme, d’autre part, il sent le ridicule qu’il y a &
dire que le dogme ne change pas et & app’éler dogmes des doc-
trines changeantes et contradictoires, il se voit dans une im-
passe. Que faire ? Attaquer Vincent de Lérins, prétendre que
la régle formulée par lui est une régle fausse, que la regle
vraie est celle du magistere (le pape prétendu infaillible), que
Vincent n’était qu’un semi-pélagien, etc. Donc haro sur lui et
sur sa régle! Le pape seul, et c'est assez, voila toute la
regle !

M. de Labriolle rappelle (p. 60-61) les répliques faites par
quelques théologiens romains, sous Léon XII au sujet du ca-



— 532 —

téchisme de Wiirzbourg, et sous Pie IX au sujet de la défini-
bilité de 1’immaculée-conception. Elles sont topiques. Cl'est la
dénégation de la doctrine universelle, constante et unanime de
I’ancienne Eglise. Ainsi se préparait I'Eglise nouvelle d’au-
jourd’hui.

E. MicHAuD.




	Variétés

