
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


530

VARIÉTÉS.

I — La Réforme de l'Église russe, d'après le P. Antoine
Malvy, S. J., et d'après M. J. Bois.

I. Le P. A. Malvy a publié, dans les « Etudes » du
20 avril et du 5 mai, deux articles très objectifs, modérés et
d'un excellent esprit, sur la réforme en question. Nos lecteurs
nous sauront gré d'en signaler quelques points. Laissons de
côté la manière dont cette très grave question a été
soulevée et aussi, malgré leur vif intérêt, l'analyse de l'ukase du
17/30 avril 1905 permettant à tout sujet russe de « déchoir de
l'orthodoxie à toute autre confession chrétienne », celle du
Mémoire des 32 prêtres (du 17 mars 1905) sur « la nécessité
de changements dans le gouvernement ecclésiastique russe »,

celle des Mémoires du métropolitain Antoine, de l'ex-procureur

du Saint-Synode, M. Pobedonostzeff, et de l'ancien
président du Conseil des ministres, M. Witte.

Bornons-nous à prendre acte de quelques aveux très
importants, et à appeler l'attention des lecteurs sur quelques
points obscurs, malentendus peut-être et qui paraissent
discutables.

D'abord quelques aveux :

1° Le P. Malvy déclare « acéphale » le corps qui
gouverne l'Eglise russe sous le titre de Saint-Synode dirigeant et

que les patriarches de Constantinople traitent de « frère ».

Puis il ajoute (p. 164) : « On sait que l'Eglise orthodoxe
d'Orient est une confédération d'Eglises indépendantes, ou,
— comme on dit, autocéphales, qui, gouvernées par des
patriarches ou par des synodes nationaux, ne reconnaissent
d'autre chef commun que le Christ. » De sorte que la question

n'est pas de savoir si le régime fédératif et républicain
(respublica Christiana) est acceptable ou non : non seulement



— 531 —

il est acceptable, mais il est accepté ; c'est lui qui, de fait,
est pratiqué entre les Eglises autonomes d'Orient, ou plutôt
dans « l'Eglise orthodoxe d'Orient ». Mais la question pourrait

être de savoir lequel est le meilleur, le gouvernement de
chaque Eglise particulière par un patriarche ou par un
synode national. En tout cas, l'Eglise orthodoxe d'Orient ne
reconnaît qu'un seul chef, Jésus-Christ.

2° M. Pobedonostzeff ayant écrit, dans son Mémoire, que
s ce n'est que par suite de l'ignorance générale et de la
prédominance dans le gouvernement de la Russie d'éléments
allemands, étrangers à la foi russe, que l'on a pu, sous Paul Ier,
donner à l'Empereur dans un acte officiel de l'Etat la
qualification de chef de l'Eglise, qualification qui d'ailleurs n'a
pas reçu de signification officielle ni de valeur réelle », — le
P. Malvy ajoute (p. 181): «Ces lignes sont à remarquer.
Elles contiennent le désaveu formel, par un personnage aussi
autorisé que le procureur du Saint-Synode, de cette théorie du

tsar-pape que les polémistes occidentaux prêtent trop souvent
à l'Eglise russe. L'immixtion de l'Etat dans les affaires
spirituelles en Russie est un fait incontestable, mais ce n'est qu'un
fait, et il est inutile de le défigurer par une exagération qui
serait une calomnie. En théorie, le droit canonique russe est
resté fidèle à la tradition byzantine de l'évêque du dehors.
Que les limites du dehors et du dedans soient restées peu
précises, ce n'est pas douteux. Mais il ne serait pas difficile de

trouver, dans l'histoire de l'Eglise byzantine avant Photius,
des exemples de cette confusion non moins frappants que ceux
que nous offre en masse l'histoire de la Russie. » Cet aveu
du P. Malvy est d'autant plus précieux que, trop souvent, des

jésuites ont figuré parmi les « polémistes occidentaux » qui
affirmaient, soutenaient et répandaient la fameuse théorie du

tsar-pape. Que d'encre Guettée n'a-t-il pas versée pour
réfuter sur ce point les Pères Gagarine, Galitzine et autres
Espérons qu'à l'avenir la calomnie ne sera plus commise.

3° Dans le Mémoire des 32 prêtres, excellente distinction
entre le divin et l'humain : le divin, qui doit être éternel ;

l'humain, qui ne saurait être traité comme divin. « Pour beaucoup,

est-il dit, en ces temps d'inquiétude et de trouble, la
question se pose de savoir si l'on ira de l'avant sous l'aile de

l'Eglise, ou si l'on laissera celle-ci sur son terrain comme une



— 532 —

institution qui a fait son temps, indissolublement liée à l'ancien

ordre de choses. Et il faut craindre, en effet, de lier
l'œuvre éternelle de Dieu à l'ouvrage périssable de la main
des hommes, d'écarter qui que ce soit de l'Eglise par une
parole inconsidérée » (p. 167). Et encore : « Restez fermes
dans la liberté que le Christ vous a donnée et ne vous
soumettez pas au joug des hommes. Cette grande exhortation de
l'apôtre s'adresse à toute l'Eglise comme un impératif éternel

» (p. 170). — Excellent désir de vouloir chercher l'estime,
non pas du monde, mais des chrétiens savants et profondément

croyants qui trouvent déplorable la situation de l'Eglise
orthodoxe d'Orient. « C'est seulement la disparition définitive
de ces prétextes à un opprobre qui a si longtemps humilié
notre Eglise orthodoxe, qui lui permettra d'acquérir ou de

reconquérir un bon témoignage de la part de ceux du dehors,
et de paraître au monde extérieur dans la plénitude et l'éclat
de la lumière qui lui est propre » (p. 168). — Excellent désir
de vouloir rétablir « le gouvernement conciliaire - (p. 172) ;

de vouloir « rétablir dans sa plénitude et son inviolabilité la
constitution canonique qu'elle a reçue de la tradition apostolique,

dont elle n'aurait jamais dû et ne peut s'écarter ». —
Excellente déclaration, celle qui réclame « à la base de la
hiérarchie une paroisse vivante et autonome» (pp. 173 et 175).
— Excellente aussi la déclaration qui exige de l'évêque qu'il
« accomplisse son ministère pastoral de concert avec le corps
des prêtres, qui sont ses conseillers, ses collaborateurs et les
associés de son ministère, et en présence du peuple et en
communion avec tout le corps de l'Eglise » (p. 171). — Bref, ce
Mémoire est un document ecclésiastique très important.

4° Dans le Mémoire de M. Witte, il est dit aussi très
justement : que « le principe conciliaire consiste en ce que
chacune des personnes qui prennent part au gouvernement de

l'Eglise, apparaisse comme représentant la communauté tout
entière » (p. 176) ; que « le principe conciliaire > devrait,
d'après la tradition apostolique, régir tous les groupements
ecclésiastiques, depuis la paroisse administrée dès les temps
apostoliques par les anciens et les frères, jusqu'à l'Eglise
universelle, qui ne reconnaît d'autre organe central que les
conciles œcuméniques, en passant par les conciles locaux,
dont les canons exigent la tenue annuelle, et les conciles dio-



— 533 —

césains, où l'évêque s'entoure des représentants de la
communauté (p. 177) ; que l'école ecclésiastique a des lacunes ;

que le régime claustral et les programmes étroits sont avant
tout responsables de cette « rupture entre l'intelligence et

l'Eglise que ne cesse de déplorer la presse patriotique et
religieuse » ; que le concile ne doit pas être seulement un collège
de hiérarques, mais « la réunion des meilleures forces de

l'Eglise, tant du clergé que des laïques ». — Oui certes, ce
sont là de précieuses déclarations, parfaitement fondées sur
les saines définitions du simple fidèle, de la hiérarchie, du
concile et de l'Eglise ; définitions depuis trop longtemps
oubliées et auxquelles il faut absolument revenir, si l'on veut
sauver l'Eglise et la religion.

5° Dans les «Etudes» du 5 juin, parlant des publications
liturgiques de M. Maltzew (Berlin), ou plutôt d'une dissertation
de ce dernier sur l'union des Eglises, le R. P. Malvy est
naturellement enchanté de sentir M. Maltzew « en intime
communion » avec l'Eglise ultramontaine et jésuitique, et il le
félicite de combattre avec énergie les doctrines anciennes-catholiques.

Nous ferons observer aux deux amis que la vérité en
pareil cas vaudrait mieux qu'une énergie qui n'est qu'une
obstination aveugle ; et que les doctrines des anciens-catholiques,
loin d'être des innovations, sont celles de l'ancienne Eglise
orthodoxe. Le R. P. jésuite, après les compliments, fait des

réserves, pour ne pas se compromettre aux yeux de ceux qui
savent. D'abord, il remarque que M. Maltzew n'a pas traité la
question «dans toute son ampleur» (p. 681). Il ajoute avec
mélancolie ou ironie : « On sait, du reste, que tous les théologiens
russes ne sont pas aussi intransigeants, disons dans l'espèce
aussi nettement catholiques que M. Maltzew. » Voilà donc
M. Maltzew classé parmi les «nettement catholiques», c'est-à-
dire parmi les purs ultramontains! Les vrais orthodoxes ne
sauraient plus s'y méprendre. Bien plus, le P. jésuite ajoute
encore : « Nous croyons même que nos théologiens catholiques
ne le suivraient pas jusqu'au bout dans son refus d'admettre
la validité, non seulement des ordinations anglicanes, mais de
celles des vieux-catholiques, pour ce seul motif que des

évêques qui n'ont plus la notion complète du sacerdoce catholique
ne sauraient avoir l'intention de le transmettre. > Il faut
décidément que la dogmatique de M. Maltzew soit de bien mau-



— 534 —

vaise qualité pour que le P. Malvy avoue que les ultramontains

eux-mêmes n'en voudraient pas. Il ne faut donc pas
confondre, dans les volumes de M. Maltzew, les précieux textes
liturgiques, qu'il publie et qui ne sont pas en cause, avec les
opinions théologiques de l'auteur, auxquelles nous ne
reconnaissons aucune valeur, et qui, heureusement, sont en infime
minorité parmi ceux des théologiens russes qui connaissent la
théologie ancienne-catholique.

D'autre part, il nous a paru que dans quelques passages
des documents étudiés par le P. Malvy, régnait encore une
certaine confusion et que les définitions auxquelles nous
faisons allusion ne sont pas toujours exactement comprises.

Par exemple, on en appelle plusieurs fois aux anciens
canons in globo, sans mentionner le caractère purement
disciplinaire de beaucoup d'entre eux; on semble oublier que la
discipline est chose humaine, variable et changeante; on parle
de leur obligation comme si elle était absolue et < pour tous
les temps » (p. 170), et dans la même phrase on ajoute qu'il
faut « laisser le champ nécessaire aux adaptations que
réclament les conditions de temps et de lieux ». Très bien.
Mais comment concilier cette obligation avec les conditions de

temps et de lieux, quand ces conditions rendent impossible
cette obligation Du reste, les défenseurs mêmes de ces
canons ne les ont-ils pas violés maintes fois Les canons ont
ordonné la tenue des conciles deux fois par an ; or n'a-t-on

pas passé des siècles sans en tenir un seul Oui, respectons
les canons qui assurent la liberté et la sainteté dans l'Eglise,
mais non ceux qui les compromettraient de nos jours.

On a dit que l'évêque est « le centre de toute l'activité
vitale et de la charité ecclésiastique » (p. 171). Or il est

impossible d'admettre une telle définition de l'évêque, soit parce
que, étymologiquement, il n'est qu'un surveillant, soit parce
que, de fait, l'ancienne Eglise a donné aussi le titre d'évêques
aux prêtres, soit parce que l'Eglise, corps vivant et épouse du
Christ, puise son activité vitale dans le Christ même, et non
dans l'évêque, qui n'est, je le répète, qu'un surveillant et un
administrateur.

On a semblé dire que le président légal des conciles est

l'archevêque de la ville où se tient le concile (p. 172). Or
cette assertion n'est fondée ni sur le droit, ni sur l'histoire.



— 535 —

On a semblé mettre une contradiction entre le synode
permanent restreint et le gouvernement conciliaire (p. 176-177).
Il y a malentendu. Sans doute un synode qui n'est composé
que de hiérarques et qui exclut les simples fidèles n'est pas
un vrai synode de l'Eglise, car il n'y a pas d'Eglise sans
fidèles. Mais qui empêche d'introduire aussi des simples
fidèles dans le synode, et de réunir, en dehors du synode
permanent ainsi composé, un concile plus complet et vraiment
national, aux époques légalement déterminées? L'un n'exclut
pas l'autre, les deux peuvent très bien se concilier. Ajoutons
que le patriarcat n'est nullement de droit divin ; qu'il ne
découle pas directement de la notion de l'Eglise, tandis que la
notion d'Eglise engendre logiquement celle d'assemblée et de

synode. Abolir un synode dirigeant et le remplacer par un
patriarcat, n'est donc pas une mesure réclamée par la notion
de l'Eglise ; mais la notion de l'Eglise réclame un synode,
avec son conseil synodal, dans lesquels sont représentés l'élément

episcopal, l'élément presbytéral et l'élément laïque. Les
anciens-catholiques ont repris cette ancienne pratique de

l'Eglise, et ils s'en trouvent très bien.
La confusion qui règne dans certains esprits, au sujet des

droits des simples fidèles, comme aussi au sujet de ce que
doit être l'épiscopat ; les tiraillements que cette confusion
provoque parmi les théologiens russes, dont les uns placent leur
idéal dans le maintien de l'épiscopat monacal, et les autres
dans l'accès de tous les membres de l'Eglise à l'épiscopat,
d'après les décisions de l'Eglise même et non seulement de la
hiérarchie ; toutes ces difficultés sont clairement indiquées
dans le second article du P. Malvy (voir surtout les pages
318-328. Nous aurons probablement lieu de revenir sur ces
questions, questions très graves sans doute, mais aussi très
simples en elles-mêmes, très faciles à résoudre, et qui ne sont
compliquées que par la routine et les préjugés des uns, et par
l'hostilité des autres contre toute réforme.

IL M. J. Bois a publié, dans la « Revue du clergé français

» (1er mai 1906), une étude, très intéressante aussi, sur
l'Eglise russe en 1905, d'après les documents qui viennent
d'être mentionnés.

Citons les quatre points suivants, tirés du Mémoire de
M. Pobedonostzeff (du 28 juin-11 juillet 1905) : «3° La réor-



— 536 —

ganisation de la paroisse sur le principe d'une part plus large
faite à l'élément laïque, soit dans la gestion matérielle, soit
surtout dans l'élection du clergé, est une chose de conséquence
et pour l'Eglise et pour l'Etat, et qui réclame par conséquent
beaucoup de réflexion. —¦ 4° Dans les écoles ecclésiastiques,
il y aurait également de sérieux changements à opérer :

réforme des programmes dans le sens d'une simplification et
d'une appropriation aux besoins intellectuels de l'époque,
stabilité plus grande du corps enseignant et dirigeant à assurer,

fondation d'établissements dont le programme d'études ait
un caractère plus nettement ecclésiastique et par là même
assure plus efficacement l'entrée des sujets dans la carrière
ecclésiastique. — 6° L'institution des congrès diocésains,
congrès où se rencontrent les représentants des paroisses de

l'éparchie, pourrait et devrait être perfectionnée de façon à

donner tous les résultats heureux qu'on est en droit d'en
attendre, non seulement au point de vue matériel et financier,
mais aussi au point de vue moral et religieux. — 8° Enfin les
questions de foi et de discipline, sur lesquelles le Mémoire
synodal reste muet, ne sont pas en dehors de la compétence
du concile. A celui-ci appartiendra en particulier le droit de
déterminer la nature des rapports qui doivent s'établir entre
l'Eglise orthodoxe, d'une part, et les sectes du raskol et les
confessions non orthodoxes d'autre part » (p. 497). — Ces

quatre points sont d'autant plus importants qu'ils émanent de
M. Pobedonostzeff.

Que M. Bois me permette de combattre sa doctrine,
lorsqu'il prétend que la participation du bas-clergé (sic) et des
fidèles au gouvernement de l'Eglise, est contraire aux
enseignements de l'histoire et de l'Eglise primitive (p. 500), et

lorsqu'il refuse aux prêtres et aux fidèles le droit de vote. Il
oublie en cela non seulement la constitution de l'Eglise primitive,

mais la conduite tenue au concile de Jérusalem et même
aux conciles œcuméniques. A quoi servirait-il pratiquement
de faire une large part aux prêtres « savants » et aux fidèles
« savants », si cette science pouvait être paralysée complètement

par le vote des évêques, et si ceux-ci, possesseurs exclusifs

du droit de vote, pouvaient, malgré les prêtres et malgré
les fidèles, escamoter la réforme et tenir l'Eglise en perpétuelle

servitude, comme cela a eu lieu en Occident



— 537 —

M. Bois est beaucoup mieux inspiré, lorsqu'il combat la
latinisation des uniates et qu'il avoue que < latinisme et
politique sont des termes synonymes en Russie s

; que le passage
récent de nombreux uniates au rite latin s'est fait non pour des
motifs religieux, mais pour se sauvegarder contre tout retour
du gouvernement à leur égard (p. 506-507). « Qui ne voit,
dit-il, que cette cause de la préférence accordée au rite latin
par les uniates n'est que passagère, et que, le jour où ils
auront la conviction que la liberté leur est bien et définitivement

assurée, ils regretteront peut-être leur rite et leur langue
liturgique slave Ne serait-il pas plus prudent, de la part du
clergé catholique (romain), de ne pas trop contribuer à

préparer aux convertis d'aujourd'hui ces motifs futurs de regrets
et de récriminations, et, tout en satisfaisant aux demandes qui
lui sont adressées, de se préoccuper de favoriser la restauration

du rite uniate en Russie > Excellent.
Toutefois, M. Bois s'abuse étrangement, lorsqu'il pense

que « l'Eglise uniate rétablie serait un intermédiaire précieux
entre l'Eglise catholique et l'Eglise orthodoxe » (p. 508). Il
oublie complètement la conduite que Rome a toujours tenue
envers les uniates dans le but de les latiniser, et contre l'Eglise
orthodoxe dans le but de la traiter en schismatique. Il oublie
que latinisme et polonisme ont toujours été synonymes aux
yeux de Rome, et que, par conséquent, le romanisme sera
toujours une tendance à la « dérussification ». Les vrais orthodoxes

de Russie ne tomberont pas, espérons-le, dans le piège
qui leur est très spécieusement tendu par l'Eglise romaniste,
laquelle n'étant pas vraiment catholique, sera toujours forcément

antiorthodoxe. Tout ce qui est romain est essentiellement

adversaire et non intermédiaire.
Cet article était composé lorsque nous est arrivé le N° des

«Echos d'Orient» (mai 1906), contenant deux articles de M. A.
Ratei, intitulés : La question de la réforme en Russie, et Deux
partis dans le clergé orthodoxe russe. On y trouve un exposé
très intéressant des vœux de tous ceux qui ne font pas
consister l'Eglise dans la hiérarchie et l'épiscopat dans le
monachisme; voir surtout le projet Kapteref (p. 171-172), paru dans
le Bogoslovski Viestnik (nov. 1905). M. Ratei, qui ne voit rien
de comparable au système ultramontain, c'est-à-dire à la
monarchie papale infaillible et absolue, engage naturellement



— 538 —

l'Eglise de Russie à se modeler sur ce prétendu «idéal».
Hélas! qui ne connaît les maux religieux, ecclésiastiques, temporels,

sociaux, politiques, causés par la papauté occidentale
Nous avons trop de confiance dans le bon sens des théologiens
russes, de ceux que l'ultramontanisme occidental n'a point
viciés, de ceux qui sont restés fidèles à l'esprit vraiment
orthodoxe des Joseph Wassilieff, des Ossinine, des Lopoukine,
etc., nous avons trop de confiance en eux pour n'être pas
persuadés qu'ils s'éloigneront le plus possible du faux idéal
romain et se rapprocheront le plus possible, au contraire, de

l'Eglise apostolique.
E. Michaud.

II. — L'Inquisition et M. Vacandard.
Nos lecteurs connaissent déjà le libéralisme relatif et les

aveux de M. l'abbé Vacandard dans cette question '). La fin
de son étude, parue dans la « Revue du clergé français » du
15 avril dernier, mérite quelques réflexions.

Les apologistes ultramontains du pouvoir coercitif de

l'Eglise et de l'Inquisition, en sont encore, généralement, à

l'explication suivante de Joseph de Maistre : « Séparons et
distinguons bien exactement, lorsque nous raisonnons sur l'Inquisition,

la part du gouvernement de celle de l'Eglise. Tout ce

que ce tribunal montre de sévère et d'effrayant, et la peine de

mort surtout, appartient au gouvernement ; c'est son affaire,
c'est à lui, et c'est à lui seul qu'il faut en demander
compte. Toute la clémence, au contraire, qui joue un si grand
rôle dans le tribunal de l'Inquisition, est l'action de l'Eglise,
qui ne se mêle de supplices que pour les supprimer ouïes
adoucir » 2).

Qu'en pense M. Vacandard Il n'est certainement pas de

cette école, ts L'Eglise », dit-il, « frappait d'excommunication
les princes qui refusaient de brûler les hérétiques que leur
livrait l'Inquisition. Les princes n'étaient pas proprement
juges en cette circonstance ; la compétence pour connaître des

questions d'hérésie leur faisait défaut, elle leur était même for-

') Voir la Revue int. de Th., avril 1906, p. 321-322.
s) Lettres a un gentilhomme russe sur tInquisition espagnole, 1864, p. I7_I8,

28, 34.



___ 539 —

mellement déniée. Leur rôle devait se borner à enregistrer
la décision de l'Eglise et à lui donner la suite qu'elle
comportait en droit civil. Dès lors il semble que, si une condamnation

à mort s'ensuivait, une double autorité se trouvait
engagée dans cette mesure : celle du pouvoir civil qui appliquait

ses propres lois, et celle du pouvoir spirituel qui le
contraignait à les appliquer ¦ C'est donc une erreur de
prétendre que l'Eglise n'eut absolument aucune part dans la
condamnation à mort des hérétiques. Ce qui est vrai, c'est que
cette participation ne fut pas directe et immédiate, mais pour
être médiate, elle n'en était pas moins réelle et efficace »

(p. 360-361).
Ailleurs, M. Vacandard précise encore davantage, et

reconnaît non seulement que l'Eglise contraignait l'Etat à mettre
à mort les hérétiques et le menaçait d'excommunication s'il ne
sévissait pas, mais encore que c'est l'Eglise qui a poussé et
déterminé l'Etat à légiférer contre les hérétiques ; en sorte
que c'est elle qui a pris l'initiative de tous ces supplices et

qui en est la première responsable. « Aussi bien, dit M.
Vacandard, « c'était elle qui, en assimilant l'hérésie au crime de
lèse-majesté, avait posé les prémisses d'où l'Etat avait tiré
la peine de mort comme une conséquence naturelle L'idée
que propageait l'Eglise influençait l'Etat et le portait aux
extrémités, et l'Etat, à son tour, pressait la papauté d'approuver

ces violences matérielles qui avaient inspiré à l'Eglise
naissante une si vive répugnance » (p. 343).

Il semble donc démontré que, clans ce jeu à deux, jeu
dont le comte de Maistre rejette tout l'odieux sur l'Etat, c'est
au contraire l'Eglise, ou du moins la papauté, qui a été la

première inspiratrice et la première ordonnatrice. L'Etat qui
avait l'air de commander ne faisait qu'obéir. Dès lors, quid
plura Habemus confitentem reum.

Je ferai remarquer à M. Vacandard que tantôt il emploie
le mot Eglise, et tantôt le mot papauté, comme si l'Eglise
était la papauté et la papauté l'Eglise. C'est là une grave
confusion et une très grosse erreur, dont malheureusement
M. Vacandard n'est pas seul coupable.

Non, ce n'est pas l'Eglise qui a formulé contre les
hérétiques les condamnations à la confiscation des biens, à la
torture, à la mort. Lorsque Optât de Milève a réclamé des châ-



— 540 —

timents corporels contre les Donatistes, il n'était pas l'Eglise.
Lorsque Augustin, qui avait d'abord enseigné la tolérance
envers les hérétiques, changea de doctrine et d'attitude, et
enseigna la violence, il n'était pas l'Eglise. Lorsque tel concile

particulier a parlé dans le même sens, il n'était pas
l'Eglise. Il n'était non plus l'Eglise, ce pape Pie V, qui, dans

une lettre à Charles IX, du 28 mars 1569, demandait que les
huguenots fussent exterminés jusqu'au dernier, donec deletis
omnibus, et invoquait l'exemple de la destruction d'Agag et
des Amalécites. Non, il n'était pas davantage l'Eglise, ce

pape Innocent IV, qui décidait que les enfants d'hérétiques
hériteraient de leur père s'ils avaient assez de piété pour le
dénoncer. Il serait temps d'en finir non seulement avec une
telle morale et avec une telle religion, mais aussi avec une
telle logomachie qui frappe l'Eglise, société des disciples du
Christ, lorsqu'il n'y a de coupables que les papes, les évêques
et quelques laïques fanatiques, de la trempe d'un Joseph de
Maistre. Le sophisme grossier appelé en Sophistique error in
persona, est encore si répandu dans notre langage, dans nos
jugements, dans notre théologie, qu'on ne devrait pas appeler
« civilisation », mais « ignorance », notre mentalité et notre état
social. Mais il est probable que ce sophisme sera maintenu
longtemps encore, parce qu'il est très précieux à deux
catégories d'esprits qui ne cherchent nullement la vérité: les
ultramontains, qui veulent faire croire que les enseignements
des papes et de leurs agents sont ceux de l'Eglise ; et les
antichrétiens, qui veulent attribuer à l'Eglise chrétienne les

erreurs et les crimes de la hiérarchie romaine ou du
cléricalisme papiste.

Outre ce premier reproche, que M. Vacandard me
permette de lui en adresser un second. Il trouve Dœllinger «

injuste » d'avoir écrit ceci : « De 1200 à 1500 se déroule sans

interruption la longue série des ordonnances papales sur
l'Inquisition ; ces ordonnances augmentent de l'une à l'autre en
dureté et en cruauté. » Et quelle preuve M. Vacandard en
fournit-il L'ordre donné dans le Sexte, aux évêques et aux
inquisiteurs, d'avoir une intention pure et sage (puram et pro-
vidam intentionem), p. 352. Oh le bon billet qu'a La Châtre!
La -pureté et la sagesse ne consistaient-elles pas, dans le
langage des papes et dans le cas présent, à purifier l'Eglise par



— 541 —

la disparition des hérétiques J'en appelle à M. Vacandard
lui-même, lorsqu'il dit (p. 361) : « Us prièrent la cour séculière

d'agir avec modération et d'éviter toute effusion de sang
et tout péril de mort. Ce n'était là malheureusement qu'une
vaine formule qui ne trompait personne. Elle était destinée
à sauvegarder.le principe que l'Eglise avait pris pour devise :

Ecclesia abhorret a sanguine- » Mais qu'il y avait loin des

paroles à l'action Comment peut-on dire que les papes
voulaient éviter l'effusion du sang, quand ils menaçaient
d'excommunication le pouvoir civil qui aurait refusé de le verser
Comédie, astuce, hypocrisie, voilà les seules termes qui
caractérisent exactement la conduite des papes et des évêques
romains. M. Vacandard propose qu'on les remplace par les
mots : fiction légale. Fiction, oui ; légale, non.

M. Vacandard est plus exact, lorsqu'il flagelle ainsi la
procédure inquisitoriale « monastique » : « Dans cette procédure,

on taisait, sauf exception, les noms des témoins ; et tout
le monde, les hérétiques eux-mêmes, étaient propres à rendre
témoignage ; les ennemis mortels pouvaient seuls être récusés;
et encore fallait-il que le prévenu devinât leurs noms pour
faire écarter leurs dépositions ; personne ne devait l'assister
dans sa défense ; il était réduit à se débattre dans le secret
sans le secours d'un avocat » (p. 351). N'était-ce pas horrible?

Et encore : « La prison préventive et la torture, qui
avaient une part si importante dans la procédure inquisitoriale,
constituaient des moyens d'instruction vraiment barbares ¦

Personne n'oserait approuver aujourd'hui le supplice du career

durus par lequel ils essayaient d'obtenir les aveux des

prévenus. Cette mesure était d'autant plus odieuse qu'on en
prolongeait arbitrairement les horreurs et les angoisses. La
torture proprement dite trouvera encore moins facilement grâce
aux yeux des criminalistes épris d'équité » (p. 353).

Très bien. Mais comment peut-on, après de tels aveux,
accuser d'injustice Dœllinger, qui s'est borné à parler de
« dureté » et de « cruauté » Dœllinger est mort, et l'on se

croit vaillant de l'attaquer parce qu'il n'est plus là pour se
défendre. Dœllinger était Allemand, et l'on se croit Français en
taxant d'erreur un Allemand qui a dit vrai. Dœllinger était
ancien-catholique, et l'on se croit très catholique, en
attaquant le catholicisme ancien, qui est pur des erreurs romaines,



— 542 —

et en lui préférant celles-ci Cette tactique, qui est aussi celle
de M. l'archevêque d'Albi, de M. Batiffol, de M. Turmel
surtout, ne trompe personne : car elle paraît à tout le monde un
simple moyen, naïf d'ailleurs et, je le crains, peu efficace,
d'éviter l'épée de l'Index, toujours suspendue comme celle de
Damoclès.

Je viens d'écrire le mot « naïf ». N'est-il pas aussi exact
lorsqu'il s'agit de caractériser l'argument où M. Vacandard
essaie de justifier la proposition XXIV du Syllabus (« est dans
l'erreur quiconque soutient que l'Eglise n'a pas le droit
d'employer la force ») Selon M. V., le mot force (vis) n'est pas
clair, parce qu'il ne dit pas s'il s'agit de peines spirituelles
ou de peines corporelles En vérité, en présence des
bûchers et des instruments de torture, oser demander si le droit
d'employer la force implique le droit d'infliger des peines
corporelles, n'est-ce pas de la pure naïveté Pour qui nous
prend-on

Dans toute cette étude et surtout dans ses conclusions
(p. 368-371), M. Vacandard a cherché à ménager la chèvre et
le chou. On ne le comprend que trop. Toutefois sachons-lui
gré d'avoir eu le courage de faire les aveux qu'il a faits,
notamment d'avoir flétri comme un reste du paganisme (p. 369)
la procédure des prétendus chrétiens de l'Inquisition. Mais
l'Eglise — disons plutôt la papauté — l'écoutera-t-elle, ou lui.
fermera-t-elle la bouche comme à un simple Brunetière,
lorsqu'il lui conseille de rompre avec les errements de son passé :

« Elle pourrait, à cet égard, se donner un démenti sans
compromettre pour cela sa divine autorité. » — En êtes-vous bien
sûr, Monsieur l'aumônier N'est-ce pas sur son autorité
divine qu'elle s'est appuyée pour commettre toutes les iniquités
en question — Non, réplique M. Vacandard, car « son rôle
ici-bas consiste uniquement à transmettre aux hommes, de
génération en génération, le dépôt des vérités nécessaires à leur
sanctification ». — Prenez garde, Monsieur l'aumônier ; cette
doctrine est la doctrine que les anciens-catholiques répètent
depuis plus de trente-cinq ans, et que Rome ne saurait
approuver sans démentir ses prétendus dogmes et sa prétendue
infaillibilité. Vous marchez sur des charbons ardents comme
un imprudent Laberthonnière

E. Michaud.



— 543 —

HI. — Une Préface de M. Brunetière et un article de
M. Ehrhard sur Vincent de Lérins.

I. Que des théologiens se fassent littérateurs, ils en ont
peut-être le droit, ayant eux aussi étudié et pratiqué la
littérature. Mais que des littérateurs, qui n'ont pas fait d'étude
spéciale de la théologie, s'érigent en théologiens, et que de

simples dilettantes ils se transforment en Pères de l'Eglise,
c'est un cas qui ne manque pas de piquant, voire même d'étran-
geté. Quoi qu'il en soit, M. Brunetière vient d'écrire une Préface

pour une nouvelle édition du Commonitorium de Vincent
de Lérins. Nous ne pouvons que nous en réjouir, d'abord
parce que c'est une occasion de remettre cet opuscule en
lecture dans les cercles théologiques et autres qui ne l'auraient
pas lu, ensuite parce que les raisonnements de l'honorable pu-
bliciste sont toujours amusants, surtout en matière théologique.

Amusante, par exemple, est la joie avec laquelle il paraît
avoir découvert dans le Père Petau qu'il n'y a rien de plus
simple que l'énoncé du dogme de l'Incarnation. Celui qui a

écrit autrefois : « Ce que je crois, allez le demander à Rome »,

ne se doutait sans doute pas de cette simplicité. Il écrit
aujourd'hui : « Nous sommes chrétiens et nous n'avons à croire,
nous ne sommes tenus de croire que cela. Jésus-Christ fut
homme et il est Dieu. C'est tout le dogme, et les explications

qu'on en donnera n'y ajouteront au fond ni n'en
retrancheront rien. » Qu'en pense-t-on à Rome, où la communication
des idiomes joue un rôle dogmatique si considérable Et si
M. Br. croit que c'est là tout le dogme de l'Incarnation,
comment peut-il écrire, quelques lignes plus loin, que Tertullien
et Origene, qui en ont cru bien davantage, sont « deux
hérétiques »

M. Br. a manifestement plaisir à pourfendre les grands
docteurs qui ne plaisent pas à Rome. Il reproche aussi à Pascal

d'avoir « jugé du fond » de la question janséniste. Ce fut
peut-être là « son plus grand tort », dit-il. De quoi se mêlait-il,
ce Pascal, qui n'était qu'un simple fidèle Ne savait-il donc

pas que le fond des questions est réservé aux évêques Tel
aussi ce Gérard Vossius, qui, en 1618, s'est avisé le premier
de prétendre que le Commonitorium avait été dirigé contre
St. Augustin. Richard Simon l'a répété en 1693 ; mais qu'est-
ce que l'autorité d'un Richard Simon « Nous faisons vrai-



— 544 —

ment trop de confiance, dit M. Br., aux dires arbitraires de ces
grands pédants de la Renaissance. » M. Br., que personne,
certainement, n'accusera jamais de pédantisme, trouve
naturellement l'opinion de Vossius et de R. Simon dénuée de
fondement ; mais il se dispense de dire pourquoi, à moins qu'il
ne considère comme motif péremptoire le sophisme suivant :

« Si le Commonitorium, dit-il, n'est qu'un document de
l'histoire du pélagianisme, on consent donc naturellement qu'il
ait sa place dans l'histoire ; mais il ne l'a que dans cette
histoire ; et c'est trop d'honneur qu'on lui fait depuis mille ans
que d'y voir comme qui dirait un traité ex professo sur la
nature de la tradition. » Comme si la réfutation du procédé
hérétique, à l'occasion du pélagianisme, ne pouvait pas être
en même temps un document de premier ordre, ou une sorte
de traité, sur la nature de la tradition Quelle idée
M. Br. se fait-il donc de la tradition? L'occasion du
pélagianisme, voire même du semi-pélagianisme, n'était-elle pas
suffisante pour qu'un théologien de cette époque exposât plus
clairement ce que Tertullien et Irénée avaient déjà dit de la
tradition et de la manière de distinguer ce qui est vrai dogme
catholique de ce qui ne l'est pas? Si M. Br. a quelque confiance
en la théologie de M. Turmel, qu'il veuille bien considérer que
M. Turmel a même dit du Commonitorium que « c'est d'un
bout à l'autre un plaidoyer en faveur de l'école de Marseille,
et un réquisitoire voilé, mais violent, contre S. Augustin ».

M. Br. abuse encore du paradoxe, lorsqu'il exalte le Com-
monitorium et qu'en même temps il l'attaque. Il l'exalte,
lorsqu'il déclare son intérêt « impérissable et vivace >, et lorsque,

pour empêcher qu'on le déprécie comme « écrit de
circonstance », il s'écrie : « Et qu'est-ce donc en vérité que
l'Epître aux Galates, ou les Epîtres aux Corinthiens, sinon
des écrits de circonstance » D'autre part, il semble prendre
un certain plaisir à énumérer les critiques « qui ébranlent
l'autorité du livre ». Bien plus, il écrit en toutes lettres : < Si l'on
s'en tenait étroitement aux règles de Vincent de Lérins, on
aurait pu, en sûreté de conscience, refuser de souscrire au
dogme de l'Immaculée-Conception. Mais comme c'est ce
qu'aucun catholique n'oserait sans doute faire, ni d'ailleurs ne
le pourrait sans se séparer de l'Eglise, les règles de V. de L.
peuvent donc, le cas échéant, nous induire en erreur, et de



— 545 —

plus, et du même coup, elles sont la négation de tout
progrès dans la doctrine de l'Eglise. » Et, plus loin, s'atta-
quant de nouveau à Vincent et à son critérium, il dit : « S'est-
il rendu compte à ce propos qu'il y avait dans l'histoire du
christianisme un temps où la prédication de St. Paul, et celle
de Jésus même, auraient été fort empêchées de revendiquer
pour elles l'universalité et l'antiquité L,'Epître aux Galates
ou l'Epître aux Romains ont sans doute été des « nouveautés

» à leur heure »

On voit, par cette dernière citation, que M. Br. n'a compris

ni le sens ni la portée de la question posée par V. de L.
Ce dernier voulait indiquer comment ceux qui innovent dans
le dogme sont hérétiques, c'est-à-dire comment ils violent le
dépôt des enseignements confiés par J.-C. à toute son Eglise.
Il n'était pas question, pour V. de L., de déterminer les caractères

intrinsèques de la véiité soit religieuse, soit philosophique,

mais seulement de constater historiquement quelle a

été, de fait, la croyance traditionnelle de l'Eglise et de

l'opposer ainsi, simplement, aux innovations des hérétiques.
Prétendre que, selon V. de L., Jésus-Christ aurait dû, pour faire
accepter sa doctrine, démontrer que cette doctrine avait pour
elle « l'universalité et l'antiquité », c'est ne rien comprendre
ni à la question de la tradition chrétienne, ni à la raison d'être
du Commonitorium.

M. Br. n'est pas moins paradoxal en ce qui concerne
Newman. D'une part, il le mentionne comme contenant de
« fécondes indications », et même comme un « guide » par son
Essai sur le développement. D'autre part, il se sépare de

lui, lorsque Newman dénonce « l'insuffisance, les difficultés
d'application pratique, le caractère d'étroitesse » de la règle
posée par V. de L. M. Br. trouve que ces « difficultés »

d'application pratique « sont infiniment moindres que ne l'a pensé
Newman ». Etrange guide que celui qu'on traite avec cette
désinvolture

Ce n'est pas tout. M. Br. s'est mépris sur plusieurs points
très importants de la doctrine de Vincent de Lérins.

D'abord, il interprète inexactement les faits et la doctrine,
lorsqu'il réduit la catholicité et l'universalité au témoignage
de dix docteurs, comme si Nestorius n'avait été condamné que

Revue intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 36



— 546 —

sur le témoignage de dix docteurs. C'est fausser la valeur
soit du témoignage episcopal de l'ancienne Eglise, soit du
témoignage des évêques jugeant en concile comme témoins de
la foi de leurs Eglises, soit surtout de la ratification nécessaire
de ce témoignage par le consensus des Eglises absentes du
concile. Là où V. de L. entend la totalité des Eglises
orthodoxes, M. Br. entend la totalité des individus, comme si celle-
ci avait jamais été requise Il serait piquant de voir si M. Br.,
condamné par dix docteurs, «pas davantage», se croirait, de ce

fait, hérétique, répudierait ses doctrines et avouerait qu'il a
été jusque-là « infatué de son sens propre » comme un vulgaire
Tertullien, ou un vulgaire Origene, ou encore un vulgaire
Dœllinger.

Ensuite, V. de L. dit : « Nullusne in Ecclesia Christi
profectus habebitur religionis? N'y aura-t-il, dans l'Eglise
du Christ, aucun progrès de la religion » Or M. Br.
traduit : « Ne s'accomplira-t-il donc aucun progrès de la
doctrine » ; et plus loin, au lieu du progrès de la doctrine, il
parle du progrès du dogme. M. Br. confond la religion, la
doctrine et le dogme, comme si ces trois choses étaient
identiques. Il semble ignorer qu'on puisse progresser en religion
et en sainteté, ainsi qu'en doctrines théologiques, même là où
le dogme reste le même sans addition ni retranchement.

De plus, V. de L. dit : « Crescat igitur oportet et multum
vehementerque proficiat, tarn singulorum quam omnium, tam
unius hominis quam totius Ecclesiœ, œtatum ac sseculorum
gradibus, intelligentia, scientia, sapientia, sed in suo dum-
taxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, eadem-

que sententia. Il faut que l'intelligence, la science, la
sagesse, soit de chacun soit de tous, soit d'un seul homme

soit de toute l'Eglise, à tous les degrés des âges et des

siècles, croisse et progresse beaucoup et véhémentement, mais
dans son genre, c'est-à-dire dans le même dogme, dans le

même sens et dans la même sentence. » Donc, selon V. deL.,
les dogmes doivent rester les mêmes, et le progrès en question

n'est pas une évolution des dogmes, un changement des

dogmes (comme les Newmanistes et les papistes le prétendent),
mais un progrès des esprits, en intelligence, en science et

en sagesse, par une plus grande connaissance des dogmes,
auxquels on ne touche pas, mais que l'on comprend mieux.



— 547 —

Le texte de V. de L. est formel. Or, dira-t-on que Rome n'a
pas changé les dogmes primitifs de l'Eglise universelle,
lorsqu'elle y a ajouté des sens nouveaux et des sentences
nouvelles que les Eglises avaient antérieurement ignorés et même
combattus et rejetés Evidemment Rome est condamnée par la
règle de V. de L.

Ce n'est pas encore tout. Voici qui est peut-être plus grave
encore. V. de L. dit : « Neque semper neque omnes hœreses
hoc modo impugnandae sunt, sed novitiae recentesque tantum
modo Cœterum dilatatœ et inveteratae haereses nequaquam
hac via aggredendo sunt. » La pensée de V. de L. est
manifestement celle-ci: les hérésies nouvelles qu'on n'a pas encore
eu le temps d'examiner en elles-mêmes et par de longues
études, peuvent être jugées facilement, de cette façon, par le
simple témoignage historique. Cela sans doute est incomplet,
mais cela est exact. Quant aux autres hérésies déjà répandues
et invétérées, elles doivent être jugées moins sommairement,
d'une manière plus approfondie, non seulement à la lumière
du témoignage historique, mais en elles-mêmes. Bref, il y a
deux manières de combattre les hérésies : l'une, facile, courte,
abrégée, par la simple constatation historique ; l'autre, plus
longue, plus complète, par l'étude intrinsèque des questions.
V. de L. ne se contredit donc nullement par cette distinction.

Or, selon M. Br., la règle indiquée par V. de L. ne vaut
pas contre toutes les hérésies ; l'Eglise peut même s'en passer

Ce n'est pas la marque essentielle du dogme traditionnel
d'avoir été « cru partout, toujours et par tous », puisque,
effectivement, dit-il, dix docteurs, « pas davantage », ont suffi pour
établir l'hérésie de Nestorius, et aussi puisque le dogme de
l'immaculée-conception n'a pas toujours été cru, et que même
Bossuet l'a encore « qualifié de chose indifférente » Telle est
la notion du dogme « inaltérable » chez M. Br. Inaltérable
ce que Bossuet a traité d'indifférent, ce que St. Bernard et
St. Thomas ont rejeté, et ce que Rome impose aujourd'hui
comme vérité divine révélée par J.-C. même M. Br. va
jusqu'à dire : « Le dogme, de l'Immaculée-Conception n'a été
proclamé que de nos jours. On pourrait prouver qu'il était
implicitement contenu dans le dogme de l'Incarnation, et que rien
n'a plus contribué que la discussion de l'hérésie de Nestorius
à l'en dégager explicitement. » Il est regrettable que l'émi-



— 548 —

nent publiciste n'ait pas tenté cette démonstration. Il serait
bien curieux de voir comment, en définissant que J.-C. a été

vrai Dieu et vrai homme, on a enseigné l'immaculée-conception
de Marie, immaculée-conception dont il n'a été nullement

question à l'époque de la définition invoquée, et qui, loin de

là, a été combattue et rejetée par l'école thomiste ; de plus,
qui n'a été définie qu'en 1864, on sait dans quelles circonstances,
dans quel but et au milieu de quelles oppositions. Tel est l'art
de découvrir des vérités divines dans l'Eglise romaine.

Décidément, M. Br. est plus fort sur l'évolution des genres
en littérature que sur l'évolution des dogmes romains ; et je
préférerais son explication des Jeux de l'amour et du hasard
à sa préface du Commonitorium.

II. M. le professeur Ehrhard a cherché, lui aussi, à
amoindrir le plus possible le critérium de V. de L. : « Dans
le sens, a-t-il dit, où Vincent comprenait la règle de foi catholique

et voulait qu'on la comprît, cette règle est fausse tout
simplement, et il serait temps de laisser cette f ormule à son
inventeur et de ne plus amalgamer désormais la véritable règle de
foi catholique avec le nom du moine de Lérins. Vincent a
établi sa règle avant tout pour combattre St. Augustin et ses

partisans ; il n'a pas pensé le moins du monde à établir une
formule valable à perpétuité ; et, l'eût-il voulu, que cette
formule trahirait fatalement la partialité dont tous les documents
relatifs aux controverses augustiniennes portent la marque. La
mise en formule de la règle de foi catholique est une tâche si
importante qu'elle ne peut venir que des représentants du
magistère ecclésiastique, mais non pas certes d'un théologien qui
l'écourtait par esprit de parti. »

Autant d'erreurs que de phrases. Prière de remarquer,
avant tout, que pas une des phrases de 1'eminent professeur
n'est suivie d'une preuve. Il affirme, et c'est tout. La
matière est si grave, qu'on a le droit d'exiger des preuves ; or,
je le répète, pas l'ombre d'une seule n'est là.

Reprenons chaque phrase en particulier, et voyons-en le
vide ou l'erreur.

« Cette règle est fausse tout simplement >, dit-il. Cette
règle cependant a été citée, célébrée, pratiquée, par les
théologiens les plus réputés, à toutes les époques. Ne faut-il pas
une certaine témérité (pour ne rien dire de plus), pour la dé-



— 549 —

clarer fausse et pour se dispenser d'en donner la moindre
raison

« Il serait temps de laisser cette formule à son inventeur.

> — M. Ehrhard confond la formule et la chose. Que
Vincent ait groupé en une formule concise les trois choses
nécessaires : l'universalité, la constance, l'unanimité de la
croyance, c'est un fait. Mais qu'il soit l'inventeur de cette
doctrine, il est manifeste que non. On la trouve dans St. Paul,
dans Irénée, dans Tertullien ; elle est mise en pratique à

Nicée, à Constantinople, à Ephèse. Donc Vincent n'en est
nullement l'inventeur.

Que Vincent ait eu l'intention de combattre la nouvelle
doctrine émise par Augustin, c'est possible, acceptons même
la chose comme réelle. Mais qu'il n'ait voulu que cela; qu'il
n'ait pas voulu, pour combattre la nouveauté d'Augustin, se

servir de la règle invoquée avant lui, en pareils cas, par les
Irénée, les Tertullien et autres, M. Ehrhard n'en donne
aucune preuve. Il suffit de lire Vincent pour être convaincu du
contraire. M. le professeur de Labriolle l'avoue très franchement

dans les « Annales de philosophie chrétienne » (avril
1906, p. 57) : « Il serait », dit-il, « tout à fait exagéré de
soutenir que le Commonitorium tout entier n'est au fond qu'un
traité de polémique et n'a d'autre but que de combattre St.
Augustin Il est manifeste que M. Ehrhard a lui-même trop
appuyé sur ce point. V. de L. a eu des intentions beaucoup
plus générales : il a voulu mettre entre les mains de l'Eglise
une arme qui pût lui servir à jamais contre les hétérodoxes. »

Pardon. Cette arme était déjà depuis des siècles entre les
mains de l'Eglise. C'est la passe d'arme qui est nouvelle, mais
ce n'est pas l'arme même. M. de Labriolle ajoute : « Il n'est
pas impossible que V. ait eu pour objet prochain de servir
les intérêts du semi-pélagianisme ; et que, n'osant attaquer à

visage découvert un docteur aussi illustre qu'Augustin, il ait,
sous un pseudonyme, soigneusement rappelé à ses contemporains

que le point de vue personnel d'Augustin demeurait en
somme privata opiniuncula, incapable de prévaloir contre
l'antique unanimité de l'Eglise. » Et encore (p. 58) : « Le but de
V. est d'ordre tout pratique. Il veut indiquer aux catholiques
un moyen de s'orienter sûrement vers le vrai quand une
controverse s'élève en matière de religion. » Notons que cette in-



— 550 —

dication est un rappel, comme l'a dit précédemment M. de
Labriolle lui-même, que Vincent ait pensé qu'il ne fallait pas s'en
tenir à constater le fait de la croyance universelle, constante
et unanime, mais encore examiner en elle-même le contenu
des doctrines comme cela a été fait pour les anciennes hérésies,
cela est évident, ainsi que je l'ai expliqué dans ma réponse à
M. Brunetière ; mais, cela n'infirme en rien la valeur de la
règle si clairement formulée.

Vincent n'a donc pas innové en formulant sa règle contre
les novateurs. Il n'a rien voulu établir de neuf, mais il a «rappelé

», avec une instance nouvelle, la pratique même des
siècles précédents, quoi qu'en dise M. Ehrhard, qui, je le
répète, affirme toujours sans preuve.

M. Ehrhard prétend que « tous les documents relatifs aux
controverses augustiniennes portent la marque de la partialité ».

C'est bien osé, surtout de la part d'un théologien qui se

dispense de citer ces documents. Ne pourrait-on pas le confondre
par sa propre assertion, et lui montrer l'esprit de parti dans
l'école augustinienne peut-être plus encore que dans l'école
adverse Que l'honorable professeur veuille bien lire ou relire
les documents cités par M. Turmel au sujet de cette question
de la grâce et de la prédestination, et peut-être, après un examen

impartial, devra-t-il avouer que Vincent, loin d'avoir cédé
à la partialité, a été extrêmement modéré. Toute cette question

serait à remettre à l'étude, mais M. Ehrhard se garde bien
de le faire.

Il prétend que ce n'est pas un théologien, mais « les
représentants du magistère ecclésiastique » qu'il faut consulter
sur la règle de la foi. Nous y voilà. M. Ehrhard, qui, en
certaines circonstances où la hiérarchie le gêne, se réclame du

libéralisme, semble répudier ce libéralisme quand il le trouve
embarrassant, et préfère en appeler à la hiérarchie : car, pour
lui, le magistère ecclésiastique n'est que dans la hiérarchie,
disons même dans la papauté. M. Ehrhard oublie que, d'après
le Christ même (qui sans doute avait une idée exacte de la
constitution de son Eglise), il n'y a pas de magistère dans

l'Eglise, mais simplement une transmission de ses enseignements,

transmission faite par l'Eglise même, qui seule est la
gardienne du divin dépôt. « Unus est magister vester, omnes
autem vos fratres estis » (Matth. XXIII, 8). Et qui est ce



— 551 —

maître unique Le pape Oui, dit Rome. Non, dit le Christ.
« Nec vocemini magistri, quia magister vester unus est, Christus

» (10). Il n'y a donc pas de magistère dans l'Eglise du
Christ ; il n'y a qu'un service appelé ministère, ce qui est
bien différent : « Qui major est vestrum, erit minister vester »

(11). Faut-il rappeler aux grands savants de l'ultramontanisme
cet abc du Christianisme

Que M. de Labriolle me permette de lui faire observer
que, dans sa traduction du critérium de Vincent, il a mal
traduit deux mots sur trois (p. 58) : semper, en effet, signifie
toujours, et non pas seulement anciennement ; et omnes
signifie tous, et non pas seulement en général. En sorte que,
au lieu de dire : « antiquité et consentement général », il faut
dire : « perpétuité et unanimité ».

Bref, l'assaut que le parti ultramontain livre maintenant
contre le critérium catholique, si exactement formulé par Vincent

de Lérins, ne se comprend que trop, par le fait que ce
parti est aux abois et que la papauté est acculée dans une
impasse d'où elle ne peut sortir. Les contradictions récentes et
profondes de ce parti sur la simple notion du dogme, en sont
une preuve péremptoire. Non seulement il ne sait plus ce
qu'est le dogme, mais il ignore aussi comment on le distingue
de la simple doctrine non divine. En se bornant à dire que
le dogme est ce qu'enseigne le pape, et que c'est le pape qui
est toute la règle et qui fait, à lui seul (ou avec ses congrégations

pro forma), tout le discernement, il voit très bien qu'il
innove et qu'il est en pleine contradiction avec l'antiquité,
avec l'ancienne règle de la foi, avec l'ancienne pratique des
conciles œcuméniques qui ont anathematise les papes de leur
temps. Et comme, d'autre part, il sent le ridicule qu'il y a à

dire que le dogme ne change pas et à appeler dogmes des
doctrines changeantes et contradictoires, il se voit dans une
impasse. Que faire Attaquer Vincent de Lérins, prétendre que
la règle formulée par lui est une règle fausse, que la règle
vraie est celle du magistère (le pape prétendu infaillible), que
Vincent n'était qu'un semi-pélagien, etc. Donc haro sur lui et

sur sa règle Le pape seul, et c'est assez, voilà toute la
règle

M. de Labriolle rappelle (p. 60-61) les répliques faites par
quelques théologiens romains, sous Léon XII au sujet du ca-



— 552 —

téchisme de Wurzbourg, et sous Pie IX au sujet de la défini-
bilité de l'immaculée-conception. Elles sont topiques. C'est la
dénégation de la doctrine universelle, constante et unanime de
l'ancienne Eglise. Ainsi se préparait l'Eglise nouvelle
d'aujourd'hui.

E. Michaud.


	Variétés

