Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans I'Eglise catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 512 —

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE
DANS L'EGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(8¢ article.)

* La crise exégétique d’aprés M. A. Houtin. — Dans son
trés instructif livre sur la « Question biblique au XX siécle », dont
nous rendons compte dans la présente livraison (v. Bzbliographie),
M. H. établit ainsi le bilan des débats entre les deux écoles: « L’école
traditionnelle semble avoir maintenu toutes ses positions. Elle
jouit manifestement de la faveur de la hiérarchie. Cependant son
triomphe est plus apparent que réel, et les jeunes générations lui
échappent. Les critiques peuvent étre suspectés ou condamnés, les
problémes qu’ils ont posés devant leurs coreligionnaires ne peuvent
plus étre étouffés. La jeunesse les médite avec l'esprit de liberté
qui caractérise notre époque. Les revues les plus orthodoxes sont
obligées de la renseigner sur des discussions dont elles n’auraient
pas osé parler il y a trente ans et qui font trembler les autorités
ecclésiastiques. Les conférences ecclésiastiques publiées dans les
différents diocéses montrent également que des infiltrations sczeniz-
figues sont en train de désagréger sirement, quoique lentement, la
doctrine traditionnelle (p. 188)... A certains indices, on voit que
les objections pénétrent et que certains réfutateurs onz conscience
de ne pas résoudre les defficultés (p. 189). .. Le public religieux perd
peu a peu ses objections contre la critique. Il commence a compren-
dre qu’elle est tout simplement une méthode logique de la vérification
des témoignages (p. 190) ... Ceux qui voudraient continuer a plier
la juste appréciation de témoignages historiques a un enseignement
dogmatique fixé d’avance, se mettraient par la méme en dehors de
lestime de la société moderne et peut-étre méme en dehors de
leur propre conscience (p. 191) ... Les progressistes semblent d'au-
tant moins disposés a renoncer a leurs idées pour les pallzatifs
de I'apologétique officielle, qu’ils savent, comme le reconnait I’éveé-
que de La Rochelle, & propos de 'Evangile méme, que ceux qui
les proposent ne croient certainement pas a leur valeur. Ils savent
que Yavenir donnera raison & la critique, et qu’ils auront du 1noins



— 513 —

la satisfaction de ne figurer, ni comme dupes ni comme complices,
dans les nombreuses retraites que devra opérer au XX siécle,
comme au XIX® I'Eglise romaine sur le terrain de l'exégése...
C’est a ces conditions (de corrections imposées par l'autorité aux
critiques) que l'on obtient 'agparente unité doctrinale a laquelle
tiennent tant les théologiens conservateurs, que 'on cac/e I'étendue
de la crise exégétique, et que 1'on ménage tant bien que mal «la
discipline des ames ». Mais il n’en arrivera pas moins une époque
ou il faudra capituler. Quant aux jeunes étudiants en théologie,
lorsqu’ils ont vu le Saint-office condamner M. Loisy sans fournir
d’explications, beaucoup ont dit: «I.'Eglise n’est qu'un séminaire
en grand, ou, bien que le supérieur soit infaillible, il est défendu
de poser des questions!» (p. 195).
Est-ce clair?

* Aveu du P. de Hummelauer au sujet de 'authenticité des
Livres inspirés. — M. P. Cruveilhier, rendant compte de l'ouvrage
du P. de H. (Exegetisches zur Inspivationsfrage, Herder, Freib. i.
Br.), résume ainsi ses conclusions, dans la ¢« Revue du clergé fran-
gais, » 1°* avril 1906, p. 250: «L’authenticité prise au sens strict
d’un Evangile #’est pas un fait dogmatigue ; nulle atteinte ne serait
portée a la foi si on refusait d’attribuer soit a St. Matthieu, soit a
St. Marc, soit a St. Luc, soit enfin a St. Jean la paternité des
écrits désignés sous leurs noms; l'intégrité de la doctrine est suf-
fisamment sauvegardée, pourvu que l'on maintienne l'existence et
l'approbation de nos évangiles aux temps apostoliques. Qu'on ne
pense pas qu'une telle opinion aille & 'encontre du sentiment de
la primitive Eglise. Pour celle-ci, en effet, le livre, le message était
la chose principale; 'auteur, le messager, l'instrument, la plume
n’avait qu'une importance secondaire. Aussi, dans la bouche des
Péres, la proposition: « Matthieu est I’auteur du premier évangile »,
n'a pas le sens qu’elle aurait sur les lévres des auteurs modernes.
Formulée par l'antiquité chrétienne, une telle assertion permet
d’admettre ou bien que Matthieu est l'auteur du premier évangile
et qu'un autre en est le rédacteur (c’est ainsi que se sont passées
les choses pour la Lettre aux Hébreux), ou bien encore gu'un
auteur anonyme a écrit cet évangtle en prenant pour theme la pré-
dication de St. Matthieu (p. 126 et 127). »

* Comment certains récits bibliques ne peuvent pas étre
pris littéralement, — M. H. Lesétre, traitant de certains récits bi-
bliques dans la « Revue pratique d’apologétique» (1°* avril 1906),
s'est exprimé ainsi: «<En somme, le récit de la chute originelle est
un récit a interpréter et a compléter. Les Peres, a la suite de
saint Jean (Apoc., XII, g), et 'Eglise, a la suite de saint Paul

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906. 34



— 54 —

(Rom. V, 12-215 1l Cor. V, 14; 1 7Zum. 1., 14), se sont chargés de
ce double soin. On a donc le droit et méme le devoir de ne pas
s'arréter au sens strictement littéral. » La conclusion est a citer
tout entiére: « Pratiquement, voici comment il faudrait procéder en
exposant le récit de la chute. 1° Affirmer, comme vérité de foi, la
réalité de l'épreuve, de la tentation, de la transgression et des
suites qu’elle a eues pour Adam et pour ses descendants. Mon-
trer que c'est la un dogme capital, garanti par linspiration de
I'écrivain sacré et par lautorité de I'Eglise, le seul capable de
fournir une explication aux contradictions qui se constatent dans
la nature humaine. 2° Faire observer que le récit de la chute, pour
arriver jusqu'a l'époque de la rédaction, a di traverser de nom-
breuses générations humaines qui n’avaient point l'écriture pour
en fixer la teneur; qu'il a revétu, au cours des temps, une forme
concréte et naive, en harmonie avec la maniére dont concevaient
les hommes de ces ages reculés; que linspiration divine a saisi
I'antique tradition telle qu’elle se présentait a I’époque et dans le
pays de l'auteur qui fut chargé de la fixer par écrit; que rien
n'oblige de prendre a la lettre toutes les expressions de ce récit
archaique, mais qu’au contraire les unes doivent et les autres peu-
vent étre entendues dans un sens autre que le sens littéral, ainsi
que le démontre l'interprétation des Apotres et des Peres. 3° Re-
marquer qu'une interprétation assez large de la lettre n’entraine
pas la suspicion sur la réalité du fait raconté par 1'écrivain sacré.
Le cas est fréquent dans la Sainte Ecriture. L’interprétation idéa-
liste des jours de la création ne porte aucune atteinte a la certi-
tude du fait méme de la création et de l'organisation du monde
par Dieu. Voici un autre exemple qui n'est pas sans grande ana-
logie avec le sujet qui nous occupe. Les Synoptiques, sur le récit
fait par le Sauveur lui-méme, racontent la tentation au désert et
disent que Satan transporta Notre-Seigneur sur le pinacle du tem-
ple, puis sur une haute montagne du sommet de laquelle on pou-
vait apercevoir tous les royaumes du monde. Aucun interprete
catholique ne nie la réalit¢é de la tentation, et pourtant beaucoup
pensent que le transport du Sauveur n'a eu lieu qu'en vision (voir
Mgr LE Camus, La Vie de N-S. F.-C., 6¢édit., t. 1, p. 274-277).
Il est donc possible de s’écarter plus ou moins de la littéralité d'un
récit, comme celui de la chute originelle ou de la tentation au
désert, tout en maintenant trés fermement la substance méme du
récit, 4° Mettre en garde contre une interprétation servilement lit-
térale de certains traits de la narration. Le serpent qui parle, la
manducation d’'un fruit entrainant aprés elle de si graves consé-
quences, la promenade de Dieu dans le jardin, 'appel d’Adam
comme si Dieu ignorait ou il est et ce qu'il a fait, le serpent con-



— 515 -

damné a ramper sur la terre, etc., voila des traits qui ont servi
souvent de matiere a des objections ou a des plaisanteries, qu'on
ne peut passer sous silence, puisque tout le monde les connait et
que beaucoup les exploitent, et dont il faut pourtant fournir une
explication satisfaisante pour la foi et pour la raison. Une inter-
prétation étroite et terre a terre n'y saurait réussir. Il faut donc
expliquer ces maniéres de parler, y signaler les allégorismes et les
anthropomorphismes et les ramener a leur véritable sens. 5° Enfin
faire ressortir la merveilleuse habileté avec laquelle l'écrivain sacré
décrit la genese et les effets du péché. Au lieu de dire, comme
certains rationalistes, que l'auteur n’a fait qu’objectiver, dans un
récit fantaisiste, ce qui se passe quotidiennement dans l'ame hu-
maine aux prises avec le mal moral, il faut conclure que notre
nature se comporte aujourd’hui exactement comme au temps du
premier homme et que la fine psychologie de la Genése n’a pas
cessé d’étre exacte. A ce point de vue, et moyennant les réserves
précédemment indiquées, le texte est bon a méditer dans son sens
littéral et peut servir de théme a d’utiles observations. »

* Comment le P. Tyrrell, ex-jésuite, comprend I'histoire re-
ligieuse. — Un critique a exposé son systéme dans « Demain »
(13 avril 1906, p. 8-10). Ce systeme, qui manque de précision et
je dirai aussi d’exactitude sur plusieurs points, renferme, d’autre
part, des notions d’une certaine profondeur, que l'on peut méditer
avec fruit. En voici quelques-unes, trop hardies pour la Compa-
gnie et qui suffisent a expliquer sa sortie. Le critique de « Demain »
les cite sans éloge, mais sans blame non plus. Cette abstention
est déja grave au regard de Rome.

« Partant de ce principe que le Vouloir Divin est la source
et la cause immanente de tout l'univers et du développement de
I'histoire humaine, développement par lequel l'idéal, ce qui dozz
étre, se réalise graduellement, on doit conclure qu'une intelligence
sympathique parfaite de ce qui doit étre, appliquée a une infor-
mation adéquate des faits et des conditions réels, peut étre le prin-
cipe d'une divination historique valable pour le passé aussi bien
que pour l'avenir. »

On peut partir d'un principe d’ordre providentiel et chercher
a mettre en évidence par l'histoire la réalisation du plan divin,
sous les espéces de la justice, de la sagesse, de la puissance ou
de la bonté.

On peut dégager la résultante des faits, leur sens profond et
définitif, peu a peu révélé le long des termes successifs de la série
des phénomenes, et, reprenant ensuite l'histoire, mettre cette résul-
tante en évidence sous chaque fait.



— 516 —

D’une facon générale, il s’agit de demander a l'ensemble du
réel la vérité dominante que chaque détail ou chaque fait ne ré-
vele qu’imparfaitement. < La vérité, en effet, n'appartient pas per
prius aux propositions particulieres, mais a l'opinion entiére ou
schéma du monde auquel se rattachent ces propositions et qu'elles
enveloppent ou impliquent.>

Une fois saisie, 1'idée imparfaitement exprimée par le fait, il
faut lui donner une expression plus adéquate en la replagant
dans l'histoire remaniée a ces fins. Du point de vue strictement
historico-critique, on ne saurait tenir compte de ces reconstructions
historiques, de ces inférences de I'ldéal au Réel. Car il est bien
évident qu’elles ne permettent pas de conclusions de détail sur
une date ou sur une modalité..,, sauf peut-étre en des cas si
rares quon ne peut y tabler. L’argument potuzz, decuit ergo fectt
ne saurait €tre employé a certifier un point d’histoire indépendam-
ment des méthodes critiques, car la vérification rigoureuse des
prémisses n’est pas possible pour les cas individuelss.

Un pareil traitement de I'histoire suppose d’ailleurs qu'on mo-
difie les perspectives, qu'on élague des détails; il peut aller jusqu'a
la création de symboles expressifs.

Mais, non seulement en dépit, bien plutdét a cause méme de
cette infidélité partielle aux faits, on atteint a une vérité d’ordre
" supérieur qui ne saurait étre plus indépendante de [I'histoire phé-
noménale que la fleur ou le fruit ne le sont du tissu des radicelles,

Cette vérité est le résultat d'une combinaison de deux juge-
ments. L'un se prononce sur le prinucipe interne qui domzne le dé-
veloppement des fails : volonté a réaliser ou vérité a exprimer:
c'est le jugement d’'idéal (ought-judgement). L’autre nous renseigne
sur les condztions concretes de ce développement: nous |'appelons
jugement d’existence (fact-judgement).

L’exactitude substantielle et la valeur de vie de l'histoire dog-
matique seront donc en fonction de la vérité de ces deux juge-
ments.

Quand l'un et l'autre sont également défectueux, nous avons
les fables aussi fantaisistes que dégradantes des théogonies infé-
rieures. Le jugement d’idéal, si épuré soit-il, s'il n’est controlé par
le jugement d’existence, risque de nous donner ces compositions
aussi morales et poétiques qu’irréelles que I'hagiographie des « bon-
nes gens> a tant multipliées. Il y a la déja un élément de vérité
trés générale de quelque efficacité, et 1'on ne saurait nier que ce
genre d'histoire légendaire n’entre pour une part dans !'histoire
religieuse populaire.

Quand, enfin, une intelligence sympathique et pénétrante du
vouloir divin se rencontre avec une connaissance suffisante de l'his-



— 517 —

toire phénoménale, le jugement d'Idéal se trouvant aussi parfait
que le jugement d’existence, la conclusion pénétrera jusqu'a 'ame
méme de l'histoire et nous la révélera promptement et efficacement,
plus que ne le feraient toutes les reconstructions critiques... La
vérité «dogmatique» de lhistoire trouve dans le christianisme les
conditions les plus favorables a la réalisation de son accord avec
la vérité critique. »

Certes, la question des rapports de l'histoire et du dogme
est difficile si 'on veut ne pas se payer de mots. L’ex-pére est
sur le chemin, mais, qu'il le sache, ce chemin ne méne pas a Rome.

* Aveux de M. Turmel contre <le dogme de la papautés.
— En méme temps que l'éminent théologien affirme le prétendu
«dogme de la papauté» et qu'il parait lui chercher une base dans
I'histoire, il le démolit, je ne dirai pas avec une habileté qui n’est
certainement pas dans son intention, mais avec une sureté et une
objectivité péremptoires. Son attitude semble €tre en partie double:
d'une part, il crie a l'intrusion, lorsque l'empereur Constantin agit
comme chrétien et comme évéque du dehors, mais de cette intru-
sion il ne donne aucune preuve et se borne a [laffirmer; d’autre
part, loin de réfuter cette prétendue intrusion, qui n’était que 'exer-
cice d’'un droit des f{idé¢les dans I'Eglise, il cite et fait ressortir
nombre de faits qui sont une démonstration trés positive des droits
des fidéles, droits manifestement reconnus par les évéques d’alors
et par toute I'Eglise. En sorte que, malgré le mot « intrusion », qui
n’est pas une preuve, les faits mis en lumiere restent comme preuves
de la doctrine et de la pratique générales de I'Eglise du IV® sie-
cle, lesquelles étaient contre le dogme en question. _

Citons quelques passages de 'étude intitulée: Constantin ef la
Papauré, parue dans la « Revue catholique des Eglises » (avril 1906):

«Le pape (Miltiade) apprend qu’il aura, de concert avec trois
autres évéques, a juger un proceés dont les plaideurs sont envoyés
d’office a Rome. Ce n'est pas /ui qui désigne ses assesseurs ou qui
en fixe le chiffre. Ce #'est pas lui non plus qui détermine le nom-
bre des témoins a entendre. Tous ces details sont »églés par [’enn-
perenr (Constantin). .. Cet hommage (de 'empereur a I'évéque de
Rome) est bien éphémeére. Le concile de Rome fut suivi du con-
cile d’Arles. Or, qu’est-ce que le concile d’Arles? Une assemblée
d’évéques investie de la mission de reviser un proces déja jugé
par le pape, de casser, si besoin est, la sentence pontificale (p. 211-
212)... En renvoyant au concile d’Arles une affaire déja jugée
a Rome, Constantin a renversé totalement |'ordre des juridictions 1).

1) M. Turmel Paffirme, mais n’en donne aucune preuve.



— 518 —

On doit dire seulement a sa déckarge!) que les évéques se sont
prétés docilement a ses vues et ont exécuté ses ordres sans élever
aicune protestation?)s.

Ce n’est pas tout. M. Turmel déclare apocrypie toute la litté-
rature qui a été fabriquée pour insinuer que le concile de Nicée
aurait été convoqué par 'empereur Constantin avec le pape Sil-
vestre. Il cite un texte des évéques du VI® concile cecuménique,
ou cette légende est répétée, ainsi que celle de la convocation du
concile de Constantinople (381) par I'empereur Théodose avec le
pape Damase. Loin de se ranger a ce texte, M. Turmel déclare
que les évéques du VI® concile (680) «¢sont en opposition avec
I'histoire la mieux établie». «<La convocation du concile de 381,
dit-il, est l'ceuvre excluszve de Théodose; le pape Damase et
St. Grégoire n'y ont en awcune part, encore moins Nectaire qui, a
ce moment, n’appartenait pas encore au clergé. Les Péres du VI*
concile ont fazt erreur sur les circonstances qui ont amené leurs
ainés de 381 a condamner Macédonius. Deés lors, quelle garantie
nous offre leur témoignage relativement a la convocation du con-
cile de Nicéer» (p. 213). Et encore: «Le langage de Constantin
ne se¢ borne pas a faire silence sur la collaboration du pape, #/
exclut absolument ['hypothése d'une entente préalable gquelcongue
avec Rome. L’empereur s’attribue a lui, ¢z & luz seul, 'ceuvre de
la convocation du concile de Nicée, Les évéques ne sont pas d'un
autre sentzmen!. Eux aussi, ils ont conscience de n’avoir été man-
dés a Nicée que par l'autorité impériale et de n’avoir obéi qu’a
elile... On le voit, Constantin et les Péres de Nicée contredisent
I'assertion des évéques du VI® concile. Nous sommes donc en face
de deux groupes de témoignages entre lesquels nous avons a choi-
sir. Il semble que le choix #'est pas difficile a faires (p. 214).

M. Turmel montre ensuite comment Rufin, en disant que Cons-
tantin avait convoqué le concile sur l'avis de plusieurs sacerdotes,
n'avait nullement en vue 'édvéque de Rome, mais seulement ceux
qui se trouvaient 3 Nicomédie auprés de l'empereur en 325. Puis
M. T. ajoute (p. 214): ¢« La méme école guz fabrigua des faux pour
Sfaire croire a une intervention de Silvestre dans la convocation du
1°f concile cecuménique, publia également des piéces dans lesquelles
les évéques réunis a Nicée étaient censés avoir demandé et obtenu
la confirmation pontificale. On n’a pas a s’arréter ici sur cette mys-
ltfication, dont personne aujourd fiui west dupe » (p. 214). M. Tur-
mel fait remarquer que la profession de foi du concile romain de
4835 <« confond, comme c’'était 'usage a Rome, les décisions de Nicée

1) Quelle bonté de la part de M. Turmel!
?) Clest sans doute que tous ces évéques avaient d’autres vues que celles de
M, Turmel, Quelles étaient Jes vraies? Celles de M. Turmel? Il ne le prouve pas.



— 519 —

avec celles de Sardique...; qu'en somme awcun acte spécial ne
parait étre parti de Rome pour confirmer le 1¢* concile cecuméni-
que> (p. 215). On voit par la combien Bellarmin s’est trompé en
essayant de faire passer la simple ¢signature: de l'évéque de
Rome pour I'équivalent d’une «confirmation» pontificale!

Bref, «la papauté ne doit rien & I'empereur qui a fait reviser
le concile de Rome par le concile d’Arles, et qui a revisé lui-
méme ce dernier concile. Elle ne doit rien a I'empereur qui a
rassemblé des conciles de sa propre autorité, qui a convoqué les
évéques par mandats impératifs, qui devant eux s’est fait théolo-
gien et prédicateur ... Quant aux prérogatives de la papauté, Cons-
tantin s'est comporté a leur égard comme s'i/ les avait ignovées;
il n'a »zen fait, en tout cas, pour les développer. Si encore il s'en
était tenu la! Mais non... Il a introduit dans I'Eglise la classe des
prélats courtisans (p. 216).» Etc.

Selon M. Turmel, le schisme oriental aurait débuté au IV
siécle, avec la fondation méme de Constantinople (p. 217). N'est-ce
pas avouer que toute la période des conciles cecuméniques est la
condamnation du fameux dogme de la papauté:® En vérité, lorsque
je soutenais cette theése dans ma Discussion sur les sept conciles
@cuméniques, en 1876, j'étais loin de me douter que, trente ans
aprés, un des meilleurs théologiens romanistes de France me don-
nerait raison a ce point.

* Autres aveux de M. Turmel sur les doctrines de St. Jé-
rome. — M. Turmel vient de publier sur St. Jérome un volume
dont nous rendons compte dans cette livraison (v. 5z6/.). Je ne veux
signaler ici que quelques points de la doctrine de St. Jérome qui
paraissent absolument inconciliables avec les doctrines officielles
de I'Eglise romaine actuelle.

— Sur la papauté. Dans quelques lettres au pape Damase,
Jéréme  prodigue ses hommages au saint-siege. Sur quoi M. Turmel
remarque (p. 212): «On a soupgonné ces hommages de n’étre pas
désintéressés. On a dit que le jeune solitaire de Chalcis, a qui le
désert était devenu intolérable, avait cherché dans la flatterie un
moyen de gagner le cceur du pape et de l'intéresser a sa situation.
Que St. Jérdme songeat alors a quitter Chalcis, la chose n’est pas
douteuse... Qu'il se soit préoccupé de trouver un refuge et que
cette préoccupation ait influé sur ses lettres, il faudrait étre bien
étranger a la psychologie pour s’en scandaliser ou méme s’en
étonner. Mais les propos obséquicux, méme dictés par ['intérét, ne
sont pas nécessairement mensongers, et rien n’empéche de croire
que, fout en forcant peut-étre la note, le futur secrétaire de Damase
a parlé selon sa pensée.» Sans aucun doute il a pu «parler selon



— 520 —

sa pensée ». Reste a savoir si de fait il a parlé selon la vérité, et
si ses intéréts ne l'ont pas incliné a la voiler. De fait, dans d’au-
tres circonstances, ou il a aussi « parlé selon sa pensée», il a tenu
un langage autre.

Notons d’abord que, méme dans ses lettres a Damase, tout en
appelant Rome «la chaire de Pierre», il déclare qu’ «il ne veut
avoir d’autre chef supréme que Je Chrzst> (p. 214). Ce n’est donc
pas le pape qui est le chef supréme. De plus, il enseigne que ce
n'est pas seulement Pierre qui a regu les clefs du royaume des
cieux, mais tous les apotres, et que tous servent également de
fondement a I'Eglise; que, si Pierre a été mis a la téte des autres
de préférence a Jean, c’est que Pierre était le plus vieux (p. 218).
Donc tous les apdtres étaient égaux dans l'apostolat, et c’'est une
question &’age et non d'autorité qui a valu a Pierre la distinction
en question. Jérome enseigne aussi que tous les évéques sont égaux
entre eux. Il dit: «Si 'on veut peser les autorités, l'univers est
plus grand que Rome. Un évéque, qu’il soit a Rome ou a Eugu-
bium, a Constantinople ou & Rhegium, a Alexandrie ou a Tanis,
a partout la méme dignité, le méme sacerdoce. La richesse ou la
pauvreté, voila uniguement ce qui différencie les évéques. Par ail-
leurs, tous sont les successeurs des apotres» (p. 219). En outre,
M. Turmel remarque lui-méme que, dans d’autres lettres, Jérdme
¢ s'est montré moins préoccupé de rehausser 'honneur de I'Eglise
de Romes; par exemple, dans une lettre a Théophile d’Alexan-
drie, celui-ci est présenté «comme le boulevard de l'orthodoxie,
comme 'homme destiné a délivrer toutes les Eglises, y compris
celle de Rome, de 1'hérésie origéniste » (p. 220).

Autre remarque de M. Turmel (p. 217): ¢ Parmi les lettres du
pape Damase, il y en a une adressée aux éveques d'Orient, ou,
pour la premiére fois, le successeur de St. Pierre donne le nom de
fils a ceux qu'il appelait autrefois ses fréres, et dont on attribue
généralement la rédaction a St. Jér6me. » Jérdme en voulait alors
terriblement aux évéques d’Orient, et il était heureux de les hu-
milier. Mais cette petite vengeance ne saurait détruire les enseigne-
ments précédents. ,

— Sur la pénitence, Selon St. Jérbme, ce n'est pas le prétre
qui, par une prétendue sentence d’absolution, remet les péchés; le
prétre prie simplement le St. Esprit de réconcilier le pécheur avec
Dieu; ni il ne le condamne, ni il ne l'absout; il ne fait que se
prononcer sur leur culpabilité et prier pour eux; c’est leur con-
duite, leur pénitence, qui les réconcilie, et non les actes du prétre.
M. Turmel, aprés avoir cité les propres paroles de St. Jérome,
ajoute (p. 239): «On ne peut nier qu'il y a dans ses développe-
ments une lacune qui étonne. Il énumeére les preuves scripturaires



de la vertu de pénitence. Comment se fait-il que sa liste si copieuse
ne posséde pas les deux textes qui, chez les scolastiques, dominent
et éclipsent tous les autres, a savoir le Quorum remiseritis et le
Quaecumgue alligaveritis ! 11 déclare que les supplications éplorées
du clergé et du peuple doivent avoir sur le cceur de Dieu une
influence irrésistible, parce que le pére accorde facilement au fils
coupable le pardon demandé par la mere (I'Eglise). Pourquoi s’en
tenir a cette considération et ne pas mentionner les pouvoirs dont
N. S. a investi les apOtres? Kt puis, pourquoi présenter commie le
résultat d’une supplication ce que les théologiens nous présentent
comme l'effet d'un jugement?»

Ces questions du savant M. Turmel paraissent naives. Elles
montrent combien ¢les théologiens» romanistes ont altéré les an-
ciennes doctrines. Ecoutons St. Jérome: « Les évéques et les pré-
tres se sont emparés de ces paroles (quodcumque ligaveris, etc.) sans
les comprendre, et, pleins d'un orgueil pharvisaique, ils se croient
le droit de condamner des innocents o d’absoudre des coupables.
En réalité, ce qui a de la valeur aux yeux de Dieu, ce #'est pas
la sentence des prétres, c'est la conduite des pécheurs. Nous lisons
dans le Lévitique que les lépreux devaient se montrer aux prétres
qui prononcaient sur leur cas. Non que les prétres eussent le pou-
voir de donner ou de guérvir la lépre, mais parce qu'ils savaient
discerner ceux qui étaient purs de ceux qui étaient impurs. Le
role des prétres juifs a l'égard des lépreux est cxactement celui
des évéques et des prétres a 'égard des pécheurs. /ls ne peuvent
ni condamner les innocents ni absoudre les coupables. Leur mission
est de se prononcer en connaissance de cause sur la condamnation
ou l'absolution que méritent les pécheurs. » Selon M, Turmel (p. 240),
St. Jérdme explique que les sentences du clergé sont purement dé-
claratoires, que toute leur raison d’étre est de constater la dignité
ou lindignité du pécheur, ez gu'elles w'ont aucun effet sur I'dame».

Certes, il n’était guére question, dans ce temps-la, de la con-
fession auriculaire romaine, de 'absolution autoritaire du prétre, et
de toute la discipline a laquelle les bons fidéles de I'Eglise romaine
actuelle se croient astreints.

— Sur leucharistze. 1l va de soi que St. Jérdme répete les
paroles des Ecritures sur le corps et le sang du Christ. Mais il
est loin de se douter de la fameuse transsubstantiation romaine.
Voici ses propres paroles: « Pour moi, je suis d’avis que /’Evangile
est le corps de Jésus, et que les saintes Ecritures sont sa doctrine.
Sans doute le texte: Celui qui mange ma chair et qui boit mon
sang, trouve son application dans le mystére; mais le vrai corps
du Christ et son vrai sang, c’est la parole des Ecritures, c’est-a-dire
la doctrine divine (p. 231)... L’Eglise qui n'a pas de tache ni de



— 522 —

ride, est vraiment le corps du Christ... Clest du vin et non de
I'eau que le Sauveur a offert en image de son sang, tn typo san-
guinis suz... Il est bon de prendre la vraie nourriture, le vrai
breuvage du corps et du sang de l'agneau que nous fournit la
sainte Ecriture... Le sang et la chair du Christ peuvent étre en-
tendus de deux maniéres, Il y a d’abord la chair spirituelle et
drvine dont le Christ lui-méme a dit: Ma chair est vraiment une
nourriture et mon sang est vraiment un breuvage. Sivous ne mane
gez ma chair et si vous ne buvez mon sang, vous n’aurez pas la
vie en vous. Il y a, en second liew, la chair qui a été cructfiée et
le sang que le coup de lance a répandus (p. 232). N'est-il pas évi-
dent, d’aprés la distinction de St. Jérome, que la chair spirituelle
ou eucharistique est distincte de la chair matérielle:

M. Turmel ne semble-t-il pas signaler la thése eucharistique
de M. Batiffol!) comme erronée, lorsqu’il dit (p. 233): « Sex/ un
livre récent (celui de M. Batiffol), sans se livrer a un examen dé-
taillé des textes de St. Férome, a cru pouvoir y montrer ['applica-
tion de la thioric du développement des dogmies et laisser le saint
docteur de Bethléem dans ['zgnorance de certaines précisions d’ori-
gine plus récente.» — Un peu plus de précision dans |'énoncia-
tion du grief de M. T. ne nuirait pas; quant a la doctrine eucha-
ristique de Jérome, elle est trés claire. Rome la traitera-t-elle
d’hérétique?’

* Aveux de M. Paul Monceaux. — M. P. Monceaux, dans
son « Histoire littéraire de 1'Afrique chrétienne » (Paris, Leroux),
affirme nettement (p. 217) que la troisiéme formule de Sirmium
était hérétique et que le pape Libére l'a signée. Il enseigne aussi
(p- 81) que le droit de consacrer le pain et le vin a été retiré au
diacre par le concile d’Arles en 314. Un critique de la «Revue
catholique des Eglises», qui ne se nomme pas, prétend que les
diacres avaient profit¢ du désarroi causé par la persécution pour
«s’arroger » le droit de célébrer la messe, et qu’ainsi le susdit con-
cile n’a pas eu a leur enlever un droit qu'ils ne possédaient pas
(mars 1906, p. 167). Ce critique 1° devrait justifier son assertion
contre les diacres, il ne le fait pas; 2° il oublie que, dans plusieurs
Eglises primitives, diacres, presbytres et épiscopes étaient considé-
rés comme participants du méme sacerdoce.

* Aveu de M. V. Ermoni sur le sacrifice de la messe. — Dans
une critique de l'ouvrage du Df Renz sur «l'histoire du sacrifice de
la messe», M. Ermoni s’exprime ainsi (Revue du clergé francais,
15 mai 1906, p. 629-630): «Les théologiens postérieurs au concile

') Voir la Revue internationale de théologie, octobre 1905, p. 661-686.



— 523 —

de Trente ont été trop réalistes; ils ont trop insisté sur l'idée d’im-
molation, de destruction, de mactation de la victime, sans s’aper-
cevoir qu'ils se jetaient ainsi dans des difficultés znextricables.
Aussi que de théories sur 'essence du sacrifice de la messe, dont
aucune ne rvésiste @ la critigue! Quel rite opérerait cette destruc-
tion: Ce n’est pas la consécration, puisque celle-ci ne pose que la
substance du corps et du sang de J.-C.; ce n’est pas non plus la
communion, qui n’est qu'une simple réception des especes consa-
crées. En réalité le corps du Christ ne subit awcun changement
dans le sacrifice de la messe. Ce qui a égaré les théologiens qui
ont suivi le Concile de Trente, c’est 'ambiguité du terme sacrifz-
care, qui a deux sens: celui d'zmmolare et celui de sacrum facere.
Les théologiens des temps modernes n’ont vu que le premier sens.
Il s'agit donc de revenir aw concept traditionnel. Le sacrifice de la
messe n'est que 'application représentative du sacrifice sanglant;
c'est un moyen par lequel 'homme fait pour lui-méme ce que le
Christ a fait pour nous sur la croix. A proprement parler, la messe
est notre sacrifice; on se sacrifie soz-méme comme membre du
corps mystique de J.-C. Les anciens l'appelaient souvent sacra-
mentum corporis, c'est-a-dire sacramentum incorporationis, parce
que la messe est un acte par lequel on s'offre en sacrifice et 'on
réalise ainsi, d’'une maniére pratique, I'idée de membres du corps
du Christ. » M. Ermoni, tout en disant qu’il ne peut pas discuter
la thése de M. Renz dans la Rewvue du cl. fr., ajoute: «Des im-
perfections de ce genre ne sauraient empécher la monographie du
Dr R. d’avoir sa place dans la bibliothéque de tout théologien sé-
rieux. »

* Un aveu sur I'Eglise. — Aujourd’hui que I'Eglise est tout,
ou plutdét que la hiérarchie s’est adjugé le droit de fabriquer des
dogmes nouveaux et un christianisme nouveau, il est piquant de
trouver dans 'Eglise romaine des théologiens qui avouent 'absence
d'une théorie de I'Eglise, soit dans le De fide orthodoxa de Jean
Damascéne, soit dans la Semme de Thomas d’Aquin. A propos
d’une thése de M. Duffo sur «St. Jean Damascéne source de
St. Thomas », on lit dans le < Bulletin de littérature ecclésiastique »
de Toulouse (avril 1906, p. 129): «Pareille lacune ne saurait sur-
prendre chez St. Jean Damasceéne, car les Grecs ne sont jamais
arrivés a une doctrine quelque peu ferme sur I'Eglise. Mais elle
est Zrés surprenante chez St. Thomas. A quelle cause lattribuer ¢
Le trait¢ de I'Eglise avait sa place dans le D¢ sacramentis de
Hugues de St. Victor. S'il manque dans la Somme, est-ce parce
que celle-ci n’a pas été achevée par St. Thomas, ou est-ce par suite
de ce fait que le De fide orthodoxa a servi de modele a St. Tho-



— 524 —

mas? C'était 1a une question a étudier d’autant plus que les lacunes
de la théologie scolastique quant au trait¢ de I'Eglise n'ont pas
été étrangéres a la formation de théories hétérodoxes sur I'Eglise,
pendant les XIVe® et XVe® siécles.» Le Bulletzn ne résout pas la
cruelle énigme qu’il signale. Les théories hétérodoxes ne sont pas
toutes des deux siecles qu’il cite; pour étre vrai, il devrait parler
de la nouvelle théorie ultramontaine de 1870, qui est certes la plus
hétérodoxe de toutes.

* Aveux de M. Victor Giraud. — Quoique M. V. G. cherche
a identifier le catholicisme et le cléricalisme en essayant de faire
croire que les anticléricaux sont tous anticatholiques, cependant il
donne aux catholiques (romains) francais d’excellents conseils. Il
leur signale une <tache intellectuelle », qu’il déclare <¢n'étre pas
moins urgente que la tdche sociale, et, en un certain sens, peut-
étre plus essentielle encore » (Revue des Deux Mondes, 15 avril).
Selon lui, cette tache intellectuelle exige ceci: «Il faudra encore
et surtout que la pensée catholique (lire romazne) reprenne cons-
cience de toutes les ressources cackées de sa tradition, et qu'elle
s’incorpore toutes les vérités découvertes en dekors d’elle, dans
tous les ordres de recherches, ez gu'elle a trop longtemps affecté
d’tgnorer ». Cet «affectés» n'est-il pas délicieux?

M. G. pense que I'Eglise »omaine (car c’est d’elle qu’il parle)
doit et peut remplir cette tiche. Il dit qu’elle le doz#, parce que
¢« sa mission est de pouvoir remplir tous les besoins de I'homme
de tous les temps». Grave erreur: car la mission de 'Eglise chré-
tienne n'est que religieuse, et elle ne s’étend nullement a Zous les
besoins de 'homme. Il dit qu’elle le pexz, sans sacrifier aucun de
ses principes. Nouvelle erreur non moins grave: car les doctrines
spécifiques de I'Eglise romaine sont contre la science, contre 'Evan-
gile, contre la raison. La tache intellectuelle que M. G. impose a
I’Eglise romaine est donc manifestement, pour cette Eglise, impos-
sible a remplir.

Qu'll y ait en France, actuellement, des esprits ouverts qui
travaillent <a cette ceuvre de #émnovation intellectuelle et morale, a
cette refonte de la mentalité catholigue s, c’est ce qu'il faut recon-
naitre. Mais ce qu’il faut reconnaitre non moins sincérement, c’est
que la Papauté (actuellement maitresse de I’Eglise romaine) con-
damne, avec une obstination remarquable, les ouvriers de cette
rénovation et de cette refonte. Le cercle vicieux est donc mani-
feste. Or fonder tout son espoir sur un cercle vicieux manifeste,
est-ce bien digne d’esprits sérieux?

* Un aveu de «Demain» sur la nécessité d'une théologie
progressiste et réformée. — Le D* M. Rifaux a publié, dans Desmazn



— 525 —

(6 avril 1906), les aveux suivants: « Convaincus que la raison est
susceptible de progrés, nous ne craignons pas de dire qu'elle est
capable de conquérir chaque jour une part plus grande de vérité.
Sans obéir aux suggestions de l'orgueil, nous avons le droit de
soutenir que nous pouvons tirer des données de notre foi des con-
clusions dont nos aieux ne pouvaient soupgonner ni 'ampleur, ni
la profondeur.

Et nous ne leur reprochons pas de n’avoir point compris ce
que nous comprenons, comme nos fils n'auront pas a nous faire
grief des lumieres que nous n’aurons pas entrevues. Nous bénéfi-
cions, en effet, de nombreux siécles d’efforts, de méditations, de
réflexions. Les philosophes ont apporté dans leur langue des pré-
cisions nécessaires et banni de leur domaine des conceptions sté-
riles. Les historiens ont filtré les vieilles légendes de 'humanité et
n’en ont retenu que les parcelles utiles a la vérité. Les savants, a
force d'observer et d’aimer la nature, 'ont obligée a nous livrer
une partie de ses secrets. La compréhension, bien rudimentaire
cependant, que nous avons acquise de ’univers, jetterait dans 1'ad-
miration ceux de nos freres qui vivaient au X°* siécle. La cons-
cience elle-méme, grice au lent travail des saints et des psycholo-
gues, s'est perfectionnée. Devenue plus sensible et plus délicate,
elle pergoit des nuances autrefois insoupgonnées. Les idées d'hu-
manité, de justice, de solidarité, de personnalité, de liberté, de res-
ponsabilité, de devoir, éveillent en elle des échos nouveaux.

Si tout cela est vrai, et qui pourrait en douter, comment la
pensée religieuse elle-méme ne bénéficierait-elle pas de 1'effort des
générations passées? C'est se faire une piétre idée de la raison que
de supposer qu'elle puisse progresser sur un seul point. Elle ne
se laisse pas diviser en compartiments artificiels. La théorie des
facultés séparées de 'ame est depuis longtemps périmée. Nous
n'avons pas et une intelligence, et une volonté, et une sensibilité;
nous avons une seule raison que nous envisageons tantdt sous I'as-
pect de lintelligence, tantét sous l'aspect de la volonté. Nous
comprenons ainsi pourquoi toutes les vérités sont solidaires. La
morale elle-méme est intéressée au progres de la science, d’ou, pour
elle, le précieux concours de la sociologie.

Jugées ainsi de haut, la plupart de nos difficultés s’évanouis-
sent. Si la connaissance que nous avons de la vérité est nécessai-
rement imparfaite et indéfiniment perfectible, nous avons toujours
le droit et le devoir d’en promouvoir le progrés...

Tel est notre état d’esprit. Loin de ruiner les fondements de
notre foi, il nous permet, au contraire, d’en découvrir toutes les har-
monies et d’en pressentir toutes les profondeurs, Entiérement soumis
aux exigences de nos dogmes, nous croyons faire ceuvre pieuse en de-



— 526 —

mandant qu'on ne les enserre pas dans des formules rigides suscepti-
bles de mettre obstacle a I'expansion de leur vie. Et nous savons, au
surplus, que toutes les générations futures, malgré leur bonne volonté,
n’arriveront pas a en épuiser le contenu. Toute formule saisissable
par I'entendement humain comporte des éléments humains sans les
quels nous ne saurions la saisir. Toutes ces explications sont fort
simples. Elles ne peuvent troubler que ceux qui ne veulent point
se donner la peine de comprendre, Un enfant méme n'y verrait
point de difficultés. Aussi souffrons-nous jusqu'au fond de l'dme
de nous savoir si mal compris. Il est pénible, en effet, de se voir
traiter de fréres dangereux par ceux que nous aimons le plus ten-
drement. I est plus douloureux encore de constater que des fréres
bien intentionnés, mais mal avertis, s’obstinent a compromettre la
cause commune par leur inconsciente improbité intellectuelle, leur
indéracinable routine et parfois, hélas! leur intempestive violence!

Mais, diront les conservateurs, toutes vos critiques sont ins-
pirées par un amour malsain de l'esprit du siecle, Votre complai-
sance vous aveugle.

L’examen loyal des faits ne saurait justifier une telle défense.
Il n'est que trop facile, hélas! de le démontrer, C'est un lieu com-
mun, par exemple, d’affirmer que l'enseignement ecclésiastique of-
fense trés souvent la vérité historique, lorsque toutes nos histoires
saintes, méme celles approuvées par l'autorité supérieure, ensei-
gnent des faits manifestement faux. Les professeurs les plus dis-
tingués d’'Ecriture Sainte le savent, beaucoup le disent a voix basse,
et personne n’ose prendre les mesures nécessaires. Il n’est peut-étre
pas un membre de la Commission biblique qui n’admettrait, dans
une discussion sérieuse, qu’une notable partie des récits de la
Bible ne doit pas étre prise a la lettre. Pourquoi, le sachant, ne
réforme-t-on pas d'urgence lhistoire sainte? Pourquoi peupler le
cerveau de nos enfants d’images dont ils auront peine a se dé-
barrasser plus tard et qui seront pour eux, a 'dge mir, une source
de trouble et de scandale? Il serait si facile de les présenter comme
de merveilleux symboles d’'un contenu religieux et moral infini-
ment précieux. En témoignant tant d’indulgence pour une erreur
démontrée, nous soulignons publiquement la fragilité de nos scru-
pules intellectuels. Un savant peu consciencieux qui n’éliminerait
pas de ses calculs des erreurs reconnues de tous, perdrait tout
crédit scientifique. Et ce discrédit s’attacherait a toutes ses conclu-
sions futures. Lorsqu'un écrivain rationaliste se permet d'altérer la
doctrine catholique et de lui imputer des choses fausses, nous le
tenons pour un malhonnéte homme s'il le fait sciemment et volon-
tairement. Et nous avons raison. Péche-t-il par simple ignorance,
nous lui reprochons de parler de choses qu'il ne connait point.



e B9 s

Et nous avons encore raison. Mais nous avons tort quand nous
justifions les catholiques de tels procédés.

Il y a quelques mois, invité par une illustre Université catho-
lique de l'étranger et devant un auditoire d’élite, un prélat distin-
gué eut la sincérité de dire ouvertement, au cours de sa confé-
rence, que certains catéchismes contenaient eux-mémes <« des faus-
setés ». Ces paroles n'ont provoqué, que je sache, aucune discus-
sion ni aucun démenti. Et si nous voulions rechercher tous les faits
de ce genre, un volume ne suffirait pas a les recueillir. Nos vies
de saints, nos dévotions sont pétries de légendes et de puérilités.
Et tout cela subsiste, croit, se multiplie sous 1'ceil indifférent de
Pautorité ecclésiastique. Notre routine est donc évidente, notre at-
titude intellectuelle sujette a caution. Ayons le courage de le re-
connaitre.

Toutes ces miseres disparaitront lorsque les hautes études
seront favorisées et honorées par les supérieurs hiérarchiques...

En dépit du bon sens, dans beaucoup de grands et de petits
séminaires, les cours de philosophie sont confiés a des professeurs
qui, le plus souvent, méconnaissent compleétement les méthodes de
critique contemporaine. Et ces professeurs, qui n’ont peut-étre ja-
mais lu ni Kant, ni Lachelier, ni Boutroux, ni Blondel, ni Bergson,
ou qui, en tout cas, sont incapables de les comprendre, faute de
culture suffisante, ont mission, devant leurs éleves, de les juger et
de les condamner sans appel. Et pour ne pas mettre en déroute
cette lumineuse logique, les quelques philosophes authentiques de
chaque diocése sont désignés pour évangéliser trois ou quatre
cents cultivateurs perdus dans la montagne. Pour signaler et re-
gretter de tels procédés, il suffit de faire appel a la raison. »

* La valeur de I'Index. — Les derniéres condamnations de
I'Index, lancées contre le P. Laberthonniére, directeur des « Anna-
les de philosophie chrétienne». contre M. Paul Viollet, contre Fo-
gazzaro, ayant fort ému certains catholiques-libéraux lecteurs du
journal « Demain s, un Docteur en théologie qui signe L. B., cher-
che a les rassurer par une longue lettre, ou il rappelle que les
jésuites ont continué a répandre tel livre condamné par I'Index;
qu'en somme le condamné doit «se tenir du coté de 'autorité zant
qu'il waura pas de solides raisons contraires»; qu'on peut con-
cevoir la possibilité de ces raisons; que, d’ailleurs, pour tenir
compte de la condammation, il suffit de changer wz wmwoz, d'intro-
duire dans la phrase incriminée une nuance « sans modifier le fond
de la pensée»; que le Cardinal Gerdil a dédié a Pie VI une lon-
gue défense de l'oratorien Malebranche, dont les ceuvres furent
mises a l'index; que I'abbé Fabre d’Envieu a fait ressortir I'ortho-



— 528 —

doxie de plusieurs propositions condamnées de Rosmini; que «la
simple prohibition d’un livre ne constitue pas une censure théolo-
gique »; que la théologie de M. Viollet sur le Syllabus est celle
de plus d’un maitre, mais qu’il a eu tort de la formuler « tambour
battant »; que les deux volumes du P. Laberthonniére auraient be-
soin d’«un peu plus de clartés; qu’'il n'y a la dedans rien a pren-
dre «au tragique». Tel est 'avis du brave Docteur en théologie qui
ne se nomme pas. On ne peut pas se moquer plus finement de
I'Index en ayant l'air de le justifier, Cette facon d’expliquer les
affaires de Rome est un signe des temps, qui ne doit pas trop
rassurer Rome. Une cause ainsi défendue est une cause manifeste-
ment perdue.

* Cri d'alarme d'un Tertiaire de St. Francois. M. Jean
Laclotte a envoyé récemment a Pie X et a tous les évéques de
France un Mémoire intitulé: Lettre d’un vieux Francais, tertiaive
de St. Frangois, a N, S. P. le pape Pie X, sur ['état actuel de I’ Eglise

de France, ses besoins, efc. Schisme menagant.

Il y est dit: «La France compte actuellement trente-cinq mil-
lions d’hommes ou de femmes baptisés, sachant lire, écrire et rai-
sonner. Les quatre-vingt-quinze centiémes d’entre eux ne font pas
et ne savent pas faire le signe de la croix, ne savent pas qu'il y
a dix commandements de Dieu et encore moins six commande-
ments de I'Eglise. Nul, en tout cas, ne saurait les réciter. Il ne
faut demander ni aux hommes ni aux femmes le nom ou le nom-
bre des sacrements. Ils l'ignorent, et, partant, n’ont et ne peuvent
avoir aucune idée de leur efficacité ou de leur utilité. Tous et
toutes lisent des journaux plus ou moins mauvais; mais pas un
sur mille ne lit I’Ancien ou le Nouveau Testament. Généralement,
les Frangais vivent et meurent comme si le sacrement de pénitence
n'existait pas. Ils ne croient ni ne veulent croire a la gravité¢ du
péché. 1l ne faut donc pas leur parler de confession, de contrition
et de satisfaction.

»Il ne m’appartient pas de dire comment sont préparés au
séminaire les jeunes gens qui sc¢ destinent au sacerdoce, si ce n’est
pour dire cependant que, si l'art d’enseigner fait I'objet de la sol-
licitude de I'Université laique, si la pédagogie est partout enseignée
sérieusement dans nos écoles normales de professeurs, d’instituteurs
et d'institutrices, elle ne l'est nulle part dans nos séminaires: les
lecons sur l'art d’enseigner qu’ont données dans leurs ouvrages, a
ce sujet, les Fénelon, les Rollin, les P. Girard, les Dupanloup, etc.,
sont ou ont été jusqu'a ce jour presque totalement méconnues ou
incomprises dans les séminaires. Ma conscience me fait un devoir



— 529 —

de vous signaler cette particularité, ou mieux, ce vide regrettable
dans la préparation des professeurs évangéliques. »

L’auteur demande la suppression du célibat ecclésiastique
obligatoire, I’emploi de la langue francaise dans la liturgie et la
suppression du port de la soutane, qui est ¢« un épouvantail ». Sur
le premier point, il s'exprime ainsi:

« Au sujet du célibat ecclésiastique, ma conscience me fait un
devoir de faire connaitre a Votre Sainteté que la France entiére,
la France actuelle, en désire ardemment l'abolition et que les ar-
guments y relatifs — de la société antipapale — sont approuvés
non seulement par la presque unanimité des Irangais laiques, mais
aussi et surtout par des milliers de nos prétres. Si tous les péres
de famille francais étaient consultés, je ne crois pas que, dans le
nombre, il s’en trouvat cent qui ne votassent point en faveur de
I'abolition du célibat clérical. C'est dans la méme proportion que
voteraient certainement nos quarante mille ecclésiastiques. Cette
opinion qu'une caste composée exclusivement de célibataires ne
peut juger sainement des choses créées, ne peut bien guider ni les
hommes, ni les femmes, ni les enfants est universellement répandue.
Nos médecins, nos docteurs catholiques eux-mémes l'appuient et
Iencouragent verbalement et par leurs écrits depuis longtemps. »

Dans la prochaine livraison, nous tirerons les conséquences
que les faits, les aveux, les textes accumulés dans les huit articles

relatifs a la Crise doctrinale a laquelle nous assistons, doivent ins-
pirer a tous les lecteurs attentifs et impartiaux.

E. Micuaup.

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906, 35



	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

