
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en
France

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


512 —

CONTINUATION DE LA CRISE DOCTRINALE

DANS L'ÉGLISE CATHOLIQUE-ROMAINE EN FRANCE.

(8° article.)

* La crise exégétique d'après M. A. Houtin. — Dans son
très instructif livre sur la < Question biblique au XXe siècle», dont
nous rendons compte dans la présente livraison (v. Bibliographie),
M. H. établit ainsi le bilan des débats entre les deux écoles : « L'école
traditionnelle semble avoir maintenu toutes ses positions. Elle
jouit manifestement de la faveur de la hiérarchie. Cependant son
triomphe est plus apparent que réel, et les jeunes générations lui
échappent. Les critiques peuvent être suspectés ou condamnés, les
problèmes qu'ils ont posés devant leurs coreligionnaires ne peuvent
plus être étouffés. La jeunesse les médite avec l'esprit de liberté
qui caractérise notre époque. Les revues les plus orthodoxes sont
obligées de la renseigner sur des discussions dont elles n'auraient
pas osé parler il y a trente ans et qui font trembler les autorités
ecclésiastiques. Les conférences ecclésiastiques publiées dans les
différents diocèses montrent également que des infiltrations scientifiques

sont en train de désagréger sûrement, quoique lentement, la
doctrine traditionnelle (p. 188)... A certains indices, on voit que
les objections pénètrent et que certains réfutateurs ont conscience
de ne pas résoudre les difficultés (p. 189). Le public religieux perd
peu à peu ses objections contre la critique. Il commence à comprendre

qu'elle est tout simplement une méthode logique de la vérification
des témoignages (p. 190).. Ceux qui voudraient continuer à plier
la juste appréciation de témoignages historiques à un enseignement
dogmatique fixé d'avance, se mettraient par là même en dehors de
l'estime de la société moderne et peut-être même en dehors de
leur propre conscience (p. 191)... Les progressistes semblent d'autant

moins disposés à renoncer à leurs idées pour les palliatifs
de l'apologétique officielle, qu'ils savent, comme le reconnaît l'évêque

de La Rochelle, à propos de l'Evangile même, que ceux qui
les proposent ne croient certainement pas à leur valeur. Ils savent

que l'avenir donnera raison à la critique, et qu'ils auront du moins



— 513 —

la satisfaction de ne figurer, ni comme dupes ni comme complices,
dans les nombreuses retraites que devra opérer au XX* siècle,
comme au XIXe, l'Eglise romaine sur le terrain de l'exégèse...
C'est à ces conditions (de corrections imposées par l'autorité aux
critiques) que l'on obtient l'apparente unité doctrinale à laquelle
tiennent tant les théologiens conservateurs, que l'on cache l'étendue
de la crise exégétique, et que l'on ménage tant bien que mal «la
discipline des âmes ». Mais il n'en arrivera pas moins une époque
où il faudra capituler. Quant aux jeunes étudiants en théologie,
lorsqu'ils ont vu le Saint-office condamner M. Loisy sans fournir
d'explications, beaucoup ont dit : « L'Eglise n'est qu'un séminaire
en grand, où, bien que le supérieur soit infaillible, il est défendu
de poser des questions!» (p. 195).

Est-ce clair
* Aveu du P. de Hummelauer au sujet de l'authenticité des

Livres inspirés. — M. P. Cruveilhier, rendant compte de l'ouvrage
du P. de H. (Exegetisches zur Inspirationsfrage, Herder, Freib. i.

Br.), résume ainsi ses conclusions, dans la < Revue du clergé français,

» Ier avril 1906, p. 250: «L'authenticité prise au sens strict
d'un Evangile n'est pas un fait dogmatique ; nulle atteinte ne serait
portée à la foi si on refusait d'attribuer soit à St. Matthieu, soit à

St. Marc, soit à St. Luc, soit enfin à St. Jean la paternité des
écrits désignés sous leurs noms; l'intégrité de la doctrine est
suffisamment sauvegardée, pourvu que l'on maintienne l'existence et
l'approbation de nos évangiles aux temps apostoliques. Qu'on ne

pense pas qu'une telle opinion aille à rencontre du sentiment de

la primitive Eglise. Pour celle-ci, en effet, le livre, le message était
la chose principale; l'auteur, le messager, l'instrument, la plume
n'avait qu'une importance secondaire. Aussi, dans la bouche des

Pères, la proposition: c Matthieu est l'auteur du premier évangile »,
n'a pas le sens qu'elle aurait sur les lèvres des auteurs modernes.
Formulée par l'antiquité chrétienne, une telle assertion permet
d'admettre ou bien que Matthieu est l'auteur du premier évangile
et qu'un autre en est le rédacteur (c'est ainsi que se sont passées
les choses pour la Lettre aux Hébreux), ou bien encore qu'un
auteur anonyme a écrit cet évangile en prenant pour thème la
prédication de St. Matthieu (p. 126 et 127). »

* Comment certains récits bibliques ne peuvent pas être
pris littéralement. — M. H. Lesêtre, traitant de certains récits
bibliques dans la «Revue pratique d'apologétique» (ier avril 1906),
s'est exprimé ainsi: «En somme, le récit de la chute originelle est

un récit à interpréter et à compléter. Les Pères, à la suite de
saint Jean {Apoc, XII, 9), et l'Eglise, à la suite de saint Paul

Sevno intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 34



— 514 -
{Rom. V, 12-21 ; II Cor. V, 14; I Tim. IL, 14), se sont chargés de
ce double soin. On a donc le droit et même le devoir de ne pas
s'arrêter au sens strictement littéral. » La conclusion est à citer
tout entière : « Pratiquement, voici comment il faudrait procéder en
exposant le récit de la chute. i° Affirmer, comme vérité de foi, la
réalité de l'épreuve, de la tentation, de la transgression et des
suites qu'elle a eues pour Adam et pour ses descendants. Montrer

que c'est là un dogme capital, garanti par l'inspiration de
l'écrivain sacré et par l'autorité de l'Eglise, le seul capable de

fournir une explication aux contradictions qui se constatent dans
la nature humaine. 2° Faire observer que le récit de la chute, pour
arriver jusqu'à l'époque de la rédaction, a dû traverser de
nombreuses générations humaines qui n'avaient point l'écriture pour
en fixer la teneur; qu'il a revêtu, au cours des temps, une forme
concrète et naïve, en harmonie avec la manière dont concevaient
les hommes de ces âges reculés ; que l'inspiration divine a saisi

l'antique tradition telle qu'elle se présentait à l'époque et dans le

pays de l'auteur qui fut chargé de la fixer par écrit ; que rien
n'oblige de prendre à la lettre toutes les expressions de ce récit
archaïque, mais qu'au contraire les unes doivent et les autres peuvent

être entendues dans un sens autre que le sens littéral, ainsi

que le démontre l'interprétation des Apôtres et des Pères. 30

Remarquer qu'une interprétation assez large de la lettre n'entraîne

pas la suspicion sur la réalité du fait raconté par l'écrivain sacré.
Le cas est fréquent dans la Sainte Ecriture. L'interprétation idéaliste

des jours de la création ne porte aucune atteinte à la certitude

du fait même de la création et de l'organisation du monde

par Dieu. Voici un autre exemple qui n'est pas sans grande
analogie avec le sujet qui nous occupe. Les Synoptiques, sur le récit
fait par le Sauveur lui-même, racontent la tentation au désert et
disent que Satan transporta Notre-Seigneur sur le pinacle du temple,

puis sur une haute montagne du sommet de laquelle on pouvait

apercevoir tous les royaumes du monde. Aucun interprète
catholique ne nie la réalité de la tentation, et pourtant beaucoup
pensent que le transport du Sauveur n'a eu lieu qu'en vision (voir
Mgr Le Camus, La Vie de N-S. J.-C, 6e édit., t. I, p. 274-277).
Il est donc possible de s'écarter plus ou moins de la littéralité d'un
récit, comme celui de la chute originelle ou de la tentation au
désert, tout en maintenant très fermement la substance même du
récit. 40 Mettre en garde contre une interprétation servilement
littérale de certains traits de la narration. Le serpent qui parle, la
manducation d'un fruit entraînant après elle de si graves
conséquences, la promenade de Dieu dans le jardin, l'appel d'Adam
comme si Dieu ignorait où il est et ce qu'il a fait, le serpent con-



— 515

damné à ramper sur la terre, etc., voilà des traits qui ont servi
souvent de matière à des objections ou à des plaisanteries, qu'on
ne peut passer sous silence, puisque tout le monde les connaît et

que beaucoup les exploitent, et dont il faut pourtant fournir une
explication satisfaisante pour la foi et pour la raison. Une
interprétation étroite et terre à terre n'y saurait réussir. Il faut donc
expliquer ces manières de parler, y signaler les allégorismes et les

anthropomorphismes et les ramener à leur véritable sens. 50 Enfin
faire ressortir la merveilleuse habileté avec laquelle l'écrivain sacré
décrit la genèse et les effets du péché. Au lieu de dire, comme
certains rationalistes, que l'auteur n'a fait qu'objectiver, dans un
récit fantaisiste, ce qui se passe quotidiennement dans l'âme
humaine aux prises avec le mal moral, il faut conclure que notre
nature se comporte aujourd'hui exactement comme au temps du
premier homme et que la fine psychologie de la Genèse n'a pas
cessé d'être exacte. A ce point de vue, et moyennant les réserves

précédemment indiquées, le texte est bon à méditer dans son sens
littéral et peut servir de thème à d'utiles observations. »

* Comment le P. Tyrrell, ex-jésuite, comprend l'histoire
religieuse. — Un critique a exposé son système dans t Demain »

(13 avril 1906, p. 8-10). Ce système, qui manque de précision et
je dirai aussi d'exactitude sur plusieurs points, renferme, d'autre
part, des notions d'une certaine profondeur, que l'on peut méditer
avec fruit. En voici quelques-unes, trop hardies pour la Compagnie

et qui suffisent à expliquer sa sortie. Le critique de t Demain »

les cite sans éloge, mais sans blâme non plus. Cette abstention
est déjà grave au regard de Rome.

t Partant de ce principe que le Vouloir Divin est la source
et la cause immanente de tout l'univers et du développement de
l'histoire humaine, développement par lequel l'idéal, ce qui doit
être, se réalise graduellement, on doit conclure qu'une intelligence
sympathique parfaite de ce qui doit être, appliquée à une
information adéquate des faits et des conditions réels, peut être le principe

d'une divination historique valable pour le passé aussi bien
que pour l'avenir. »

On peut partir d'un principe d'ordre providentiel et chercher
à mettre en évidence par l'histoire la réalisation du plan divin,
sous les espèces de la justice, de la sagesse, de la puissance ou
de la bonté.

On peut dégager la résultante des faits, leur sens profond et
définitif, peu à peu révélé le long des termes successifs de la série
des phénomènes, et, reprenant ensuite l'histoire, mettre cette résultante

en évidence sous chaque fait.



— 516 —

D'une façon générale, il s'agit de demander à l'ensemble du
réel la vérité dominante que chaque détail ou chaque fait ne
révèle qu'imparfaitement. « La vérité, en effet, n'appartient pas per
prius aux propositions particulières, mais à l'opinion entière ou
schéma du monde auquel se rattachent ces propositions et qu'elles
enveloppent ou impliquent.»

Une fois saisie, l'idée imparfaitement exprimée par le fait, il
faut lui donner une expression plus adéquate en la replaçant
dans l'histoire remaniée à ces fins. Du point de vue strictement
historico-critique, on ne saurait tenir compte de ces reconstructions
historiques, de ces inferences de l'Idéal au Réel. Car il est bien
évident qu'elles ne permettent pas de conclusions de détail sur
une date ou sur une modalité. sauf peut-être en des cas si
rares qu'on ne peut y tabler. L'argument potuit, decuit ergo fecit
ne saurait être employé à certifier un point d'histoire indépendamment

des méthodes critiques, car la vérification rigoureuse des

prémisses n'est pas possible pour les cas individuels».
Un pareil traitement de l'histoire suppose d'ailleurs qu'on

modifie les perspectives, qu'on élague des détails ; il peut aller jusqu'à
la création de symboles expressifs.

Mais, non seulement en dépit, bien plutôt à cause même de
cette infidélité partielle aux faits, on atteint à une vérité d'ordre
supérieur qui ne saurait être plus indépendante de l'histoire
phénoménale que la fleur ou le fruit ne le sont du tissu des radicelles.

Cette vérité est le résultat d'une combinaison de deux
jugements. L'un se prononce sur le principe interne qui domine le
développement des faits : volonté à réaliser ou vérité à exprimer :

c'est le jugement d'idéal (ought-judgement). L'autre nous renseigne
sur les conditions concrètes de ce développement : nous l'appelons
jugement d'existence (fact-judgement).

L'exactitude substantielle et la valeur de vie de l'histoire
dogmatique seront donc en fonction de la vérité de ces deux
jugements.

Quand l'un et l'autre sont également défectueux, nous avons
les fables aussi fantaisistes que dégradantes des théogonies
inférieures. Le jugement d'idéal, si épuré soit-il, s'il n'est contrôlé par
le jugement d'existence, risque de nous donner ces compositions
aussi morales et poétiques qu'irréelles que l'hagiographie des « bonnes

gens » a tant multipliées. Il y a là déjà un élément de vérité
très générale de quelque efficacité, et l'on ne saurait nier que ce

genre d'histoire légendaire n'entre pour une part dans l'histoire
religieuse populaire.

Quand, enfin, une intelligence sympathique et pénétrante du
vouloir divin se rencontre avec une connaissance suffisante de This-



— 517 —

toire phénoménale, le jugement d'Idéal se trouvant aussi parfait
que le jugement d'existence, la conclusion pénétrera jusqu'à l'âme
même de l'histoire et nous la révélera promptement et efficacement,

plus que ne le feraient toutes les reconstructions critiques La
vérité «dogmatique» de l'histoire trouve dans le christianisme les

conditions les plus favorables à la réalisation de son accord avec
la vérité critique. »

Certes, la question des rapports de l'histoire et du dogme
est difficile si l'on veut ne pas se payer de mots. L'ex-père est

sur le chemin, mais, qu'il le sache, ce chemin ne mène pas à Rome.

* Aveux de M. Turmel contre « le dogme de la papauté ».

— En même temps que l'éminent théologien affirme le prétendu
«dogme de la papauté» et qu'il paraît lui chercher une base dans

l'histoire, il le démolit, je ne dirai pas avec une habileté qui n'est
certainement pas dans son intention, mais avec une sûreté et une
objectivité péremptoires. Son attitude semble être en partie double :

d'une part, il crie à l'intrusion, lorsque l'empereur Constantin agit
comme chrétien et comme évêque du dehors, mais de cette intrusion

il ne donne aucune preuve et se borne à l'affirmer; d'autre
part, loin de réfuter cette prétendue intrusion, qui n'était que l'exercice

d'un droit des fidèles dans l'Eglise, il cite et fait ressortir
nombre de faits qui sont une démonstration très positive des droits
des fidèles, droits manifestement reconnus par les évêques d'alors
et par toute l'Eglise. En sorte que, malgré le mot « intrusion », qui
n'est pas une preuve, les faits mis en lumière restent comme preuves
de la doctrine et de la pratique générales de l'Eglise du IVe siècle,

lesquelles étaient contre le dogme en question.
Citons quelques passages de l'étude intitulée: Constantin et la

Papauté, parue dans la c Revue catholique des Eglises » (avril 1906) :

« Le pape (Miltiade) apprend qu'il aura, de concert avec trois
autres évêques, à juger un procès dont les plaideurs sont envoyés
d'office à Rome. Ce n'est pas lui qui désigne ses assesseurs ou qui
en fixe le chiffre. Ce n'est pas lui non plus qui détermine le nombre

des témoins à entendre. Tous ces details sont réglés par
l'empereur (Constantin)... Cet hommage (de l'empereur à l'évêque de

Rome) est bien éphémère. Le concile de Rome fut suivi du concile

d'Arles. Or, qu'est-ce que le concile d'Arles? Une assemblée
d'évêques investie de la mission de reviser un procès déjà jugé
par le pape, de casser, si besoin est, la sentence pontificale (p. 211-
212)... En renvoyant au concile d'Arles une affaire déjà jugée
à Rome, Constantin a renversé totalement l'ordre des juridictions 1).

') M. Turmel l'affirme, mais n'en donne aucune preuve.



— 518 —

On doit dire seulement à sa décharge*) que les évêques se sont
prêtés docilement à ses vues et ont exécuté ses ordres sans élever
aucune protestation 2) ».

Ce n'est pas tout. M. Turmel déclare apocryphe toute la
littérature qui a été fabriquée pour insinuer que le concile de Nicée
aurait été convoqué par l'empereur Constantin avec le pape
Silvestre. Il cite un texte des évêques du VIe concile œcuménique,
où cette légende est répétée, ainsi que celle de la convocation du
concile de Constantinople (381) par l'empereur Théodose avec le

pape Damase. Loin de se ranger à ce texte, M. Turmel déclare

que les évêques du VIe concile (680) « sont en opposition avec
l'histoire la mieux établie». «La convocation du concile de 381,
dit-il, est l'œuvre exclusive de Théodose; le pape Damase et
St. Grégoire n'y ont en aucune part, encore moins Nectaire qui, à

ce moment, n'appartenait pas encore au clergé. Les Pères du VI*
concile ont fait erreur sur les circonstances qui ont amené leurs
aînés de 381 à condamner Macédonius. Dès lors, quelle garantie
nous offre leur témoignage relativement à la convocation du concile

de Nicée?» (p. 213). Et encore: «Le langage de Constantin
ne se borne pas à faire silence sur la collaboration du pape, il
exclut absolument Thypothèse d'une entente préalable quelconque
avec Rome. L'empereur s'attribue à lui, et à lui seul, l'œuvre de
la convocation du concile de Nicée. Les évêques ne sont pas d'un
autre sentiment. Eux aussi, ils ont conscience de n'avoir été mandés

à Nicée que par l'autorité impériale et de n'avoir obéi qu'à
elle... On le voit, Constantin et les Pères de Nicée contredisent
l'assertion des évêques du VIe concile. Nous sommes donc en face
de deux groupes de témoignages entre lesquels nous avons à choisir.

Il semble que le choix n'est pas difficile à faire-i (p. 214).
M. Turmel montre ensuite comment Rufin, en disant que Constantin

avait convoqué le concile sur l'avis de plusieurs sacerdotes,
n'avait nullement en vue l'évêque de Rome, mais seulement ceux
qui se trouvaient à Nicomédie auprès de l'empereur en 325. Puis
M. T. ajoute (p. 214) : < La même école qui fabriqua des faux pour
faire croire à une intervention de Silvestre dans la convocation du
1" concile œcuménique, publia également des pièces dans lesquelles
les évêques réunis à Nicée étaient censés avoir demandé et obtenu
la confirmation pontificale. On n'a pas à s'arrêter ici sur cette
mystification, dont personne aujourd'hui n'est dupe » (p. 214). M. Turmel

fait remarquer que la profession de foi du concile romain de

485 * confond, comme c'était l'usage à Rome, les décisions de Nicée

') Quelle bonté de la part de M. Turmel
2) C'est sans doute que tous ces évêques avaient d'autres vues que celles de

M. Turmel. Quelles étaient les vraies? Celles de M. Turmel H ne le prouve pas.



— 519 —

avec celles de Sardique... ; qu'en somme aucun acte spécial ne
paraît être parti de Rome pour confirmer le Ier concile œcuménique

> (p. 215). On voit par là combien Bellarmin s'est trompé en
essayant de faire passer la simple « signature t de l'évêque de
Rome pour l'équivalent d'une «confirmation» pontificale!

Bref, « la papauté ne doit rien à l'empereur qui a fait reviser
le concile de Rome par le concile d'Arles, et qui a revisé lui-
même ce dernier concile. Elle ne doit rien à l'empereur qui a
rassemblé des conciles de sa propre autorité, qui a convoqué les

évêques par mandats impératifs, qui devant eux s'est fait théologien

et prédicateur Quant aux prérogatives de la papauté,
Constantin s'est comporté à leur égard comme s'il les avait ignorées;
il n'a rien fait, en tout cas, pour les développer. Si encore il s'en
était tenu là! Mais non... Il a introduit dans l'Eglise la classe des

prélats courtisans (p. 216). » Etc.
Selon M. Turmel, le schisme oriental aurait débuté au IV*

siècle, avec la fondation même de Constantinople (p. 217). N'est-ce
pas avouer que toute la période des conciles œcuméniques est la
condamnation du fameux dogme de la papauté En vérité, lorsque
je soutenais cette thèse dans ma Discussion sur les sept conciles

œcuméniques, en 1876, j'étais loin de me douter que, trente ans
après, un des meilleurs théologiens romanistes de France me
donnerait raison à ce point.

* Autres aveux de M. Turmel sur les doctrines de St.
Jérôme. — M. Turmel vient de publier sur St. Jérôme un volume
dont nous rendons compte dans cette livraison (v. Bibl.). Je ne veux
signaler ici que quelques points de la doctrine de St. Jérôme qui
paraissent absolument inconciliables avec les doctrines officielles
de l'Eglise romaine actuelle.

— Sur la papauté. Dans quelques lettres au pape Damase,
Jérôme prodigue ses hommages au saint-siège. Sur quoi M. Turmel
remarque (p. 212): «On a soupçonné ces hommages de n'être pas
désintéressés. On a dit que le jeune solitaire de Chalcis, à qui le
désert était devenu intolérable, avait cherché dans la flatterie un

moyen de gagner le cœur du pape et de l'intéresser à sa situation.
Que St. Jérôme songeât alors à quitter Chalcis, la chose n'est pas
douteuse.. Qu'il se soit préoccupé de trouver un refuge et que
cette préoccupation ait influé sur ses lettres, il faudrait être bien
étranger à la psychologie pour s'en scandaliser ou même s'en
étonner. Mais les propos obséquieux, même dictés par l'intérêt, ne
sont pas nécessairement mensongers, et rien n'empêche de croire
que, tout en forçant peut-être la note, le futur secrétaire de Damase
a parlé selon sa pensée. » Sans aucun doute il a pu « parler selon



— 520 —

sa pensée ». Reste à savoir si de fait il a parlé selon la vérité, et
si ses intérêts ne l'ont pas incliné à la voiler. De fait, dans d'autres

circonstances, où il a aussi « parlé selon sa pensée », il a tenu
un langage autre.

Notons d'abord que, même dans ses lettres à Damase, tout en
appelant Rome «la chaire de Pierre», il déclare qu' «il ne veut
avoir d'autre chef suprême que le Christ-i (p. 214). Ce n'est donc
pas le pape qui est le chef suprême. De plus, il enseigne que ce
n'est pas seulement Pierre qui a reçu les clefs du royaume des
cieux, mais tous les apôtres, et que tous servent également de
fondement à l'Eglise ; que, si Pierre a été mis à la tête des autres
de préférence à Jean, c'est que Pierre était le plus vieux (p. 218).
Donc tous les apôtres étaient égaux dans l'apostolat, et c'est une
question d'âge et non d'autorité qui a valu à Pierre la distinction
en question. Jérôme enseigne aussi que tous les évêques sont égaux
entre eux. Il dit : « Si l'on veut peser les autorités, l'univers est

plus grand que Rome. Un évêque, qu'il soit à Rome ou à Eugu-
bium, à Constantinople ou à Rhegium, à Alexandrie ou à Tanis,
a partout la même dignité, le même sacerdoce. La richesse ou la
pauvreté, voilà uniquement ce qui différencie les évêques. Par
ailleurs, tous sont les successeurs des apôtres » (p. 219). En outre,
M. Turmel remarque lui-même que, dans d'autres lettres, Jérôme
« s'est montré moins préoccupé de rehausser l'honneur de l'Eglise
de Rome » ; par exemple, dans une lettre à Théophile d'Alexandrie,

celui-ci est présenté < comme le boulevard de l'orthodoxie,
comme l'homme destiné à délivrer toutes les Eglises, y compris
celle de Rome, de l'hérésie origéniste » (p. 220).

Autre remarque de M. Turmel (p. 217): «Parmi les lettres du

pape Damase, il y en a une adressée aux évêques d'Orient, où,

pour la première fois, le successeur de St. Pierre donne le nom de

fils à ceux qu'il appelait autrefois ses frères, et dont on attribue
généralement la rédaction à St. Jérôme. » Jérôme en voulait alors
terriblement aux évêques d'Orient, et il était heureux de les
humilier. Mais cette petite vengeance ne saurait détruire les enseignements

précédents.
— Sur la pénitence. Selon St. Jérôme, ce n'est pas le prêtre

qui, par une prétendue sentence d'absolution, remet les péchés; le
prêtre prie simplement le St. Esprit de réconcilier le pécheur avec
Dieu ; ni il ne le condamne, ni il ne l'absout ; il ne fait que se

prononcer sur leur culpabilité et prier pour eux; c'est leur
conduite, leur pénitence, qui les réconcilie, et non les actes du prêtre.
M. Turmel, après avoir cité les propres paroles de St. Jérôme,
ajoute (p. 239): «On ne peut nier qu'il y a dans ses développements

une lacune qui étonne. Il énumère les preuves scripturaires



— 521 —

de la vertu de pénitence. Comment se fait-il que sa liste si copieuse
ne possède pas les deux textes qui, chez les scolastiques, dominent
et éclipsent tous les autres, à savoir le Quorum remiseritis et le
Quaecumque alligaveritis r II déclare que les supplications éplorées
du clergé et du peuple doivent avoir sur le cœur de Dieu une
influence irrésistible, parce que le père accorde facilement au fils
coupable le pardon demandé par la mère (l'Eglise). Pourquoi s'en
tenir à cette considération et ne pas mentionner les pouvoirs dont
N. S. a investi les apôtres? Et puis, pourquoi présenter comme le
résultat d'une supplication ce que les théologiens nous présentent
comme l'effet d'un jugement?»

Ces questions du savant M. Turmel paraissent naïves. Elles
montrent combien « les théologiens » romanistes ont altéré les
anciennes doctrines. Ecoutons St. Jérôme : « Les évêques et les prêtres

se sont emparés de ces paroles {quodcumque ligaveris, etc.) sans
les comprendre, et, pleins d'un orgueil pharisaïque, ils se croient
le droit de condamner des innocents ou d'absoudre des coupables.
En réalité, ce qui a de la valeur aux yeux de Dieu, ce n'est pas
la sentence des prêtres, c'est la conduite des pécheurs. Nous lisons
dans le Lévitique que les lépreux devaient se montrer aux prêtres
qui prononçaient sur leur cas. Non que les prêtres eussent le pouvoir

de donner ou de guérir la lèpre, mais parce qu'ils savaient
discerner ceux qui étaient purs de ceux qui étaient impurs. Le
rôle des prêtres juifs à l'égard des lépreux est exactement celui
des évêques et des prêtres à l'égard des pécheurs. Ils ne peuvent
ni condamner les innocents ni absoudre les coupables. Leur mission
est de se prononcer en connaissance de cause sur la condamnation
ou l'absolution que méritent les pécheurs. » Selon M, Turmel (p. 240),
St. Jérôme explique que les sentences du clergé sont purement dê-

claratoires, que toute leur raison d'être est de constater la dignité
ou l'indignité du pécheur, et qu'elles n'ont aucun effet sur l'âme»-

Certes, il n'était guère question, dans ce temps-là, de la
confession auriculaire romaine, de l'absolution autoritaire du prêtre, et
de toute la discipline à laquelle les bons fidèles de l'Eglise romaine
actuelle se croient astreints.

— Sur l'eucharistie. Il va de soi que St. Jérôme répète les
paroles des Ecritures sur le corps et le sang du Christ. Mais il
est loin de se douter de la fameuse transsubstantiation romaine.
Voici ses propres paroles : « Pour moi, je suis d'avis que l'Evangile
est le corps de Jésus, et que les saintes Ecritures sont sa doctrine.
Sans doute le texte: Celui qui mange ma chair et qui boit mon
sang, trouve son application dans le mystère; mais le vrai corps
du Christ et son vrai sang, c'est la parole des Ecritures, c'est-à-dire
la doctrine divine (p. 231) YJEglise qui n'a pas de tache ni de



— 522 —

ride, est vraiment le corps du Christ. C'est du vin et non de
l'eau que le Sauveur a offert en image de son sang, in typo
sanguinis sui. Il est bon de prendre la vraie nourriture, le vrai
breuvage du corps et du sang de l'agneau que nous fournit la
sainte Ecriture.. Le sang et la chair du Christ peuvent être
entendus de deux manières. Il y a d'abord la chair spirituelle et
divine dont le Christ lui-même a dit : Ma chair est vraiment une
nourriture et mon sang est vraiment un breuvage. Si vous ne mangez

ma chair et si vous ne buvez mon sang, vous n'aurez pas la
vie en vous. Il y a, en second lieu, la chair qui a été crucifiée et
le sang que le coup de lance a répandu » (p. 232). N'est-il pas
évident, d'après la distinction de St. Jérôme, que la chair spirituelle
ou eucharistique est distincte de la chair matérielle

M. Turmel ne semble-t-il pas signaler la thèse eucharistique
de M. Batiffol1) comme erronée, lorsqu'il dit (p. 233): t Seul un
livre récent (celui de M. Batiffol), sans se livrer à un examen
détaillé des textes de St. Jérôme, a cru pouvoir y montrer Vapplication

de la théorie du développement des dogmes et laisser le saint
docteur de Bethléem dans l'ignorance de certaines précisions d'origine

plus récente. » — Un peu plus de précision dans renonciation

du grief de M. T. ne nuirait pas; quant à la doctrine
eucharistique de Jérôme, elle est très claire. Rome la traitera-t-elle
d'hérétique?

* Aveux de M. Paul Monceaux. — M. P. Monceaux, dans
son « Histoire littéraire de l'Afrique chrétienne » (Paris, Leroux),
affirme nettement (p. 217) que la troisième formule de Sirmium
était hérétique et que le pape Libère l'a signée. Il enseigne aussi
(p. 81) que le droit de consacrer le pain et le vin a été retiré au
diacre par le concile d'Arles en 314. Un critique de la «Revue
catholique des Eglises », qui ne se nomme pas, prétend que les
diacres avaient profité du désarroi causé par la persécution pour
« s'arroger » le droit de célébrer la messe, et qu'ainsi le susdit concile

n'a pas eu à leur enlever un droit qu'ils ne possédaient pas
(mars 1906, p. 167). Ce critique i° devrait justifier son assertion
contre les diacres, il ne le fait pas ; 2° il oublie que, dans plusieurs
Eglises primitives, diacres, presbytres et épiscopes étaient considérés

comme participants du même sacerdoce.

* Aveu de M. V. Ermoni sur le sacrifice de la messe. — Dans
une critique de l'ouvrage du Dr Renz sur «l'histoire du sacrifice de
la messe», M. Ermoni s'exprime ainsi (Revue du clergé français,
15 mai 1906. p. 629-630): «Les théologiens postérieurs au concile

') Voir la Revue internationale de théologie, octobre 1905, p. 661-686.



— 523 —

de Trente ont été trop réalistes; ils ont trop insisté sur l'idée
d'immolation, de destruction, de mactation de la victime, sans s'apercevoir

qu'ils se jetaient ainsi dans des difficultés inextricables.
Aussi que de théories sur l'essence du sacrifice de la messe, dont
aucune ne résiste à la critique7 Quel rite opérerait cette destruction?

Ce n'est pas la consécration, puisque celle-ci ne pose que la
substance du corps et du sang de J.-C. ; ce n'est pas non plus la
communion, qui n'est qu'une simple réception des espèces consacrées.

En réalité le corps du Christ ne subit aucun changement
dans le sacrifice de la messe. Ce qui a égaré les théologiens qui
ont suivi le Concile de Trente, c'est l'ambiguïté du terme sacrificare,

qui a deux sens : celui d'immolare et celui de sacrum facere.
Les théologiens des temps modernes n'ont vu que le premier sens.
77 s'agit donc de revenir au concept traditionnel. Le sacrifice de la
messe n'est que Vapplication représentative du sacrifice sanglant ;

c'est un moyen par lequel l'homme fait pour lui-même ce que le
Christ a fait pour nous sur la croix. A proprement parler, la messe
est notre sacrifice ; on se sacrifie soi-même comme membre du

corps mystique de J.-C. Les anciens l'appelaient souvent
sacramentum corporis, c'est-à-dire sacramentum incorporations, parce
que la messe est un acte par lequel on s'offre en sacrifice et l'on
réalise ainsi, d'une manière pratique, l'idée de membres du corps
du Christ. » M. Ermoni, tout en disant qu'il ne peut pas discuter
la thèse de M. Renz dans la Revue du cl. fr., ajoute: «Des
imperfections de ce genre ne sauraient empêcher la monographie du
Dr R. d'avoir sa place dans la bibliothèque de tout théologien
sérieux. »

* Un aveu sur l'Eglise. — Aujourd'hui que l'Eglise est tout,
ou plutôt que la hiérarchie s'est adjugé le droit de fabriquer des

dogmes nouveaux et un christianisme nouveau, il est piquant de

trouver dans l'Eglise romaine des théologiens qui avouent l'absence
d'une théorie de l'Eglise, soit dans le De fide orthodoxa de Jean
Damascène, soit dans la Somme de Thomas d'Aquin. A propos
d'une thèse de M. Duffo sur «St. Jean Damascène source de
St. Thomas», on lit dans le «Bulletin de littérature ecclésiastique >

de Toulouse (avril 1906, p. 129): «Pareille lacune ne saurait
surprendre chez St. Jean Damascène, car les Grecs ne sont jamais
arrivés à une doctrine quelque peu ferme sur l'Eglise. Mais elle
est très surprenante chez St. Thomas. A quelle cause l'attribuer
Le traité de l'Eglise avait sa place dans le De sacramentis de

Hugues de St. Victor. S'il manque dans la Somme, est-ce parce
que celle-ci n'a pas été achevée par St. Thomas, ou est-ce par suite
de ce fait que le De fide orthodoxa a servi de modèle à St. Tho-



— 524 —

mas C'était là une question à étudier d'autant plus que les lacunes
de la théologie scolastique quant au traité de l'Eglise n'ont pas
été étrangères à la formation de théories hétérodoxes sur l'Eglise,
pendant les XIVe et XVe siècles, » Le Bulletin ne résout pas la
cruelle énigme qu'il signale. Les théories hétérodoxes ne sont pas
toutes des deux siècles qu'il cite; pour être vrai, il devrait parler
de la nouvelle théorie ultramontaine de 1870, qui est certes la plus
hétérodoxe de toutes.

* Aveux de M. Victor Giraud. — Quoique M. V. G. cherche
à identifier le catholicisme et le cléricalisme en essayant de faire
croire que les anticléricaux sont tous anticatholiques, cependant il
donne aux catholiques (romains) français d'excellents conseils. Il
leur signale une « tâche intellectuelle », qu'il déclare « n'être pas
moins urgente que la tâche sociale, et, en un certain sens, peut-
être plus essentielle encore » (Revue des Deux Mondes, 15 avril).
Selon lui, cette tâche intellectuelle exige ceci : < Il faudra encore
et surtout que la pensée catholique (lire romaine) reprenne
conscience de toutes les ressources cachées de sa tradition, et qu'elle
s'incorpore toutes les vérités découvertes en dehors d'elle, dans
tous les ordres de recherches, et qu'elle a trop longtemps affecté
d'ignorer ». Cet « affecté » n'est-il pas délicieux

M. G. pense que l'Eglise romaine (car c'est d'elle qu'il parle)
doit et peut remplir cette tâche. Il dit qu'elle le doit, parce que
« sa mission est de pouvoir remplir tous les besoins de l'homme
de tous les temps». Grave erreur: car la mission de l'Eglise
chrétienne n'est que religieuse, et elle ne s'étend nullement à tous les
besoins de l'homme. Il dit qu'elle le peut, sans sacrifier aucun de

ses principes. Nouvelle erreur non moins grave: car les doctrines
spécifiques de l'Eglise romaine sont contre la science, contre l'Evangile,

contre la raison. La tâche intellectuelle que M. G. impose à

l'Eglise romaine est donc manifestement, pour cette Eglise, impossible

à remplir.
Qu'il y ait en France, actuellement, des esprits ouverts qui

travaillent «à cette œuvre de rénovation intellectuelle et morale, à

cette refonte de la mentalité catholique », c'est ce qu'il faut reconnaître.

Mais ce qu'il faut reconnaître non moins sincèrement, c'est

que la Papauté (actuellement maîtresse de l'Eglise romaine)
condamne, avec une obstination remarquable, les ouvriers de cette
rénovation et de cette refonte. Le cercle vicieux est donc manifeste.

Or fonder tout son espoir sur un cercle vicieux manifeste,
est-ce bien digne d'esprits sérieux?

* Un aveu de « Demain » sur la nécessité d'une théologie
progressiste et réformée. — Le Dr M. Rifaux a publié, dans Demain



— 525 —

(6 avril 1906), les aveux suivants : « Convaincus que la raison est

susceptible de progrès, nous ne craignons pas de dire qu'elle est
capable de conquérir chaque jour une part plus grande de vérité.
Sans obéir aux suggestions de l'orgueil, nous avons le droit de
soutenir que nous pouvons tirer des données de notre foi des
conclusions dont nos aïeux ne pouvaient soupçonner ni l'ampleur, ni
la profondeur.

Et nous ne leur reprochons pas de n'avoir point compris ce

que nous comprenons, comme nos fils n'auront pas à nous faire
grief des lumières que nous n'aurons pas entrevues. Nous bénéficions,

en effet, de nombreux siècles d'efforts, de méditations, de
réflexions. Les philosophes ont apporté dans leur langue des
précisions nécessaires et banni de leur domaine des conceptions
stériles. Les historiens ont filtré les vieilles légendes de l'humanité et
n'en ont retenu que les parcelles utiles à la vérité. Les savants, à

force d'observer et d'aimer la nature, l'ont obligée à nous livrer
une partie de ses secrets. La compréhension, bien rudimentaire
cependant, que nous avons acquise de l'univers, jetterait dans
l'admiration ceux de nos frères qui vivaient au Xe siècle. La
conscience elle-même, grâce au lent travail des saints et des psychologues,

s'est perfectionnée. Devenue plus sensible et plus délicate,
elle perçoit des nuances autrefois insoupçonnées. Les idées
d'humanité, de justice, de solidarité, de personnalité, de liberté, de
responsabilité, de devoir, éveillent en elle des échos nouveaux.

Si tout cela est vrai, et qui pourrait en douter, comment la
pensée religieuse elle-même ne bénéficierait-elle pas de l'effort des

générations passées? C'est se faire une piètre idée de la raison que
de supposer qu'elle puisse progresser sur un seul point. Elle ne
se laisse pas diviser en compartiments artificiels. La théorie des
facultés séparées de l'âme est depuis longtemps périmée. Nous
n'avons pas et une intelligence, et une volonté, et une sensibilité ;

nous avons une seule raison que nous envisageons tantôt sous
l'aspect de l'intelligence, tantôt sous l'aspect de la volonté. Nous
comprenons ainsi pourquoi toutes les vérités sont solidaires. La
morale elle-même est intéressée au progrès de la science, d'où, pour
elle, le précieux concours de la sociologie.

Jugées ainsi de haut, la plupart de nos difficultés s'évanouissent.

Si la connaissance que nous avons de la vérité est nécessairement

imparfaite et indéfiniment perfectible, nous avons toujours
le droit et le devoir d'en promouvoir le progrès...

Tel est notre état d'esprit. Loin de ruiner les fondements de
notre foi, il nous permet, au contraire, d'en découvrir toutes les
harmonies et d'en pressentir toutes les profondeurs. Entièrement soumis
aux exigences de nos dogmes, nous croyons faire œuvre pieuse en de-



— 526 —

mandant qu'on ne les enserre pas dans des formules rigides susceptibles

de mettre obstacle à l'expansion de leur vie. Et nous savons, au
surplus, que toutes les générations futures, malgré leur bonne volonté,
n'arriveront pas à en épuiser le contenu. Toute formule saisissable

par l'entendement humain comporte des éléments humains sans les
quels nous ne saurions la saisir. Toutes ces explications sont fort
simples. Elles ne peuvent troubler que ceux qui ne veulent point
se donner la peine de comprendre, Un enfant même n'y verrait
point de difficultés. Aussi souffrons-nous jusqu'au fond de l'âme
de nous savoir si mal compris. Il est pénible, en effet, de se voir
traiter de frères dangereux par ceux que nous aimons le plus
tendrement. Il est plus douloureux encore de constater que des frères
bien intentionnés, mais mal avertis, s'obstinent à compromettre la
cause commune par leur inconsciente improbité intellectuelle, leur
indéracinable routine et parfois, hélas leur intempestive violence

Mais, diront les conservateurs, toutes vos critiques sont
inspirées par un amour malsain de l'esprit du siècle. Votre complaisance

vous aveugle.
L'examen loyal des faits ne saurait justifier une telle défense.

Il n'est que trop facile, hélas! de le démontrer. C'est un lieu commun,

par exemple, d'affirmer que l'enseignement ecclésiastique
offense très souvent la vérité historique, lorsque toutes nos histoires
saintes, même celles approuvées par l'autorité supérieure, enseignent

des faits manifestement faux. Les professeurs les plus
distingués d'Ecriture Sainte le savent, beaucoup le disent à voix basse,
et personne n'ose prendre les mesures nécessaires. Il n'est peut-être
pas un membre de la Commission biblique qui n'admettrait, dans

une discussion sérieuse, qu'une notable partie des récits de la
Bible ne doit pas être prise à la lettre. Pourquoi, le sachant, ne
réforme-t-on pas d'urgence l'histoire sainte Pourquoi peupler le
cerveau de nos enfants d'images dont ils auront peine à se
débarrasser plus tard et qui seront pour eux, à l'âge mûr, une source
de trouble et de scandale? Il serait si facile de les présenter comme
de merveilleux symboles d'un contenu religieux et moral infiniment

précieux. En témoignant tant d'indulgence pour une erreur
démontrée, nous soulignons publiquement la fragilité de nos
scrupules intellectuels. Un savant peu consciencieux qui n'éliminerait
pas de ses calculs des erreurs reconnues de tous, perdrait tout
crédit scientifique. Et ce discrédit s'attacherait à toutes ses conclusions

futures. Lorsqu'un écrivain rationaliste se permet d'altérer la
doctrine catholique et de lui imputer des choses fausses, nous le
tenons pour un malhonnête homme s'il le fait sciemment et
volontairement. Et nous avons raison. Pèche-t-il par simple ignorance,
nous lui reprochons de parler de choses qu'il ne connaît point.



— 527 —

Et nous avons encore raison. Mais nous avons tort quand nous
justifions les catholiques de tels procédés.

11 y a quelques mois, invité par une illustre Université catholique

de l'étranger et devant un auditoire d'élite, un prélat distingué

eut la sincérité de dire ouvertement, au cours de sa conférence,

que certains catéchismes contenaient eux-mêmes < des
faussetés ». Ces paroles n'ont provoqué, que je sache, aucune discussion

ni aucun démenti. Et si nous voulions rechercher tous les faits
de ce genre, un volume ne suffirait pas à les recueillir. Nos vies
de saints, nos dévotions sont pétries de légendes et de puérilités.
Et tout cela subsiste, croît, se multiplie sous l'œil indifférent de
l'autorité ecclésiastique. Notre routine est donc évidente, notre
attitude intellectuelle sujette à caution. Ayons le courage de le
reconnaître.

Toutes ces misères disparaîtront lorsque les hautes études
seront favorisées et honorées par les supérieurs hiérarchiques...

En dépit du bon sens, dans beaucoup de grands et de petits
séminaires, les cours de philosophie sont confiés à des professeurs
qui, le plus souvent, méconnaissent complètement les méthodes de

critique contemporaine. Et ces professeurs, qui n'ont peut-être
jamais lu ni Kant, ni Lachelier, ni Boutroux, ni Blondel, ni Bergson,
ou qui, en tout cas, sont incapables de les comprendre, faute de
culture suffisante, ont mission, devant leurs élèves, de les juger et
de les condamner sans appel. Et pour ne pas mettre en déroute
cette lumineuse logique, les quelques philosophes authentiques de

chaque diocèse sont désignés pour évangéliser trois ou quatre
cents cultivateurs perdus dans la montagne. Pour signaler et
regretter de tels procédés, il suffit de faire appel à la raison. »

* La valeur de l'Index. — Les dernières condamnations de
l'Index, lancées contre le P. Laberthonnière, directeur des « Annales

de philosophie chrétienne», contre M. Paul Viollet, contre
Fogazzaro, ayant fort ému certains catholiques-libéraux lecteurs du

journal « Demain », un Docteur en théologie qui signe L. B., cherche

à les rassurer par une longue lettre, où il rappelle que les

jésuites ont continué à répandre tel livre condamné par l'Index;
qu'en somme le condamné doit « se tenir du côté de l'autorité tant
qu'il n'aura pas de solides raisons contraires »; qu'on peut
concevoir la possibilité de ces raisons ; que, d'ailleurs, pour tenir
compte de la condamnation, il suffit de changer un mot, d'introduire

dans la phrase incriminée une nuance « sans modifier le fond
de la pensée > ; que le Cardinal Gerdil a dédié à Pie VI une longue

défense de l'oratorien Malebranche, dont les œuvres furent
mises à l'index; que l'abbé Fabre d'Envieu a fait ressortir l'ortho-



— 528 —

doxie de plusieurs propositions condamnées de Rosmini; que «la
simple prohibition d'un livre ne constitue pas une censure théologique

» ; que la théologie de M. Viollet sur le Syllabus est celle
de plus d'un maître, mais qu'il a eu tort de la formuler « tambour
battant » : que les deux volumes du P. Laberthonnière auraient
besoin d'«un peu plus de clarté»; qu'il n'y a là dedans rien à prendre

« au tragique ». Tel est l'avis du brave Docteur en théologie qui
ne se nomme pas. On ne peut pas se moquer plus finement de
l'Index en ayant l'air de le justifier. Cette façon d'expliquer les
affaires de Rome est un signe des temps, qui ne doit pas trop
rassurer Rome. Une cause ainsi défendue est une cause manifestement

perdue.

* Cri d'alarme d'un Tertiaire de St. François. — M. Jean
Laclotte a envoyé récemment à Pie X et à tous les évêques de
France un Mémoire intitulé : Lettre d'un vieux Français, tertiaire
de St. François, à N. S. P. le pape Pie X, sur l'état actuel de l'Eglise
de France, ses besoins, etc. Schisme menaçant.

Il y est dit: «La France compte actuellement trente-cinq
millions d'hommes ou de femmes baptisés, sachant lire, écrire et
raisonner. Les quatre-vingt-quinze centièmes d'entre eux ne font pas
et ne savent pas faire le signe de la croix, ne savent pas qu'il y
a dix commandements de Dieu et encore moins six commandements

de l'Eglise. Nul, en tout cas, ne saurait les réciter. Il ne
faut demander ni aux hommes ni aux femmes le nom ou le nombre

des sacrements. Ils l'ignorent, et, partant, n'ont et ne peuvent
avoir aucune idée de leur efficacité ou de leur utilité. Tous et
toutes lisent des journaux plus ou moins mauvais; mais pas un
sur mille ne lit l'Ancien ou le Nouveau Testament. Généralement,
les Français vivent et meurent comme si le sacrement de pénitence
n'existait pas. Us ne croient ni ne veulent croire à la gravité du
péché. Il ne faut donc pas leur parler de confession, de contrition
et de satisfaction.

»Il ne m'appartient pas de dire comment sont préparés au
séminaire les jeunes gens qui se destinent au sacerdoce, si ce n'est
pour dire cependant que, si l'art d'enseigner fait l'objet de la
sollicitude de l'Université laïque, si la pédagogie est partout enseignée
sérieusement dans nos écoles normales de professeurs, d'instituteurs
et d'institutrices, elle ne l'est nulle part dans nos séminaires : les

leçons sur l'art d'enseigner qu'ont données dans leurs ouvrages, à

ce sujet, les Fénelon, les Rollin, les P. Girard, les Dupanloup, etc.,
sont ou ont été jusqu'à ce jour presque totalement méconnues ou

incomprises dans les séminaires. Ma conscience me fait un devoir



— 529 —

de vous signaler cette particularité, ou mieux, ce vide regrettable
dans la préparation des professeurs évangéliques. »

L'auteur demande la suppression du célibat ecclésiastique
obligatoire, l'emploi de la langue française dans la liturgie et la
suppression du port de la soutane, qui est < un épouvantail ». Sur
le premier point, il s'exprime ainsi :

« Au sujet du célibat ecclésiastique, ma conscience me fait un
devoir de faire connaître à Votre Sainteté que la France entière,
la France actuelle, en désire ardemment l'abolition et que les

arguments y relatifs — de la société antipapale — sont approuvés
non seulement par la presque unanimité des Français laïques, mais
aussi et surtout par des milliers de nos prêtres. Si tous les pères
de famille français étaient consultés, je ne crois pas que, dans le
nombre, il s'en trouvât cent qui ne votassent point en faveur de
l'abolition du célibat clérical. C'est dans la même proportion que
voteraient certainement nos quarante mille ecclésiastiques. Cette
opinion qu'une caste composée exclusivement de célibataires ne

peut juger sainement des choses créées, ne peut bien guider ni les

hommes, ni les femmes, ni les enfants est universellement répandue.
Nos médecins, nos docteurs catholiques eux-mêmes l'appuient et
l'encouragent verbalement et par leurs écrits depuis longtemps. »

Dans la prochaine livraison, nous tirerons les conséquences
que les faits, les aveux, les textes accumulés dans les huit articles
relatifs à la Crise doctrinale à laquelle nous assistons, doivent
inspirer à tous les lecteurs attentifs et impartiaux.

E. Michaud.

Revue intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 35


	Continuation de la crise doctrinale dans l'Église catholique-romaine en France

