
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]

Autor: Lias, J.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


462

FRANZ HEINRICH REUSCH
ALS SCHRIFTSTELLER.

(1835—1900.)

(Fortsetzung.) ')

II.
Den Übergang zur Besprechung derjenigen Schriften,

welche in näherer Beziehung zur altkatholischen Bewegung
stehen, mag die kurze Skizze einer instruktiven Arbeit
bilden, über die Friedrich von Schulte in seinem Nekrologe
sagt: „Erwähnt sei noch, dass die Schrift ,das
Unfehlbarkeits-Dekret vom 18. Juli 1870 auf seine kirchliche
Verbindlichkeit geprüft', herausgegeben von Prof. Dr. Joh.
Friedr. R. von Schulte (Prag, Tempsky, 1871), von Reusch
geschrieben ist, der mir das Manuskript durch Buchhändler
Henry in Bonn im Dezember 1870 zusandte und einverstanden

war, dass ich mich als Herausgeber bezeichnete, weil er
es damals für besser hielt, noch nicht mit seinem Namen
aufzutreten; ich stimmte dem bei, weil noch die Möglichkeit
vorlag, dass einzelne Bischöfe festhielten, und es gut
erschien, nicht zu rasch vorzugehen. Für eine neue Auflage
würde Reusch als Verfasser genannt sein." — Diese
Untersuchung über die Verbindlichkeit des päpstlichen Dekretes
vom 18. Juli 1870 stützt sich auf notorische Tatsachen und
amtliche Aktenstücke und enthält die formalen Gründe, welche

für Reuschs Stellungnahme entscheidend waren. Sie
haben seitdem an innerer Beweiskraft nichts verloren, wenn
schon sie äusserlich von einer übergrossen Majorität zurzeit

») S. Intern. Theol. Zeitschrift, Nr. 53, S. 38—72.



— 463 —

nicht beachtet werden. Es sind im wesentlichen folgende:
1. Die Geheimhaltung des wahren Grundes für die Berufung
des Konzils; die geheimgehaltene Erledigung der Vorarbeiten

durch eine Anzahl römischer Kommissionen, denen nur
Anhänger einer bestimmten theologischen Richtung angehörten.

Dadurch wurde den Bischöfen eine Vorbereitung
unmöglich gemacht. Um so mehr ist die Fernhaltung der Theologen

von den konziliaren Verhandlungen selber, im Gegensatz

zum Tridentinum, zu beklagen. 2. Nach Eröffnung des

Konzils sind den Bischöfen nicht sämtliche Vorlagen mitgeteilt

worden, wodurch eine Orientierung über ihre Aufgabe
weiterhin unmöglich wurde. 3. Die Geschäftsordnung vom
27. November 1869 beeinträchtigte die Freiheit der
Antragstellung, indem der Papst für sich das ausschliessliche Recht
in Anspruch nahm, über die Zulassung der von Bischöfen
eingebrachten Anträge zur Diskussion zu entscheiden. Eine
Bitte um Milderung blieb ohne Berücksichtigung. 4. Die
Zusammensetzung des Konzils war eine solche, dass die
Italiener in Verbindung mit den vom Papste abhängigen Ku-
rialbeamten, apostolischen Vikaren u. s. w. an Zahl von
vornherein die Vertreter von Deutschland, Frankreich, England

und Nordamerika erheblich überwogen. 5. Die zweite
Geschäftsordnung vom 22. Februar 1870, die, Avie die erste,
vom Papste allein ohne Mitwirkung des Konzils publiziert
wurde, beschränkte die Freiheit noch mehr. 6. Die Wahlen
für die vier Kommissionen, denen durch die Geschäftsordnung

sehr Avichtige Funktionen und sehr weitgehende
Befugnisse beigelegt waren, wurden zwar dem Konzil
überlassen, aber so gelenkt, dass die Bischöfe der Minorität so

gut wie ausgeschlossen Avaren, wodurch ein Avesentliches
Requisit der Freiheit fehlte. Insbesondere war, Avie Erzbischof
Kenrick bezeugte, die dogmatische Kommission in Wahrheit
das Konzil, welches ihre Weisungen in allem befolgte. 7. Die
schlechte Akustik der Aula, die Beschränkung der Diskussion

auf die Generalkongregationen, in denen über 600

Mitglieder anwesend waren, und der dabei notwendige Gebrauch
der lateinischen Sprache machten eine gründliche Diskussion
unmöglich. Die dadurch bewirkte Schädigung der Freiheit
und Gründlichkeit der Beratung kommt auch in einer
Eingabe von 43 Bischöfen aus Österreich und Deutschland, so-



_ 464 —

wie in einer Schrift des Erzbischofs Kenrick zum klaren
Ausdruck. 8. Die vorgebrachten Klagen und Wünsche, Avelch
letztere sich namentlich auf die Ermöglichung kleinerer
vorbereitender Versammlungen bezogen, fanden keine
Berücksichtigung. 9. Wenn auch über mehrere Vorgänge (Erteilung

von Ordnungsrufen, Beschränkung der Freiheit der
Diskussion, gewalttätige Behandlung verschiedener Orientalen,
beabsichtigte Ausweisung des Prof. Friedrich, Absetzung des
Pater Theiner) nichts Genaueres feststeht, so ist doch nicht
zu bestreiten, dass sie, namentlich weil eine genügende
amtliche Aufklärung darüber nicht gegeben Avorden ist, mit dazu
beigetragen haben, Zweifel an der Freiheit des Konzils her-
A'orzurufen. 10. Mehrfache bischöfliche Zeugnisse lassen es
im höchsten Grade ZAveifelhaft erscheinen, ob die Verhandlungen

der vatikanischen Versammlung mit der für die
Beratungen eines ökumenischen Konzils erforderlichen Freiheit,
Ordnung und Gründlichkeit stattgefunden haben. 11. In
bezug auf die Verhandlungen über die päpstliche Unfehlbarkeit

erheben sich insbesondere noch weitere Bedenken. Erst
im Januar wurde überhaupt bekannt, dass die Definition der
Unfehlbarkeit beantragt wurde. Zu der darauf bezüglichen
Petition waren ordnungsAvidrig Unterschriften der Bisehöfe
gesammelt Avorden, wodurch die Unterzeichner in der Freiheit

ihrer spätem Entschliessung behindert waren. Die
Schriften der Majorität durften in Rom und mit Approbation
der römischen Zensurbehörde gedruckt werden. Avährend
die der Minorität ausserhalb des Kirchenstaates erscheinen
mussten. 12. Am 6. März tat der Papst seinen Willen kund,
dass die Unfehlbarkeitsfrage zur Entscheidung gebracht werden

solle. Im folgenden Monat beantragte pine grosse Zahl
von Bischöfen, es solle unter Beiseitelassung aller notAvendig
zuerst zu beratenden Vorfragen sofort die Unfehlbarkeitsfrage

auf die Tagesordnung gesetzt werden. Mit Gründen
belegte Einwendungen seitens der Minoritätsbischöfe hatten
keinen Erfolg, vielmehr wurde ein vom 4. Juni datiertes,
neues, bloss vom Papste handelndes Schema de ecclesia
vorgelegt. 13. Die Majorität beschloss am 3. Juni die Beendigung

der Generaldebatte und liess die dagegen erhobene
Verwahrung der Minorität ohne Berücksichtigung. Trotz der
heissen und ungesunden Jahreszeit wurde das Konzil nicht



— 465 —

vertagt. 14. Es ist aktenmässig nachgeAviesen, dass der Papst
hinsichtlich der in Rede stehenden Frage seinen persönlichen
Einfluss in einer Weise geltend gemacht hat, welche der
Freiheit der Verhandlung nichts weniger als förderlich war.
15. Sollte trotz all dieser Bedenken ein die Gewissen bindendes

Dekret, zu stände kommen, so musste es notAvendig ein
solches sein, bei dem der unanimis consensus der Kirche auf
das unzAveifelhafteste konstatiert wurde. Ein unanimis
consensus war vor dem Konzil sogar von Jesuiten für notAvendig

erklärt und auf dem Konzil selber von der Minorität
gegenüber der zweiten Geschäftsordnung, die die Stimmenmehrheit

genügen liess, namentlich bei einem so wichtigen
Gegenstande gefordert Avorden. 16. Dass der consensus
ecclesiarum bezüglich der päpstlichen Unfehlbarkeit in der
vatikanischen Versammlung nicht konstatiert worden ist,
zeigen die von vielen Bischöfen eingereichten animadver-
siones und die von gelehrten Mitgliedern des Konzils
herausgegebenen Schriften, welche an Deutlichkeit nichts zu Avün-
schen übrig lassen. 17. Bei der Abstimmung über das vierte
Kapitel des Schemas in der Generalkongregation vom 13. Juli
wurde ein offenbarer Dissensus konstatiert. Trotzdem wurde
mit überstürzender Hast fortgefahren und damit auf die
Herbeiführung eines einmütigen Beschlusses verzichtet. 18. Am
Vorabende der verhängnisvollen öffentlichen Sitzung reichten

56 Bischöfe, unter Aufrechthaltung ihrer negativen
Voten, einen feierlichen Protest ein. 19. An der Tatsache,
dass hierdurch ein dissensus festgestellt Avar, der eine auf
moralischer Einstimmigkeit beruhende Definition unmöglich
machte, ändert nichts die nachträgliche UnterAverfung, bei der
die Furcht vor einer Spaltung oder die Scheu vor einer
Opposition gegen den Willen des Papstes, also nicht zur Sache
gehörige Motive, ATon massgebendem Einfluss geAvesen sind.
20. Auch als rein päpstliche Bulle betrachtet, kann das
Dekret, nachdem förmlich und unzAveifelhaft das Gegenteil eines
consensus ecclesiarum konstatiert worden, keine verbindliche

Kraft beanspruchen.
Dass Reusch neben diesen formalen Gründen die ge-

Avichtigsten materiellen Bedenken hatte, ergibt sich z. B.
schon aus einer Unterredung mit dem Erzbischof Meichers,
dem er auf seine Frage, warum er auf die Erklärung des

Kevue intern, de Théologie. Hcftö5,19CG. 31



— 466 —

gesamten Episkopates so viel Wert lege, entgegnete: Die
Gründe, die biblischen und traditionellen, für die Lehre,
welche bis zum Juli unbestritten als katholisch gegolten, sind
für mich so überzeugend, und die Bedenken gegen die neue
Lehre so unauflöslich, dass ich meine Überzeugung nur dann
als Irrtum ansehen kann, wenn ich ganz unzweifelhafte
Gewissheit habe, dass sie Aron den Lehrern der Kirche als
Irrtum verworfen ist (v. Schulte, Altkatholizismus, p. 145). —

Ein von den neukatholischen Bischöfen mit Erfolg
angewendetes Mittel, um die Altkatholiken in der ruhigen
Mitbenützung der katholischen Kirchengebäude zu stören, war
die von ihnen erlassene Erklärung, solche Kirchen seien
entweiht und interdiziert. In Baden erbat sich- der damalige
Staatsminister Jolly mündlich von dem Bischöfe Reinkens
ein Gutachten über diese Behauptung von der angeblichen
Entwpihung der in Betracht kommenden Kirchen. Dies wurde
Veranlassung, dass Reusch (damals Generahdkar) in der
ihm eigenen gewissenhaften und sachlichen Art, unter
Berufung auf nur streng römisch-kurialistische Theologen
und Kanonisten, ein wissenschaftlich begründetes Gutachten
schrieb, welches gedruckt erschien unter dem Titel: Das
Verfahren deutscher Bischöfe bezüglich der den Altkatholiken
zum Mitgebrauch eingeräumten Kirchen. Ein theologisches
Gutachten. Bonn 1875. Nach Erwägung aller einschlägigen
kirchenrechtlichen Bestimmungen kommt der Verfasser zu
folgender Charakteristik des Verfahrens der Bischöfe: Sie
ATerhängen ohne Beobachtung der im kanonischen Rechte
vorgeschriebenen äusseren Formen, aus einem im
kanonischen Rechte nicht vorgesehenen Grunde, und durchgängig
auch ohne den technischen Ausdruck „Interdikt" zu gebrauchen

— also in ganz AAtillkürlicher Weise — über die
fraglichen Kirchen das Interdikt (p. 8 sq.).

Für ihr Vorgehen konnten sich die Bischöfe nicht auf
eine Bestimmung des bisher in Kraft gewesenen kirchlichen
Rechtes berufen, sondern lediglich auf eine Instruktion des

Münchener Nunzius vom 12. März 1873. Die bei diesem
Erlass obwaltende Absicht beleuchtet Reusch mit folgenden
Worten: Die Vermutung darf ausgesprochen werden, dass
bei der Instruktion des Nunzius und dem ihr entsprechenden
Verfahren der Bischöfe religiöse Gründe nicht die mass-



— 467 —

gebenden gewesen sind, dass man vielmehr intendiert hat,
durch die Erklärung, die Abhaltung des altkatholischen
Gottesdienstes in einer Kirche werde die Einstellung des
neukatholischen zur Folge haben — zumal durch die unwahre
Fassung dieser Erklärung: das müsse nach dem katholischen
Kirchenrechte so sein — einerseits „die Einfältigen" gegen
die Altkatholiken aufzuhetzen, anderseits auf die Regierungen

einen Druck auszuüben, indem man diese glauben zu
machen suchte, die Gestattung des Mitgebrauchs der Kirchen
durch die Altkatholiken sei eine grosse Härte gegen die
Neukatholiken, welche dadurch aus dem Gebrauche der Kirchen
ganz verdrängt Avurden (p. 11).

Zum Schlüsse gelangt unser Gelehrter bezüglich der in
Rede stehenden Frage zu folgendem Resultat: Die
Staatsregierungen sind jedenfalls befugt, die Frage, ob den
Altkatholiken der Mitgebrauch von Kirchen zu gestatten sei,
lediglich nach Re chtsgrxmdsätzen zu entscheiden und dem
Vorgeben, dass dadurch das Recht der Neukatholiken
gekränkt werde, keinen Einfluss auf ihr Verfahren einzuräumen.

Wenn die Neukatholiken eine den Altkatholiken zum
Mitgebrauch eingeräumte Kirche zu ihrem Gottesdienste nicht
mehr benutzen, so handeln sie damit nicht nach einem Grundsatze

des bestehenden gemeinen Kirchenrechts, sondern lediglich

nach einer von ihren Bischöfen, beziehungsweise dem
Münchener Nunzius, und ZAvar praeter ius canonicum, ad id
getroffenen Bestimmung. Ob diese Bestimmung, unter dem
kirchlichen Gesichtspunkte betrachtet, nötig oder zAveckmässig
ist, kann dahingestellt bleiben; jedenfalls hat die Staatsregierung

allein darüber zu entscheiden, ob sie ihrerseits einer
solchen neuen kirchlichen Anordnung irgendwelche Bedeutung

beilegen will (p. 13). Das Verfahren bezüglich der den
Altkatholiken zum Mitgebrauch eingeräumten Kirchen würdle
ein anderes gewesen sein, wenn man nicht erwartet hätte,
die Staatsregierungen würden sich durch dasselbe in ihrem
Verhalten bestimmen lassen, und es wird ein anderes werden,

wenn man die Erfahrung macht, dass die Staatsregierungen

und das Volk erkennen, wie wenig jenes Verfahren
dem bis 1873 bestandenen Kirchenrechte entspricht, und dass
das Festhalten an jenem Verfahren den beabsichtigten Zweck,
die Durchführung der vatikanischen Dekrete und die Unter-



— 468 —

drückung des Altkatholizismus, nicht erreicht, vielmehr auf die
Dauer den eigenen Interessen nachteilig ist (p. 14 sq.) l). —

Durch die katholische Opposition gegen das vatikanische

Konzil Avurde der Blick geschärft für eine Reihe von
Unvollkommenheiten im kirchlichen Leben, und zugleich
wurden die Kräfte frei gemacht zur Inangriffnahme dieser
Materie. Schon vor 1870 konnte man über Reuschs Stellung
gegenüber unerfreulichen Erscheinungen im kirchlichen
Leben nicht im ZAveifel sein. Eben weil er ein gläubiger und
frommer Priester Avar, dem das Wohl und das Ansehen der
Kirche am Herzen lag, durfte und musste er Missbräuche
offen besprechen. Nachdem er sich bei \Torkommenden
Gelegenheiten Aviederholt geäussert, tat er dies in zusammenfassender

Darstellung in der formell und inhaltlich
lehrreichen Schrift: Die deutschen Bischof e und der Aberglaube.
Eine Denkschrift. Bonn 1879. Besprochen werden darin
der Reihe nach: Ablässe, Fegfeuer, Skapuliere, Gürtel,
Medaillen, Ignatius-Wasser, Marienverehrung, Rosenkränze und
NoA~enen, Andacht zu den „heiligsten Herzen Jesu, Maria
und Joseph", Gebetsvereine und Gebetserhörungen, fromme
Meinungen. Den Hauptinhalt der Darlegung bilden Auszüge
aus Schriften, welche, meist seit dem Jahre 1870, in Deutschland

erschienen und unter dem katholischen Volke A*erbreitet
Avorden sind. Diesen Auszügen fügte der Verfasser
Erklärungen hinzu, um das Verständnis und die richtige Würdigung

derselben zu erleichtern. Mustergültig ist insbesondere
die Art der Behandlung. Gerade unser Gelehrter war in
Anbetracht seiner stets massvollen Besonnenheit und seines
ruhig abAvägenden Urteils nicht minder, AAie seiner aufrichtigen,

herzlichen Frömmigkeit Avegen, dazu berufen, eine
Reihe A*on Missbräuchen, welche kurz \-or und besonders
nach 1870 unter den Augen der Bischöfe in das kirchliche
Leben Deutschlands eingeführt Avorden waren, als solche zu

') Über den weitern Verlauf dieser Angelegenheit vergleiche man die
mit feiner Satire und stellenweise mit berechtigtem Sarkasmus von Bischof
Reinkens anlässlich der Entziehung- der den Altkatholiken zum Mitgebrauch
überlassen«! Universitätskirche zu Freiburg im Breisgau verfasste Schrift :

Das römische Interdikt über altkatholische Kirchen und seine Anerkennung

durch deutsche Staatsregierungen. Von Innocentius Mirabundus.
Bonn 1894.



— 469 —

bezeichnen, gleichzeitig aber auch zu zeigen, Avie man um
dieser Verirrungen Avillen nicht den erlaubten und heilsamen
Gebrauch A'enverfen dürfe. Gerade in dieser Scheidung des

gesunden Kerns von den ungesunden Zutaten liegt die Stärke
und Überzeugungskraft des Buches, das dadurch A^orbildlich
für alle geworden ist, welche, sei es literarisch, sei es praktisch,

mit diesem Gegenstande sich beschäftigen. Auszugsweise

mag dies an einigen Beispielen gezeigt werden. Bei der
Besprechung des Ablasses gelangt Reusch zu dem Schluss:
Da legt sich doch der Gedanke nahe, dass es besser sein
AVÜrde, auf alle näheren Bestimmungen zu verzichten und
einfach zu sagen: wer dieses gute Werk tut, darf hoffen,
dadurch einen angemessenen Teil der zeitlichen Sündenstrafen
abzubüssen. Die Lehre von einem Mittelzustande (Purgatorium,

Reinigungsort, Fegfeuer) und \ron der Zulässigkeit
des Gebetes für Verstorbene ist altkirchlich, Avie auch von
eA^angelischen Theologen anerkannt wird. Nicht altkirchlich
aber, vielmehr Verirrungen sind die Lehre, dass Ablässe den
Verstorbenen zugewendet werden können, die Aufstellung
von privilegierten Altären, die Verbreitung der Meinung, als
ob die armen Seelen mit ihrer Hülfe für uns tätig wären, und
Erzählungen von fabulosen Geschichten, in welchen Verstorbene

Lebenden erscheinen, ihren Zustand schildern und sie
um ihr Gebet bitten. Das Tragen von Skapulieren, Gürteln
und Medaillen, die Zugehörigkeit zu einer Bruderschaft, sind
unbedenkliche, unter Umständen löbliche Gebräuche. Zu
verwerfen aber ist es, Avenn in abergläubischer Weise mit diesen

Dingen die ausgiebigste Hülfe in allen zeitlichen und eAvigen

Angelegenheiten in engste Verbindung gebracht wird.
Die Verehrung, welche der hl. Jungfrau Maria nach der

ganz berechtigten Anschauung, der Katholiken gebührt, hat
keinen schlimmem Feind als die Übertreibungen, welche in
\delen Schriften vorgetragen werden. Da erscheint Maria
nicht mehr als fürbittend, sondern als selbsttätig für die
Menschen Avirkend, da Averden Bilder der hl. Jungfrau nicht
etwa als solche bezeichnet, sondern die Sache wird so
dargestellt, als ob es sich um mehrere, von einander \Terschie-
dene, Wunder' wirkende Personen handelte. Gegen die
Gebete, aus Avelchen der Rosenkranz besteht, ist nichts zu
erinnern, und wenn jemand die 50 Ave Maria desselben andäch-



— 470 —

tig beten kann, ist auch dagegen nichts zu sagen. Man wird
indessen nicht bestreiten wollen, dass manche in anderer
Weise andächtiger beten können, und darum diejenigen nicht
tadeln dürfen, welche den Rosenkranz selbst nicht beten und
auch andern nicht empfehlen. Von diesem vernünftigen
Grundsatz hat sich aber die römische Theorie und Praxis
weit entfernt, indem der Rosenkranz überall mit einem
gewissen Fanatismus als das notwendigste und kräftigste Gebet
und als Mittel gegen alle möglichen Übel empfohlen und
eingeführt wird. Mit der Verehrung des Herzens Jesu lässt
sich, wie mit der Verehrung der fünf Wunden des Heilandes,
mit der Anrede: „0 Haupt voll Blut und Wunden" u. dgl.
ein vernünftiger Gedanke verbinden, wenn unter dem Symbol
des hl. Herzens die Liebe Christi verstanden und verehrt
wird, der für die Erlösung des Menschengeschlechtes gelitten
hat und gestorben ist. Daraus aber macht der moderne
Romanismus in erster Linie das Avirkliche, leibliche Herz Jesu
als eigentliches und unmittelbares Objekt der Andacht und
lässt bei dieser Materialisation die durch das Herz versinn-
bildete Liebe ganz in den Hintergrund treten. Noch
extravaganter ist die Verehrung der Herzen Marias, Josephs und
anderer Heiligen, sowie die Kombination der drei hl. Herzen.

Ein kleines, aber wichtiges Schlusskapitel handelt von
„frommen Meinungen", die in leichtfertiger und abergläubischer

Weise in Umlauf gebracht und so lange Aufgetragen
Averden, bis sie schliesslich für die „Erhebung" zum
Glaubensartikel reif sind. Solcher Art sind die Fragen nach der
unbefleckten Empfängnis des hl. Joseph, nach der leiblichen
Himmelfahrt Mariens und Josephs u. dgl., lauter Dinge, die
der wirklichen Religiosität fremd, aber geeignet sind, den
Katholizismus zu diskreditieren.

Eine unmittelbare Wirkung in der römischen Kirche
erwartete Reusch A^on seiner Schrift nicht, und eine solche ist
auch nicht eingetreten. Aber er hoffte, dass eine offene und
gründliche Besprechung der Sache auf die Dauer wenigstens
das bewirken werde, dass der Aberglaube nicht mehr so un-
gescheut gepredigt werde, und dass sich eine Reaktion gegen
die Verbreitung des Aberglaubens geltend machen würde.
Erst in der jüngsten Zeit haben sich einige schüchterne Stimmen

in dieser Richtung vernehmen lassen; immerhin ein



— 471 —

kleiner Anfang zur Verwirklichung der Hoffnung und
Absicht, in der Reusch sein Buch schrieb, dass die Aufdeckung
des Schadens zur Beseitigung desselben beitragen werde. —

Das Julidogma ist auch dadurch verhängnisvoll, dass es
ein unübersteigliches Hindernis für alle Unionsverhandlungen
bietet. Während demnach für so lange, als nicht die Julidogmen
in irgend einer Art rückgängig gemacht sind, eine Union mit
der römischen Teilkirche für jede andere Teilkirche grundsätzlich

ausgeschlossen bleibt, indem nicht von Vereinigung,
sondern nur von vorbehaltloser Unterwerfung und völliger
Verschmelzung die Rede sein kann, war es für die katholische
Opposition gerade hierdurch nahegelegt, von neuem einen
Versuch zu machen, die in langer Geschiedenheit einander
fremd und zum Teil entfremdet gewordenen christlichen
Gemeinschaften in nähere Beziehung zu bringen. Dies geschah
auf den 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen Unionskonferenzen,

auf denen unter Döllingers Vorsitz Altkatholiken,
Mitglieder der morgenländischen, der anglikanischen und der
protestantischen Kirche erschienen und die \~orhandenen
Differenzpunkte besprachen. Hatte das Unternehmen auch
nicht sofort den von vielen erwarteten, von allen sehnlich
gewünschten, vollen Erfolg, so ist die Arbeit doch nicht
vergebens gewesen und wird hoffentlich in nicht allzu ferner
Zukunft, in Verbindung mit den fortgesetzten Bemühungen,
Avie sie namentlich in dieser Zeitschrift, besonders A'on dem
Herrn Redakteur derselben, betätigt werden, reife Früchte
bringen.

Reusch, der die erste Versammlung in seiner Eigenschaft

als Rektor begrüsste, weil sie im Musiksaale der Uni-
A'ersität stattfand, hat in beiden Jahren die Protokolle
geführt und auf Grund seiner genauen Aufzeichnungen, mit
Benützung der ihm A-on andern zur Verfügung gestellten
Notizen einen zuverlässigen, objektiven Bericht über die
Verhandlungen veröffentlicht unter dem Titel: Bericht über
die am 14., 15. und 16. September zu Bonn gehaltenen
Unionskonferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden, Dr. von
Döllinger, herausgegeben, Bonn 1874, und: Bericht über die
vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltenen
Unionskonferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden, Dr. von
Döllinger, herausgegeben. Bonn 1875. —



— 472 —

Gleichfalls rühren von Reusch her die Berichte über die
vier ersten Synoden, an deren Beratungen, die nicht
stenographiert wurden, er lebhaften Anteil nahm. Die Berichte,
die zum Teil in mehrfacher Auflage erschienen, sind
veröffentlicht unter dem Titel: Beschlüsse der ersten u. s. w.
Synode der Altkatholiken des Deutschen Reiches, gehalten
zu Bonn am 27., 28. und 29. Mai 1874 u. s. av. Amtliche
Ausgabe. Bonn 1874, beziehungsweise 1875, 1876, 1877. —

Reusch hat niemals, weder vor noch nach dem Jahre
1870, über der Wissenschaft die Seelsorge, über dem Theologen

den Priester vergessen. Dies zeigt sich auch in seiner
schriftstellerischen Tätigkeit, indem er einen Band Predigten,

ein Gebetbuch und das Katholische Rituale verfasste.

Zur Herausgabe des zuerst genannten Buches unter dem
Titel: Predigten über die sonntäglichen Evangelien. Nebst
einigen Fest- und Gelegenheits-Predigten. Bonn 1876, ent-
schloss er sich aus einem doppelten Grunde. Zunächst wollte
er solchen Glaubensgenossen, aveiche nur selten Gelegenheit
haben, Predigten zu hören, die Möglichkeit verschaffen, eine
passende Predigt zu lesen. Sodann aber nahm er mit Recht
an, bei der Adelfach vorhandenen Unklarheit Averde ein
solches Buch für manche ein Mittel sein, einen ATollständigern
und richtigem Einblick in den Charakter der altkatholischen
Bewegung zu erlangen, indem sie dadurch auch von den
beim altkatholischen Gottesdienst gehaltenen Predigten Kenntnis

zu nehmen in der Lage Avaren. Mit Rücksicht hierauf
sind die Predigten so abgedruckt, Avie sie gehalten Avurden,

was möglich war, Aveil Reusch seine Kanzelvorträge
vollständig niederzuschreiben und dann Avörtlich auswendig zu
lernen pflegte. Die zuerst erAvähnte Absicht bestimmte ihn,
einen vollständigen Jahrgang zu bieten und zu diesem ZAvecke

einige wenige Predigten aufzunehmen, die er nicht vorgetragen.

Die übrigen sind zumeist in Bonn, einige auch an
andern Orten gehalten. Das Buch erfüllt aber auch noch einen
dritten Zweck. Es ist nicht nur ein Hausbuch und ein
instruktives Orientierungsmittel über den Altkatholizismus,
sondern es kann auch als Muster für Kanzelredner \~ollauf
empfohlen werden. Unter Vermeidung alles dessen, Avas mit
der Würde der christlichen Kanzel nicht vereinbar ist, wer-



— 473 —

den die grossen Wahrheiten des Evangeliums und die Grundsätze

der christlichen Glaubens- und Sittenlehre unter
reichlicher Bezugnahme auf Stellen des A. und des N. T. A*erkün-

digt und erläutert. Die Sprache ist schlicht und zugleich
edel; dabei entbehren die Predigten bei aller Einfachheit und
Klarheit durchaus nicht der religiösen Wärme und Innigkeit
und sind so ein getreues Abbild ihres Verfassers, dessen

Eigenart sie auch dadurch ausprägen, dass sie A'on jeder
Übertreibung, z. B. bei der notwendigen Besprechung kirchlicher

Missbräuche, sich fernhalten.

Drei Predigten aus dieser Sammlung — die vom 18. und
vom 19. Sonntag nach Pfingsten und die auf das Fest
Allerheiligen — hatte er ZAvei Jahre früher separat erscheinen
lassen unter dem Titel: Drei Predigten über die Beichte und
über die Heiligenverehrung. Ein Beitrag zur Erläuterung
der Beschlüsse der ersten Synode der Altkatholiken. Bonn
1874. Der Zweck der Predigten ist im Titel angegeben. Die
betreffenden Erklärungen der Synode, wie eine Reihe anderer
Synodalbeschlüsse, waren von Reusch formuliert, der
überhaupt an den Verhandlungen der Synoden und der Kongresse
bis 1878 einen lebhaften Anteil nahm. —

Ferner gab Reusch heraus: Vollständiges Gebetbuch für
katholische Christen. Bonn 1877. Eine Ausgabe in kleinerem

Format, mit einigen Weglassungen, erschien ebenda
1891. Eine 3. Auflage, die einen mrveränderten Abdruck
der ersten darstellt, erschien noch bei Lebzeiten des bereits
schAver erkrankten Verfassers und ist \ron Bischof Dr. Theod.
H. Weber besorgt. Herzliche und kernige Gebete für alle
denkbaren Verhältnisse und Lebenslagen sind es, die Reusch
uns darbietet, tiefste Frömmigkeit atmend und erAveckend.
dabei aber gänzlich frei von jener süsslichen Frömmelei, die
man in der modernen Gebetbuch-Literatur häufig findet.
Jedem kann das Buch empfohlen werden; möchte es besonders

in altkatholischen Kreisen immer Aveitere Verbreitung
finden und, fleissig gebraucht, reichen Segen stiften. —

Bei der Ordnung der kirchlichen Verhältnisse der
Altkatholiken stellte sich A'on Anfang an die Abfassung eines
Rituales als notwendig heraus. Reusch unternahm auch diese
Arbeit, die veröffentlicht wurde unter dem Titel : Katholisches



— 474 —

Rituale, herausgegeben nach den Beschlüssen der Synoden
der Altkatholiken des Deutschen Reiches. Bonn 1875, 2. Aufl.
1876. In der Einleitung wird der Gebrauch der deutschen
Sprache ausführlich gerechtfertigt, und Abweichungen von
dem bisher Üblichen werden begründet nach dem Grundsatze:

Eine echte Reform hat nicht nur das Wesentliche
unverändert zu bewahren, sondern auch bezüglich des Un-
Avesentlichen sich an das Bestehende anzuschliessen und an
dem, Avas einen alten Besitzstand für sich hat, nur so viel
zu ändern, als notwendig ist (p. 7). Sodann folgt eine
vollständige deutsche Liturgie für die Spendung der Sakramente
und einige andere Akte. Zur Motivierung der einzelnen
Formulare sind in einem Nachtrag Anmerkungen beigefügt. Den
Schluss bilden Gebete für Kranke und das allgemeine Gebet.
Reusch lässt das lehrhafte, ermahnende und reflektierende
Element zurücktreten und beschränkt die liturgischen
Formulare auf bestimmte, ganz objektiv gehaltene, der Sache
entsprechende, und darum für alle einzelnen Fälle passende
Formeln. Das hat zur Folge, dass dem einen oder andern
einige Formulare etwas dürftig vorkommen mögen. Das
lässt sich indessen leicht durch Ansprachen und durch
Einfügung besonderer Gebete, welche die subjektiven Gedanken
und Gefühle der Beteiligten zum Ausdruck bringen, ausgleichen.

Hiefür A^erweist Reusch
_
selber auf das Wessenbergi-

sche Rituale, das auch da anzuwenden sei, wo im offiziellen
Rituale Formulare fehlen (z. B. Feier der ersten h.
Kommunion, Tumbagebete etc.). Bald nachher erschien der
Anhang zu dem Katholischen Rituale, herausgegeben nach den
Beschlüssen u. s. av. Bonn 1877, enthaltend: Gebete bei der
Messe für Verstorbene (nach dem Evangelium); drei
Formulare für den sonn- und festtäglichen Gottesdienst, falls die
hl. Messe nicht gehalten werden kann; Verzeichnis der sonn-
und festtäglichen Perikopen, worin den herkömmlichen
Episteln und Evangelien neue Lesestücke beigefügt sind;
gemeinschaftliche Bussandachten und eine Belehrung über Busse
und Beichte nach den Erklärungen der Synode1).

') Die kürzlich erschienene Ausgabe in grosseria Format, Bonn o. J.,
bietet zunächst einen unveränderten Abdruck des Keuschischen Rituals,
dem dann die Riten der Grundsteinlegung und Einweihung einer Kirche,
der Glockenweihe und der priesterliehen Weihen beigefügt sind.



— 475 —

III.
Die im alten katholischen Glauben verharrenden

Gelehrten hatten ihre Waffen im Kampfe wider das Vatikanum
dem Arsenal der Exegese und der Geschichte zu entnehmen.
Es galt, den exegetischen und historischen Nachweis zu führen,

dass die Julidogmen Neuerungen sind, deren Wurzeln
freilich tief hinabreichen. So fand altkatholischerseits neben
der Exegese die Kirchengeschichte besondere Pflege. Auch
Reusch stellte-in der zweiten Hälfte seiner wissenschaftlichen
Tätigkeit sich in ihren Dienst und bearbeitete mit rastlosem
Eifer und schönstem Erfolge, teils allein, teils in Verbindung

mit Döllinger, eine Reihe von Spezialfragen, die für alle
spätem Studien und Darstellungen grundlegend sind.

Ehe wir eine Betrachtung derselben unternehmen, ist
zunächst noch eine kleine Schrift zu erwähnen, welche die
Rektoratsrede unseres Gelehrten enthält und den Titel führt:
Theologische Fakultäten oder Seminare? Rede gehalten bei
dem Antritte des Rektorates der Rheinischen
Friedrich-Wilhelms-Universität am 18. Oktober 1873. Bonn 1873. Wie
Reusch diese Frage, die in der Folgezeit auch von anderer
Seite wiederholt diskutiert wurde, beantwortet, kann nicht
zweifelhaft sein, er entscheidet sich zu gunsten der
Universitätsvorbildung der Kandidaten des Priestertums, weil auf
diesem Wege die wissenschaftliche Ausbildung und auch die
sittliche Reife besser gewährleistet ist, als durch Erziehung
in den von dem öffentlichen Leben abgeschlossenen
Seminarien. Der Hauptgrund, der für die Notwendigkeit der
Seminarerziehung angeführt wird, ist die Behauptung, dass die
Kandidaten des geistlichen Standes nur so vor der sittlich
gefährlichen Berührung mit der Welt bewahrt bleiben könnten.

Hierüber Avollen wir Reuschs eigene Worte A'ernehmen.
Sie lauten (p. 14 sq.): Ich gestehe, mir flösst eine solche
durch künstliche Abschliessung von der Welt bewahrte
Tugend weder besondere Achtung noch besonderes Vertrauen
ein. Dass das Universitätsleben seine sittlichen Gefahren
hat, ist ja nicht zu bestreiten; es teilt diese Eigenschaft mit
dem Leben überhaupt, und wenn der Geistliche denn doch
in die Welt hinausgesandt werden muss, um in der Welt zu
leben und zu wirken, so wird es ihm nicht schaden, Avenn er
die Jahre, welche seinem Eintritt in den geistlichen Stand



— 476 —

A'orhergehen, statt in der Abgeschlossenheit des Seminars an
den Anstalten zugebracht hat, welche auch für andere junge
Leute den Übergang A7on der Schule in das Leben, von der
Aufsicht und Zucht der Eltern und Lehrer zur männlichen
Selbständigkeit \~ermitteln, und welche ihm eine Gelegenheit
1üeten, Menschenkenntnis und die Fähigkeit, mit Menschen
zu verkehren, zu erwerben, wie sich eine solche Gelegenheit
im Seminar nicht findet. Wer auch mit den besondern Schutz-
und Hülfsmitteln, Avelche dem Theologie-Studierenden durch
vernünftig geleitete Konvikte und auf andere Weise geboten
Averden können, die sittlichen Gefahren des Universitätslebens

nicht zu bestehen vermag, von dem darf es wohl mit
Recht bezweifelt Averden, ob er wirklich berufen ist, als
Geistlicher und Seelsorger zu wirken. Jedenfalls wird man
demjenigen, Avelcher mit Altersgenossen, die andere Fächer
studieren, gemeinsam die Universitätsjahre verlebt, dabei
den Entschluss, in den geistlichen Stand einzutreten,
festgehalten hat und am Schlüsse seiner Studienzeit den
Anforderungen, Avelche die geistlichen Oberen in Avissenschaftlicher
und in sittlicher Beziehung an ihn stellen müssen, genügt —
mit mehr Vertrauen entgegenkommen können, als demjenigen,
Avelcher, von den Knabenjahren an bis zum Empfange der
geistlichen Weihen im 24. oder 25. Lebensjahre in der
Isolierung und Zucht eines Seminars ausgebildet, plötzlich in
die Welt und das Leben hinausgesandt Avird, um nunmehr
nicht nur für sich selbständig zu sein, sondern auch der
Lehrer, Ratgeber und Leiter anderer zu Averden.

Gegenüber der Anschauung, die ein deutscher Bischof
in die Worte gekleidet haben soll: Ich brauche keine
gelehrte, sondern nur fromme und gehorsame Geistliche,
Aveist Reusch Aveiterhin nach, dass Frömmigkeit und Gehorsam

gegen die Obern für den Priester freilich nötig, aber
Gelehrsamkeit oder eine entsprechende wissenschaftliche
Ausbildung nicht minder nötig sind, dass also die hier in Gegensatz

gebrachten Eigenschaften zusammengehören und nur
vereinigt auf die Dauer für den Geistlichen selber und für
die, unter denen er Avirken soll, heilsam sein können. Die
Rede klingt aus in den Ausdruck der Hoffnung, dass nach
Überwindung der zurzeit herrschenden Wirren sich, wenn
auch nur langsam und allmählich; bei allen Beteiligten die



— 477 —

Überzeugung Bahn brechen werde, eine für Kirche und Staat,
für die religiösen, sozialen und politischen Verhältnisse
segensreiche Wirksamkeit der Geistlichen aller Bekenntnisse
habe eine Erziehung derselben zur Voraussetzung, welche
sie Aron den grossen Pflegestätten deutscher Wissenschaft
und deutscher Bildung nicht fern hält. —

Schon Ende der sechziger Jahre hatte sich unser Gelehrter

mit Studien über den spanischen Theologen und Dichter
Luis de Leon beschäftigt. Im Januar 1872 hielt er über ihn
für einen wohltätigen Zweck einen populären Vortrag, der
wiederum Anlass zu weitern Studien und Forschungen bot.
Indessen hielten ihn andere dringende Aufgaben
wissenschaftlicher Art, sowie seine vielseitige Tätigkeit in der
altkatholischen Bewegung davon ab, das Resultat seiner Arbeit
in einer historischen Monographie zusammenzufassen. So
entschloss er sieh zur Veröffentlichung des erwähnten
Vortrages und fügte demselben geschichtliche und literarhistorische

Untersuchungen über Luis und seine Zeit bei, die
Avertvolles Material über den Lebensgang, die geistige
Entwicklung und die Avissenschaftliche und dichterische Tätigkeit

dieses hervorragenden Mannes, über die theologische
und spanische Literaturgeschichte des 16. Jahrhunderts
überhaupt und namentlich über die spanische Inquisition
durch einen A^ollständigen und aktenmässigen Bericht über
den Prozess Luis de Leons beibringen. Dadurch ist der Titel
des Buches gerechtfertigt: Luis de Leon und die spanische
Inquisition. Bonn 1873. Es ist „seinem hoclwerehrten Lehrer
I. \7on Döllinger in dankbarer Liebe geAvidmet", der, wie
Gœtz p. 81 angibt, an den Verfasser schrieb: Das Bild, das
Sie da gemacht haben, ist Avie ein Rembrandt, anziehend
schon durch den Gegensatz der lichten und dunkeln Partien.

Wie eben erAVähnt, bietet das Buch keine zusammenfassende

Darstellung, sondern nur das Material dazu. Wie
er in der Vorrede angibt, Avar dem Verfasser — freilich sehr
mit Unrecht, wie sein Buch über Galilei zeigt — überhaupt
zweifelhaft, ob er eine gute historische Monographie zu
schreiben befähigt sei. Aber gerade diese Form der
Darlegung lässt uns einen interessanten Einblick in die Geistes-
Averkstatt Reuschs tun, zeigt im allgemeinen, Avie
Avissenschaftliche Werke zu stände kommen, und lehrt uns im be-



— 478 —

sondern den unverdrossenen Eifer kennen, mit dem Reusch
schwieriges und seltenes Material zusammenbrachte und
sichtete.

Luis de Leon (1527—1591), Mönch des Klosters St.
Augustin zu Salamanca und Professor an der dortigen Universität,

war nicht ein beschaulicher Klosterbruder und blosser
Stubengelehrter, sondern ein Mann, der bei aller Strenge in
der Erfüllung seiner Ordenspflicbten und der Verwaltung
seiner Ämter und bei aller Liebe zu den Wissenschaften mit
Lebhaftigkeit und Energie sich an den Fragen beteiligte,
welche damals die akademischen Kreise in Salamanca und
zum Teil die wissenschaftlichen und kirchlichen Kreise in
Spanien beAvegten. Er nimmt nicht bloss wegen seiner
spanischen Schriften einen Platz unter den klassischen
Prosaikern seiner Nation und zugleich eine hervorragende Stelle
in der Geschichte der spanischen Poesie ein, sondern ist
auch in der Geschichte der theologischen Literatur zu nennen
als Verfasser von lateinischen Kommentaren zu biblischen
Büchern und von spanisch geschriebenen Übersetzungen und
Auslegungen des Buches Job und des Hohen Liedes. Ferner
verfasste er, gleichfalls in seiner Muttersprache, ein umfangreiches,

erbauliches Werk über die in der Bibel vorkommenden

Namen Christi und eine Schrift unter dem Titel „die
Arollkommene Gattin", im Anschluss an das am Ende der
salomonischen Sprüche stehende schöne Gedicht über das
starke oder tugendsame Weib. Wie bei seiner theologischen
Schriftstellerei, so stand bei seiner ganzen wissenschaftlichen
Tätigkeit die Bibel im Mittelpunkte. Im Gegensatz zu der in
Spanien damals herrschenden scholastischen Methode legte
Luis — Avie das seitdem bei allen katholischen Theologen
wenigstens grundsätzlich als richtig anerkannt worden ist —
auch bei dem Vortrage der systematischen Theologie
Gewicht auf die wissenschaftliche Erforschung des Sinnes der
hl. Schrift und auf ein gründlicheres und umfassenderes und
zugleich kritisches Eingehen auf die ältere theologische
Literatur, namentlich die Kirchenväter. So kam er in den Ruf
der Neuerungssucht und wurde bei der Inquisition verdächtigt.

Er Avurde auf die Anzeige missgünstiger Kollegen hin
A^erhaftet und ins Inquisitionsgefängnis abgeführt. Die
Hauptpunkte der Anklage betrafen seine Lehre von der Autorität



— 479 —

der Vulgata und seine Erklärung des Hohen Liedes. Die
Beschuldigung, er habe letzteres für ein blosses Liebesgedicht

erklärt, stellte sich auf den ersten Blick als unwahr
heraus, und bezüglich der Vulgata trug er Ansichten vor,
die heutzutage als selbstverständlich oder mindestens als
unverfänglich gelten. Erst nach fast fünfjähriger Haft, und
nachdem sein Prozess aller Wahrscheinlichkeit nach absichtlich

war \*erschleppt worden, wurde er endlich der Freiheit,
seinem Kloster und seinem Amte zurückgegeben. Auf
diesem dunkeln Hintergrunde zeichnet uns Reusch in anschaulicher

Weise das Bild des gelehrten Dulders, der zu den
edlen und liebenswürdigen Erscheinungen seines Jahrhunderts

und seiner Nation gehört.
Dabei fallen interessante Schlaglichter auf die damalige

spanische Inquisition. Wohl Avar dieselbe nicht eigentlich
eine kirchliche, sondern Avesentlich eine staatliche Institution.

Aber dabei darf nicht verkannt werden, dass sie, Avenn
auch ein königlicher, doch ein mit geistlichen Waffen
ausgerüsteter Gerichtshof war, dass die Beamten hauptsächlich
Geistliche Avaren, und dass die kirchlichen Behörden der
damaligen Zeit diese Institution und ihr Verfahren mindestens
geduldet und im Prinzip gebilligt haben. Allerdings wird
man das Gerichtsverfahren, wenn man es nicht unbillig
beurteilen Avili, nach den Grundsätzen des 15. und 16.
Jahrhunderts, nicht nach denen unserer Zeit, beurteilen müssen;
damals aber galt die AnAvendung von Zwang in Glaubenssachen

überall als zulässig, und war das Strafrecht überhaupt
viel härter als jetzt. Wenn aber heutzutage vielfach über
den Verfall der Religion und Sittlichkeit geklagt wird, so
darf man Avohl mit Befriedigung konstatieren, dass in diesem
Punkte doch jetzt Grundsätze zur allgemeinen Anerkennung
gelangt sind, welche der wahren Religiosität und Sittlichkeit

besser entsprechen, als diejenigen, aus denen das Institut

der Inquisition erwachsen ist, und nach denen es im
16. Jahrhundert nicht als Arerwerflich angesehen wurde. Was
Luis de Leon erduldet hat, das hat denn doch heutzutage
kein Gelehrter mehr von kirchlicher oder staatlicher Justiz
zu befürchten. —

Aber auch der in Italien geübten Tätigkeit der Inquisition

wandte unser Gelehrter seine Aufmerksamkeit zu. Der



— 480 —

bekannteste und merkwürdigste unter den Inquisitionsprozessen

der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts ist der gegen
Galilei (1564—1642) geführte. Im Jahre 1877 wurden die
Akten zum ersten Male vollständig und genau durch Karl
von Gebier (Die Akten des Galileischen Prozesses. Stuttgart

1877) \7eröffentlicht. Reusch Avar seit Jahren mit
Studien über diesen Gegenstand beschäftigt, wie viele Rezensionen

im Theologischen Literaturblatt und ein 1875 in Sy-
bels Historischer Zeitschrift (XXXIV, 121 sq.) veröffentlichter

Vortrag: Der Galileische Prozess, zeigen. Er kam nun
in die Lage, das Ergebnis seiner Arbeit mit Benützung der
erwähnten Publikation unter einem besondern Gesichtspunkte
darzustellen. Es fehlte nämlich in der Galileiliteratur an
einer gründlichen Erörterung der nicht bloss für den
Theologen, sondern auch für weitere Kreise interessanten Frage:
Was lehrt uns die Verdammung der kopernikanischen
Ansicht im Jahre 1616 und die Verurteilung Galileis im Jahre
1633 bezüglich der Autorität, welche man in Rom für die
Entscheidung von theologischen und mit der Theologie
zusammenhängenden Kontroversen beansprucht?

Reuschs Werk: Der Prozess Galileis und die Jesuiten.
Bonn 1879, gibt demnach zuerst eine erschöpfende Darstellung

der Geschichte des Galileischen Prozesses und erläutert

auf dieser Grundlage ausführlich die theologische Bedeutung

desselben. In beiderlei Hinsicht hatte der Verfasser
sich \-ornehmlich mit Jesuiten auseinanderzusetzen, indem
Mitglieder dieses Ordens im Prozess selber die treibenden
Kräfte waren, und bei den theologischen Erörterungen
hauptsächlich Schriftsteller in Betracht kamen, die Jesuiten oder
Anhänger der Jesuiten sind, ein Umstand, der schon im
Titel des Buches zum Ausdruck kommt.

Galilei, der mit Recht als Mathematiker, Physiker und
Astronom zu den grössten Gelehrten seiner Zeit und zu den
Begründern der modernen Naturwissenschaft gezählt Avird,
A-erteidigte schon von 1579 ab brieflich die kopernikanische
Ansicht gegenüber der zu seiner Zeit alles beherrschenden
ptolemäischen Auffassung, ohne indessen seine Behauptungen

zu A7eröffentlichen oder in seinen akademischen
Vorlesungen näher darzulegen. Sein Hauptkampf gegen die Pe-

ripatetiker, wie man die Vertreter der traditionellen Ansicht



— 481 —

nannte, begann aber erst nach Erfindung des Fernrohres,
1609. Auf Grund der hierdurch ermöglichten Entdeckungen
sprach er in dem 1610 erschienenen „Sidereus Nuncius" sich
zum ersten Male zu gunsten des kopernikanischen Systems
öffentlich aus; aber eine förmliche Verteidigung desselben
hielten er und seine Freunde auch jetzt noch für bedenklich.
Im Jahre 1611 unternahm Galilei eine Reise nach Rom zu
dem Zwecke, die dortigen Gelehrten, sowie die einflussreichen

Prälaten durch den Augenschein von der Wirklichkeit
seiner Entdeckungen zu überzeugen, was ihm auch

unter anderem bei vier Jesuiten gelang. Ohne Zweifel wird
Galilei damals in Rom auch von der Bedeutung seiner
Entdeckung für die kopernikanische Theorie gesprochen haben,
jedenfalls machte er dem Kardinal Bellarmin gegenüber schon
im Jahre 1611 aus seiner Überzeugung von der Richtigkeit
der kopernikanischen Hypothese kein Hehl. Da das Hineinziehen

theologischer Argumente in naturwissenschaftliche
Erörterungen bei den Peripatetikern zu jener Zeit sehr ge-
Avöhnlich war, so wurde die Kontroverse von ihnen bald auf
das theologische Gebiet hinübergespielt, während Galilei
selber in zwei Briefen hermeneutische Grundsätze aufstellte,
wie wir sie aus Reuschs Auseinandersetzungen in „Bibel
und Natur" kennen, und wie sie heute von keinem
katholischen Theologen mehr beanstandet werden. Im Februar
1615 sandte der Dominikaner Lorini eine Abschrift des einen
dieser Briefe nach Rom und gab dadurch Veranlassung zu
dem ersten Inquisitionsprozesse gegen Galilei. Das
wichtigste Ergebnis desselben ist die durch das Dekret der Index-
Kongregation vom 5. März 1616 publizierte Verdammung der
kopernikanischen Ansicht, während der gegen Galilei
persönlich eingeleitete Prozess niedergeschlagen wurde. Diese
Entscheidung über die kopernikanische Lehre wurde im
Auftrage des Papstes durch den Kardinal Robert Bellarmin
Galilei, der damals in Rom war, amtlich mitgeteilt, und er
versprach, ihr zu gehorchen. Die auf diese Verwarnung
bezüglichen Aktenstücke bespricht Reusch in einlässlicher
Weise, weil eines derselben, das eine Aufzeichnung des
Notars der Inquisition über die an Galilei gemachte Mitteilung
und über sein Versprechen, zu gehorchen, enthält, im zweiten

Prozess eine grosse Rolle spielt, und weil von \delen be-
Eevne intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 32



— 482 —

hauptet Avird, dasselbe sei unmittelbar vor dem zweiten Prozess

gefälscht worden, um Galilei desto sicherer verurteilen
zu können. Nach dieser Aufzeichnung Avurde Galilei nicht
bloss von dem Kardinal Bellarmin über die Falschheit und
Schriftwidrigkeit der kopernikanischen Ansicht belehrt und
zum Aufgeben derselben ermahnt, sondern ihm auch im
Auftrage des Papstes und der Inquisition von dem Kommissar
dieser Behörde der Befehl erteilt, jene Ansicht fortan in
keiner Weise, weder mündlich noch schriftlich, festzuhalten,
zu lehren und zu verteidigen. Auf Grund einer umfänglichen

Untersuchung entscheidet sich Reusch für die Echtheit

der Aktenstücke in vollem Umfange.
In der Folgezeit verfeindete Galilei sich gründlich mit

den Jesuiten infolge einer Kontroverse mit den Patres Grassi
und Scheiner. Indessen kam der Versuch, sein aus diesem
Streite hervorgegangenes Buch: „Saggiatore" Goldwage)
durch die Inquisition verbieten zu lassen, nicht über das
erste Stadium hinaus, weil Papst Ufban VIII. die Widmung
desselben angenommen hatte und dem Verfasser freundlich
gesinnt Avar. Wenn aber Galilei gehofft hatte, bei einer
Anwesenheit in Rom 1624 eine direkte Zurücknahme des
Dekretes von 1616 oder eine nochmalige Prüfung der
kopernikanischen Lehre durch die römischen Behörden erwirken
oder anbahnen zu können, so sah er sich darin getäuscht.
Er hielt es aber für zulässig, seine Lehre hypothetisch x)

vorzutragen, da der Saggiatore von der römischen Behörde
das Imprimatur erhalten hatte und trotz der Denunziation
nicht A-erboten Avorden Avar. War im Saggiatore nur
beiläufig A7on der kopernikanischen Theorie gesprochen worden,

so ging er 1632 einen Schritt weiter und unternahm eine
ausführliche Erörterung derselben ex professo, natürlich nur
in hypothetischer Form, aber doch so, dass seine Meinung
\ron der Richtigkeit des kopernikanischen Systems
unverkennbar hervortrat. Das Werk führt den Titel: „Dialog über
die beiden grössten Weltsysteme, das ptolemäische und das

') Der Ausdruck « Hypothese > hatte damals nicht den Sinn, welchen
er gegenwärtig in der Naturwissenschaft hat, sondern bedeutete soviel als
« mathematische Fiktion » im Sinne einer bloss willkürlichen Annahme zur
Erleichterung der Rechnungen und Darstellung der Erscheinungen, ohne

irgend welchen Anspruch auf Wahrheit oder auch nur Wahrscheinlichkeit.



— 483 —

kopernikanische." Alsbald nach Ankunft der ersten Exemplare

in Rom wurde dem Verfasser und dem Verleger die
Verbreitung des Buches auf Befehl des Papstes bis auf Avei-

teres untersagt. Auf Grund des Gutachtens einer besondern
Kommission überwies Urban VIII., dessen ehemalige Freundschaft

gegenüber Galilei sich ins Gegenteil verkehrt hatte,
die Angelegenheit der Inquisition, die Galilei am 1. Oktober
1632 nach Rom zitierte. Er kam erst am 13. Februar 1633
dort an. Der Hauptpunkt der Anklage war, dass Galilei die
kopernikanische Theorie nicht bloss als Hypothese
vorgetragen, während auf die Übertretung des ihm 1616
insinuierten Verbotes kein besonderer Nachdruck gelegt Avurde.
Galilei hatte vier Verhöre zu bestehen, wurde aber nicht,
wie Reusch ausführlich und scharfsinnig darlegt, im eigentlichen

Sinne gefoltert. Der Prozess dauerte bis zum 22. Juni.
An diesem Tage wurde Galilei als der Häresie stark
verdächtig zur Abschwörung der kopernikanischen Lehre als
eines Irrtums und einer Ketzerei angehalten und zu Kerkerhaft

während einer von der Inquisition zu bestimmenden
Zeit verurteilt, während der Dialog durch einen öffentlichen
Erlass verboten werden sollte, was erst im August des
folgenden Jahres durch ein Dekret der Index-Kongregation
geschah.

Galilei ist nicht ein Märtyrer seiner wissenschaftlichen
Überzeugung geworden. Dass er sich dem Spruche der
Inquisition mit Verleugnung seiner innern Gesinnung unterwarf,

dass er sich bei seiner eidlichen Vernehmung in den
Verhören wenig aufrichtig und wahrheitsliebend zeigte, dass
er schliesslich die kopernikanische Lehre — gewiss nicht
„mit aufrichtigem Herzen und ungeheucheltem Glauben", wie
es in der Eidesformel hiess — feierlich verfluchte und
verwünschte, das wird man, eine so schwere Verschuldung es
auch, objektiv betrachtet, sein mag, mit Rücksicht auf die
damaligen Verhältnisse bei einem siebzigjährigen Greise milde
beurteilen müssen. Die Avirkliche Schuld fällt auf seine
Gegner, und der Unwille über ihr Verhalten wird noch
gesteigert durch Kenntnisnahme der Behandlung, welche sie
Galilei, trotzdem er sich so tief gedemütigt hatte, zuteil Averden

Hessen. Dieses Verfahren schildert Reusch auf Grund
aktenmässig beglaubigter Tatsachen besonders eingehend,



— 484 —

Aveil die altern Darstellungen des Galileischen Prozesses sich
in der Regel bei den Fabeln A^on Kerkerhaft, grausamer
Folterung u. dgl. aufhalten und über die Zeit nach der
Verurteilung hinweggehen, und besonders, weil die Apologeten
der Kurie nach Widerlegung jener Fabeln die Vorgänge
nach 1633 verhüllen, so dass unter ihrer Hand schliesslich
eine ausgesuchte Milde der Inquisition gegen Galilei herauskommt.

Erst 1822 wurde in Rom die kopernikanische Theorie
\-ollständig freigegeben.

Die Avichtigsten der an den Galileischen Prozess
geknüpften streitigen Geschichtsfragen betreffen die Tortur des

Gefangenen und die Echtheit der Aufzeichnung vom 26.
Februar 1616. Die von Reusch gebotene Lösung fand bei der
Kritik wie Zustimmung so auch Widerspruch. Der Rezensent

in Sybels Historischer Zeitschrift (Bd. 52, 1884, 179 sq.)
gibt aber zu, dass über das von Reusch „mit aller
Gründlichkeit, mit allem nur erdenklichen Scharfsinn" Vorgebrachte
„nicht hinauszukommen ist", wenn es auch seiner Meinung
nach „mitnichten einen unumstösslichen Beweis bildet",
sondern „eben auf die Aufstellung und sehr sachliche Begründung

einer Hypothese hinausläuft".

Menn, Freiburg i. Br.

(Fortsetzung- folgt.)


	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]

