Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]
Autor: Lias, J.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 462

FRANZ HEINRICH REUSCH
ALS SCHRIFTSTELLER.
(1825—1900.)

(Fortsetzung.) )

II.

Den Ubergang zur Besprechung derjenigen Schriften, .
welche in niherer Beziehung zur altkatholischen Bewegung
stehen, mag die kurze Skizze einer instruktiven Arbeit bil-
den, iiber die Friedrich von Schulte in seinem Nekrologe
sagt: ,Erwéhnt sei noch, dass die Schrift ,das Unfehlbar-
keits-Dekret vom 18. Juli 1870 auf seine kirchliche Ver-
bindlichkeit gepriift’, herausgegeben von Prof. Dr. Joh.
Friedr. R. von Schulie (Prag, Tempsky, 1871), von Reusch
geschrieben ist, der mir das Manuskript durch Buchhindler
Henry in Bonn im Dezember 1870 zusandte und einverstan-
den war, dass ich mich als Herausgeber bezeichnete, weil er
es damals fiir besser hielt, noch nicht mit seinem Namen auf-
zutreten; ich stimmte dem bei, weil noch die Moglichkeit
vorlag, dass einzelne Bischofe festhielten, und es gut er-
schien, nicht zu rasch vorzugehen. Fiir eine neue Auflage
wiirde Reusch als Verfasser genannt sein.“ — Diese Unter-
suchung iiber die Verbindlichkeit des pépstlichen Dekretes
vom 18. Juli 1870 stiitzt sich auf notorische Tatsachen und
amtliche Aktenstiicke und enthilt die formalen Griinde, wel-
che fiir Reuschs Stellungnahme entscheidend waren. Sie
haben seitdem an innerer Beweiskraft nichts verloren, wenn
schon sie #usserlich von einer iibergrossen Majoritdt zurzeit

1) S. Intern. Theol. Zeitschrift, Nr. 53, S. 38—T72.



— 463 —

nicht beachtet werden. Es sind im wesentlichen folgende:
1. Die Geheimhaltung des wahren Grundes fiir die Berufung
des Konzils; die geheimgehaltene Erledigung der Vorarbei-
ten durch eine Anzahl romischer Kommissionen, denen nur
Anhédnger einer bestimmten theologischen Richtung angehor-
ten. Dadurch wurde den Bischoéfen eine Vorbereitung un-
moglich gemacht. Um so mehr ist die Fernhaltung der Theo-
logen von den konziliaren Verhandlungen selber, im Gegen-
satz zum Tridentinum, zu beklagen. 2. Nach Erséffnung des
Konzils gind den Bischifen nicht sdmtliche Vorlagen mitge-
teilt worden, wodurch eine Orientierung iiber ihre Aufgabe
weiterhin unméglich wurde. 3. Die Geschéaftsordnung vom
27. November 1869 beeintrichtigte die Freiheit der Antrag-
stellung, indem der Papst fiir sich das ausschliessliche Recht
in Anspruch nahm, iiber die Zulassung der von Bischifen
eingebrachten Antridge zur Diskussion zu entscheiden. Eine
Bitte um Milderung blieb ohne Beriicksichtigung. 4. Die Zu-
sammensetzung des Konzils war eine solche, dass die Ita-
liener in Verbindung mit den vom Papste abhidngigen Ku-
rialbeamten, apostolischen Vikaren u. s. w. an Zahl von
vornherein die Vertreter von Deutschland, Frankreich, Eng-
land und Nordamerika erheblich iiberwogen. 5. Die zweite
Geschiftsordnung vom 22. Februar 1870, die, wie die erste,
vom Papste allein ohne Mitwirkung des Konzils publiziert
wurde, beschriankte die Freiheit noch mehr. 6. Die Wahlen
fiir die vier Kommissionen, denen durch die Geschiftsord-
nung sehr wichtige Funktionen und sehr weitgehende Be-
fugnisse beigelegt waren, wurden zwar dem Konzil iiber-
lassen, aber so gelenkt, dass die Bischofe der Minoritdt so
gut wie ausgeschlossen waren, wodurch ein wesentliches Re-
quisit der Freiheit fehlte. Insbesondere war, wie Erzbischof
Kenrick bezeugte, die dogmatische Kommission in Wahrheit
das Konzil, welches ihre Weisungen in allem befolgte. 7. Die
schlechte Akustik der Aula, die Beschrdnkung der Diskus-
sion auf die Generalkongregationen, in denen iiber 600 Mit-
glieder anwesend waren, und der dabei notwendige Gebrauch
der lateinischen Sprache machten eine griindliche Diskussion
unmoglich. Die dadurch bewirkte Schédigung der Freiheit
und Griindlichkeit der Beratung kommt auch in einer Ein-
gabe von 43 Bischofen aus Osterreich und Deutschland, so-



— 464 —

wie in einer Schrift des Erzbischofs Kenrick zum klaren
Ausdruck. 8. Die vorgebrachten Klagen und Wiinsche, welch
letztere sich namentlich auf die Erméglichung kleinerer vor-
hereitender Versammlungen bezogen, fanden keine Beriick-
sichtigung. 9. Wenn auch iiber mehrere Vorginge (Ertei-
lung von Ordnungsrufen, Beschrinkung der Freiheit der Dis-
kussion, gewalttitige Behandlung verschiedener Orientalen,
heabsichtigte Ausweisung des Prof. Friedrich, Ahsetzung des
Pater Theiner) nichts Genaueres feststeht, so ist doch nicht
zu bestreiten, dass sie, namentlich weil eine geniigende amt-
liche Aufklirung dariiber nicht gegeben worden ist, mit dazu
heigetragen haben, Zweifel an der Freiheit des Konzils her-
vorzurufen. 10. Mehrfache bischoéfliche Zeugnisse lassen es
im hochsten Grade zweifelhaft erscheinen, ob die Verhand-
lungen der vatikanischen Versammlung mit der fiir die Be-
ratungen eines gkumenischen Konzils erforderlichen Freiheit,
Ordnung und Griindlichkeit stattgefunden haben. 11. In be-
zug auf die Verhandlungen iiber die pipstliche Unfehlbar-
keit erheben sich inshesondere noch weitere Bedenken. Erst
im Januar wurde iiberhaupt bekannt, dass die Definition der
Unfehlbarkeit beantragt wurde. Zu der darauf beziiglichen
Petition waren ordnungswidrig Unterschriften der Bischofe
gesammelt worden, wodurch die Unterzeichner in der Frei-
heit ihrer spétern Entschliessung behindert waren. Die
Schriften der Majoritdt durften in Rom und mit Approbation
der romischen Zensurbehiorde gedruckt werden, wihrend
die der Minoritdt ausserhalb des Kirchenstaates erscheinen
mussten. 12. Am 6. Mérz tat der Papst seinen Willen kund,
dass die Unfehlbarkeitsfrage zur Entscheidung gebracht wer-
den solle. Im folgenden Monat beantragte eine grosse Zahl
von Bischofen, es solle unter Beiseitelassung aller notwendig
zuerst zu beratenden Vorfragen sofort die Unfehlbarkeits-
frage auf die Tagesordnung gesetzt werden. Mit Griinden be-
legte Einwendungen seitens der Minoritidtsbischofe hatten
keinen Erfolg, vielmehr wurde ein vom 4. Juni datiertes,
neues, bloss vom Papste handelndes Schema de ecelesia vor-
gelegt. 13. Die Majoritdt beschloss am 3. Juni die Beendi-
gung der Generaldebatte und liess die dagegen erhobene
Verwahrung der Minoritdt ohne Beriicksichtigung. Trotz der
heissen und ungesunden Jahreszeit wurde das Konzil nicht



— 465 —

vertagt. 14. Es ist aktenméissig nachgewiesen, dass der Papst
hinsichtlich der in Rede stehenden Frage seinen persénlichen
Einfluss in einer Weise geltend gemacht hat, welche der
Freiheit der Verhandlung nichts weniger als forderlich war.
15. Sollte trotz all dieser Bedenken ein die Gewissen binden-
des Dekret zu stande kommen, so musste es notwendig ein
solehes sein, bei dem der unanimis consensus der Kirche auf
das unzweifelhafteste konstatiert wurde. Ein unanimis con-
sensus war vor dem Konzil sogar von Jesuiten fiir notwen-
dig erklirt und auf dem Konzil selber von der Minoritit
gegeniiber der zweiten Geschéftsordnung, die die Stimmen-
mehrheit geniigen liess, namentlich bei einem so wichtigen
Gegenstande gefordert worden. 16. Dass der consensus ec-
clesiarum beziiglich der pépstlichen Unfehlbarkeit in der
vatikanischen Versammlung nicht konstatiert worden ist,
zeigen die von vielen Bischiofen eingereichten animadver-
siones und die von gelehrten Mitgliedern des Konzils heraus-
gegebenen Schriften, welche an Deutlichkeit nichts zu wiin-
schen iibrig lassen. 17. Bei der Abstimmung iiber das vierte
Kapitel des Schemas in der Generalkongregation vom 13. Juli
wurde ein offenbarer Dissensus konstatiert. Trotzdem wurde
mit iiberstiirzender Hast fortgefahren und damit auf die Her-
beifithrung eines einmiitigen Beschlusses verzichtet. 18. Am
Vorabende der verhingnisvollen o6ffentlichen Sitzung reich-
ten 56 Bischofe, unter Aufrechthaltung ihrer negativen
Voten, einen feierlichen Protest ein. 19. An der Tatsache,
dass hierdurch ein dissensus festgestellt war, der eine auf
moralischer Einstimmigkeit beruhende Definition unmdoglich
machte, &ndert nichts die nachtrigliche Unterwerfung, bei der
die Furcht vor einer Spaltung oder die Scheu vor einer Op-
position gegen den Willen des Papstes, also nicht zur Sache
gehorige Motive, von massgebendem Einfluss gewesen sind.
20. Auch als rein pépstliche Bulle betrachtet, kann das De-
kret, nachdem formlich und unzweifelhaft das Gegenteil eines
consensus ecclesiarum konstatiert worden, keine verbind-
liche Kraft beanspruchen.

Dass Reusch neben diesen formalen Griinden die ge-
wichtigsten materiellen Bedenken hatte, ergibt sich z. B.
schon aus einer Unterredung mit dem Erzbischof Melchers,
dem er auf seine Frage, warum er auf die Erkldrung des

Revue intern, de Théologie. Heft 55, 1906, 31



466 —

gesamten Episkopates so viel Wert lege, entgegnete: Die
Griinde, die biblischen und traditionellen, fiir die Lehre,
welche bis zum Juli unbestritten als katholisch gegolten, sind
fiir mich so iiberzeugend, und die Bedenken gegen die neue
Lehre so unauflgslich, dass ich meine Uberzeugung nur dann
als Irrtum ansehen kann, wenn ich ganz unzweifelhafte Ge-
wissheit habe, dass sie von den Lehrern der Kirche als Irr-
tum verworfen ist (v. Schulte, Altkatholizismus, p. 145). —

Ein von den neukatholischen Bischéfen mit Erfolg an-
gewendetes Mittel, um die Altkatholiken in der ruhigen Mit-
beniitzung der katholischen Kirchengebidude zu storen, war
die von ihnen erlassene Erklirung, solche Kirchen seien ent-
weiht und interdiziert. In Baden erbat sichr der damalige
Staatsminister Jolly miindlich von dem Bischofe Reinkens
ein Gutachten iiber diese Behauptung von der angeblichen
Entweihung der in Betracht kommenden Kirchen. Dies wurde
Veranlassung, dass Reusch (damals Generalvikar) in der
ihm eigenen gewissenhaften und sachlichen Art, unter Be-
rufung auf nur streng romisch-kurialistische Theologen
und Kanonisten, ein wissenschaftlich begriindetes Gutachten
schrieb, welches gedruckt erschien unter dem Titel: Das Ver-
fahren deutscher Bischiofe beziiglich der den Altkatholiken
zum Mitgebrauch eingerdumten Kirchen. FEin theologisches
Gutachten. Bonn 1875, Nach Erwigung aller einschligigen
kirchenrechtlichen Bestimmungen kommt der Verfasser zu
folgender Charakteristik des Verfahrens der Bischéfe: Sie
verhidngen ohne Beobachtung der im kanonischen Rechte
vorgeschriebenen &dusseren Formen, aus einem im kano-
nischen Rechte nicht vorgesehenen Grunde, und durchgingig
auch ohne den technischen Ausdruck ,Interdikt® zu gebrau-
chen — also in ganz willkiirlicher Weise — iiber die frag-
lichen Kirchen das Interdikt (p. 8 sq.).

Fiir ihr Vorgehen konnten sich die Bischéfe nicht auf
eine Bestimmung des bisher in Kraft gewesenen kirchlichen
Rechtes berufen, sondern lediglich auf eine Instruktion des
Miinchener Nunzius vom 12. M#rz 1873. Die bei diesem Er-
lass obwaltende Absicht beleuchtet Reusch mit folgenden
Worten: Die Vermutung darf ausgesprochen werden, dass
bei der Instruktion des Nunzius und dem ihr entsprechenden
Verfahren der Bischofe religiose Griinde nicht die mass-



— 467 —

gebenden gewesen sind, dass man vielmehr intendiert hat,
durch die Erklarung, die Abhaltung des altkatholischen
Gottesdienstes in einer Kirche werde die Einstellung des neu-
katholischen zur Folge haben — zumal durch die unwahre
Fassung dieser Erkldrung: das miisse nach dem katholischen
Kirchenrechte so sein — einerseits ,die Einfidltigen“ gegen
die Altkatholiken aufzuhetzen, anderseits auf die Regierun-
gen einen Druck auszuiiben, indem man diese glauben zu
machen suchte, die Gestattung des Mitgebrauchs der Kirchen
durch die Altkatholiken sei eine grosse Hirte gegen die Neu-
katholiken, welche dadurch aus dem Gebrauche der Kirchen
ganz verdrangt wiirden (p. 11).

Zum Schlusse gelangt unser Gelehrter beziiglich der in
Rede stehenden Frage zu folgendem Resultat: Die Staats-
regierungen sind jedenfalls befugt, die Frage, ob den Alt-
katholiken der Mitgebrauch von Kirchen zu gestatten sei,
lediglich nach Rechtsgrundséitzen zu entscheiden und dem
Vorgeben, dass dadurch das Recht der Neukatholiken ge-
kriankt werde, keinen Einfluss auf ihr Verfahren einzuriu-
men. Wenn die Neukatholiken eine den Altkatholiken zum
Mitgebrauch eingerdumte Kirche zu ihrem Gottesdienste nicht
mehr benutzen, so handeln sie damit nicht nach einem Grund-
satze des bestehenden gemeinen Kirchenrechts, sondern ledig-
lich nach einer von ihren Bischofen, beziehungsweise dem
Miinchener Nunzius, und zwar preeter ius canonicum, ad id
getroffenen Bestimmung. Ob diese Bestimmung, unter dem
kirchlichen Gesichtspunkte betrachtet, notig oder zweckmiissig
ist, kann dahingestellt bleiben; jedenfalls hat die Staatsregie-
rung allein dariiber zu entscheiden, ob sie ihrerseits einer
solchen neuen kirchlichen Anordnung irgendwelche Bedeu-
tung beilegen will (p. 13). Das Verfahren beziiglich der den
Altkatholiken zum Mitgebrauch eingerdumten Kirchen wiirde
ein anderes gewesen sein, wenn man nicht erwartet hitte,
die Staatsregierungen wiirden sich durch dasselbe in ihrem
Verhalten bestimmen lassen, und es wird ein anderes wer-
den, wenn man die Erfahrung macht, dass die Staatsregie-
rungen und das Volk erkennen, wie wenig jenes Verfahren
dem bis 1873 bestandenen Kirchenrechte entspricht, und dass
das Festhalten an jenem Verfahren den beabsichtigten Zweck,
die Durchfiihrung der vatikanischen Dekrete und die Unter-



468 —

driickung des Altkatholizismus, nicht erreicht, vielmehr auf die
Dauer den eigenen Interessen machteilig ist (p. 14 8q.) '). —

Durch die katholische Opposition gegen das vatika-
nische Konzil wurde der Blick geschirft fiir eine Reihe von
Unvollkommenheiten im kirchlichen Leben, und zugleich
wurden die Kriafte frei gemacht zur Inangriffinahme dieser
Materie. Schon vor 1870 konnte man iiber Reuschs Stellung
gegeniiber unerfreulichen Erscheinungen im Kkirchlichen Le-
ben nicht im Zweifel sein. Eben weil er ein glidubiger und
frommer Priester war, dem das Wohl und das Ansehen der
Kirche am Herzen lag, durfte und musste er Misshriuche
offen besprechen. Nachdem er sich bei vorkommenden Ge-
legenheiten wiederholt gedussert, tat er dies in zusammen-
fassender Darstellung in der formell und inhaltlich lehr-
reichen Schrift: Die deutschen Bischife und der Aberglaube.
Eine Denkschrift. Bonn 1879. DBesprochen werden darin
der Reihe nach: Ablédsse, Fegfeuer, Skapuliere, Giirtel, Me-
daillen, Ignatius-Wasser, Marienverehrung, Rosenkrinze und
Novenen, Andacht zu den ,heiligsten Herzen Jesu, Maria
und Joseph“, Gebetsvereine und Gebetserhérungen, fromme
Meinungen. Den Hauptinhalt der Darlegung bilden Ausziige
aus Schriften, welche, meist seit dem Jahre 1870, in Deutsch-
land erschienen und unter dem katholischen Volke verbreitet
worden sind. Diesen Ausziigen fiigte der Verfasser Erkli-
rungen hinzu, um das Verstindnis und die richtige Wiirdi-
gung derselben zu erleichtern. Mustergiiltig ist insbesondere
die Art der Behandlung. Gerade unser Gelehrter war in
Anbetracht seiner stets massvollen Besonnenheit und seines
ruhig abwigenden Urteils nicht minder, wie seiner aufrich-
tigen, herzlichen Frommigkeit wegen, dazu berufen, eine
Reihe von Missbriduchen, welche kurz vor und hesonders
nach 1870 unter den Augen der Bischéfe in das kirchliche
Leben Deutschlands eingefiihrt worden waren, als solche zu

1) Uber den weitern Verlauf dieser Angelegenheit vergleiche man die
mit feiner Satire und stellenweise mit berechtigtem Sarkasmus von Bischof
Reinkens anlisslich der Entziehung der den Altkatholiken zum Mitgebrauch
iiberlassenen Universitéitskirche zu Freiburg imn Breisgau verfasste Schrift:
Das romische Interdikt iiber altkatholische Kirchen und seine Anerken-
nung durch deutsche Staatsregierungen. Von Innocentius Mirabundus.
Bonn 18%4.



— 469 —

bezeichnen, gleichzeitig aber auch zu zeigen, wie man um
dieser Verirrungen willen nicht den erlaubten und heilsamen
Gebrauch verwerfen diirfe. Gerade in dieser Scheidung des
gesunden Kerns von den ungesunden Zutaten liegt die Stirke
und Uberzeugungskraft des Buches, das dadurch vorbildlich
fiir alle geworden ist, welche, sei es literarisch, sei es prak-
tisch, mit diesem Gegenstande sich beschiftigen. Auszugs-
weise mag dies an einigen Beispielen gezeigt werden. Bei der
Besprechung des Ablasses gelangt Reusch zu dem Schluss:
Da legt sich doch der Gedanke nahe, dass es besser sein
wiirde, auf alle ndheren Bestimmungen zu verzichten und
einfach zu sagen: wer dieses gute Werk tut, darf hoffen, da-
durch einen angemessenen Teil der zeitlichen Siindenstrafen
abzubiissen. Die Lehre von einem Mittelzustande (Purga-
torium, Reinigungsort, Fegfeuer) und von der Zuldssigkeit
des Gebetes fiir Verstorbene ist altkirchlich, wie auch von
evangelischen Theologen anerkannt wird. Nicht altkirchlich
aber, vielmehr Verirrungen sind die Lehre, dass Ablidsse den
Verstorbenen zugewendet werden konnen, die Aufstellung
von privilegierten Altdren, die Verbreitung der Meinung, als
ob die armen Seelen mit ihrer Hiilfe fiir uns titig wéren, und
Erzidhlungen von fabulosen Geschichten, in welchen Verstor-
bene Lebenden erscheinen, ihren Zustand schildern und sie
um ihr Gebet bitten. Das Tragen von Skapulieren, Giirteln
und Medaillen, die Zugehorigkeit zu einer Bruderschaft, sind
unbedenkliche, unter Umstinden lobliche Gebrauche. Zu ver-
werfen aber ist es, wenn in abergldubischer Weise mit die-
sen Dingen die ausgiebigste Hiilfe in allen zeitlichen und ewi-
gen Angelegenheiten in engste Verbindung gebracht wird.
Die Verehrung, welche der hl. Jungfrau Maria nach der
ganz berechtigten Anschauung, der Katholiken gebiihrt, hat
keinen schlimmern Feind als die Ubertreibungen, welche in
vielen Schriften vorgetragen werden. Da erscheint Maria
nicht mehr als fiirbittend, sondern als selbsttitig fiir die
Menschen wirkend, da werden Bilder der hl. Jungfrau nicht
etwa als solche bezeichnet, sondern die Sache wird so dar-
gestellt, als ob es sich um mehrere, von einander verschie-
dene, Wunder. wirkende Personen handelte. Gegen die Ge-
bete, aus welchen der Rosenkranz besteht, ist nichts zu er-
innern, und wenn jemand die 50 Ave Maria desselben andéch-



S, [ g

tig beten kann, ist auch dagegen nichts zu sagen. Man wird
indessen nicht bestreiten wollen, dass manche in anderer
Weise andichtiger beten konnen, und darum diejenigen nicht
tadeln diirfen, welche den Rosenkranz selbst nicht beten und
auch andern nicht empfehlen. Von diesem verniinftigen
(Grundsatz hat sich aber die rémische Theorie und Praxis
weit entfernt, indem der Rosenkranz iiberall mit einem ge-
wissen Fanatismus als das notwendigste und kraftigste Gebet
und als Mittel gegen alle méglichen Ubel empfohlen und ein-
gefiihrt wird. Mit der Verehrung des Herzens Jesu ldsst
sich, wie mit der Verehrung der fiinf Wunden des Heilandes,
mit der Anrede: ,O Haupt voll Blut und Wunden® u. dgl.
ein verniinftiger Gedanke verbinden, wenn unter dem Symbol
des hl. Herzens die Liebe Christi verstanden und verehrt
wird, der fiir die Erlosung des Menschengeschlechtes gelitten
hat und gestorben ist. Daraus aber macht der moderne Ro-
manismus in erster Linie das wirkliche, leibliche Herz Jesu
als eigentliches und unmittelbares Objekt der Andacht und
lisst bei dieser Materialisation die durch das Herz versinn-
bildete Liebe ganz in den Hintergrund treten. Noch extra-
vaganter ist die Verehrung der Herzen Marias, Josephs und
anderer Heiligen, sowie die Kombination der drei hl. Her-
zen. Ein kleines, aber wichtiges Schlusskapitel handelt von
L,frommen Meinungen“, die in leichtfertiger und abergliu-
bischer Weise in Umlauf gebracht und so lange vorgetragen
werden, bis sie schliesslich fiir die ,Erhebung® zum Glau-
bensartikel reif sind. Solcher Art sind die Fragen nach der
unbefleckten Empféngnis des hl. Joseph, nach der leiblichen
Himmelfahrt Mariens und Josephs u. dgl., lauter Dinge, die
der wirklichen Religiositat fremd, aber geeignet sind, den
Katholizismus zu diskreditieren.

Eine unmittelbare Wirkung in der rémischen Kirche er-
wartete Reusch von seiner Schrift nicht, und eine solche ist
auch nicht eingetreten. Aber er hoffte, dass eine offene und
griindliche Besprechung der Sache auf die Dauer wenigstens
das bewirken werde, dass der Aberglaube nicht mehr so un-
gescheut gepredigt werde, und dass sich eine Reaktion gegen
die Verbreitung des Aberglaubens geltend machen wiirde.
Erst in der jiingsten Zeit haben sich einige schiichterne Stim-
men in dieser Richtung vernehmen lassen; immerhin ein



S -

kleiner Anfang zur Verwirklichung der Hoffnung und Ab-
sicht, in der Reusch sein Buch schrieb, dass die Aufdeckung
des Schadens zur Beseitigung desselben beitragen werde. —

Das Julidogma ist auch dadurch verhidngnisvoll, dass es
ein uniibersteigliches Hindernis fiir alle Unionsverhandlungen
bietet. Wihrend demnach fiir so lange, als nicht die Julidogmen
in irgend einer Art riickgéingig gemacht sind, eine Union mit
der rémischen Teilkirche fiir jede andere Teilkirche grundsitz-
lich ausgeschlossen bleibt, indem nicht von Vereinigung, son-
dern nur von vorbehaltloser Unterwerfung und vélliger Ver-
schmelzung die Rede sein kann, war es fiir die katholische
Opposition gerade hierdurch nahegelegt, von neuem einen
Versuch zu machen, die in langer Geschiedenheit einander
fremd und zum Teil entfremdet gewordenen christlichen Ge-
meinschaften in nidhere Beziehung zu bringen. Dies geschah
auf den 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen Unionskonferen-
zen, auf denen unter Dollingers Vorsitz Altkatholiken, Mit-
glieder der morgenlindischen, der anglikanischen und der
protestantischen Kirche erschienen und die vorhandenen
Differenzpunkte besprachen. Hatte das Unternehmen auch
nicht sofort den von vielen erwarteten, von allen sehnlich
gewiinschten, vollen Erfolg, so ist die Arbeit doch nicht ver-
gebens gewesen und wird hoifentlich in nicht allzu ferner
Zukunft, in Verbindung mit den fortgesetzten Bemiihungen,
wie sie namentlich in dieser Zeitschrift, besonders von dem
Herrn Redakteur derselben, betitigt werden, reife Friichte
bringen.

Reusch, der die erste Versammlung in seiner Eigen-
schaft als Rektor begriisste, weil sie im Musiksaale der Uni-
versitidt stattfand, hat in beiden Jahren die Protokolle ge-
filhrt und auf Grund seiner genauen Aufzeichnungen, mit
Beniitzung der ihm von andern zur Verfiigung gestellten
Notizen einen zuverldssigen, objektiven Bericht iiber die
Verhandlungen veroffentlicht unter dem Titel: Bericht diber
die am 14., 15. und 16. September zu Bonn gehaltenen
Unionskonferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden, Dr. von
Déllinger, herausgegeben, Bonn 1874, und: Bericht iiber die
vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-
konferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden, Dr. von Ddél-
linger, herausgegeben. Bonn 1875. —



472 —

Gleichfalls rithren von Reusch her die Berichte iiber die
vier ersten Synoden, an deren Beratungen, die nicht sfeno-
graphiert wurden, er lebhaften Anteil nahm. Die Berichte,
die zum Teil in mehrfacher Auflage erschienen, sind ver-
offentlicht unter dem Titel: Beschliisse der ersten u. s. w.
Synode der Altkatholiken des Deutschen Reiches, gehalten
zu Bonn am 27., 28. und 29. Mai 1874 u.s. w. Amtliche
Ausgabe. Bonn 1874, beziehungsweise 1875, 1876, 1877. —

Reusch hat niemals, weder vor noch nach dem Jahre
1870, iiber der Wissenschaft die Seelsorge, iiber dem Theo-
logen den Priester vergessen. Dies zeigt sich auch in seiner
schriftstellerischen Tatigkeit, indem er einen Band Predig-
ten, ein Gebetbuch und das Katholische Rituale verfasste.

Zur Herausgabe des zuerst genannten Buches unter dem
Titel: Predigten iiber die sonntiglichen Evangelien. Nebst
einigen Fest- und Gelegenheits-Predigten. Bonn 1876, ent-
schloss er sich aus einem doppelten Grunde. Zunichst wollte
er solchen Glaubensgenossen, welche nur selten Gelegenheit
haben, Predigten zu horen, die Moglichkeit verschaffen, eine
passende Predigt zu lesen. Sodann aber nahm er mit Recht
an, bei der vielfach vorhandenen Unklarheit werde ein sol-
ches Buch fiir manche ein Mittel sein, einen vollstindigern
und richtigern Einblick in den Charakter der altkatholischen
Bewegung zu erlangen, indem sie dadurch auch von den
beim altkatholischen Gottesdienst gehaltenen Predigten Kennt-
nis zu nehmen in der Lage wiren. Mit Riicksicht hierauf
sind die Predigten so abgedruckt, wie sie gehalten wurden,
was moglich war, weil Reusch seine Kanzelvortridge voll-
stindig niederzuschreiben und dann wortlich auswendig zu
lernen pflegte. Die zuerst erwdhnte Absicht bestimmte ihn,
einen vollstindigen Jahrgang zu bieten und zu diesem Zwecke
einige wenige Predigten aufzunehmen, die er nicht vorgetra-
gen. Die iibrigen sind zumeist in Bonn, einige auch an an-
dern Orten gehalten. Das Buch erfiillt aber auch noch einen
dritten Zweck. Es ist nicht nur ein Hausbuch und ein in-
struktives Orientierungsmittel iiber den Altkatholizismus,
sondern es kann auch als Muster fiir Kanzelredner vollauf
empfohlen werden. Unter Vermeidung alles dessen, was mit
der Wiirde der christlichen Kanzel nicht vereinbar ist, wer-



— 473 —

den die grossen Wahrheiten des Evangeliums und die Grund-
sitze der christlichen Glaubens- und Sittenlehre unter reich-
licher Bezugnahme auf Stellen des A. und des N. T. verkiin-
digt und erldutert. Die Sprache ist schlicht und zugleich
edel; dabei entbehren die Predigten bei aller Einfachheit und
Klarheit durchaus nicht der religiosen Wirme und Innigkeit
und sind so ein getreues Abbild ihres Verfassers, dessen
Eigenart sie auch dadurch ausprigen, dass sie von jeder
Ubertreibung, z. B. bei der notwendigen Besprechung kirch-
licher Missbrauche, sich fernhalten.

Drei Predigten aus dieser Sammlung — die vom 18. und
vom 19. Sonntag nach Pfingsten und die auf das Fest Aller-
heiligen — hatte er zwei Jahre frither separat erscheinen

lassen unter dem Titel: Drei Predigten iiber die Beichte und
iiber die Heiligenverehrung. FEin Beitrag zur Erlduterung
der Beschliisse der ersten Synode der Altkatholiken. Bonn
1874. Der Zweck der Predigten ist im Titel angegeben. Die
betreffenden Erkldrungen der Synode, wie eine Reihe anderer
Synodalbeschliisse, waren von Reusch formuliert, der iiber-
haupt an den Verhandlungen der Synoden und der Kongresse
bis 1878 einen lebhaften Anteil nahm. —

Ferner gab Reusch heraus: Vollstindiges Gebetbuch fiir
katholische Christen. Bonn 1877. Kine Ausgabe in kleine-
rem Format, mit einigen Weglassungen, erschien ebenda
1891. Eine 3. Auflage, die einen unveridnderten Abdruck
der ersten darstellt, erschien noch bei Lebzeiten des bereits
schwer erkrankten Verfassers und ist von Bischof Dr. Theod.
H. Weber besorgt. Herzliche und kernige Gebete fiir alle
denkbaren Verhiltnisse und Lebenslagen sind es, die Reusch
uns darbietet, tiefste Frommigkeit atmend und erweckend,
dabei aber gédnzlich frei von jener siisslichen Frimmelei, die
man in der modernen Gebetbuch-Literatur héufig findet.
Jedem kann das Buch empfohlen werden; mochte es heson-
ders in altkatholischen Kreisen immer weitere Verbreitung
finden und, fleissig gebraucht, reichen Segen stiften. —

Bei der Ordnung der kirchlichen Verhéltnisse der Alt-
katholiken stellte sich von Anfang an die Abfassung eines
Rituales als notwendig heraus. Reusch unternahm auch diese
Arbeit, die verdffentlicht wurde unter dem Titel: Katholisches



— 474 —

Rituale, herausgegeben nach den Beschliissen der Synoden
der Altkatholiken des Deutschen Reiches. Bonn 1875, 2. Aufl.
1876. In der Einleitung wird der Gebrauch der deutschen
Sprache ausfiihrlich gerechtfertigt, und Abweichungen von
dem bisher Ublichen werden begriindet nach dem Grund-
satze: Eine echte Reform hat nicht nur das Wesentliche un-
verandert zu bewahren, sondern auch beziiglich des Un-
wesentlichen sich an das Bestehende anzuschliessen und an
dem, was einen alten Besitzstand fiir sich hat, nur so viel
zu dndern, als notwendig ist (p. 7). Sodann folgt eine voll-
stindige deutsche Liturgie fiir die Spendung der Sakramente
und einige andere Akte. Zur Motivierung der einzelnen For-
mulare sind in einem Nachtrag Anmerkungen beigefiigt. Den
Schluss bilden Gebete fiir Kranke und das allgemeine Gebet.
Reusch lisst das lehrhafte, ermahnende und reflektierende
Element zuriicktreten und beschriankt die liturgischen For-
mulare auf bestimmte, ganz objektiv gehaltene, der Sache
entsprechende, und darum fiir alle einzelnen Fille passende
Formeln. Das hat zur Folge, dass dem einen oder andern
einige Formulare etwas diirftig vorkommen migen. Das
ldsst sich indessen leicht durch Ansprachen und durch Ein-
fiigung besonderer Gebete, welche die subjektiven Gedanken
und Gefiihle der Beteiligten zum Ausdruck bringen, ausglei-
chen. Hiefiir verweist Reusch selber auf das Wessenbergi-
sche Rituale, das auch da anzuwenden sei, wo im offiziellen
Rituale Formulare fehlen (z. B. Feier der ersten h. Kom-
munion, Tumbagebete etc.). Bald nachher erschien der An-
hang zu dem Katholischen Rituale, herausgegeben nach den
Beschliissen u. s. w. Bonn 1877, enthaltend: Gebete bei der
Messe fiir Verstorbene (nach dem Evangelium); drei For-
mulare fiir den sonn- und festtiglichen Gottesdienst, falls die
hl. Messe nicht gehalten werden kann; Verzeichnis der sonn-
und festtiglichen Perikopen, worin den herkémmlichen Epi-
steln und Evangelien neue Lesestiicke beigefiigt sind; ge-
meinschaftliche Bussandachten und eine Belehrung iiber Busse
und Beichte nach den Erkldrungen der Synode?!).

!} Die kiirzlich erschienene Ausgabe in grosserm Format, Bonn o. J.,
bietet zunidchst einen unveriinderten Abdruck des Reuschischen Rituals,
dem dann die Riten der Grundsteinlegung und Einweibhung einer Kirche,
der Glockenweihe und der priesterlichen Weihen beigefiigt sind.



. 475 —

III.

Die im alten katholischen Glauben verharrenden Ge-
lehrten hatten ihre Waffen im Kampfe wider das Vatikanum
dem Arsenal der Exegese und der Geschichte zu entnehmen.
Es galt, den exegetischen und historischen Nachweis zu fiih-
ren, dass die Julidogmen Neuerungen sind, deren Wurzeln
freilich tief hinabreichen. So fand altkatholischerseits neben
der Exegese die Kirchengeschichte besondere Pflege. Auch
Reusch stellterin der zweiten Hilfte seiner wissenschaftlichen
Tétigkeit sich in ihren Dienst und bearbeitete mit rastlosem
Eifer und schonstem Erfolge, teils allein, teils in Verbin-
dung mit Dollinger, eine Reihe von Spezialfragen, die fiir alle
spdtern Studien und Darstellungen grundlegend sind.

Ehe wir eine Betrachtung derselben unternehmen, ist
zunédchst noch eine kleine Schrift zu erwédhnen, welche die
Rektoratsrede unseres Gelehrten enthilt und den Titel fiithrt:
Theologische Fakultiten oder Seminare? Rede gehalten bei
dem Antritte des Rektorates der Rheinischen Friedrich-Wil-
helms-Universitit am 18. Oktober 1873. Bonn 1873. Wie
Reusch diese Frage, die in der Folgezeit auch von anderer
Seite wiederholt diskutiert wurde, beantwortet, kann nicht
zweifelhait sein, er entscheidet sich zu gunsten der Univer-
sitdtsvorbildung der Kandidaten des Priestertums, weil auf
diesem Wege die wissenschaftliche Ausbildung und auch die
sittliche Reife besser gewiahrleistet ist, als durch Erziehung
in den von dem offentlichen Leben abgeschlossenen Semi-
narien. Der Hauptgrund, der fiir die Notwendigkeit der Se-
minarerziehung angefiihrt wird, ist die Behauptung, dass die
Kandidaten des geistlichen Standes nur so vor der sittlich
gefdhrlichen Beriihrung mit der Welt bewahrt bleiben konn-
ten. Hieriiber wollen wir Reuschs eigene Worte vernehmen.
Sie lauten (p.14 sq.): Ich gestehe, mir flosst eine solche
durch kiinstliche Abschliessung von der Welt bewahrte Tu-
gend weder besondere Achtung noch besonderes Vertrauen
ein. Dass das Universititsleben seine sittlichen Gefahren
hat, ist ja nicht zu bestreiten; es teilt diese Eigenschaft mit
dem Leben iiberhaupt, und wenn der Geistliche denn doch
in die Welt hinausgesandt werden muss, um in der Welt zu
leben und zu wirken, so wird es ihm nicht schaden, wenn er
die Jahre, welche seinem Eintritt in den geistlichen Stand



— 476 —

vorhergehen, statt in der Abgeschlossenheit des Seminars an
den Anstalten zugebracht hat, welche auch fiir andere junge
Leute den Ubergang von der Schule in das Leben, von der
Aufsicht und Zucht der Eltern und Lehrer zur ménnlichen
Selbsténdigkeit vermitteln, und welche ihm eine Gelegenheit
hieten, Menschenkenntnis und die Fihigkeit, mit Menschen
zu verkehren, zu erwerben, wie sich eine solche Gelegenheit
im Seminar nicht findet. Wer auch mit den besondern Schutz-
und Hiilismitteln, welche dem Theologie-Studierenden durch
verniinftig geleitete Konvikte und auf andere Weise geboten
werden konnen, die sittlichen Gefahren des Universitiits-
lebens nicht zu hestehen vermag, von dem darf es wohl mit
Recht hezweifelt werden, ob er wirklich berufen ist, als
Geistlicher und Seelsorger zu wirken. Jedenfalls wird man
demjenigen, welcher mit Altersgenossen, die andere Ficher
studieren, gemeinsam die Universititsjahre verlebt, dabei
den Entschluss, in den geistlichen Stand einzutreten, {fest-
gehalten hat und am Schlusse seiner Studienzeit den Anfor-
derungen, welche die geistlichen Oberen in wissenschaftlicher
und in sittlicher Beziehung an ihn stellen miissen, geniigt —
mit mehr Vertrauen entgegenkommen kénnen, als demjenigen,
welcher, von den Knabenjahren an bis zum Empfange der
geistlichen Weihen im 24. oder 25. Lebensjahre in der Iso-
lierung und Zucht eines Seminars ausgebildet, plotzlich in
die Welt und das T.eben hinausgesandt wird, um nunmehr
nicht nur fiir sich selbstindig zu sein, sondern auch der
Lehrer, Ratgeber und Leiter anderer zu werden.

Gegeniiber der Anschauung, die ein deutscher Bischof
in die Worte gekleidet haben soll: Ich brauche keine
gelehrte, sondern nur fromme und gehorsame Geistliche,
weist Reusch weiterhin nach, dass Frommigkeit und Gehor-
sam gegen die Obern fiir den Priester freilich notig. aber
Gelehrsamkeit oder eine entsprechende wissenschaftliche Aus-
bildung nicht minder nétig sind, dass also die hier in Gegen-
satz gebrachten Kigenschaften zusammengehéren und nur
vereinigt auf die Dauer fiir den Geistlichen selber und fiir
die, unter denen er wirken soll, heilsam sein konnen. Die
Rede klingt aus in den Ausdruck der Hoffnung, dass nach
Uberwindung der zurzeit herrschenden Wirren sich, wenn
auch nur langsam und allméihlich; bei allen Beteiligten die



— Y —

Uberzeugung Bahn brechen werde, eine fiir Kirche und Staat,
fiir die religitsen, sozialen und politischen Verhiltnisse
segensreiche Wirksamkeit der Geistlichen aller Bekenntnisse
habe eine Krziehung derselben zur Voraussetzung, welche
sie von den grossen Pflegestitten deutscher Wissenschaft
und deutscher Bildung nicht fern hilt. —

Schon Ende der sechziger Jahre hatte sich unser Gelehr-
ter mit Studien iiber den spanischen Theologen und Dichter
Luis de Leon beschiftigt. Im Januar 1872 hielt er iiber ihn
fiir einen wohltitigen Zweck einen populédren Vortrag, der
wiederum Anlass zu weitern Studien und Forschungen bot.
Indessen hielten ihn andere dringende Aufgaben wissen-
schaftlicher Art, sowie seine vielseitige Téatigkeit in der alt-
katholischen Bewegung davon ab, das Resultat seiner Arbeit
in einer historischen Monographie zusammenzufassen. So
entschloss er sich zur Verosifentlichung des erwihnten Vor-
trages und fiigte demselben geschichtliche und literarhisto-
rische Untersuchungen iiber Luis und seine Zeit hei, die
wertvolles Material iiber den Lebensgang, die geistige Ent-
wicklung und die wissenschaftliche und dichterische Titig-
keit dieses hervorragenden Mannes, iiber die theologische
und spanische Literaturgeschichte des 16. Jahrhunderts
iiberhaupt und namentlich {iber die spanische Inquisition
durch einen vollstédndigen und aktenmissigen Bericht iiber
den Prozess Luis de Leons beibringen. Dadurch ist der Titel
des Buches gerechtfertigt: Luis de Leon und die spanische
Inquisition. Bonn 1873, Es ist ,seinem hochverehrten Lehrer
I. von Déllinger in dankbarer Liebe gewidmet®, der, wie
Geetz p. 81 angibt, an den Verfasser schrieb: Das Bild, das
Sie da gemacht haben, ist wie ein Rembrandt, anziehend
schon durch den Gegensatz der lichten und dunkeln Partien.

Wie eben erwihnt, bietet das Buch keine zusammen-
fassende Darstellung, sondern nur das Material dazu. Wie
er in der Vorrede angibt, war dem Verfasser — freilich sehr
mit Unrecht, wie sein Buch iiber Galilei zeigt — iiberhaupt
zweifelhaft, ob er eine gute historische Monographie zu
schreiben befihigt sei. Aber gerade diese Form der Dar-
legung ldsst uns einen interessanten Einblick in die Geistes-
werkstatt Reuschs tun, zeigt im allgemeinen, wie wissen-
schaftliche Werke zu stande kommen, und lehrt uns im be-



SRR ;- g

sondern den unverdrossenen Eifer kennen, mit dem Reusch
schwieriges und seltenes Material zusammenbrachte und
sichtete.

Luis de Leon (1527—1591), Ménch des Klosters St. Au-
gustin zu Salamanca und Professor an der dortigen Univer-
sitdt, war nicht ein beschaulicher Klosterbruder und blosser
Stubengelehrter, sondern ein Mann, der bei aller Strenge in
der Erfiilllung seiner Ordenspflichten und der Verwaltung
seiner Amter und bei aller Liebe zu den Wissenschaften mit
Lebhaftigkeit und Energie sich an den Fragen beteiligte,
welche damals die akademischen Kreise in Salamanca und
zum Teil die wissenschaftlichen und kirchlichen Kreise in
Spanien bewegten. Er nimmt nicht bloss wegen seiner spa-
nischen Schriften einen Platz unter den klassischen Pro-
saikern seiner Nation und zugleich eine hervorragende Stelle
in der Geschichte der spanischen Poesie ein, sondern ist
auch in der Geschichte der theologischen Literatur zu nennen
als Verfasser von lateinischen Kommentaren zu biblischen
Biichern und von spanisch geschriebenen Ubersetzungen und
Auslegungen des Buches Job und des Hohen Liedes. Ferner
verfasste er, gleichfalls in seiner Muttersprache, ein umfang-
reiches, erbauliches Werk iiber die in der Bibel vorkommen-
den Namen Christi und eine Schrift unter dem Titel ,die
vollkommene Gattin®, im Anschluss an das am Ende der
salomonischen Spriiche stehende schéne Gedicht iiber das
starke oder tugendsame Weib. Wie bei seiner theologischen
Schriftstellerei, so stand bei seiner ganzen wissenschaftlichen
Tatigkeit die Bibel im Mittelpunkte. Im Gegensatz zu der in
Spanien damals herrschenden scholastischen Methode legte
Luis — wie das seitdem bei allen katholischen Theologen
wenigstens grundsétzlich als richtig anerkannt worden ist —
auch bei dem Vortrage der systematischen Theologie Ge-
wicht auf die wissenschaftliche Erforschung des Sinnes der
hl. Schrift und auf ein griindlicheres und umfassenderes und
zugleich kritisches Eingehen auf die &ltere theologische Li-
teratur, namentlich die Kirchenviter. So kam er in den Ruf
der Neuerungssucht und wurde bei der Inquisition verdéch-
tigt. Er wurde auf die Anzeige missgiinstiger Kcllegen hin
verhaftet und ins Inquisitionsgefingnis abgefiihrt. Die Haupt-
punkte der Anklage betrafen seine Lehre von der Autoritdt



— 479

der Vulgata und seine Erkldrung des Hohen Liedes. Die
Beschuldigung, er habe letzteres fiir ein blosses Liebes-
gedicht erklirt, stellte sich auf den ersten Blick als unwahr
heraus, und beziiglich der Vulgata trug er Ansichten vor,
die heutzutage als selbstverstindlich oder mindestens als un-
verfinglich gelten. Erst nach fast fiinfjahriger Haft, und
nachdem sein Prozess aller Wahrscheinlichkeit nach absicht-
lich war verschleppt worden, wurde er endlich der Freiheit,
seinem Kloster und seinem Amte zuriickgegeben. Auf die-
sem dunkeln Hintergrunde zeichnet uns Reusch in anschau-
licher Weise das Bild des gelehrten Dulders, der zu den
edlen und liebenswiirdigen Erscheinungen seines Jahrhun-
derts und seiner Nation gehort.

Dabei fallen interessante Schlaglichter auf die damalige
spanische Inquisition. Wohl war dieselbe nicht eigentlich
eine kirchliche, sondern wesentlich eine staatliche Institu-
tion. Aber dabei darf nicht verkannt werden, dass sie, wenn
auch ein koniglicher, doch ein mit geistlichen Waffen aus-
geriisteter Gerichtshof war, dass die Beamten hauptsichlich
Geistliche waren, und dass die kirchlichen Behorden der da-
maligen Zeit diese Institution und ihr Verfahren mindestens
geduldet und im Prinzip gebilligt haben. Allerdings wird
man das Gerichtsverfahren, wenn man es nicht unbillig be-
urteilen will, nach den Grundsitzen des 15. und 16. Jahr-
hunderts, nicht nach denen unserer Zeit, beurteilen miissen;
damals aber galt die Anwendung von Zwang in Glaubens-
sachen iiberall als zuldssig, und war das Strafrecht iiberhaupt
viel hirter als jetzt. Wenn aber heutzutage vielfach iiber
den Verfall der Religion und Sittlichkeit geklagt wird, so
darf man wohl mit Befriedigung konstatieren, dass in diesem
Punkte doch jetzt Grundsidtze zur allgemeinen Anerkennung
gelangt sind, welche der wahren Religiositdt und Sittlich-
keit besser entsprechen, als diejenigen, aus denen das Insti-
tut der Inquisition erwachsen ist, und nach denen es im
16. Jahrhundert nicht als verwerflich angesehen wurde. Was
Liuis de Leon erduldet hat, das hat denn doch heutzutage
kein Gelehrter mehr von kirchlicher oder staatlicher Justiz
zu befiirchten. —

Aber auch der in Italien geiibten Titigkeit der Inqui-
sition wandte unser Gelehrter seine Aufmerksamkeit zu. Der



e YBY =

bekannteste und merkwiirdigste unter den Inquisitionspro-
zessen der ersten Hilite des 17. Jahrhunderts ist der gegen
Galilei (1564—1642) gefiihrte. Im Jahre 1877 wurden die
Akten zum ersten Male vollstindig und genau durch Karl
von Gebler (Die Akten des (zalileischen Prozesses. Stutt-
gart 1877) verofientlicht. Reusch war seit Jahren mit Stu-
dien iiber diesen Gegenstand beschiftigt, wie viele Rezen-
sionen im Theologischen Literaturblatt und ein 1875 in Sy-
bels Historischer Zeitschrift (XXXIV, 121 sq.) verstientlich-
ter Vortrag: Der Galileische Prozess, zeigen. Er kam nun
in die Lage, das Ergebnis seiner Arbeit mit Beniitzung der
erwihnten Publikation unter einem besondern Gesichtspunkte
darzustellen. Es fehlte nédmlich in der Galileiliteratur an
einer griindlichen Erorterung der nicht bloss fiir den Theo-
logen, sondern auch fiir weitere Kreise interessanten Frage:
Was lehrt uns die Verdammung der kopernikanischen An-
sicht im Jahre 1616 und die Verurteilung Galileis im Jahre
1633 beziiglich der Awutoritdt, welche man in Rom fiir die
Entscheidung von theologischen und mit der Theologie zu-
sammenhéngenden Kontroversen beansprucht?

Reuschs Werk: Der Prozess Galileis und die Jesuiten.
Bonn 1879, gibt demnach zuerst eine erschiopfende Darstel-
lung der Geschichte des Galileischen Prozesses und erldu-
tert auf dieser Grundlage ausfiihrlich die theologische Bedeu-
tung desselben. In beiderlei Hinsicht hatte der Verfasser
sich vornehmlich mit Jesuiten auseinanderzusetzen, indem
Mitglieder dieses Ordens im Prozess selber die treibenden
Kréafte waren, und bei den theologischen KErérterungen haupt-
siichlich Schriftsteller in Betracht kamen, die Jesuiten oder
Anhédnger der Jesuiten sind, ein Umstand, der schon im
Titel des Buches zum Ausdruck kommt.

Galilei, der mit Recht als Mathematiker, Physiker und
Astronom zu den grissten Gelehrten seiner Zeit und zu den
Begriindern der modernen Naturwissenschaft gezihlt wird,
verteidigte schon von 1579 ab brieflich die kopernikanische
Angsicht gegeniiber der zu seiner Zeit alles beherrschenden
ptolemiischen Auffassung, ohne indessen seine Behauptun-
gen zu verdffentlichen oder in seinen akademischen Vor-
lesungen n#éher darzulegen. Sein Hauptkampf gegen die Pe-
ripatetiker, wie man die Vertreter der traditionellen Ansicht



— 481 —

nannte, begann aber erst nach Erfindung des Fernrohres,
1609. Auf Grund der hierdurch erméglichten Entdeckungen
sprach er in dem 1610 erschienenen ,Sidereus Nuncius®“ sich
zum ersten Male zu gunsten des kopernikanischen Systems
offentlich aus; aber eine formliche Verteidigung desselben
hielten er und seine Freunde auch jetzt noch fiir bedenklich.
Im Jahre 1611 unternahm Galilei eine Reise nmach Rom zu
dem Zwecke, die dortigen Gelehrten, sowie die einfluss-
reichen Prilaten durch den Augenschein von der Wirklich-
keit seiner Entdeckungen zu iiberzeugen, was ihm auch
unter anderem bei vier Jesuiten gelang. Ohne Zweifel wird
Galilei damals in Rom auch von der Bedeutung seiner Ent-
deckung fiir die kopernikanische Theorie gesprochen haben,
jedenfalls machte er dem Kardinal Bellarmin gegeniiber schon
im Jahre 1611 aus seiner Uberzeugung von der Richtigkeit
der kopernikanischen Hypothese kein Hehl. Da das Hinein-
ziehen theologischer Argumente in naturwissenschaftliche
Erorterungen bei den Peripatetikern zu jener Zeit sehr ge-
wohnlich war, so wurde die Kontroverse von ihnen bald auf
das theologische Gebiet hiniibergespielt, wihrend Galilei
selber in zwei Briefen hermeneutische Grundsitze aufstellte,
wie wir sie aus Reuschs Auseinandersetzungen in ,Bibel
und Natur“ kennen, und wie sie heute von keinem katho-
lischen Theologen mehr beanstandet werden. Im Februar
1615 sandte der Dominikaner Lorini eine Abschrift des einen
dieser Briefe nach Rom und gab dadurch Veranlassung zu
dem ersten Inquisitionsprozesse gegen Galilei. Das wich-
tigste Ergebnis desselben ist die durch das Dekret der Index-
Kongregation vom 5. Mdrz 1616 publizierte Verdammung der
kopernikanischen Ansicht, widhrend der gegen Galilei per-
sonlich eingeleitete Prozess niedergeschlagen wurde. Diese
Entscheidung iiber die kopernikanische Lehre wurde im Auf-
trage des Papstes durch den Kardinal Robert Bellarmin Ga-
lilei, der damals in Rom war, amtlich mitgeteilt, und er ver-
sprach, ihr zu gehorchen. Die auf diese Verwarnung be-
ziiglichen Aktenstiicke bespricht Reusch in einldsslicher
Weise, weil eines derselben, das eine Aufzeichnung des No-
tars der Inquisition iiber die an Galilei gemachte Mitteilung
und iiber sein Versprechen, zu gehorchen, enthilt, im zwei-
ten Prozess eine grosse Rolle spielt, und weil von vielen be-
Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906. 32



— 482 —

hauptet wird, dasselbe sei unmittelbar vor dem zweiten Pro-
zess gefilscht worden, um Galilei desto sicherer verurteilen
zu konnen. Nach dieser Aufzeichnung wurde Galilei nicht
bloss von dem Kardinal Bellarmin iiber die Falschheit und
Schriftwidrigkeit der kopernikanischen Ansicht belehrt und
zum Aufgeben derselben ermahnt, sondern ihm auch im Auf-
trage des Papstes und der Inquisition von dem Kommissar
dieser Behorde der Befehl erteilt, jene Ansicht fortan in
keiner Weise, weder miindlich noch schriftlich, festzuhalten,
zu lehren und zu verteidigen. Auf Grund einer umféng-
lichen Untersuchung entscheidet sich Reusch fiir die Echt-
heit der Aktenstiicke in vollem Umfange.

In der Folgezeit verfeindete Galilei sich griindlich mit
den Jesuiten infolge einer Kontroverse mit den Patres Grassi
und Scheiner. Indessen kam der Versuch, sein aus diesem
Streite hervorgegangenes Buch: ,Saggiatore* (— Goldwage)
durch die Inquisition verbieten zu lassen, nicht iiber das
erste Stadium hinaus, weil Papst Urban VIII. die Widmung
desselben angenommen hatte und dem Verfasser freundlich
gesinnt war. Wenn aber Galilei gehofft hatte, bei einer
Anwesenheit in Rom 1624 eine direkte Zuriicknahme des De-
kretes von 1616 oder eine nochmalige Priifung der koperni-
kanischen ILehre durch die rémischen Behoérden erwirken
oder anbahnen zu konnen, so sah er sich darin getduscht.
Er hielt es aber fiir zuldssig, seine Lehre hypothetisch 1)
vorzutragen, da der Saggiatore von der romischen Behorde
das Imprimatur erhalten hatte und trotz der Denunziation
nicht verboten worden war. War im Saggiatore nur hei-
ldutig von der kopernikanischen Theorie gesprochen wor-
den, so ging er 1632 einen Schritt weiter und unternahm eine
ausfiihrliche Eriorterung derselben ex professo, natiirlich nur
in hypothetischer Form, aber doch so, dass seine Meinung
von der Richtigkeit des kopernikanischen Systems unver-
kennbar hervortrat. Das Werk fiihrt den Titel: ,Dialog iiber
die beiden grossten Weltsysteme, das ptolemiische und das

1) Der Ausdruck <Hypothese» hatte damals nicht den Sinn, welchen
er gegenwiirtig in der Naturwissenschaft hat, sondern bedeutete soviel als
«mathematische Fiktion» im Sinne einer bloss willkiirlichen Annahme zur
Erleichterung der Rechnungen und Darstellung der Erscheinungen, ohne
irgend welchen Anspruch auf Wahrheit oder auch nur Wahrscheinlichkeit.



— 483 —

kopernikanische.“ Alsbald nach Ankunft der ersten Exem-
plare in Rom wurde dem Verfasser und dem Verleger die
Verbreitung des Buches auf Befehl des Papstes bis auf wei-
teres untersagt. Auf Grund des Gutachtens einer besondern
Kommission iiberwies Urban VIII., dessen ehemalige Freund-
schaft gegeniiber Galilei sich ins Gegenteil verkehrt hatte,
die Angelegenheit der Inquisition, die Galilei am 1. Oktober
1632 nach Rom zitierte. Er kam erst am 13. Februar 1633
dort an. Der Hauptpunkt der Anklage war, dass Galilei die
kopernikanische Theorie nicht bloss als Hypothese vor-
getragen, wihrend auf die Ubertretung des ihm 1616 insi-
nuierten Verbotes kein besonderer Nachdruck gelegt wurde.
Galilei hatte vier Verhore zu bestehen, wurde aber nicht,
wie Reusch ausfiihrlich und scharfsinnig darlegt, im eigent-
lichen Sinne gefoltert. Der Prozess dauerte bis zum 22. Juni.
An diesem Tage wurde Galilei als der Hiresie stark ver-
didchtig zur Abschworung der kopernikanischen Lehre als
eines Irrtums und einer Ketzerei angehalten und zu Kerker-
haft wihrend einer von der Inquisition zu bestimmenden
Zeit verurteilt, wahrend der Dialog durch einen offentlichen
Erlass verboten werden sollte, was erst im August des fol-
genden Jahres durch ein Dekret der Index-Kongregation ge-
schah.

Galilei ist nicht ein Méartyrer seiner wissenschaftlichen
Uberzeugung geworden. Dass er sich dem Spruche der In-
quisition mit Verleugnung seiner innern Gesinnung unter-
warf, dass er sich bei seiner eidlichen Vernehmung in den
Verhoren wenig aufrichtig und wahrheitsliebend zeigte, dass
er schliesslich die kopernikanische Lehre — gewiss nicht
»mit aufrichtigem Herzen und ungeheucheltem Glauben®, wie
es in der Kidesformel hiess — feierlich verfluchte und ver-
wiunschte, das wird man, eine so schwere Verschuldung es
auch, objektiv betrachtet, sein mag, mit Riicksicht auf die da-
maligen Verhiltnisse bei einem siebzigjihrigen Greise milde
beurieilen miissen. Die wirkliche Schuld fiallt auf seine
Gegner, und der Unwille iiber ihr Verhalten wird noch ge-
steigert durch Kenntnisnahme der Behandlung, welche sie
Galilei, trotzdem er sich so tief gedemiitigt hatte, zuteil wer-
den liessen. Dieses Verfahren schildert Reusch auf Grund
aktenmissig beglaubigter Tatsachen besonders eingehend,



— 484 —

weil die dltern Darstellungen des Galileischen Prozesses sich
in der Regel bei den Fabeln von Kerkerhaft, grausamer Fol-
terung u. dgl. aufhalten und iiber die Zeit nach der Ver-
urteilung hinweggehen, und besonders, weil die Apologeten
der Kurie nach Widerlegung jener Fabeln die Vorginge
nach 1633 verhiillen, so dass unter ihrer Hand schliesslich
eine ausgesuchte Milde der Inquisition gegen Galilei heraus-
kommt. Erst 1822 wurde in Rom die kopernikanische Theorie
vollstindig freigegeben.

Die wichtigsten der an den Galileischen Prozess ge-
kniipften streitigen Geschichtsfragen betreffen die Tortur des
Gefangenen und die Echtheit der Aufzeichnung vom 26. Fe-
bruar 1616. Die von Reusch gebotene Lisung fand bei der
Kritik wie Zustimmung so auch Widerspruch. Der Rezen-
sent in Sybels Historischer Zeitschrift (Bd. 52, 1884, 179 sq.)
gibt aber zu, dass iiber das von Reusch ,mit aller Griind-
lichkeit, mit allem nur erdenklichen Scharfsinn® Vorgebrachte
»nicht hinauszukommen ist“, wenn es auch seiner Meinung
nach ,mit nichten einen unumstiosslichen Beweis bildet®, son-
dern ,eben auf die Aufstellung und sehr sachliche Begriin-
dung einer Hypothese hinausldauft®.

MENN, Freiburg i. Br.

(Fortsetzung folgt.)




	Franz Heinrich Reusch als Schriftsteller : 1825-1900 [Fortsetzung]

