Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Le dogme de la rédemption d'apres Mr. J. Riviere
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 435 —

LE DOGME DE LA REDEMPTION
D'APRES Mr J. RIVIERE Y.

L.

Pour connaitre en quoi consiste le dogme de la rédemp-
tion, il faut s'adresser au rédempteur méme. Les vrais dogmes
chrétiens étant les seuls enseignements de J.-C., ce sont les
paroles de ]J.-C. méme que nous devons rechercher dans les
Evangiles qui nous les ont conservées. Or qu’a dit J.-C. sur le
point en question ?

Il a dit, d’apres les Synoptiques : qu’il faut faire pénitence,
car le royaume des cieux approche (Matth. IV, 17); que nous
devons pardonner (remettre) aux hommes leurs péchés, pour
que notre Peére céleste nous pardonne les nétres (VI, 14);
qu’il est venu pour guérir les malades et appeler les pécheurs
(IX, 12-13), pour soulager (reficiam) les fatigués et les oppri-
més (XI, 28), pour chercher la brebis égarée, pour sauver ce
qui était perdu (XVIII, 11-12), et pour procurer la vie éter-
nelle (XIX, 29). 1II a dit: qu’il fallait (oporteret) qu’il souffrit
beaucoup, qu’il fat mis & mort et qu’il ressuscitat le troisieéme
jour (XVI, 21); qu’il fallait que ce qui avait été écrit & son
sujet par les prophétes, fat accompli (Luc XXIV, 26-27); que
le fils de 'homme est venu donner sa vie (dare animam suam)
en rédemption pour plusieurs (Matth. XX, 28; Marc X, 45).
Il a dit: que son corps sera donné (datur) pour I’humanité
(Luc XXII, 19); que son sang est le sang de la nouvelle al-
liance, lequel sera versé pour la rémission des péchés (Matth.
XXVI, 28).

I1 a dit encore, d’apres le IVe Evangile: que celui qui
fait le péché est esclave du péché (VIII, 34); et qu’il est
venu, lui, pour sanctifier les hommes dans la vérité (XVII, 19).

1) Paris, Lecoffre, in-8°, 19g05. La Rewue a déja parlé de ce volume, dans sa
livraison de janvier 1906, p. 104-106 et 161-164.



436 —

Tel est tout le dogme et tout le mystere de la rédemption,
et cela, de par l'enseignement méme du Christ. Les termes
auxquels les théologiens, en général, se sont le plus attachés
ne sont pas ceux qui indiquent les devoirs moraux, la péni-
tence, la conversion, le salut, le soulagement, la réfection, mais
les mots: rédemption, Avrgov, qu’'on a traduit par rancon et
rachat; rémission des péchés, dginur, qui signifie renvoyer,
laisser aller, et par extension remettre une dette, pardonner;
esclavage du péché, dovhoc 7i¢ aupegriec. 11 faut d'ailleurs
reconnaitre que ce sont ces expressions de rédemption et de
rémission des péchés qui ont été employées par le vieillard
Siméon (Luc II, 38) et par Zacharie (Luc I, 68, 77-79), pour
caractériser la mission du Christ; que Jean-Baptiste a aussi
employé les mots « remettre les péchés » et « sauver le peuple
de ses péchés » (Matth. I, 21; Marc I, 4); que St. Paul, lui
aussi, les a mis en un relief trés grand.

Ce gu’il importe de remarquer, c’est que ni le Christ, ni
méme St. Paul n’ont enseigné une théorie, encore moins un
systéme de la rédemption. Ni le Christ, ni méme St. Paul n'ont
expliqué en quoi consistent cette rédemption, ce rachat, cette
rancon, cette rémission, pas plus qu’ils n’ont expliqué le péché,
la justice, la sainteté. Ces choses leur ont paru suffisamment
claires pour établir la libération et la sanctification subjectives
et objectives de ’humanité. Ce sont les théologiens qui sont
venus ensuite pour tacher de découvrir 1’essence de ces
choses, leur pourquoi et leur comment. Leur intention a été
bonne, leur but légitime. Malheureusement ils ont commis
deux fautes : d’abord, ils se sont perdus en des subtilités sco-
lastiques, qui, au lieu d’expliquer vraiment ce qu’il y a de
mystérieux dans la psychologie de la sanctification et dans
I'ocuvre objective du Christ, 1'a rendu encore plus obscur,
ensuite, ils ont eu l'audace de vouloir confondre le dogme,
I’enseignement méme de J.-C., avec leurs subtilités souvent
contradictoires et avec leur scolastique souvent puérile. En
sorte que le dogme de la rédemption, qui est en soi si simple,
quoique mystérieux, est devenu, sous leur plume, une doc-
trine de confusion et de contradiction, scandale pour plusieurs,
occasion de troubles et de superstitions pour les ames naives
prises dans leurs arguties, arguties aussi pernicieuses pour la
piété que stériles pour la foi.



— 437 —

M. Riviére, qui, comme nous le verrons, a beaucoup trop
pris le parti de ces théologiens brouillons, a cependant paru
convenir, dans certaines pages de son livre, de la sagesse
qu’il y aurait eu 4 ne pas faire sortir le dogme de la modéra-
tion dans laquelle le Christ avait jugé a propos de se renfer-
mer. « Quelle est cette délivrance, a-t-il dit, et de quelle ser-
vitude s’agit-il? Nous sommes naturellement tentés d’y voir
I'esclavage du péché, dont il est ailleurs question dans 1’Evan-
gile (Jean VIII, 34). Mais il faut reconnaitre que le texte ne
le dit pas: le mot Airgov est trop isolé pour qu'on puisse
lui attacher une signification spéciale, encore moins édifier
sur lui toute une théorie. Nous préférons laisser a la parole
de Jésus son imprécision (!?) et ne retenir que ce qu’il a
voulu faire entendre clairement & ses disciples: la générosité
et l'utilité de son sacrifice » (p. 90). Et encore: « Jésus n’a
pas fait de théorie,; il n’a pas dit quelle relation il entendait
mettre entre sa mort et la rémission des péchés; il nous sulffit,
pour justifier les développements théologiques de l'avenir, de
savoir qu’il en a mis une » (p. 94). M. Riviére se trompe:
les prétendus « développements » des théologiens ne sont pas
justifiés par le silence du Christ; ils le sont d’autant moins
qu’ils sont souvent erronés et puérils; que par conséquent,
loin de « développer », ils tendent plutdt & amoindrir et a ra-
petisser la foi chrétienne.

St. Paul, en expliquant la rédemption opérée par le Christ,
a employé quelques expressions qui lui sont propres, expres-
sions suggestives, qu’on doit méditer, mais qui cependant ne
constituent pas un systeme. <« Ces diverses idées (de rangon,
de dévouement généreux, etc.), dit M. Riviére, restent som-
maires, et St. Paul lui-méme, & vrai dire, n’a pas sur ce point
de théologie » (p. 491). En effet, il n’a pas expliqué les mots
Avrgov et «¢molvrowor (Eph. I, 7; Colos. I, 14). 11 n’a pas da-
vantage expliqué les mots « propitiation » et « ostension » dans
ce passage de son épitre aux Romains (III, 25): « Quem pro-
posuit Deus propitiationem (iAecrroiov) per fidem in sanguine
ipsius, ad ostensionem justitie suze (eis &vdelw Tic dixaoovvne),
propter remissionem praecedentium delictorum. » Il1 n’a pas
davantage expliqué sa métaphore de I'épitre aux Colossiens
(I, 14) : « Delens quod adversus nos erat chirographum de-
creti, quod erat contrarium nobis, et ipsum tulit de medio,



— 438 —

affigens illud cruci »; ni la métaphore de la 1re épitre aux
Corinthiens (VI, 20) : « Empti estis pretio magno ». La mé-
taphore anthropomorphique de la « colere de Dieu » était telle-
ment connue chez les juifs qu’elle pouvait aussi étre employée
sans inconvénient chez les chrétiens; de 1a le mot de St. Paul:
« Qui etiam proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis
omnibus {tradidit illum » (Rom. VIII, 32); et aussi cet autre :
« Eum qui non noverat peccatum, nobis peccatum fecit (I1I Cor.
V, 21) ... Christus nos redemit de maledicto legis, factus pro
nobis maledictum » (Gal. III, 13).

Certains théologiens, les prédicateurs surtout, se sont jetés
sur ces métaphores, les ont prises a la lettre, et sont tombés
par ce littéralisme dans un matérialisme qui, loin d’éclaircir
le dogme, l'a dénaturé: littera occidit, spiritus vivificat.
St. Paul, sans aucun doute, a dépassé les paroles du Christ,
mais non son enseignement !); tandis que les commentateurs
littéralistes de St. Paul ont outrepassé ses paroles et sa pen-
sée, et ont ainsi abouti & une théologie erronée. La ou St. Paul
se bornait a dire que J.-C. s’est livré pour mous et est mort
pour nous, ils ont remplacé les mots « pour nous » par ces
autres : en notre lieu et place. Jouant sur les prépositions
grecques v7rép, mepl, avel, ils en sont arrivés au systéme de la
substitution pénale et juridique, substitutio vicaria; systéme
dans lequel la rédemption est transformée en substitution de
personnes et en marché, Dieu le Pere jouant le role d'un
créancier qui réclame son « prix », et qui se déclare « satis-
fait » (théorie de la satisfactio vicaria) des qu’il a regu ce
prix; que ce soit de son Fils innocent, ou des vrais pécheurs,
peu lui importe, dés que satisfaction lul est donnée; alors sa
colere s’apaise, parce qu’elle est satisfaite! La réconciliation
est terminée. Ce n’est pas une affaire de cceur, d’amour, de
repentir, de conversion. Ces sentiments ne sont que du sub-
jectif. Or c’est de l'objectif qu’il faut & ces théologiens. C’est
une affaire de paiement et de satisfaction juridique, ad strictos
juris apices.

'y Dans la Rewvue de théologie (de Montauban), janvier 1606, p. 26 et suiv,, M.
C. Bruston a montré comment certains textes de St. Paul sur la Rédemption ont été
mal interprétés, en particulier, par MM, Aug, Sabatier et Ménégoz; comment l'idée
de substitution juridique et d’échange est étrangére a St. Paul, et comment «on ne
peut I’y trouver que par une interprétation et une traduction absolument arbitraires ».



— 439 —

Tel est le grossier marchandage que ces théologiens ont
cru voir dans les textes de St. Paul et dans le vmwép vudr ou
le mepi mwoddwy du Christ. Et c'est cette dénaturation, cette fal-
sification du dogme, que ces mémes théologiens, sous prétexte
de « développement du dogme », osent nous présenter comme
étant le dogme de la rédemption dans toute sa vérité, dans son
progres, dans sa formule scientifique et parfaite !

C’est dans cet ordre d’'idées qu’il faut entrer, si 1’on veut
juger exactement I'ouvrage de M. Riviere. |

IL

Notons, avant tout, un défaut de méthode. L’auteur, pour
établir le dogme de la rédemption, consulte d’abord St. Paul,
puis I'épitre aux Hébreux, St. Pierre et St. Jean, enfin ce qu’il
appelle « les données de !'Evangile ». Et, dans ce dernier
chapitre, les paroles du Christ sont citées péle-méle avec les
récits des trois évangélistes, comme si les trois évangélistes
étaient sur le méme rang que le Christ. On dirait, d’apres ce
procédé, que le christianisme est plus 'ceuvre de Paul, de
Pierre, de Jean et des évangélistes que 'ceuvre du Christ, et
que les dogmes chrétiens dépendent plus des disciples que du
Christ. Or ce point de vue est fondamentalement erroné. Si
Pauteur avait voulu faire une étude chronologique des sources
documentaires écrites, il aurait eu le droit d’indiquer les do-
cuments historiques plus anciens avant les moins anciens;
mais telle n’était pas la question, puisqu’il s’agissait de faire
connaitre d’abord en quoi consiste le vrai dogme de la ré-
demption, dogme qui a pour auteur le seul auteur du chris-
tianisme, J.-C. (C’était donc l’enseignement direct et personnel
du Christ qu’il fallait constater avant tout, avant d’indiquer
I'idée que s’en sont faite plus tard les apotres et les disciples.

Ce premier défaut de méthode, qui ébranle la base méme
du dogme, n’est pas le seul. L’auteur a écrit d’aprés une
norme qui, sans étre explicitement formulée & telle ou telle
page de son volume, le remplit cependant et en est tout l'es-
prit. Cette norme est celle-ci: — Le dogme de la rédemption
consiste dans la doctrine de la satisfaction, telle qu’elle a été
formulée par Anselme et Thomas d’Aquin; donc tout Peére,
soit grec, soit latin, tout théologien, soit d’orient, soit d’occi-
dent, doit étre loué ou blamé selon qu’il aura enseigné cette



— 440 —

doctrine clairement ou obscurément. Et c’est en effet- d’apres
cette mentalité que M. R. a jugé les Peres et les théologiens,
comme nous le verrons. Presque tous sont fustigés par lui,
plus ou moins griévement.

Or ce procédé blesse la justice et 1’exactitude dogmatique.
M. R., en effet, n’a pas le droit de définir le dogme de la ré-
demption par une théorie des XI¢, XII®° et XIII® siecles. Ce
dogme date du Christ méme. Loin de dépendre de la théorie
d’Anselme et de Thomas, c’est, au contraire, la théorie d’An-
selme et de Thomas qui doit se conformer A 1'enseignement
méme du Christ et qui doit étre jugée d’aprés cet enseigne-
ment divin. C’est le Christ qui est la norme, et non la théorie
moyenagesque.

Autre défaut. M. R. se paie de mots. Au lieu de confor-
mer sa terminologie & la vérité dogmatique, il plie celle-ci
aux termes arbitraires et inexacts qu’il lui plait d’adopter.

Toute son ¢étude sur «la rédemption chez les Péres grecs»
est dominée par une distinction entre le mot « spéculatif » et
le mot « réaliste ». M. R. voit deux courants d’explication chez
les Peres grecs: les uns sont « spéculatifs », les autres « réa-
listes ». En quoi consiste la différence? C’est que les « spé-
culatifs » consideérent la rédemption ou le salut comme étant la
restauration surnaturelle de 1’humanité, restauration qui a été
réalisée par lincarnation, c’est-a-dire par l'union personnelle
du Verbe avec I'humanité en J.-C.; tandis que les « réalistes»
envisagent la rédemption comme étant plutét I'expiation de nos
péchés par la mort du Christ (p. 209). Or, qui ne voit que
I'incarnation est une réalité aussi réelle que la mort du Christ?
et des lors pourquoi appeler spéculatifs ceux qui fondent la
réalité¢ du salut sur le fait méme de l'incarnation? pourquoi
réserver le titre de « réalistes» 4 ceux qui fondent le salut
sur la mort du Christ, laquelle n’est pas plus réelle que son
incarnation ?

Cette bizarrerie a été sans doute inspirée a M. R. par son
maitre M. Batiffol, qui a suivi le méme procédé dans son
ouvrage sur le dogme eucharistique !). Il a plu & M. Batiffol
de réserver le titre de « réalistes » aux partisans de la trans-
substantiation; 4 ses yeux, ce sont les vrais croyants, les vrais

) Voir nos études sur cet ouvrage: Revue internationale de Théologie, 1905,
pP. 557-561 et 661-686.



S| —

orthodoxes, tandis que les spiritualistes qui admettent la « réa-
lité spirituelle » ne sont que des symbolistes, donc des adver-
saires ! De méme, I'éléeve de M. Batiffol a gratifié du titre de
« réalistes » ceux qui lui paraissent les vrais croyants, les
partisans de la « satisfaction juridique »; et ceux qui se con-
tentent de la rédemption telle qu’elle a été enseignée par le
Christ, sans le systeme anselmien ou thomiste, ne sont que
des spéculatifs !

Dans la langue de M. R., le mot « réalisme », si je 'ai
bien compris, a encore un autre sens : il signifie la réalité de
la destruction du péché et de ses conséquences par la réalité
de la mort de J.-C. D’une part, la destruction du péché et de
ses conséquences est un fait; et d’autre part, ce fait est le
résultat d’un autre fait, a savoir la mort de J.-C. Tel est
« Punique principe général qui gouverne et inspire tout le dé-
veloppement de la doctrine rédemptrice dans les deux Eglises
(grecque et latine) » (p. 492). C’est ce que M. R. appelle
Pobjectivité de la rédemption, tandis que les sentiments mo-
raux par lesquels nous participons a la rédemption, ne sont que
de la subjectivité. Certes M. R. ne dédaigne pas cette sub-
jectivité; mais toujours est-il qu’il insiste tellement sur 1'ob-
jectivité, c’est-a-dire sur l'ceuvre du Christ, que la part de
’homme dans 1’ceuvre de la rédemption parait, dans maintes
pages, bien effacée. Par exemple, lorsque Pierre Lombard dit
que «la mort du Christ nous justifie, en ce que par elle la
charité est excitée dans nos cceurs », M. R. ajoute (p. 349):
« Nous sommes aussi délivrés d’une autre maniére, par la foi
en la passion (per fidem passionis), comme les Hébreux qui
regardaient le serpent d’airain. Lombard n’insiste pas sur
cette explication, d’ailleurs peu claire, et qui se raméne sans
doute, comme la premiére, & l'ordre psychologique et mo-
ral ». M. R. trouve quelque peu rationaliste ce «moralisme »
(p. 338); il le traite a peu pres comme il a traité précédem-
ment I'explication « spéculative ». Cette réalité de la rédemp-
tion dans nos ames, dont parle Alexandre de Hales (secun-
dum esse quod habet in animabus), M. R. 'appelle subjective
et il réserve le titre d’'objective a la satisfaction et au meérite
qu'il signale dans la mort du Christ (p. 359).

Loin de moi la pensée de repousser les termes « objec-
tif » et «subjectif » qui occupent une place considérable en



WLV G-

philosophie et en théologie ; mais a la condition qu'on n’en
abuse pas, c’est-a-dire qu’on ne considere pas les réalités sub-
jectives comme des chimeres et des non-réalités, et qu'on ne
fasse pas consister toute la réalit¢é de la chose en question
dans la seule partie appelée objective. Et pour rester dans le
cas qul nous occupe, celui de la rédemption, il est & consi-
dérer que la vraie rédemption, ou libération du péché, est
une ceuvre a deux, opérée par le Christ avec le concours, réel
aussi, des rachetés: car Dieu, qui nous a créés sans nous, ne
peut pas nous racheter sans nous. L’ceuvre du Christ serait
incomplete, comme dit St. Paul, si elle n’était complétée par la
participation de I’homme: adimpleo ea que desunt passionum
Christi, in carne mea, pro corpore ejus quod est Ecclesia
(Coloss. I, 24). M. R. oublie trop, quelquefois, que l’affirma-
tion de l'ceuvre du Christ n’exige nullement 1’effacement de
I’ceuvre de ’homme. 11 oublie trop que, de fait, malgré la
mort du Christ, les péchés et leurs conséquences ne sont en-
core que trop réels; et que la mort du Christ a beau étre une
réalité, notre rédemption personnelle n’est réellement accom-
plie que lorsque nos sentiments personnels de foi, d’amour, de
compassion, d’imitation, de pénitence, de conversion, sont pro-
duits. Je le répéte, ce cdté, bien réaliste aussi, de la rédemp-
tion, est beaucoup trop négligé dans le livre de M. R., qui ne
voit guére que la « satisfaction juridique » et la <« substitutio
vicaria » de la scolastique anselmienne.

II1.

Jai dit que M. R., ayant pris pour formule du dogme de
la rédemption la théorie anselmienne, a df, pour étre logique
avec son point de vue, attaquer tous les Peéres et tous les théo-
logiens dans la mesure ou ils lui ont paru étrangers a cette
théorie. Voici la preuve de cette assertion :

D’abord, d’une maniére globale, M. R. a maltraité les
Peres: — « Les Peres s'étaient complu dans cette idée (les
droits du démon) et lui avaient consacré des développements, ol
leur besoin de rhétorique et de mysticisme trouvait ample satis-
faction » (p. 481). Cette satisfaction n’est pas la satisfaction
anselmienne, qui, seule, satisfait M. R. — « Le péché n’a pas
été scruté par les Peres dans sa nature intime; ils se sont
contentés d’en décrire tour a tour les conséquences, et ceci



— M —

déja nous fait- prévoir que, sur la nature du remede comme
sur I'essence du mal, leurs explications seront superficielles
(p- 492) ... Rien ne montre mieux que les Peres n'ont vu du
probleme que les apparences: aussi leur théologie rédemp-
trice, si riche en apergus de détail, manque-t-elle de pénétra-
tion et de vue d’ensemble » (p. 495). Voir aussi p. 277-278.

Au contraire, qui a trouvé I'idée simple, ce fil d’Ariane
qui a échappé aux Péres et a toute I'ancienne Eglise ? C’est
le moyen age, 1’époque de «la grande synthése »; c’est la sco-
lastique ! « Dans la Scolastique, plus de ces idées dispa-
rates ..., plus de ces expressions touffues, oratoires ou poé-
tiques, ol la métaphore en tous cas déborde l'idée. Nous
sommes icl en présence d’'une doctrine organisée, d’'un voca-
bulaire précis, et, pour tout dire, d’un systéme. Ce systeme,
un seul mot suffit & le désigner et a le définir: c¢’est le sys-
téme de la satisfaction » (p. 496). Nous y voila! Le dogme
est un systéme, et un systéeme est un dogme. La rédemption,
c’est la satisfaction: tout est la! En vérité, cet éloge de la
scolastique, en plein vingtieme siecle, fait réver; et ce qui
fait réver plus encore, c’'est 'apothéose de ce pauvre Anselme,
transformé en « puissant génie » (p. 324) et méme en « créa-
teur » (p. 291); c’est le Cur Deus homo déclaré « immortel »
(p. 501).

Mais passons. Ne nous contentons pas de cette exécution
sommaire des Peres. Citons quelques fustigations particu-
lieres. :

Laissons Irénée (p. 122-125), Hippolyte (p. 128-129),
ainsi que Tertullien et Cyprien, dont l’enseignement est
« pauvre » et ne contient que des «rudiments imparfaits »
(p. 214). Laissons aussi Origéne, qui « n'aperc¢oit que la face
extérieure du mystére » sans en atteindre le fond (p. 138),
comme si Anselme l'avait atteint, comme si jamais 1'intelli-
gence humaine pourra épuiser le divin!

Mais voici Athanase. « Il effleure a peine le probléme »,
dit M. R., «et il n’en donne qu’'une solution insuffisante, si
seulement on peut dire que c’en- est une... Sa principale
attention s’est portée sur la destruction de la mort et le ré-
tablissement de 1’homme dans sa dignité d’enfant de Dieu:
sur le coté positif, en un mot, plutét que sur le cété négatif
de la Rédemption. » — Et c’est 1la ce que M. R. trouve in-



— 44 —

férieur! — « C’est que, sans méconnaitre le désordre méta-
physique du péché, il en considére surtout les conséquences
pratiques; et ces deux aspects de la question ne laissent pas
que d’introduire quelque flottement, pour ne pas dire une
réelle incohérence, dans son systeme. De ce point de vue
général, la mort expiatoire du Sauveur n’est plus qu’un mo-
ment de sa mission rédemptrice, et peut-étre pas le principal:
voila pourquoi il n’est pas étonnant qu’Athanase en parle
moins, et que, lorsqu’il en parle, il se contente d’explications
rapides et superficielles » (p. 150-151).

Cyrille de Jérusalem et Eusebe de Césarée n’ont qu'une
doctrine étroite (ceci s’adresse a Cyrille) et diffuse (ceci est
pour LEusébe); la théologie de 'un et de l'autre « manque de
pénétration ou de consistance logique » (p. 170).

Cyrille d’Alexandrie, lui aussi, est « superficiel »; «il
n’est pas allé plus loin que ses prédécesseurs » (p. 200). Clest
cependant un « vigoureux esprit ». Et pourquol est-ce un vi-
goureux esprit? C’est qu’il enseigne que le Verbe, en s'unis-
sant a la chair, ’a rendue vivifiante, et qu’ainsi la chair du
Christ »ivifie ceux qui y participent. — J’avoue que ce point
de vue me semble bien charnel; mais ce qui m’étonne, c’est
que M. R. semble en étre satisfait: ce point de vue, en effet,
fait plutot ressortir la suffisance de l'incarnation que la né-
cessité juridique de la mort du Christ; il rentre donc dans ce
que M. R. appelle la « spéculation ».

Lactance «s’en tient, en général, & un moralisme tout
philosophique. Il suivait en cela les traces de son maitre Ar-
nobe ... Les ceuvres apologétiques de ces rhéteurs tardive-
ment convertis n’ont pas qualité pour représenter la vraie
pensée chrétienne » (p. 224).

Selon M. R., la théologie des Latins des trois premiers
siecles n’est qu'une théologie de « début»; les textes sont
«rares » et « pauvres » (p. 225). « Il est difficile d’étre plus
vague » que St. Jérome. Pourquoi? Parce qu’il se borne aux
textes bibliques. <« Sa doctrine manque de vigueur et de
netteté . . . Sa théologie est en général pauvre et de forme trop
imprécise » (p. 246-247). Suit cette réflexion, qu'il est bien
difficile de ne pas considérer comme un coup de patte a
I'adresse de M. Loisy: « Cette pauvreté prouverait-elle que
Iexégese ne prédispose pas nécessairement aux spéculations



— 445 —

dogmatiques ? En tout cas, St. Jérome se recommande a nous
par assez d’autres titres pour n’avoir pas a envier l'auréole
modeste du théologien. »

La doctrine de Léon le Grand « parait plutét chétive
(p. 269). Grégoire le Grand n’a fait qu'«annoncer» la théo-
logie du moyen age (p. 272) par une vue d’ensemble qui
« manque cependant de réelle solidité. L’idée de sacrifice qui
en fait le nceud reste sans fondement; elle est posée absolu-
ment, sans que rien ’explique ou la justifie » (p. 276).

Quoique Abélard ait regardé la mort de J.-C. comme un
sacrifice et qu’il ait parlé de rancon, de purification de nos
ames dans le sang du Christ (p. 327-328), cependant M. R.
traite Abélard d’adversaire et il le malmene (p. 324). St. Ber-
nard et Pierre Lombard, qui ont parlé comme Abélard (p. 337),
sont aussi maltraités. « L’abbé de Clairvaux ne pousse pas
trés profondément 1'étude du dogme rédempteur; il affirme la
foi traditionnelle énervée par le moralisme rationaliste d’ Abé-
lard » (p. 338). Quant & Pierre Lombard, quoiqu’il ait voulu
parler de l'appropriation subjective d’une rédemption dont il
a dit la réalité objective, cependant, étant donné qu'il parle
comme Abélard, M. R. lui adresse cette réprimande: <« Ce
manque de logique, d’autant plus étonnant chez un théologien
qui a d’ordinaire un sens plus exact des nuances, ne laisse
pas que de créer de fdcheuses équivoques » (p. 349).

Hugues de Saint-Victor, bien qu’il se rattache & Anselme, a
cependant « de curieuses subtilités » et des explications aussi
originales que « peu fondées » (p. 342). Richard de Saint-Vic-
tor, lui aussi, est « subtil » : « c’est un vulgarisateur ingénieux
et comme un bon €leve de St. Anselme, fidele -surtout aux
cotés superficiels de la doctrine du Maitre, jusques et y
compris dans ses exagérations>» (p. 353). Alexandre de
Hales lui-méme, qui est le maitre de Bonaventure, le modele
de Thomas, donc un grand homme, Alexandre regoit comme
les autres son soufflet: «1il ne creuse pas la doctrine; notam-
ment, il ne définit jamais avec netteté ce qu’il entend par
satisfaction, et les deux idées de réparation morale et de subs-
titution pénale se mélent chez lui sans qu’on puisse savoir
en somme quelle est celle qui domine... En un mot, 1'ori-
ginalité d’Alexandre est presque toute dans la mise en forme »
(p. 360). Et St. Bonaventure! « 1l a vidé de sems 1'expres-



s A6

sion anselmienne » (p. 362), en ce sens que le ton est changé
et qu’au lieu de la nécessité de la satisfaction, il n’est plus
question que de la convenance. M. R. se calme; il trouve ce
tempérament « sage » (p. 364).

Il est donc avec le ciel des accommodements, et avec la
« satisfaction » des adoucissements. M. R. reconnait des «points
défectueux » dans le systéeme anselmien (p. 303), bien que ce
soit ce systéme qui « ait donné sur ce point & la théologie ca-
tholique sa forme & peu prés définitive » (p. 307). Comment
concilier cette admiration envers ce systéme, avec cet aveu
qu'«il renferme certaines inexactitudes, certaines exagérations,
qui expliquent, sans les justifier, les accusations dont on le
charge » (p. 314) ? C'est ce que M. R. n’explique pas. Ce
n’est 12 qu'une de ses contradictions. J'en signalerai d’autres
plus loin.

Pour le moment, constatons sa trés étrange maniere de
déprécier a peu preés tous les Peéres sous prétexte de consulter
la tradition catholique, et surtout de les déprécier uniquement
parce qu’ils ne rentrent pas dans le cadre adopté tres légere-
ment par lui, je veux dire le cadre anselmien, dont, & la fin,
il avoue pourtant les exagérations et les inexactitudes.

Iv.

M. Riviére a certainement les meilleures intentions lors-
qu'il s'éléve contre les « faiseurs de systemes » (p. 244). Mais,
a son insu, n’en fait-il pas lui-méme un? Tout ce qui précéde
ne le démontre que trop. Non seulement il adopte le systéme
anselmien, mais, en outre, les arguments par lesquels il s’ef-
force de le défendre et de le faire passer pour la perfection du
dogme de la rédemption, sont tellement outrés qu’ils trahissent
un énorme esprit de parti et de systeme. Quelques exemples
suffiront pour le démontrer.

Le fond de son argumentation consiste a affirmer que,
dans le texte: « Le Christ a souffert pour nous», les mots
« pour nous » doivent étre remplacés par «en notre lieu et
place ». De la sorie, la proposition: « Le Christ a souifert a
cause de nos péchés pour nous aider a les réparer, & nous
guérir, donc pour notre bien, dans lintérét de notre ame,
pour nous éclairer, nous toucher, nous émouvoir, nous exciter
au repentir, a la conversion, a la sainteté, au salut », cette pro-



— 447 —

position, dis-je, devient cette autre : « Le Christ a souffert en
notre lieu et place; il s’est substitué a nous pour souffrir la
peine que nous avions méritée par nos péchés, et que nous
devions subir pour apaiser la colere de Dieu et obtenir notre
pardon. » Dans cette seconde proposition est enseignée la doc-
trine de la « substitution pénale ». Mais cette substitution pé-
nale ne suffit pas encore; il faut une substitution juridique,
en ce sens que le Christ a dG non seulement supporter la
peine que nous devions supporter nous-mémes, mais qu’il a
encore payé notre dette, la dette que nous avions contractée
envers Dieu en loffensant, dette infinie parce que notre
offense était infinie. 1l fallait que le Christ, pour nous mé-
riter et nous obtenir la rémission de nos péchés et la remise
de notre dette, se fit péché, ou pécheur et débiteur comme
nous, en notre lieu et place, afin que la justice infinie de Dieu
fat infiniment satisfaite. Telle serait la nouvelle et plus com-
pléete substitution qui serait contenue dans la premiére propo-
sition : « Le Christ a souffert pour nous pécheurs. »

L’équivalence logique entre ces trois propositions n’a pas
été vue par les Peres, qui se sont généralement bornés a la
premieére; et voila pourquoi M. R. les a tancés d’importance.
Mais cette équivalence, au dire de M. R., doit étre affirmée;
elle serait le fond méme du dogme. C’est & la démontrer que
M. R. s'applique. Comment y arrive-t-il? FEn forcant les
textes. De méme que son maitre, M. Batiffol, a forcé les
teXtes et outrepassé la vérité en soutenant qu'il n’'y a pas
d’autre réalisme eucharistique que le réalisme matériel et cor-
porel de la transsubstantiation, qui est, selon lui, le vrai dogme
eucharistique; M. R. force les textes et outrepasse la vérité,
en soutenant qu’'il n'y a pas d’autre « réalisme rédempteur »
que celui de la « satisfactio vicaria et juridica », satisfaction
qui, selon lui, est le vrai dogme de la rédemption.

Par exemple, Clément d’Alexandrie a dit: «Il y a le
sang spirituel par lequel nous avons été oints, et le sang
charnel par lequel nous avons été rachetés de la corruption...
Le Christ a donné pour chacun de nous son ame, dont le prix
surpasse toutes choses. » Ces mots: «rachetés» et « dont le
prix surpasse toutes choses » n’ont-ils pas pour but de nous
confondre, de nous toucher, et de nous déterminer ainsi a re-
venir & Dieu? M. R. pense qu'il s'agit d'un priz et d'un ra-



— 448 —

chat juridiques, et que telle a pu étre la pensée de Clément.
N’est-ce pas forcer le sens manifestement moral de ces textes?
« Nous n’avons pas », dit M. R., «a concilier ces deux faces
de la doctrine de Cl., et peut-étre au demeurant serait-ce
difficile. Il nous suffit de constater que, malgré le moralisme
tout intellectualiste d'une partie de son ceuvre, Clément, soit
logique subtile, soit heureuse inconséquence, applique a la
mort du Christ les principes traditionnels de l’expiation et de
la substitution, et déja presque les formules de la satisfactio
vicaria » (p. 133). M. R. s’abuse: il n’a pas constaté ce qu’il
affirme; il a constaté 1’emploi des mots rachat, priz, etc.,
mais le sens obvie de ces mots métaphoriques est moral; Clément
a insisté sur ce sens moral, et M. R., pour soutenir que Clé-
ment a eu, en outre, dans l'esprit, un sens juridique strict
comme celui que M. R. a en vue, devrait en fournir la preuve,
or il ne la fournit pas; il force simplement le sens figuré et le
transforme de son chef en sens littéral. C’est du pur littéra-
lisme, comme le littéralisme eucharistique de M. Batiffol, son
maitre.

Eusebe de Césarée a dit que le Christ a pris sur lui nos
miséres par sympathie (xara tovs i Gvumedeiec Adyove), et
M. R. traduit sympathie par solidarité (p. 164), le mot « soli-
darité » indiquant mieux le bloc. Euse¢be a dit que J.-C. s’est
livré comme victime powr la wvie du genre humain (@viiyvyov
To0 xotrod ysvovg), et M. R. traduit en disant que J.-C. a été
« le substitut de nmos dmes ». N’est-ce pas forcer les mots ?
Et M. R. ose ajouter (p. 166): <« Eusébe arrive a donner sa
physionomie compléte a la théorie juridique de !'expiation pé-
nale . . . théorie exprimée avec une force et une précision que
les théologiens modernes devaient rarement atteindre el
peut-étre me jamais dépasser ! »

Cyrille d’'Alexandrie a dit que le Christ est mort pour
nous (vwép Ludr), A cause de nous (d¢ yuéc), et que cette mort
a été un échange équivalent de la vie de tous. L’adjectif
avrafog ne signifie qu'une simple équivalence en géneéral, et
ici 1l s’agit manifestement de 1’ordre moral. Or M. R. en veut
faire une substitution pénale juridique (p. 195). Les Peres
veulent simplement émouvoir les fideles en leur montrant que,
si un innocent, si le Fils de Dieu a consenti & souffrir pour
nous, coupables, @ plus forte raison devons-nous nous faire



— 449 —

violence pour revenir & Dieu. Et cet a fortiori, cet au-dela,

cette surabondance, cette équivalence dépassée, M. R. les
transforme en choses juridiques, sans que rien 'y autorise.

St. Augustin ayant dit que le sang de J.-C. a été donné
en rangon au démon qui 'a accepté (quo accepto diabolus non
ditatus est), M. R. veut essayer d’écarter cette théorie indigne
d’un si grand génie, et il dit (p. 408) : « Le sens nous parait
étre celui-ci: Jésus s’est offert, s’est donné & la mort, c’est-
a-dire au démon, d’apres le langage bien connu des Peres. »
Les Peres, il est vrai, ont souvent associé les idées de péché,
de démon, de mort, mais ils n’en ont pas fait des syno-
nymes au point de justifier l'interprétation actuelle de M. R.

St. Augustin dit que le Christ «a porté nos péchés »;
qu'il les a faits siens, afin de faire nétre sa justice ; et qu’il a
subi notre supplice sans étre coupable, afin de mettre fin a
notre culpabilité et & notre supplice. Or M. R. y voit «tout le
fond de la satisfactio vicaria » (p. 257). C’est précisément
ce qu'il faudrait démontrer. Comme tous les autres Peéres,
Augustin a parlé dans le sens moral et a visé a4 ramener les
pécheurs a la sainteté (p. 254); il n’a nullement songé a éta-
blir un systéme de satisfaction juridique entre Dieu créancier
et 'homme débiteur. Si M. R. veut qu'il y ait songé¢, il doit
en donner des preuves, et c'est ce qu’il ne fait pas; il se
borne a affirmer, en for¢ant les textes cités.

Etc., etc.

Et lorsqu’on reproche & M. R. de préter aux Péres une
doctrine qu’ils n’ont pas enseignée, il répond que ce reproche
lui est fait par des protestants, et c'est tout. M. R. oublie
qu’il ne suffit plus de dire a un savant qu’il est protestant
pour qu’il soit démontré que ce savant soit dans l'erreur. Les
Ritschl, les Harnack, les Holtzmann, etc. sont des hommes d’une
science assez connue pour que M. R. ne soit pas dispensé de
les réfuter directement. Le jeu est trop commode. Si noblesse
oblige, science oblige aussi. Harnack a exposé ses griefs
contre le systéeme anselmien, et il faut rendre cette justice a
M. R. qu’il ne les dissimule pas (p. 310-313); mais quelle
faiblesse dans l’essai de réponse (p. 15-27)! Comme il est
facile de parler « du manteau usé du luthéranisme » (p. 20)!
Jaimerais mieux qu'on réfutat le luthéranisme méme. Comme
il est facile de traiter de « roman » ’étude d’Auguste Sabatier

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906. 30



— 450 —

sur la Rédemption (p. 488) ! 1l est vrai qu’elle est treés faible,
mais encore faudrait-il la réfuter plus solidement que ne le
fait M. R. Signalons cependant une amabilité de M. R. envers
Harnack, mais bien au détriment de St. Grégoire de Nysse :
« Manifestement », dit-il, « Grégoire congoit la restitution (de
I’humanité & sa destinée primitive) dans le sens le plus phy-
sique, et, sauf la barbarie de ’expression, M. Harnack a rai-
son de dire que « Grégoire a fait de tout le systéme un proces
physico-pharmacologique rigoureux » (p. 155). M. R. espére
que son volume, qu’il appelle « une petite pierre » (par ironie
sans doute) « frappera le colosse aux pieds d’argile » (p. 489).
Qu’il me permette de lui dire qu’il a le triomphe bien facile.

V.

La thése de M. Riviére n'a pas seulement & son passif des
défauts de méthode, 'esprit de systéme, des outrances de mots
et de fausses équivalences, elle renferme encore plusieurs
erreurs graves, échappées certainement a la bonne foi de 'au-
teur.

1o Le systéme anselmien est entaché d’anthropomor-
phisme ; il donne en particulier de Dieu et de la Trinité une
idée erromée, qui confine @ un grossier polythéisme.

Certes, la notion chrétienne de la Trinité, bien comprise,
est philosophiquement superbe. Malheureusement elle est sou-
vent mal comprise, en ce sens qu'on force souvent la distinc-
tion des personnes, comme si elles étaient trois Dieux. Que
I'intention de ces théologiens soit monothéiste, nul n’en doute;
mais leurs paroles ne le sont pas assez ; quelquefois, elles ne
le sont méme pas du tout. Sous prétexte d’éviter le sabellia-
nisme, on se jette dans l'extréme opposé; et, non content de
distinguer les trois personnes comme elles doivent étre distin-
guées dans une essence divine parfaitement une, on représente
le Pere et le Fils comme s’ils étaient en opposition et méme
en conflit. Et ce n’est pas seulement le Pere et le Fils qui
sont en conflit, c’est, jusque dans l'essence divine, la miséri-
corde et la justice!

Un évéque de Londres, Gilbert Foliot, expliquant le Can-

tique des cantiques, parle d’une mirabilis obviatio entre la
miséricorde et la justice (p. 354). C’est une vraie lutte (sibi



— #B] -

contra venire coeperunt). Le Pere est l'offensé et le créan-
cier, trés irrité; les hommes sont les offensants et les débi-
teurs. Le Pere exige le paiement intégral de la dette : non
exies inde donec reddas novissimum quadrantem (Matth. V, 26).
Ce détail d’'une parabole out deux hommes sont en dispute, est
appliqué a Dieu. Et la dispute entre Dieu le Pere et 1'hu-
manité coupable, a lieu en présence d’un tiers, le diable, qui,
lui aussi, réclame ses droits sur l'humanité, laquelle s’est
donnée a lui. Anselme enseigne que « Dieu se doit & lui-méme
que la créature lui rende I'hommage qui lui est do, afin de
conserver son honneur. D’olt cette conclusion rigoureuse,
inéluctable : ou la satisfaction, ou la peine: necesse est ergo
aut ut ablatus honor solvatur, aut pcena sequatur » (p. 296).
C’est la fameuse menace: ou la bourse, ou la vie! Rends-
moi ce que tu m’as volé, dit Dieu au pécheur, ou je te...
C’est alors que le Fils se jette entre son Pére et ’humanité
pour éviter la derniére catastrophe. Le Verbe fait homme se
met &4 la place de I’humanité pécheresse; il assume sur lui la
dette et la peine. Et le Pére, nullement désarmé par cette
générosité, lui dit: Toi, mon fils, puisque tu te fais caution
pour ces misérables, tu me paieras tout. Meurs. Pas de ré-
mission! Et le Fils meurt. Et le Pére, enfin satisfait par le
sang de son Fils, apaise sa colére et pardonne.

Sans doute, on a soin d’'écarter en paroles la notion d’un
Dieu bourreau ; mais, de fait, elle est 1a. C'est une tragédie
terminant une comédie; on sent la préparation des «mystéres»
du moyen age.

M. R. pense que «c’est de la pure et trés haute méta-
physique chrétienne » (p. 297), et qu’il est plus facile de s’en
moquer que d’y répondre. Je pense, au contraire, que la pure
et haute métaphysique place 'honneur de I'Etre infini et ab-
solu & 1'abri des faiblesses inévitables de la pauvre humanité.
Je pense que la notion du Dieu anselmien est du plus bas an-
thropomorphisme; que le vrai Dieu, juste et bon, veut la
sanctification de I’humanité et non sa mort (non qu’elle meure,
mais qu’elle se convertisse et qu'elle vive); que la colere de
I'Etre absolu est une métaphore, dont on abuse par trop dans
la circonstance présente; qu'on peut en user modo oratorio
pour toucher des masses peu sensibles & la métaphysique, mais
que lintroduire dans la métaphysique, c’est insulter Dieu et la



s AGY —

métaphysique. Je pense que Richard de Saint-Victor n’est
pas seulement « subtil », comme le reconnait M. R., mais payen
et grossierement trithéiste, lorsqu’il dit que la Trinité s’est
partagé¢ la tache du salut de 'humanité, de telle sorte que «le
Pére punirait, le Fils expierait, le St-Esprit pardonnerait »;
que «le Pere exige la satisfaction, le Fils la subit (exsolvit),
et le St-Esprit s’interpose entre les deux (se medium inter-
posuit) ». Je remercie M. R. d’avoir avoué qu’'il ne se char-
gerait pas de défendre ces phrases (p. 353). Toujours est-il
qu’il défend le systéme qui les a inspirées.

Mais n’est-ce pas St. Paul qui a dit lui-méme que «le
Pere n’a pas pardonné a son propre Fils, et qu’il I'a livré
pour nous tous » (Rom. VIII, 32)? Sans doute. Mais il faut
comprendre ce qu'a voulu dire St. Paul et ne pas dénaturer
sa pensée en outrant sa métaphore. Dans sa lettre aux Ro-
mains 11 préche, il exhorte, il pousse a la conversion; il ne
fait pas de métaphysique. C’est donc fausser sa pensée que
de prendre & la lettre ce qu'il a dit au figuré. St. Augustin a
expliqué ce passage en faisant simplement ressortir 1’amour
de Dieu qui s’y trouve exprimé, et il répudie le littéralisme
qui conclurait a la colére d'un Dieu bourreau. « On voit,
ajoute M. R., comment St. Augustin résout d’une maniére
simple et claire cette question dont s’'embarrasse encore au-
jourd’hui une certaine métaphysique» (p. 252). M. R. parle-t-il
contre lui, ou contre nous? Je ne sais; toujours est-il qu’il ne
justifie pas Anselme. Thomas d'Aquin lui-méme remarque
que, « quand on dit que le Pere a livré son Fils, cela signifie
qu’il a inspiré et permis son sacrifice » (p. 366). Nous voila
loin du non pepercit pris a la lettre.

Etrange aveu de M. R. « Cette idée de substitution », dit-il,
« pour étre fondée, n’en est pas moins secondaire, et il n’y
a que les théologiens superficiels pour s’y arréter comme a
la principale » (p. 367). M. R. oublie que l'idée principale
qui domine tout son volume, c’est I'idée de la substitution, qui
n’est autre que la satisfaction pénale et juridique. J'ai cité des
textes formels.

20 Le systéme anselmien, fondé sur la prétendue malice
< infinie » du péché, viole la psychologie la plus élémentaire.
Que le systeme anselmien soit fondé sur la prétendue ma-
lice «infinie » du péché, M. R. le répete maintes fois, et dit



— 4533 —

méme que c’est la une base « bien meilleure » que les autres
(p- 298). Cette doctrine est énoncée deés la page 5, et répé-
tée a satiété dans tout le volume jusqu’a la page 496, et au
dela. C’est, dit-on, que V'offense se mesure a la grandeur de
la personne offensée, et que, la grandeur de Dieu étant in-
finie, le péché a nécessairement une malice infinie. Or ni
I’homme, ni ’ange ne sont capables d’effacer une malice in-
finie ; un Dieu seul le peut. Donc il fallait qu’un Dieu-homme
expiat pour nous. Telle est I'argumentation d’Alexandre de
Hales (p. 358), de St. Bonaventure (p. 362), naturellement
d’Anselme. C’est 'argumentation de la Scolastique, qui, dit
M. R., «a créé la théologie de la Rédemption » (p. 372). Les
Peres n’avaient émis que « des généralités oratoires »; il fallait
en « sortir », pour arriver enfin «a des notions rigoureuses ».
C’est, bien entendu, M. R. qui parle. M. R. trouve que les
Peres n’ont pas su analyser la notion du péché, et que cette
analyse n’a ¢été faite et bien faite que par les scolastiques
(p. 371).

Or, c’est la une grave erreur. Car aucune créature n’est
capable d'un acte d’'une valeur infinie, soit en bien, soit en
mal : comme disaient avec raison les scolastiques, omne agens
agit secundum quod est actu. L’homme est fini, donc il ne
peut agir que d'une maniére finie ; donc, de méme que ses
actes de vertu n'ont qu’'un mérite fini, ainsi ses actes pecca-
mineux n’ont qu'une malice finie. Si 'on soutient que la va-
leur des actes est déterminée par leur objet, et que, lorsque
Dieu est cet objet, cette valeur devient infinie, il faut admettre
que, lorsque le pécheur glorifie Dieu pour réparer 1 offense
qu'il lui a faite, la glorification a une valeur égale a 1'offense.
La thése anselmienne, soit qu’'on l’envisage du coté du sujet
qui pose l'acte, soit qu’on ’envisage du coté de l'objet ou de
la fin qui termine l'acte, est donc erronée. De plus, si elle
était vraie, il faudrait dire qu’'il n’y a pas de péchés légers,
car tous offensent Dieu, I'Infini; or cette conclusion est ab-
surde. Faut-il faire remarquer a M. R. que sa doctrine a été
combattue dernieérement par M. ’abbé Ch. Urbain dans la
« Revue du clergé francais », 1er aoQt 1903, p. 497-498 2 (V.
Rev. int. de th., oct. 1905, p. 833.)

Duns Scot, sans mériter aucunement le reproche que
M. R. lui adresse d’avoir «énervé la gravité du péché »



NN | ¥ —

(p. 369), a cependant refusé¢, et avec raison, de l'’exagérer, a
plus forte raison de linfinitiser. Selon lui, « une pure créa-
ture, diment dotée par la grace divine, était capable d’offrir
une satisfaction équivalente, & supposer que Dieu voulat 1’exi-
ger : car le péché n’a aucunement une gravité infinie» (p. 368).
Voila pourquoi Scot a contesté la nécessité, méme relative, de
I'incarnation ; tandis que, dans le systeme de la malice infinie
du péché et de la nécessité d’une satisfaction infinie, ’incar-
nation et la mort de 'Homme-Dieu sont de nécessité absolue,
autre conséquence que les meilleurs théologiens ont repoussée
et contre laquelle le bon sens proteste.

On voit, dés lors, combien M. R. se trompe, lorsqu’il ac-
cuse les Peres de n’avoir pas scruté le péché dans sa nature
intime (p. 492), et lorsqu’il applaudit aux exagérations et aux
erreurs de la Scolastique (p. 496-497, etc.). La modération
des Peres n’était que sagesse.

3° En insistant autant que le fait M. R. a la suite d’une
grande partie de la Scolastique, sur la satisfaction juridique
comme étant le centre et le fond du dogme de la Rédemption
(p. 496), on laisse trop dans ’ombre le coté moral des devoirs
qui incombent & 1'homme pour étre réellement racheté, con-
verti, pardonné et rétabli en grace avec Dieu. Affirmer I'ceuvre
du Christ est nécessaire, mais insuffisant, comme je l'ai dit
précédemment. Il faut encore que le pécheur participe a la
rédemption du Christ, & sa vie, & ses souffrances, a sa mort,
a sa résurrection. Ce dernier point de vue est aussi essentiel,
et ne pas insister sur cette grave obligation, sur cette néces-
sité absolue, c’est fausser le dogme méme.

Par exemple, interpréter la doctrine de Jean Damascéne
en la résumant dans le syllogisme suivant: Tout pécheur est
passible d’un chatiment; or J.-C. a subi ce chatiment; donc
nos péchés sont effacés, nos dettes sont payées, et au dela,
par les mérites surabondants du Christ. Et s’en tenir 14,
comme si le fait de notre salut était accompli avec le fait de
notre rédemption, n’est-ce pas favoriser l'inertie et la passi-
vité de ’homme, la torpeur des pécheurs, qui ne demandent
pas mieux d’apprendre qu’ils sont objectivement rachetés, que
c’est fait et bien fait, et qu’ils peuvent maintenant s’aban-
donner a la plus entiére confiance envers la bonté divine,
sans plus travailler de leur coté & leur propre et compléte ré-



— 455 —

demption ? Tel est le péril de la thése en question. Il est
trop manifeste pour qu’il soit nécessaire d’insister.

VI

Aprés ces trois derniers griefs, faut-il signaler encore
quelques minora delicta qui gatent vraiment ce volume ? L’au-
teur me trouvera bien sévére, peut-étre méme injuste. Qu’il
ne voie dans mes critiques que mon désir sincére de rendre
la seconde édition de son ouvrage considérablement expurgée
et parfaite.

Le moyen age avec sa Scolastique, n’est-il pas aujour-
d’hui trop connu pour qu’on puisse dire qu’il « a enfin creusé
@ fond la nature et les conditions du mystere de la Rédemp-
tion » (p. 291)? — St. Anselme n’est-il pas trop connu, lui
aussi, pour qu'on puisse lui attribuer « un role créateur » et le
traiter de « puissant génie » ? Ne pourrait-on pas retourner
contre lui ce titre de créateur? Car, si son explication du
dogme est nouvelle & ce point, c’est qu’'elle n’est pas le fond
du dogme méme, lequel a été enseigné, cru et expliqué onze
siecles auparavant.

Est-ce donner une idée bien exacte du péché d’Adam que
de dire qu’«il en est sorti un torrent d’iniquités » (p. 2) ? Ce
torrent d’iniquités n’est-il pas sorti plutét de notre propre
liberté ?

A propos de certains textes de St. Hilaire, M. R. semble
placer trés haut «la communication des idiomes » (p. 229).
Or, cette « communication » telle que Cyrille d’Alexandrie I'a
expliquée et telle qu'on l'explique encore dans la théologie
catholique-romaine, mérite-t-elle d’étre placée si haut?

Je m’arréte et je me borne a4 renvoyer M. Riviére a
M. Laberthonniére. Effectivement, dans un article miel et
vinaigre (Annales de philosophie chrétienne, février 1906),
M. Laberthonniére a adressé a M. Rivieére des reproches assez
graves. D’abord, il a fait remarquer qu’il s’agit plutét d'une
théorie sur le dogme de la rédemption que du dogme méme
(p. 520) ; puis, que « 'insuffisance de la méthode est évidente,
et que, par suite, ce livre n’a pas et ne peut pas avoir la
portée apologétique qu’il aspirait & donner & la vérité qu’on
nous offre », vérité qui « reste suspendue en l'air». «Il y a
méme incohérence ... L’histoire elle-méme souffre de cette



— A6 =

ambiguité et son impartialité en est atteinte » (p. 523). M. L.
trouve que M. R., dans sa fagcon d’opposer spéculation a réa-
lisme, loin d’apporter des preuves a 'appui, fournit lui-méme
de quoi lui répondre (p. 524). « L’espece de démonstration
historique qu’il a cru instituer (de la satisfaction vicaire), est
donc factice; et a vrai dire, quand on veut s’y tenir étroite-
ment et littéralement comme il fait, elle souleve des critiques
a peu pres semblables a celles qu’il adresse aux autres »
(p. 526). « Dans l'exposé du dogme qu’il fait au début de son
livre, M. R. n’échappe pas a cette oscillation » (p. 529). Oscil-
lation, flottement sont des termes polis; le vrai terme ne
serait-il pas contradiction? « La théorie de la satisfaction vi-
caire reste une théorie étroite; elle manque d’ampleur; c’est
un fragment qui ne s’encadre pas » (p. 530). Etec.

M. R. a répliqué a M. Laberthonni¢re dans les « Annales
de phil. chrétienne » (mai 1906). De sa réplique ressort claire-
ment que la doctrine de la satisfaction vicaire est, selon lui,
la doctrine « que I'Eglise a adoptée, bien que d’ailleurs il n'y
ait pas sur ce point de définition formelle » ; « tous les théo-
logiens (! ?) la donnent comme de foi»; «d'olt il suit qu’elle
n’est plus une simple théorie d’école qu’on puisse librement
débattre entre théologiens »; elle est donc « quasi-dogma-
tigue » (p. 178). — Evidemment, M. R. n’a pas la notion ca-
tholique du dogme ; je crois d’ailleurs 1’avoir suffisamment
constaté dans la Revue de janvier dernier (p. 104-106). M. La-
berthonni¢re n’a pas eu de peine a le réfuter. Voici ses pa-
roles (p. 188-189) :

« De constater que l’enseignement actuel de [’Eglise’)
sur la rédemption remonte au XII¢ siécle et que la théorie de
la satisfaction vicaire a été ¢laborée par St. Anselme, ne sau-
rait étre admis en soi comme une preuve de vérité. N'en est-il
pas méme qui penseront gue c’est exactement une preuve du
contraire 2 . . . Adhérer a4 la théorie de la satisfaction vicaire
parce que tel est l'enseignement authentique de 1'Eglise, ce
n'est 124 ni une réponse d’historien, ni une réponse de théo-
logien apologiste ; c’est seulement une réponse de croyant
qui parle comme s’il n’avait pas & rendre raison de sa
croyance, tout en se présentant d’autre part comme s’il en

1)y Lire: d’une partie des théologiens romanistes.



457 —

rendait abondamment et savamment raison ... M. R. s’enfonce
dans une impasse dont il ne lui est pas possible de sortir.
Jajouterai & un autre point de vue que sa fagon si péremp-
toire et si absolue d’identifier la théorie de la satisfaction vi-
caire, apparue au XIIe siccle, avec l'enseignement authen-
tique de I'Eglise me parait abusive. Avant le XIle siecle,
I’Eglise n’avait-elle donc pas d’enseignement au sujet de la
rédemption, ou son enseignement était-il donc faux? Ce qui
est vrai, c'est que depuis lors 1I'Eglise s'est servie de cette
théorie, ou plutdot, pour parler plus exactement, on s’en est
servi dans 1’Eglise pour se représenter l'efficacité salutaire
de la mort de J.-C.... Mais il ne suit pas de la qu’elle soit
devenue «la doctrine universelle et définitive de 1’Eglise » au
point qu’on puisse dire que le dogme de la rédemption ait
trouvé en elle ce qu’'il convient d’appeler « sa formule scien-
tifique ». — Trés bien.

Quid plura 2

Je préfere noter, maintenant, quelques bons aveux.

M. R. avoue, par exemple, que la célebre comparaison de
la mort du Christ & une «rangon » est une métaphore, méta-
phore qui, dit-il, a ¢été « rectifiée trés justement & deux re-
prises par Théodoret, évéque de Cyr» (p. 203 et 214). II fait
le méme aveu au sujet de Thomas d’Aquin: « Quand on dit
que le sang de J.-C. fut notre rancon, St. Thomas entend bien
qu'on ne s'y trompe pas, c’est pure métaphore » (p. 478). Or,
ceci est grave: car c’'est un aveu que tout le systéme ansel-
mien repose, au fond, sur une pure métaphore. Voir aussi la
p. 414.

M. R, se refuse aussi & approuver les exagérations ora-
toires de Bossuet et de Bourdaloue sur « les fureurs de la jus-
tice divine irritée », sur «cette guerre ouverte qu'un Dieu
vengeur faisait & son Fils», etc. (p.8-9). Ce sont la des
« grossissements oratoires qui reposent au fond sur une idée
fausse ». Treés bien.

M. R. reconnait que 1'Eglise grecque, sur la question de
la Rédemption, n'a pas de théorie définitive ni de théologie
arrétée (p. 206). Ce point est trés important; car c’est dire
que le dogme de la Rédemption ne consiste, aux yeux de
I'Eglise grecque, que dans le seul enseignement primitif ect
dans les « données de I’Evangile ». St. Cyrille de Jérusalem



— 458 -

s’est « détourné des spéculations théologiques » et s’est « con-
tenté d’affirmations rapides » (p. 170). Etc.

M. R. avoue aussi que plusieurs Péres occidentaux « n’ont
pas laissé de synthése » au sujet de la mort rédemptrice du
Sauveur, par exemple : St. Hilaire (p. 232).

M. R. ne dissimule pas les puérilités contenues dans la
théorie des « droits du démon ». Il dit expressément: « C’est
le régne de l'imagination aprés ou avec celui de la spécula-
tion mystique. Si I'on se représente le démon comme le rival
de Dieu qui détient dans son empire les ames pécheresses,
le Sauveur, pour nous délivrer, devra lui fournir une rancgon,
et cette rangon ne sera pas autre que lui-méme. Plusieurs
Peres ont accepté cefte conception maive et grossiére. Mais
on ne tarda pas a en sentir [’inconvenance et l’absurdité, et
a se souvenir que Satan, bien loin d’étre le partenaire de
Dieu, n’est qu'un délégué qui tient de lui tous ses pouvoirs.
Dieu cependant veut le traiter avec justice, peut-étre méme il
le doit; et sa Providence ’améne savamment a perdre ses
droits pour en avoir abusé sur l'innocent. C’est toujours la
justice qui s’applique vis:a-vis du démon, mais la justice dis-
tributive au lieu de la justice commutative. Voila la forme
schématique du raisonnement commun & la majorité des Peres,
et que l’imagination, surtout aux jours de la décadence, de-
vait barioler abondamment d’un coloris de mauvais goit. C’est
sans doute a ce coté imaginatif qu'une idée aussi accessoire
a da de rester longtemps la plus populaire » (p. 493). Excel-
lent aveu (v. aussi pp. 415 et 445). — Et encore: « Voild
comment la question des droits du démon . .. se trouve finale-
ment réduite & sa vraie valeur, c’est-a-dire a peu pgés 4@ rien.
Les Peres s'étaient complu dans cette idée et lui avaient con-
sacré des développements, ou leur besoin de rhétorique et de
mysticisme trouvait ample satisfaction » (p. 481). — «Mais
aujourd’hui, et depuis longtemps, la question est classée, et
les droits du démon n’encombrent plus la théologie de la Ré-
demption » (p. 485). — « C’est un élément impur quis'est trop
longtemps mélé a la vraie doctrine comme la scorie se méle
au métal; mais, comme elle aussi, il n’a pas manqué d’étre
éliminé dans 1’¢laboration définitive » (p. 486).
j%ai déja cité les aveux que M. R. a faits sur les défauts
du systeme anselmien (p. 313-314). Cependant il attaque les



459 —

adversaires de ce systeme, et il les accuse de repousser « le
réalisme rédempteur tel qu’il I’a retrouvé dans toute la tra-
dition ». M. R. se trompe. Nous acceptons le réalisme ré-
dempteur et toute 1’ceuvre du Christ. Mais nous repoussons
les explications erronées qu’en a données St. Anselme : nous
repoussons notamment son anthropomorphisme, les erreurs con-
tenues dans son point de vue prétendu juridique, I’effacement
trop grand du role, cependant si nécessaire et si important, de
I’homme dans ’ceuvre de son salut. Non, ce n’est pas Ia la
doctrine de 1’Eglise universelle; par conséquent ce n’est pas
la doctrine catholique.

Enfin, précisément au point de vue vraiment catholique,
quelques réflexions s’imposent comme conclusions de ce qui
précede.

Premiérement, c’est un fait que les Péres ont, d’une part,
reproduit unanimement et constamment les paroles mémes de
J.-C. relatives a la rédemption; et, d’autre part, que, lors-
qu’ils ont voulu les expliquer, leurs explications n’ont été ni
unanimes, ni constantes. Donc, d’apres le critérium stricte-
ment catholique, il n'y a pas d’autre dogme de la rédemption
que les enseignements mémes de J.-C. Tout le reste n’est
qu’'opinion libre. Le systtme anselmien n’est qu'une de ces
explications, et non le dogme. On peut donc le rejeter sans
blesser aucunement la foi catholique.

M. Laberthonniére a fait remarquer & M. R. qu’il ne s’est
pas suffisamment « demandé ce qu’il attendait de I’histoire et
ce qu’il était en droit d’en attendre » !). Effectivement, c’est
la faute que commettent les théologiens qui, ayant a préciser
le vrai dogme chrétien, ne recourent plus au critérium catho-
lique ou historique qui seul peut le faire connaitre exactement.
Nous, catholiques qui restons fidéles dans la pratique a ce cri-
térium, nous disons : Le role de Phistoire, dans les questions
dogmatiques, est de montrer, d’une part, ce qui a été cru
universellement, constamment et unanimement comme venant
de J.-C., et, d’autre part, ce qui ne I'a pas été: 1a est le
dogme, ici le non-dogme. Et, du méme coup, 1'histoire nous
montre ce en quoi nous avons la liberté de varier et le devoir

) Amnnales de phil. chrét., mai 1906, p. 192.



— 460 —

de progresser ; dans le divin est le statique, et dans 1’humain
est le dynamique. Rien de plus clair.

Secondement, C’'est un fait que, parmi les explications des
théologiens, il en est qui sont non seulement superficielles,
pures tautologies plutdt qu’élucidations, mais encore erronées
et méme puériles. Si M. R. n’avait fait, dans ses griefs contre
les Peres, que relever ce fait en en donnant des preuves plau-
sibles, c’efit été parfait; par exemple, lorsque, tout en recon-
naissant «le puissant génie » d’Augustin (p. 248), il constate
que cependant il n’a jamais expliqué le « comment » du mys-
tere (p. 252). Mais il ne s’est pas borné a cela. Il a jugé les
Peres d’aprés une fausse norme, la norme anselmienne; il a
mesuré avec un metre faux, C’est un de ses principaux torts;
tort d’autant plus grand qu’il en a fait la base d’'un nouveau
raisonnement non moins erroné, en disant: les Peres ont été
superficiels et incohérents, donc c’est nous, moyen age, qui
avons le vrai dogme! Non. Le moyen age a été superficiel
d’'une autre superficialité, la superficialité de la systématisa-
tion étroite et du littéralisme aveugle. Le vrai dogme n’est ni
dans les explications de droite, ni dans celles de gauche; il
est uniquement dans les ‘enseignements purs et simples du
seul Maitre et Sauveur, Jésus-Christ.

Troisiemement, Cc’est un fait que tout l'échafaudage, pré-
tendu dogmatique, des anselmiens et autres, ne repose que sur
les trois métaphores de l'esclavage & rompre, de la dette a
payer et de la colére a apaiser, métaphores que la sottise hu-
maine a prises peu a peu littéralement; et c’est sur ce litté-
ralisme enfantin que, délaissant le vrai réalisme spirituel de
la vraie rédemption, on a construit le faux réalisme de la
théorie diabolique, de la théorie juridique, etc. Sur ces trois
métaphores faussement interprétées, que d’erreurs, que de su-
perstitions, que de terreurs et de tourments, que d’exploita-
tions, que d’indulgences vendues, que de vaines chimeres,
que d’illusions et de réves ont pris pied! Que d'ames tour-
mentées et malheureuses a leur suite! Quand donc la théo-
logie sortira-t-eile du littéralisme étroit et matériel qui 1'étreint
et 1’étouffe ? Quand les théologiens deviendront-ils assez psy-
‘chologues et assez philologues pour savoir ce qu’est le langage
humain, ce qu’est un mot, une image, le role exact de la mé-
taphore dans toutes les langues, surtout dans les langues des



— 2B —

pays trop ensoleillés, non seulement en poésie, mais aussi dans
les choses les plus usuelles de la vie? Quand s’attacheront-ils
a Desprit et a 'Esprit, aux réalités spirituelles, les seules qui
aient une valeur en religion, aux idées, les seules forces mo-
rales, meres des sentiments vrais, des vertus fécondes, de la
piété solide ? Quand les fausses visions, diaboliques et autres,
les fausses conceptions, les fausses imaginations, en un mot
tous les quiproquo néfastes, quand disparaitront-ils de la Sco-
lastique théologique pour faire place a la vérité, et pour glori-
fier vraiment Celui qui a dit: Je suis la voie, la vérité et la
vie? Combien la religion serait plus grande, si elle était
enfin débarrassée de toutes les petitesses de la superstition !
Combien plus réelle, si elle était enfin délivrée du matérialisme
dont I'ont affublée les intelligences encore matérielles, et si
elle consentait a redevenir enfin « esprit et vérité » !

E. MICcHAUD.




	Le dogme de la rédemption d'après Mr. J. Rivière

