
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Le dogme de la rédemption d'après Mr. J. Rivière

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


435

LE DOGME DE LA RÉDEMPTION
D'APRÈS Mr J. RIVIÈRE1).

I.

Pour connaître en quoi consiste le dogme de la rédemption,

il faut s'adresser au rédempteur même. Les vrais dogmes
chrétiens étant les seuls enseignements de J.-C, ce sont les
paroles de J.-C. même que nous devons rechercher dans les
Evangiles qui nous les ont conservées. Or qu'a dit J.-C. sur le
point en question

Il a dit, d'après les Synoptiques : qu'il faut faire pénitence,
car le royaume des cieux approche (Matth. IV, 17) ; que nous
devons pardonner (remettre) aux hommes leurs péchés, pour
que notre Père céleste nous pardonne les nôtres (VI, 14) ;

qu'il est venu pour guérir les malades et appeler les pécheurs
(IX, 12-13), pour soulager (reficiam) les fatigués et les opprimés

(XI, 28), pour chercher la brebis égarée, pour sauver ce

qui était perdu (XVIII, 11-12), et pour procurer la vie
éternelle (XIX, 29). Il a dit : qu'il fallait (oporteret) qu'il souffrît
beaucoup, qu'il fût mis à mort et qu'il ressuscitât le troisième
jour (XVI, 21) ; qu'il fallait que ce qui avait été écrit à son
sujet par les prophètes, fût accompli (Luc XXIV, 26-27) ; que
le fils de l'homme est \renu donner sa vie (dare animam suam)
en rédemption pour plusieurs (Matth. XX, 28; Marc X, 45).
Il a dit : que son corps sera donné (datur) pour l'humanité
(Luc XXII, 19) ; que son sang est le sang de la nouvelle
alliance, lequel sera versé pour la rémission des péchés (Matth.
XXVI, 28).

Il a dit encore, d'après le IVe Evangile : que celui qui
fait le péché est esclave du péché (VIII, 34) ; et qu'il est

venu, lui, pour sanctifier les hommes dans la vérité (XVII, 19).

J) Paris, Lecoffre, in-8", 1905. La Revue a déjà parlé de ce volume, dans sa

livraison de janvier 1906, p. 104-106 et 161-164.



— 43b —

Tel est tout le dogme et tout le mystère de la rédemption,
et cela, de par l'enseignement même du Christ. Les termes
auxquels les théologiens, en général, se sont le plus attachés
ne sont pas ceux qui indiquent les devoirs moraux, la
pénitence, la conversion, le salut, le soulagement, la réfection, mais
les mots : rédemption, Xvtqov, qu'on a traduit par rançon et
rachat; rémission des péchés, tttplr^a, qui signifie renvoyer,
laisser aller, et par extension remettre une dette, pardonner ;

esclavage du péché, âoiïXog r*~ç âfiaQTiag. Il faut d'ailleurs
reconnaître que ce sont ces expressions de rédemption et de
rémission des péchés qui ont été employées par le vieillard
Siméon (Luc II, 38) et par Zacharie (Luc I, 68, 77-79), pour
caractériser la mission du Christ; que Jean-Baptiste a aussi
employé les mots « remettre les péchés » et « sauver le peuple
de ses péchés » (Matth. I, 21 ; Marc I, 4) ; que St. Paul, lui
aussi, les a mis en un relief très grand.

Ce qu'il importe de remarquer, c'est que ni le Christ, ni
même St. Paul n'ont enseigné une théorie, encore moins un
système de la rédemption. Ni le Christ, ni même St. Paul n'ont
expliqué en quoi consistent cette rédemption, ce rachat, cette
rançon, cette rémission, pas plus qu'ils n'ont expliqué le péché,
la justice, la sainteté. Ces choses leur ont paru suffisamment
claires pour établir la libération et la sanctification subjectives
et objectiA^es de l'humanité. Ce sont les théologiens qui sont
A'enus ensuite pour tâcher de découvrir l'essence de ces

choses, leur pourquoi et leur comment. Leur intention a été

bonne, leur but légitime. Malheureusement ils ont commis
deux fautes : d'abord, ils se sont perdus en des subtilités
scolastiques, qui, au lieu d'expliquer vraiment ce qu'il y a de

mystérieux dans la psychologie de la sanctification et dans

l'œuvre objective du Christ, l'a rendu encore plus obscur;
ensuite, ils ont eu l'audace de vouloir confondre le dogme,
l'enseignement même de J.-C, avec leurs subtilités souvent
contradictoires et avec leur scolastique souvent puérile. En
sorte que le dogme de la rédemption, qui est en soi si simple,
quoique mystérieux, est devenu, sous leur plume, une
doctrine de confusion et de contradiction, scandale pour plusieurs,
occasion de troubles et de superstitions pour les âmes naïves

prises dans leurs arguties, arguties aussi pernicieuses pour la

piété que stériles pour la foi.



— 437 —

M. Rivière, qui, comme nous le verrons, a beaucoup trop
pris le parti de ces théologiens brouillons, a cependant paru
convenir, dans certaines pages de son liATe, de la sagesse
qu'il y aurait eu à ne pas faire sortir le dogme de la modération

dans laquelle le Christ avait jugé à propos de se renfermer.

« Quelle est cette délivrance, a-t-il dit, et de quelle
servitude s'agit-il Nous sommes naturellement tentés d'y voir
TeselaATage du péché, dont il est ailleurs question dans l'Evangile

(Jean VIII, 34). Mais il faut reconnaître que le texte ne
le dit pas: le mot Xvtqov est trop isolé pour qu'on puisse
lui attacher une signification spéciale, encore moins édifier
sur lui toute une théorie. Nous préférons laisser à la parole
de Jésus son imprécision et ne retenir que ce qu'il a
voulu faire entendre clairement à ses disciples : la générosité
et l'utilité de son sacrifice » (p. 90). Et encore : « Jésus n'a
pas fait de théorie ; il n'a pas dit quelle relation il entendait
mettre entre sa mort et la rémission des péchés ; il nous suffit,
pour justifier les développements théologiques de l'avenir, de

savoir qu'il en a mis une » (p. 94). M. RiAdère se trompe :

les prétendus « développements » des théologiens ne sont pas
justifiés par le silence du Christ; ils le sont d'autant moins
qu'ils sont souvent erronés et puérils; que par conséquent,
loin de < développer », ils tendent plutôt à amoindrir et à

rapetisser la foi chrétienne.
St. Paul, en expliquant la rédemption opérée par le Christ,

a employé quelques expressions qui lui sont propres, expressions

suggestives, qu'on doit méditer, mais qui cependant ne
constituent pas un système. « Ces diverses idées (de rançon,
de dévouement généreux, etc.), dit M. Rivière, restent
sommaires, et St. Paul lui-même, à vrai dire, n 'a pas sur ce point
de théologie » (p. 491). En effet, il n'a pas expliqué les mots
Xvtqov et ànoXvTQwGig (Eph. I, 7; Colos. I, 14). 11 n'a pas
davantage expliqué les mots « propitiation » et « ostension » dans

ce passage de son épître aux Romains (III, 25) : « Quem pro-
posuit Deus propitiationem (îXaGzrQiov) per fidem in sanguine
ipsius, ad ostensionem justitiae suae (slg svdsil-iv t^ç âixaioOvvqg),

propter remissionem prsecedentium delictorum. » Il n'a pas
davantage expliqué sa métaphore de l'épître aux Colossiens

(II, 14) : « Delens quod adversus nos erat chirographum
decreti, quod erat contrarium nobis, et ipsum tulit de medio,



— 438 —

affigens illud cruci » ; ni la métaphore de la lre épître aux
Corinthiens (VI, 20) : « Empti estis pretto magno ». La
métaphore anthropomorphique de la « colère de Dieu ; était tellement

connue chez les juifs qu'elle pouvait aussi être employée
sans inconvénient chez les chrétiens ; de là le mot de St. Paul :

« Qui etiam proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis
omnibus tradidit illum » (Rom. VIII, 32) ; et aussi cet autre :

« Eum qui non noverat peccatum, nobis peccatum fecit (II Cor.
V, 21) Christus nos redemit de maledicto legis, factus pro
nobis maledictum » (Gal. Ill, 13).

Certains théologiens, les prédicateurs surtout, se sont jetés
sur ces métaphores, les ont prises à la lettre, et sont tombés

par ce littéralisme dans un matérialisme qui, loin d'éclaircir
le dogme, l'a dénaturé : littera occidit, spiritus AriA"ificat.
St. Paul, sans aucun doute, a dépassé les paroles du Christ,
mais non son enseignementx) ; tandis que les commentateurs
littéralistes de St. Paul ont outrepassé ses paroles et sa pensée,

et ont ainsi abouti à une théologie erronée. Là où St. Paul
se bornait à dire que J.-C. s'est livré pour nous et est mort
pour nous, ils ont remplacé les mots « pour nous » par ces
autres : en notre lieu et place. Jouant sur les prépositions
grecques vtcsq, ttsqì, avri, ils en sont arrivés au système de la
substitution pénale et juridique, substitutio vicaria ; système
dans lequel la rédemption est transformée en substitution de

personnes et en marché, Dieu le Père jouant le rôle d'un
créancier qui réclame son « prix », et qui se déclare « satisfait

» (théorie de la satisf'actio vicaria) dès qu'il a reçu ce
prix ; que ce soit de son Fils innocent, ou des Arrais pécheurs,
peu lui importe, dès que satisfaction lui est donnée ; alors sa

colère s'apaise, parce qu'elle est satisfaite La réconciliation
est terminée. Ce n'est pas une affaire de cœur, d'amour, de

repentir, de conversion. Ces sentiments ne sont que du
subjectif. Or c'est de l'objectif qu'il faut à ces théologiens. C'est
une affaire de paiement et de satisfaction juridique, ad strictos
juris apices.

') Dans la Revue de théologie (de Montauban), janvier 1906, p. 26 et suiv., M.
C. Bruston a montré comment certains textes de St. Paul sur la Rédemption ont été

mal interprétés, en particulier, par MM. Aug. Sabatier et Ménégoz ; comment l'idée
de substitution juridique et d'échange est étrangère à St. Paul, et comment «on ne

peut l'y trouver que par une interprétation et une traduction absolument arbitraires ».



— 439 —

Tel est le grossier marchandage que ces théologiens ont
cru voir dans les textes de St. Paul et dans le vtvsq v/xiâv ou
le rcsQÌ noXXmv du Christ. Et c'est cette dénaturation, cette
falsification du dogme, que ces mêmes théologiens, sous prétexte
de « développement du dogme », osent nous présenter comme
étant le dogme de la rédemption dans toute sa vérité, dans son
progrès, dans sa formule scientifique et parfaite

C'est dans cet ordre d'idées qu'il faut entrer, si l'on veut
juger exactement l'ouvrage de M. Rivière.

IL
Notons, avant tout, un défaut de méthode. L'auteur, pour

établir le dogme de la rédemption, consulte d'abord St. Paul,
puis l'épître aux Hébreux, St. Pierre et St. Jean, enfin ce qu'il
appelle « les données de l'Evangile ». Et, dans ce dernier
chapitre, les paroles du Christ sont citées pêle-mêle avec les
récits des trois évangélistes, cpmme si les trois évangélistes
étaient sur le même rang que le Christ. On dirait, d'après ce
procédé, que le christianisme est plus l'œuvre de Paul, de
Pierre, de Jean et des évangélistes que l'œuvre du Christ, et
que les dogmes chrétiens dépendent plus des disciples que du
Christ. Or ce point de vue est fondamentalement erroné. Si
l'auteur avait voulu faire une étude chronologique des sources
documentaires écrites, il aurait eu le droit d'indiquer les
documents historiques plus anciens avant les moins anciens ;

mais telle n'était pas la question, puisqu'il s'agissait de faire
connaître d'abord en quoi consiste le vrai dogme de la
rédemption, dogme qui a pour auteur le seul auteur du
christianisme, J.-C. C'était donc l'enseignement direct et personnel
du Christ qu'il fallait constater avant tout, avant d'indiquer
l'idée que s'en sont faite plus tard les apôtres et les disciples.

Ce premier défaut de méthode, qui ébranle la base même
du dogme, n'est pas le seul. L'auteur a écrit d'après une
norme qui, sans être explicitement formulée à telle ou telle
page de son volume, le remplit cependant et en est tout l'esprit.

Cette norme est celle-ci : — Le dogme de la rédemption
consiste dans la doctrine de la satisfaction, telle qu'elle a été
formulée par Anselme et Thomas d'Aquin ; donc tout Père,
soit grec, soit latin, tout théologien, soit d'orient, soit d'occident,

doit être loué ou blâmé selon qu'il aura enseigné cette



— 440 —

doctrine clairement ou obscurément. Et c'est en effet-d'après
cette mentalité que M. R. a jugé les Pères et les théologiens,
comme nous le verrons. Presque tous sont fustigés par lui,
plus ou moins grièvement.

Or ce procédé blesse la justice et l'exactitude dogmatique.
M. R., en effet, n'a pas le droit de définir le dogme de la
rédemption par une théorie des XIe, XIIe et XIIIe siècles. Ce

dogme date du Christ même. Loin de dépendre de la théorie
d'Anselme et de Thomas, c'est, au contraire, la théorie
d'Anselme et de Thomas qui doit se conformer à l'enseignement
même du Christ et qui doit être jugée d'après cet enseignement

divin. C'est le Christ qui est la norme, et non la théorie
moyenâgesque.

Autre défaut. M. R. se paie de mots. Au lieu de conformer

sa terminologie à la A-érité dogmatique, il plie celle-ci
aux termes arbitraires et inexacts qu'il lui plaît d'adopter.

Toute son étude sur «la rédemption chez les Pères grecs»
est dominée par une distinction entre le mot « spéculatif » et
le mot « réaliste ». M. R. Aroit deux courants d'explication chez
les Pères grecs : les uns sont « spéculatifs », les autres «

réalistes ». En quoi consiste la différence C'est que les «

spéculatifs » considèrent la rédemption ou le salut comme étant la
restauration surnaturelle de l'humanité, restauration qui a été
réalisée par l'incarnation, c'est-à-dire par l'union personnelle
du Verbe avec l'humanité en J.-C. ; tandis que les « réalistes»
envisagent la rédemption comme étant plutôt l'expiation de nos

péchés par la mort du Christ (p. 209). Or, qui ne voit que
l'incarnation est une réalité aussi réelle que la mort du Christ?
et dès lors pourquoi appeler spéculatifs ceux qui fondent la
réalité du salut sur le fait même de l'incarnation pourquoi
réserver le titre de « réalistes » à ceux qui fondent le salut

sur la mort du Christ, laquelle n'est pas plus réelle que son

incarnation
Cette bizarrerie a été sans doute inspirée à M. R. par son

maître M. Batiffol, qui a suivi le même procédé dans son

ouvrage sur le dogme eucharistique *). Il a plu à M. Batiffol
de réserver le titre de « réalistes » aux partisans de la
transsubstantiation ; à ses yeux, ce sont les vrais croyants, les vrais

') Voir nos études sur cet ouvrage: Revue internationale de Théologie, I905,
p. 557-561 et 661-686.



— 441 —

orthodoxes, tandis que les spiritualistes qui admettent la « réalité

spirituelle » ne sont que des symbolistes, donc des adversaires

De même, l'élève de M. Batiffol a gratifié du titre de
« réalistes > ceux qui lui paraissent les vrais croyants, les
partisans de la « satisfaction juridique » ; et ceux qui se
contentent de la rédemption telle qu'elle a été enseignée par le
Christ, sans le système anselmien ou thomiste, ne sont que
des spéculatifs

Dans la langue de M. R., le mot « réalisme », si je l'ai
bien compris, a encore un autre sens : il signifie la réalité de
la destruction du péché et de ses conséquences par la réalité
de la mort de J.-C. D'une part, la destruction du péché et de
ses conséquences est un fait ; et d'autre part, ce fait est le
résultat d'un autre fait, à savoir la mort de J.-C. Tel est
« l'unique principe général qui gouverne et inspire tout le
développement de la doctrine rédemptrice dans les deux Eglises
(grecque et latine) » (p. 492). C'est ce que M. R. appelle
l'objectivité de la rédemption, tandis que les sentiments
moraux par lesquels nous participons à la rédemption, ne sont que
de la subjectivité. Certes M. R. ne dédaigne pas cette
subjectivité; mais toujours est-il qu'il insiste tellement sur
l'objectivité, c'est-à-dire sur l'œuvre du Christ, que la part de
l'homme dans TœuArre de la rédemption paraît, dans maintes
pages, bien effacée. Par exemple, lorsque Pierre Lombard dit
que « la mort du Christ nous justifie, en ce que par elle la
charité est excitée dans nos cœurs », M. R. ajoute (p. 349) :

« Nous sommes aussi délivrés d'une autre manière, par la foi
en la passion (per fidem passionis), comme les Hébreux qui
regardaient le serpent d'airain. Lombard n'insiste pas sur
cette explication, d'ailleurs peu claire, et qui se ramène sans
doute, comme la première, à l'ordre psychologique et moral

». M. R. trouve quelque peu rationaliste ce « moralisme »

(p. 338) ; il le traite à peu près comme il a traité précédemment

l'explication « spéculative ». Cette réalité de la rédemption

dans nos âmes, dont parle Alexandre de Halès (secundum

esse quod habet in animabus), M. R. l'appelle subjective
et il réserve le titre d'objective à la satisfaction et au mérite
qu'il signale dans la mort du Christ (p. 359).

Loin de moi la pensée de repousser les termes « objectif
» et « subjectif » qui occupent une place considérable en



— 442 —

philosophie et en théologie ; mais à la condition qu'on n'en
abuse pas, c'est-à-dire qu'on ne considère pas les réalités
subjectives comme des chimères et des non-réalités, et qu'on ne
fasse pas consister toute la réalité de la chose en question
dans la seule partie appelée objective. Et pour rester dans le
cas qui nous occupe, celui de la rédemption, il est à considérer

que la \-raie rédemption, ou libération du péché, est
une œuvre à deux, opérée par le Christ avec le concours, réel
aussi, des rachetés : car Dieu, qui nous a créés sans nous, ne
peut pas nous racheter sans nous. L'œuvre du Christ serait
incomplète, comme dit St. Paul, si elle n'était complétée par la
participation de l'homme: adimpleo ea quœ desunt passionimi
Christi, in carne mea, pro corpore ejus quod est Ecclesia
(Coloss. I, 24). M. R. oublie trop, quelquefois, que l'affirmation

de l'œuvre du Christ n'exige nullement l'effacement de
l'œuvre de l'homme. Il oublie trop que, de fait, malgré la
mort du Christ, les péchés et leurs conséquences ne sont
encore que trop réels ; et que la mort du Christ a beau être une
réalité, notre rédemption personnelle n'est réellement accomplie

que lorsque nos sentiments personnels de foi, d'amour, de

compassion, d'imitation, de pénitence, de conversion, sont
produits. Je le répète, ce côté, bien réaliste aussi, de la rédemption,

est beaucoup trop négligé dans le livre de M. R., qui ne
A-oit guère que la « satisfaction juridique » et la « substitutio
Adcaria » de la scolastique anselmienne.

III.
J'ai dit que M. R., ayant pris pour formule du dogme de

la rédemption la théorie anselmienne, a dû, pour être logique
avec son point de vue, attaquer tous les Pères et tous les
théologiens dans la mesure où ils lui ont paru étrangers à cette
théorie. Voici la preiuTe de cette assertion :

D'abord, d'une manière globale, M. R. a maltraité les
Pères : — « Les Pères s'étaient complu dans cette idée (les
droits du démon) et lui avaient consacré des déAreloppements, où

leur besoin de rhétorique et de mysticisme trouvait ample
satisfaction » (p. 481). Cette satisfaction n'est pas la satisfaction
anselmienne, qui, seule, satisfait M. R. — « Le péché n'a pas
été scruté par les Pères dans sa nature intime ; ils se sont
contentés d'en décrire tour à tour les conséquences, et ceci



- 443 —

déjà nous fait prévoir que, sur la nature du remède comme
sur l'essence du mal, leurs explications seront superficielles
(p. 492) Rien ne montre mieux que les Pères n'ont vu du
problème que les apparences : aussi leur théologie rédemptrice,

si riche en aperçus de détail, manque-t-elle de pénétration

et de vue d'ensemble » (p. 495). Voir aussi p. 277-278.

Au contraire, qui a trouvé l'idée simple, ce fil d'Ariane
qui a échappé aux Pères et à toute l'ancienne Eglise C'est
le moyen âge, l'époque de « la grande synthèse » ; c'est la
scolastique « Dans la Scolastique, plus de ces idées disparates

plus de ces expressions touffues, oratoires ou
poétiques, où la métaphore en tous cas déborde l'idée. Nous
sommes ici en présence d'une doctrine organisée, d'un
vocabulaire précis, et, pour tout dire, d'un système. Ce système,
un seul mot suffit à le désigner et à le définir : c 'est le
système de la satisfaction » (p. 496). Nous y voilà Le dogme
est un système, et un système est un dogme. La rédemption,
c'est la satisfaction : tout est là En vérité, cet éloge de la
scolastique, en plein vingtième siècle, fait rêver ; et ce qui
fait rêver plus encore, c'est l'apothéose de ce pauvre Anselme,
transformé en « puissant génie » (p. 324) et même en « créateur

» (p. 291) ; c'est le Cur Deus homo déclaré « immortel »

(p. 501).
Mais passons. Ne nous contentons pas de cette exécution

sommaire des Pères. Citons quelques fustigations particulières.

Laissons Irénée (p. 122-125), Hippolyte (p. 128-129),
ainsi que Tertullien et Cyprien, dont l'enseignement est
« pauvre » et ne contient que des « rudiments imparfaits »

(p. 214). Laissons aussi Origene, qui « n'aperçoit que la face
extérieure du mystère » sans en atteindre le fond (p. 138),
comme si Anselme l'avait atteint, comme si jamais l'intelligence

humaine pourra épuiser le divin
Mais voici Athanase. « Il effleure à peine le problème »,

dit M. R., « et il n'en donne qu'une solution insuffisante, si
seulement on peut dire que c'en est une Sa principale
attention s'est portée sur la destruction de la mort et le
rétablissement de l'homme dans sa dignité d'enfant de Dieu :

sur le côté positif, en un mot, plutôt que sur le côté négatif
de la Rédemption. » — Et c'est là ce que M. R. trouve in-



— 444 —

férieur — « C'est que, sans méconnaître le désordre
métaphysique du péché, il en considère surtout les conséquences
pratiques ; et ces deux aspects de la question ne laissent pas
que d'introduire quelque flottement, pour ne pas dire une
réelle incohérence, dans son système. De ce point de vue
général, la mort expiatoire du Sauveur n'est plus qu'un
moment de sa mission rédemptrice, et peut-être pas le principal :

voilà pourquoi il n'est pas étonnant qu'Athanase en parle
moins, et que, lorsqu'il en parle, il se contente d'explications
rapides et superficielles » (p. 150-151).

Cyrille de Jérusalem et Eusèbe de Cesaree n'ont qu'une
doctrine étroite (ceci s'adresse à Cyrille) et diffuse (ceci est

pour Eusèbe) ; la théologie de l'un et de l'autre « manque de

pénétration ou de consistance logique » (p. 170).

Cyrille d'Alexandrie, lui aussi, est « superficiel » ; « il
n'est pas allé plus loin que ses prédécesseurs » (p. 200). C'est
cependant un « vigoureux esprit ». Et pourquoi est-ce un
vigoureux esprit C'est qu'il enseigne que le Verbe, en s'unissant

à la chair, Ta rendue vivifiante, et qu'ainsi la chair du
Christ vivifie ceux qui y participent. — J'avoue que ce point
de vue me semble bien charnel; mais ce qui m'étonne, c'est
que M. R. semble en être satisfait : ce point de vue, en effet,
fait plutôt ressortir la suffisance de l'incarnation que la
nécessité juridique de la mort du Christ ; il rentre donc dans ce

que M. R. appelle la « spéculation ».

Lactance « s'en tient, en général, à un moralisme tout
philosophique. Il suiA^ait en cela les traces de son maître
Arnobe Les œuvres apologétiques de ces rhéteurs tardivement

convertis n'ont pas qualité pour représenter la vraie
pensée chrétienne » (p. 224).

Selon M. R., la théologie des Latins des trois premiers
siècles n'est qu'une théologie de « début » ; les textes sont
« rares s et « pauvres » (p. 225). « Il est difficile d'être plus
vague » que St. Jérôme. Pourquoi Parce qu'il se borne aux
textes bibliques. « Sa doctrine manque de Atigueur et de

netteté Sa théologie est en général pauvre et de forme trop
imprécise » (p. 246-247). Suit cette réflexion, qu'il est bien
difficile de ne pas considérer comme un coup de patte à

l'adresse de M. Loisy : « Cette pauvreté prouverait-elle que
l'exégèse ne prédispose pas nécessairement aux spéculations



— 445 —

dogmatiques En tout cas, St. Jérôme se recommande à nous
par assez d'autres titres pour n'avoir pas à envier l'auréole
modeste du théologien. »

La doctrine de Léon le Grand « paraît plutôt chétive »

(p. 269). Grégoire le Grand n'a fait qu'« annoncer » la
théologie du moyen âge (p. 272) par une vue d'ensemble qui
« manque cependant de réelle solidité. L'idée de sacrifice qui
en fait le nœud reste sans fondement ; elle est posée absolument,

sans que rien l'explique ou la justifie » (p. 276).
Quoique Abélard ait regardé la mort de J.-C. comme un

sacrifice et qu'il ait parlé de rançon, de purification de nos
âmes dans le sang du Christ (p. 327-328), cependant M. R.
traite Abélard d'adversaire et il le malmène (p. 324). St.
Bernard et Pierre Lombard, qui ont parlé comme Abélard (p. 337),
sont aussi maltraités. « L'abbé de Clairvaux ne pousse pas
très profondément l'étude du dogme rédempteur; il affirme la
foi traditionnelle énervée par le moralisme rationaliste d'Abélard

» (p. 338). Quant à Pierre Lombard, quoiqu'il ait voulu
parler de l'appropriation subjective d'une rédemption dont il
a dit la réalité objective, cependant, étant donné qu'il "parle
comme Abélard, M. R. lui adresse cette réprimande : « Ce

manque de logique, d'autant plus étonnant chez un théologien
qui a d'ordinaire un sens plus exact des nuances, ne laisse

pas que de créer de fâcheuses équivoques » (p. 349).

Hugues de Saint-Victor, bien qu'il se rattache à Anselme, a

cependant « de curieuses subtilités » et des explications aussi
originales que « peu fondées » (p. 342). Richard de Saint-Victor,

lui aussi, est « subtil » : « c'est un vulgarisateur ingénieux
et comme un bon élève de St. Anselme, fidèle surtout aux
côtés superficiels de la doctrine du Maître, jusques et y
compris dans ses exagérations » (p. 353). Alexandre de

Halès lui-même, qui est le maître de Bonaventure, le modèle
de Thomas, donc un grand homme, Alexandre reçoit comme
les autres son soufflet : « il ne creuse pas la doctrine ; notamment,

il ne définit jamais avec netteté ce qu'il entend par
satisfaction, et les deux idées de réparation morale et de
substitution pénale se mêlent chez lui sans qu'on puisse savoir
en somme quelle est celle qui domine En un mot,
l'originalité d'Alexandre est presque toute dans la mise en forme »

(p. 360). Et St. Bonaventure! «Il a vidé de sens l'exprès-



— 446 —

sion anselmienne » (p. 362), en ce sens que le ton est changé
et qu'au lieu de la nécessité de la satisfaction, il n'est plus
question que de la convenance. M. R. se calme; il trouve ce
tempérament « sage » (p. 364).

Il est donc avec le ciel des accommodements, et avec la
« satisfaction » des adoucissements. M. R. reconnaît des « points
défectueux » dans le système anselmien (p. 303), bien que ce
soit ce système qui « ait donné sur ce point à la théologie
catholique sa forme à peu près définitive » (p. 307). Comment
concilier cette admiration envers ce système, avec cet aveu
qu'«il renferme certaines inexactitudes, certaines exagérations,
qui expliquent, sans les justifier, les accusations dont on le
charge » (p. 314) C'est ce que M. R. n'explique pas. Ce
n'est là qu'une de ses contradictions. J'en signalerai d'autres
plus loin.

Pour le moment, constatons sa très étrange manière de
déprécier à peu près tous les Pères sous prétexte de consulter
la tradition catholique, et surtout de les déprécier uniquement
parce qu'ils ne rentrent pas dans le cadre adopté très légèrement

par lui, je veux dire le cadre anselmien, dont, à la fin,
il avoue pourtant les exagérations et les inexactitudes.

IV.
M. Rivière a certainement les meilleures intentions

lorsqu'il s'élève contre les « faiseurs de systèmes » (p. 244). Mais,
à son insu, n'en fait-il pas lui-même un Tout ce qui précède
ne le démontre que trop. Non seulement il adopte le système
anselmien, mais, en outre, les arguments par lesquels il
s'efforce de le défendre et de le faire passer pour la perfection du

dogme de la rédemption, sont tellement outrés qu'ils trahissent
un énorme esprit de parti et de système. Quelques exemples
suffiront pour le démontrer.

Le fond de son argumentation consiste à affirmer que,
dans le texte : « Le Christ a souffert pour nous », les mots
« pour nous » doivent être remplacés par « en notre lieu et

place ». De la sorte, la proposition : « Le Christ a souffert à

cause de nos péchés pour nous aider à les réparer, à nous

guérir, donc pour notre bien, dans l'intérêt de notre âme,

pour nous éclairer, nous toucher, nous émouvoir, nous exciter
au repentir, à la conversion, à la sainteté, au salut », cette pro-



— 447 —

position, dis-je, devient cette autre : « Le Christ a souffert en
notre lieu et place; il s'est substitué à nous pour souffrir la
peine que nous aAtions méritée par nos péchés, et que nous
devions subir pour apaiser la colère de Dieu et obtenir notre
gardon. > Dans cette seconde proposition est enseignée la
doctrine de la « substitution pénale ». Mais cette substitution
pénale ne suffit pas encore ; il faut une substitution juridique,
en ce sens que le Christ a dû non seulement supporter la
peine que nous devions supporter nous-mêmes, mais qu'il a

encore payé notre dette, la dette que nous avions contractée
envers Dieu en l'offensant, dette infinie parce que notre
offense était infinie. Il fallait que le Christ, pour nous
mériter et nous obtenir la rémission de nos péchés et la remise
de notre dette, se fît péché, ou pécheur et débiteur comme
nous, en notre lieu et place, afin que la justice infinie de Dieu
fût infiniment satisfaite. Telle serait la nouvelle et plus
complète substitution qui serait contenue dans la première proposition

: « Le Christ a souffert pour nous pécheurs. »

L'équiA-alence logique entre ces trois propositions n'a pas
été vue par les Pères, qui se sont généralement bornés à la
première; et voilà pourquoi M. R. les a tancés d'importance.
Mais cette équivalence, au dire de M. R., doit être affirmée;
elle serait le fond même du dogme. C'est à la démontrer que
M. R. s'applique. Comment y arrive-t-il En forçant les
textes. De même que son maître, M. Batiffol, a forcé les
textes et outrepassé la vérité en soutenant qu'il n'y a pas
d'autre réalisme eucharistique que le réalisme matériel et
corporel de la transsubstantiation, qui est, selon lui, le vrai dogme
eucharistique ; M. R. force les textes et outrepasse la vérité,
en soutenant qu'il n'y a pas d'autre « réalisme rédempteur »

que celui de la « satisfactio vicaria et juridica », satisfaction
qui, selon lui, est le vrai dogme de la rédemption.

Par exemple, Clément d'Alexandrie a dit : « Il y a le

sang spirituel par lequel nous avons été oints, et le sang
charnel par lequel nous aArons été rachetés de la corruption...
Le Christ a donné pour chacun de nous son âme, dont le prix
surpasse toutes choses. » Ces mots : « rachetés » et « dont le
prix surpasse toutes choses » n'ont-ils pas pour but de nous
confondre, de nous toucher, et de nous déterminer ainsi à

revenir à Dieu M. R. pense qu'il s'agit d'un prix et d'un ra-



— 448 —

chat juridiques, et que telle a pu être la pensée de Clément.
N'est-ce pas forcer le sens manifestement moral de ces textes?
« Nous n'avons pas », dit M. R., « à concilier ces deux faces
de la doctrine de Cl., et peut-être au demeurant serait-ce
difficile. Il nous suffit de constater que, malgré le moralisme*
tout intellectualiste d'une partie de son œuvre, Clément, soit
logique subtile, soit heureuse inconséquence, applique à la
mort du Christ les principes traditionnels de l'expiation et de
la substitution, et déjà presque les formules de la satisfactio
vicaria » (p. 133). M. R. s'abuse : il n'a pas constaté ce qu'il
affirme; il a constaté l'emploi des mots rachat, prix, etc.,
mais le sens obvie de ces mots métaphoriques est moral; Clément
a insisté sur ce sens moral, et M. R., pour soutenir que
Clément a eu, en outre, dans l'esprit, un sens juridique strict
comme celui que M. R. a en vue, devrait en fournir la preuve;
or il ne la fournit pas ; il force simplement le sens figuré et le
transforme de son chef en sens littéral. C'est du pur littéralisme,

comme le littéralisme eucharistique de M. Batiffol, son
maître.

Eusèbe de Cesaree a dit que le Christ a pris sur lui nos
misères par sympathie (xazà tovç r/;ç Oiqinulrsiaç Xóyovg), et
M. R. traduit sympathie par solidarité (p. 164), le mot «

solidarité » indiquant mieux le bloc. Eusèbe a dit que J.-C. s'est
livré comme victime pour la vie du genre humain (dvTÎxpvfov

tov xoivov ys'vovç), et M. R. traduit en disant que J.-C. a été
«le substitut de nos âmes». N'est-ce pas forcer les mots?
Et M. R. ose ajouter (p. 166) : « Eusèbe arri\re à donner sa

physionomie complète à la théorie juridique de l'expiation
pénale théorie exprimée avec une force et une précision que
les théologiens modernes devaient rarement atteindre et

peut-être ne jamais dépasser »

Cyrille d'Alexandrie a dit que le Christ est mort pour
nous (vnèQ ifxiâv), à cause de nous (ai fji-iâg), et que cette mort
a été un échange équivalent de la Ade de tous. L'adjectif
âvTctÇiog ne signifie qu'une simple équivalence en général, et
ici il s'agit manifestement de l'ordre moral. Or M. R. en veut
faire une substitution pénale juridique (p. 195). Les Pères
veulent simplement émouvoir les fidèles en leur montrant que,
si un innocent, si le Fils de Dieu a consenti à souffrir pour
nous, coupables, à plus forte raison devons-nous nous faire



— 449 —

violence pour revenir à Dieu. Et cet a fortiori, cet au-delà,
cette surabondance, cette équivalence dépassée, M. R. les
transforme en choses juridiques, sans que rien l'y autorise.

St. Augustin ayant dit que le sang de J.-C. a été donné
en rançon au démon qui l'a accepté (quo accepte diabolus non
ditatus est), M. R. veut essayer d'écarter cette théorie indigne
d'un si grand génie, et il dit (p. 408) : « Le sens nous paraît
être celui-ci : Jésus s'est offert, s'est donné à la mort, c'est-
à-dire au démon, d'après le langage bien connu des Pères. »

Les Pères, il est vrai, ont souvent associé les idées de péché,
de démon, de mort, mais ils n'en ont pas fait des

synonymes au point de justifier l'interprétation actuelle de M. R.

St. Augustin dit que le Christ « a porté nos péchés » ;

qu'il les a faits siens, afin de faire nôtre sa justice ; et qu'il a
subi notre supplice sans être coupable, afin de mettre fin à

notre culpabilité et à notre supplice. Or M. R. y voit « tout le
fond de la satisfactio vicaria » (p. 257). C'est précisément
ce qu'il faudrait démontrer. Comme tous les autres Pères,
Augustin a parlé dans le sens moral et a visé à ramener les
pécheurs à la sainteté (p. 254) ; il n'a nullement songé à établir

un système de satisfaction juridique entre Dieu créancier
et l'homme débiteur. Si M. R. veut qu'il y ait songé, il doit
en donner des preuves, et c'est ce qu'il ne fait pas; il se
borne à affirmer, en forçant les textes cités.

Etc., etc.

Et lorsqu'on reproche à M. R. de prêter aux Pères une
doctrine qu'ils n'ont pas enseignée, il répond que ce reproche
lui est fait par des protestants, et c'est tout. M. R. oublie
qu'il ne suffit plus de dire à un savant qu'il est protestant
pour qu'il soit démontré que ce savant soit dans l'erreur. Les
Ritschl, les Harnack, les Holtzmann, etc. sont des hommes d'une
science assez connue pour que M. R. ne soit pas dispensé de
les réfuter directement. Le jeu est trop commode. Si noblesse
oblige, science oblige aussi. Harnack a exposé ses griefs
contre le système anselmien, et il faut rendre cette justice à

M. R. qu'il ne les dissimule pas (p. 310-313) ; mais quelle
faiblesse dans l'essai de réponse (p. 15-27) Comme il est
facile de parler « du manteau usé du luthéranisme » (p. 20)
J'aimerais mieux qu'on réfutât le luthéranisme même. Comme

il est facile de traiter de « roman » l'étude d'Auguste Sabatier

Kevuo intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 30



— 450 —

sur la Rédemption (p. 488) Il est vrai qu'elle est très faible,
mais encore faudrait-il la réfuter plus solidement que ne le
fait M. R. Signalons cependant une amabilité de M. R. envers
Harnack, mais bien au détriment de St. Grégoire de Nysse :

« Manifestement », dit-il, « Grégoire conçoit la restitution (de
l'humanité à sa destinée primitive) dans le sens le plus
physique, et, sauf la barbarie de l'expression, M. Harnack a raison

de dire que « Grégoire a fait de tout le système un procès
physico-pharmacologique rigoureux » (p. 155). M. R. espère
que son volume, qu'il appelle « une petite pierre » (par ironie
sans doute) « frappera le colosse aux pieds d'argile » (p. 489).
Qu'il me permette de lui dire qu'il a le triomphe bien facile.

V.

La thèse de M. Rivière n'a pas seulement à son passif des
défauts de méthode, l'esprit de système, des outrances de mots
et de fausses équivalences, elle renferme encore plusieurs
erreurs graves, échappées certainement à la bonne foi de
l'auteur.

1° Le système anselmien est entaché d'anthropomorphisme

; il donne en particulier de Dieu et de la Trinité une
idée erronée, qui confine à un grossier polythéisme.

Certes, la notion chrétienne de la Trinité, bien comprise,
est philosophiquement superbe. Malheureusement elle est
souvent mal comprise, en ce sens qu'on force souvent la distinction

des personnes, comme si elles étaient trois Dieux. Que
l'intention de ces théologiens soit monothéiste, nul n'en doute;
mais leurs paroles ne le sont pas assez ; quelquefois, elles ne
le sont même pas du tout. Sous prétexte d'é\riter le sabellia-
nisme, on se jette dans l'extrême opposé; et, non content de

distinguer les trois personnes comme elles doivent être distinguées

dans une essence divine parfaitement une, on représente
le Père et le Fils comme s'ils étaient en opposition et même
en conflit. Et ce n'est pas seulement le Père et le Fils qui
sont en conflit, c'est, jusque dans l'essence diArine, la miséricorde

et la justice
Un évêque de Londres, Gilbert Foliot, expliquant le

Cantique des cantiques, parle d'une mirabilis obviatio entre la
miséricorde et la justice (p. 354). C'est une vraie lutte (sibi



— 451 —

contra venire cœperunt). Le Père est l'offensé et le créancier,

très irrité ; les hommes sont les offensants et les
débiteurs. Le Père exige le paiement intégral de la dette : non
exies inde donee reddas novissimum quadrantem (Matth. V, 26).
Ce détail d'une parabole où deux hommes sont en dispute, est
appliqué à Dieu. Et la dispute entre Dieu le Père et
l'humanité coupable, a lieu en présence d'un tiers, le diable, qui,
lui aussi, réclame ses droits sur l'humanité, laquelle s'est
donnée à lui. Anselme enseigne que « Dieu se doit à lui-même
que la créature lui rende l'hommage qui lui est dû, afin de

conserver son honneur. D'où cette conclusion rigoureuse,
inéluctable : ou la satisfaction, ou la peine : necesse est ergo
aut ut ablatus honor solvatur, aut poena sequatur » (p. 296).
C'est la fameuse menace : ou la bourse, ou la vie Rends-
moi ce que tu m'as volé, dit Dieu au pécheur, ou je te
C'est alors que le Fils se jette entre son Père et l'humanité
pour éviter la dernière catastrophe. Le Verbe fait homme se

met à la place de l'humanité pécheresse ; il assume sur lui la
dette et la peine. Et le Père, nullement désarmé par cette
générosité, lui dit : Toi, mon fils, puisque tu te fais caution

pour ces misérables, tu me paieras tout. Meurs. Pas de
rémission Et le Fils meurt. Et le Père, enfin satisfait par le
sang de son Fils, apaise sa colère et pardonne.

Sans doute, on a soin d'écarter en paroles la notion d'un
Dieu bourreau ; mais, de fait, elle est là. C'est une tragédie
terminant une comédie ; on sent la préparation des « mystères »

du moyen âge.

M. R. pense que « c'est de la pure et très haute
métaphysique chrétienne » (p. 297), et qu'il est plus facile de s'en

moquer que d'y répondre. Je pense, au contraire, que la pure
et haute métaphysique place l'honneur de l'Etre infini et
absolu à l'abri des faiblesses inévitables de la pauvre humanité.
Je pense que la notion du Dieu anselmien est du plus bas

anthropomorphisme ; que le vrai Dieu, juste et bon, veut la
sanctification de l'humanité et non sa mort (non qu'elle meure,
mais qu'elle se convertisse et qu'elle vive) ; que la colère de

l'Etre absolu est une métaphore, dont on abuse par trop dans
la circonstance présente; qu'on peut en user modo oratorio
pour toucher des masses peu sensibles à la métaphysique, mais

que l'introduire dans la métaphysique, c'est insulter Dieu et la



— 452 —

métaphysique. Je pense que Richard de Saint-Victor n'est
pas seulement •< subtil », comme le reconnaît M. R., mais payen
et grossièrement trithéiste, lorsqu'il dit que la Trinité s'est
partagé la tâche du salut de l'humanité, de telle sorte que « le
Père punirait, le Fils expierait, le St-Esprit pardonnerait » ;

que « le Père exige la satisfaction, le Fils la subit (exsolvit),
et le St-Esprit s'interpose entre les deux (se medium inter-
posuit) ». Je remercie M. R. d'avoir avoué qu'il ne se
chargerait pas de défendre ces phrases (p. 353). Toujours est-il
qu'il défend le système qui les a inspirées.

Mais n'est-ce pas St. Paul qui a dit lui-même que « le
Père n'a pas pardonné à son propre Fils, et qu'il l'a livré
pour nous tous » (Rom. VIII, 32) Sans doute. Mais il faut
comprendre ce qu'a voulu dire St. Paul et ne pas dénaturer
sa pensée en outrant sa métaphore. Dans sa lettre aux
Romains il prêche, il exhorte, il pousse à la conversion ; il ne
fait pas de métaphysique. C'est donc fausser sa pensée que
de prendre à la lettre ce qu'il a dit au figuré. St. Augustin a

expliqué ce passage en faisant simplement ressortir l'amour
de Dieu qui s'y trouve exprimé, et il répudie le littéralisme
qui conclurait à la colère d'un Dieu bourreau. « On \'oit,
ajoute M. R., comment St. Augustin résout d'une manière
simple et claire cette question dont s'embarrasse encore
aujourd'hui une certaine métaphysique» (p. 252). M. R. parle-t-il
contre lui, ou contre nous Je ne sais ; toujours est-il qu'il ne
justifie pas Anselme. Thomas d'Aquin lui-même remarque
que, « quand on dit que le Père a livré son Fils, cela signifie
qu'il a inspiré et permis son sacrifice » (p. 366). Nous A^oilà

loin du non pepercit pris à la lettre.
Etrange aveu de M. R. « Cette idée de substitution », dit-il,

« pour être fondée, n'en est pas moins secondaire, et il n'y
a que les théologiens superficiels pour s'y arrêter comme à

la principale » (p. 367). M. R. oublie que l'idée principale
qui domine tout son volume, c'est l'idée de la substitution, qui
n'est autre que la satisfaction pénale et juridique. J'ai cité des

textes formels.

2° Le système anselmien, fondé sur la prétendue malice
« infinie » du péché, viole la psychologie la plus élémentaire.

Que le système anselmien soit fondé sur la prétendue
malice « infinie » du péché, M. R. le répète maintes fois, et dit



— 453 —

même que c'est là une base « bien meilleure » que les autres
(p. 298). Cette doctrine est énoncée dès la page 5, et répétée

à satiété dans tout le Arolume jusqu'à la page 496, et au
delà. C'est, dit-on, que l'offense se mesure à la grandeur de
la personne offensée, et que, la grandeur de Dieu étant
infinie, le péché a nécessairement une malice infinie. Or ni
l'homme, ni l'ange ne sont capables d'effacer une malice
infinie ; un Dieu seul le peut. Donc il fallait qu'un Dieu-homme
expiât pour nous. Telle est l'argumentation d'Alexandre de
Halès (p. 358), de St. Bonaventure (p. 362), naturellement
d'Anselme. C'est l'argumentation de la Scolastique, qui, dit
M. R., « a créé la théologie de la Rédemption » (p. 372). Les
Pères n'avaient émis que « des généralités oratoires » ; il fallait
en « sortir », pour arriver enfin « à des notions rigoureuses ».

C'est, bien entendu, M. R. qui parle. M. R. trouve que les
Pères n'ont pas su analyser la notion du péché, et que cette
analyse n'a été faite et bien faite que par les scolastiques
(p. 371).

Or, c'est là une grave erreur. Car aucune créature n'est
capable d'un acte d'une valeur infinie, soit en bien, soit en
mal : comme disaient avec raison les scolastiques, omne agens
agit secundum quod est actu. L'homme est fini, donc il ne

peut agir que d'une manière finie ; donc, de même que ses

actes de vertu n'ont qu'un mérite fini, ainsi ses actes pecca-
mineux n'ont qu'une malice finie. Si l'on soutient que la Ara-

leur des actes est déterminée par leur objet, et que, lorsque
Dieu est cet objet, cette valeur devient infinie, il faut admettre

que, lorsque le pécheur glorifie Dieu pour réparer l'offense
qu'il lui a faite, la glorification a une A'aleur égale à l'offense.
La thèse anselmienne, soit qu'on l'envisage du côté du sujet
qui pose l'acte, soit qu'on l'envisage du côté de l'objet ou de
la fin qui termine l'acte, est donc erronée. De plus, si elle
était vraie, il faudrait dire qu'il n'y a pas de péchés légers,
car tous offensent Dieu, l'Infini ; or cette conclusion est
absurde. Faut-il faire remarquer à M. R. que sa doctrine a été
combattue dernièrement par M. l'abbé Ch. Urbain dans la
« Revue du clergé français », 1er août 1905, p. 497-498 (V.
Rev. int. de th., oct. 1905, p. 833.)

Duns Scot, sans mériter aucunement le reproche que
M. R. lui adresse d'avoir « énervé la gravité du péché »



— 454 —

(p. 369), a cependant refusé, et avec raison, de l'exagérer, à

plus forte raison de l'infinitiser. Selon lui, « une pure créature,

dûment dotée par la grâce divine, était capable d'offrir
une satisfaction èquiAulente, à supposer que Dieu voulût l'exiger

: car le péché n'a aucunement une gravité infinie» (p. 368).
Voilà pourquoi Scot a contesté la nécessité, même relative, de
l'incarnation ; tandis que, dans le système de la malice infinie
du péché et de la nécessité d'une satisfaction infinie, l'incarnation

et la mort de l'Homme-Dieu sont de nécessité absolue,
autre conséquence que les meilleurs théologiens ont repoussée
et contre laquelle le bon sens proteste.

On voit, dès lors, combien M. R. se trompe, lorsqu'il
accuse les Pères de n'avoir pas scruté le péché dans sa nature
intime (p. 492), et lorsqu'il applaudit aux exagérations et aux
erreurs de la Scolastique (p. 496-497, etc.). La modération
des Pères n'était que sagesse.

3° En insistant autant que le fait M. R. à la suite d'une
grande partie de la Scolastique, sur la satisfaction juridique
comme étant le centre et le fond du dogme de la Rédemption
(p. 496), on laisse trop dans l'ombre le côté moral des devoirs
qui incombent à l'homme pour être réellement racheté,
converti, pardonné et rétabli en grâce avec Dieu. Affirmer l'œuvre
du Christ est nécessaire, mais insuffisant, comme je l'ai dit
précédemment. Il faut encore que le pécheur participe à la
rédemption du Christ, à sa vie, à ses souffrances, à sa mort,
à sa résurrection. Ce dernier point de vue est aussi essentiel,
et ne pas insister sur cette grave obligation, sur cette nécessité

absolue, c'est fausser le dogme même.
Par exemple, interpréter la doctrine de Jean Damascène

en la résumant dans le syllogisme suivant : Tout pécheur est

passible d'un châtiment; or J.-C. a subi ce châtiment; donc
nos péchés sont effacés, nos dettes sont payées, et au delà,

par les mérites surabondants du Christ. Et s'en tenir là,
comme si le fait de notre salut était accompli avec le fait de

notre rédemption, n'est-ce pas favoriser l'inertie et la passivité

de l'homme, la torpeur des pécheurs, qui ne demandent

pas mieux d'apprendre qu'ils sont objectivement rachetés, que
c'est fait et bien fait, et qu'ils peuvent maintenant s'abandonner

à la plus entière confiance envers la bonté divine,
sans plus travailler de leur côté à leur propre et complète ré-



— 455 —

demption Tel est le péril de la thèse en question. Il est
trop manifeste pour qu'il soit nécessaire d'insister.

VI.
Après ces trois derniers griefs, faut-il signaler encore

quelques minora delicta qui gâtent vraiment ce volume L'auteur

me trouvera bien sévère, peut-être même injuste. Qu'il
ne voie dans mes critiques que mon désir sincère de rendre
la seconde édition de son ouvrage considérablement expurgée
et parfaite.

Le moyen âge avec sa Scolastique, n'est-il pas aujourd'hui

trop connu pour qu'on puisse dire qu'il « a enfin creusé
à fond la nature et les conditions du mystère de la Rédemption

» (p. 291) — St. Anselme n'est-il pas trop connu, lui
aussi, pour qu'on puisse lui attribuer « un rôle créateur » et le
traiter de « puissant génie » Ne pourrait-on pas retourner
contre lui ce titre de créateur Car, si son explication du
dogme est nouvelle à ce point, c'est qu'elle n'est pas le fond
du dogme même, lequel a été enseigné, cru et expliqué onze
siècles auparavant.

Est-ce donner une idée bien exacte du péché d'Adam que
de dire qu'«il en est sorti un torrent d'iniquités » (p. 2) Ce
torrent d'iniquités n'est-il pas sorti plutôt de notre propre
liberté

A propos de certains textes de St. Hilaire, M. R. semble
placer très haut « la communication des idiomes » (p. 229).
Or, cette « communication » telle que Cyrille d'Alexandrie l'a
expliquée et telle qu'on l'explique encore dans la théologie
catholique-romaine, mérite-t-elle d'être placée si haut?

Je m'arrête et je me borne à renvoyer M. Rivière à
M. Laberthonnière. Effectivement, dans un article miel et

vinaigre (Annales de philosophie chrétienne, février 1906),
M. Laberthonnière a adressé à M. Rivière des reproches assez

graves. D'abord, il a fait remarquer qu'il s'agit plutôt d'une
théorie sur le dogme de la rédemption que du dogme même
(p. 520) ; puis, que « l'insuffisance de la méthode est évidente,
et que, par suite, ce livre n'a pas et ne peut pas avoir la
portée apologétique qu'il aspirait à donner à la vérité qu'on
nous offre », vérité qui « reste suspendue en l'air ». « Il y a

même incohérence L'histoire elle-même souffre de cette



— 456 —

ambiguïté et son impartialité en est atteinte » (p. 523). M. L.
trouve que M. R., dans sa façon d'opposer spéculation à
réalisme, loin d'apporter des preuves à l'appui, fournit lui-même
de quoi lui répondre (p. 524). « L'espèce de démonstration
historique qu'il a cru instituer (de la satisfaction vicaire), est
donc factice ; et à vrai dire, quand on veut s'y tenir étroitement

et littéralement comme il fait, elle soulève des critiques
à peu près semblables à celles qu'il adresse aux autres »

(p. 526). « Dans l'exposé du dogme qu'il fait au début de son
livre, M. R. n'échappe pas à cette oscillation » (p. 529).
Oscillation, flottement sont des termes polis ; le vrai terme ne
serait-il pas contradiction « La théorie de la satisfaction xi-
caire reste une théorie étroite; elle manque d'ampleur; c'est
un fragment qui ne s'encadre pas » (p. 530). Etc.

M. R. a répliqué à M. Laberthonnière dans les « Annales
de phil. chrétienne » (mai 1906). De sa réplique ressort clairement

que la doctrine de la satisfaction vicaire est, selon lui,
la doctrine « que l'Eglise a adoptée, bien que d'ailleurs il n'y
ait pas sur ce point de définition formelle » ; « tous les
théologiens la donnent comme de foi » ; « d'où il suit qu'elle
n'est plus une simple théorie d'école qu'on puisse librement
débattre entre théologiens » ; elle est donc « quasi-dogmatique

» (p. 178). — Evidemment, M. R. n'a pas la notion
catholique du dogme ; je crois d'ailleurs l'aA-oir suffisamment
constaté dans la Revue de janvier dernier (p. 104-106). M.
Laberthonnière n'a pas eu de peine à le réfuter. Voici ses
paroles (p. 188-189) :

« De constater que l'enseignement actuel de l'Eglise ')
sur la rédemption remonte au XIIe siècle et que la théorie de
la satisfaction Aticaire a été élaborée par St. Anselme, ne saurait

être admis en soi comme une preuve de vérité. N'en est-il
pas même qui penseront que c'est exactement une preuve du
contraire Adhérer à la théorie de la satisfaction a icaire
parce que tel est l'enseignement authentique de l'Eglise, ce

n'est là ni une réponse d'historien, ni une réponse de
théologien apologiste ; c'est seulement une réponse de croyant
qui parle comme s'il n'avait pas à rendre raison de sa

croyance, tout en se présentant d'autre part comme s'il en

') Lire: d'une partie des théologiens romanistes.



— 457 —-

rendait abondamment et savamment raison M. R. s'enfonce
dans une impasse dont il ne lui est pas possible de sortir.
J'ajouterai à un autre point de vue que sa façon si péremp-
toire et si absolue d'identifier la théorie de la satisfaction Ari-

caire, apparue au XIIe siècle, avec l'enseignement authentique

de l'Eglise me paraît abusive. Avant le XIIe siècle,
l'Eglise n'avait-elle donc pas d'enseignement au sujet de la
rédemption, ou son enseignement était-il donc faux Ce qui
est Arrai, c'est que depuis lors l'Eglise s'est servie de cette
théorie, ou plutôt, pour parler plus exactement, on s'en est
servi dans l'Eglise pour se représenter l'efficacité salutaire
de la mort de J.-C. Mais il ne suit pas de là qu'elle soit
devenue < la doctrine uni\7erselle et définitive de l'Eglise > au

point qu'on puisse dire que le dogme de la rédemption ait
trouvé en elle ce qu'il convient d'appeler « sa formule
scientifique ». — Très bien.

Quid plura
Je préfère noter, maintenant, quelques bons aveux.
M. R. a\roue, par exemple, que la célèbre comparaison de

la mort du Christ à une « rançon » est une métaphore,
métaphore qui, dit-il, a été « rectifiée très justement à deux
reprises par Théodoret, évêque de Cyr » (p. 203 et 214). Il fait
le même aA^eu au sujet de Thomas d'Aquin : « Quand on dit
que le sang de J.-C. fut notre rançon, St. Thomas entend bien
qu'on ne s'y trompe pas, c'est pure métaphore » (p. 478). Or,
ceci est grave : car c'est un aveu que tout le système anselmien

repose, au fond, sur une pure métaphore. Voir aussi la

p. 414.
M. R. se refuse aussi à approuver les exagérations

oratoires de Bossuet et de Bourdaloue sur « les fureurs de la justice

divine irritée », sur « cette guerre ouverte qu'un Dieu
A'engeur faisait à son Fils », etc. (p. 8-9). Ce sont là des
« grossissements oratoires qui reposent au fond sur une idée
fausse ». Très bien.

M. R. reconnaît que l'Eglise grecque, sur la question de
la Rédemption, n'a pas de théorie définitiATe ni de théologie
arrêtée (p. 206). Ce point est très important; car c'est dire
que le dogme de la Rédemption ne consiste, aux yeux de

l'Eglise grecque, que dans le seul enseignement primitif et
dans les « données de l'Evangile ». St. Cyrille de Jérusalem



— 458 --
s'est « détourné des spéculations théologiques » et s'est «

contenté d'affirmations rapides » (p. 170). Etc.
M. R. avoue aussi que plusieurs Pères occidentaux « n'ont

pas laissé de synthèse » au sujet de la mort rédemptrice du
Sauveur, par exemple : St. Hilaire (p. 232).

M. R. ne dissimule pas les puérilités contenues dans la
théorie des « droits du démon ». Il dit expressément : « C'est
le règne de l'imagination après ou avec celui de la spéculation

mystique. Si l'on se représente le démon comme le rival
de Dieu qui détient dans son empire les âmes pécheresses,
le Sauveur, pour nous délivrer, devra lui fournir une rançon,
et cette rançon ne sera pas autre que lui-même. Plusieurs
Pères ont accepté cette conception naïve et grossière. Mais
on ne tarda pas à en sentir l'inconvenance et l'absurdité, et
à se souvenir que Satan, bien loin d'être le partenaire de
Dieu, n'est qu'un délégué qui tient de lui tous ses pouvoirs.
Dieu cependant veut le traiter aArec justice, peut-être même il
le doit; et sa Providence l'amène savamment à perdre ses
droits pour en avoir abusé sur l'innocent. C'est toujours la
justice qui s'applique vis--à-vis du démon, mais la justice
distributive au lieu de la justice commutative. Voilà la forme
schématique du raisonnement commun à la majorité des Pères,
et que l'imagination, surtout aux jours de la décadence,
devait barioler abondamment d'un coloris de mauvais goût. C'est
sans doute à ce côté imaginatif qu'une idée aussi accessoire
a dû de rester longtemps la plus populaire » (p. 493). Excellent

aveu (v. aussi pp. 415 et 445). — Et encore : « Voilà
comment la question des droits du démon se trouve finalement

réduite à sa vraie valeur, c' est-à-dire à peu pjès à rien.
Les Pères s'étaient complu dans cette idée et lui aA~aient

consacré des développements, où leur besoin de rhétorique et de

mysticisme trouvait ample satisfaction » (p. 481). — « Mais

aujourd'hui, et depuis longtemps, la question est classée, et

les droits du démon n'encombrent plus la théologie de la
Rédemption » (p. 485). — « C'est un élément impur qui s'est trop
longtemps mêlé à la vraie doctrine comme la scorie se mêle

au métal; mais, comme elle aussi, il n'a pas manqué d'être
éliminé dans l'élaboration définitive » (p. 486).

jf*ai déjà cité les aveux que M. R. a faits sur les défauts
du système anselmien (p. 313-314). Cependant il attaque les



— 459 —

adversaires de ce système, et il les accuse de repousser « le
réalisme rédempteur tel qu'il l'a retrouvé dans toute la
tradition ». M. R. se trompe. Nous acceptons le réalisme
rédempteur et toute l'œuvre du Christ. Mais nous repoussons
les explications erronées qu'en a données St. Anselme : nous
repoussons notamment son anthropomorphisme, les erreurs
contenues dans son point de vue prétendu juridique, l'effacement
trop grand du rôle, cependant si nécessaire et si important, de
l'homme dans l'œuvre de son salut. Non, ce n'est pas là la
doctrine de l'Eglise universelle ; par conséquent ce n'est pas
la doctrine catholique.

Enfin, précisément au point de vue vraiment catholique,
quelques réflexions s'imposent comme conclusions de ce qui
précède.

Premièrement, c'est un fait que les Pères ont, d'une part,
reproduit unanimement et constamment les paroles mêmes de

J.-C relatives à la rédemption; et, d'autre part, que,
lorsqu'ils ont voulu les expliquer, leurs explications n'ont été ni
unanimes, ni constantes. Donc, d'après le critérium strictement

catholique, il n'y a pas d'autre dogme de la rédemption
que les enseignements mêmes de J.-C. Tout le reste n'est
qu'opinion libre. Le système anselmien n'est qu'une de ces
explications, et non le dogme. On peut donc le rejeter sans
blesser aucunement la foi catholique.

M. Laberthonnière a fait remarquer à M. R. qu'il ne s'est
pas suffisamment « demandé ce qu'il attendait de l'histoire et
ce qu'il était en droit d'en attendre » *). Effectivement, c'est
la faute que commettent les théologiens qui, ayant à préciser
le vrai dogme chrétien, ne recourent plus au critérium catholique

ou historique qui seul peut le faire connaître exactement.
Nous, catholiques qui restons fidèles dans la pratique à ce
critérium, nous disons : Le rôle de l'histoire, dans les questions
dogmatiques, est de montrer, d'une part, ce qui a été cru
universellement, constamment et unanimement comme Amenant

de J.-C, et, d'autre part, ce qui ne l'a pas été : là est le
dogme, ici le non-dogme. Et, du même coup, l'histoire nous
montre ce en quoi nous avons la liberté de varier et le devoir

') Annales de phil. chré/.} mai 1906, p. I92.



— 460 —

de progresser ; dans le diAÒn est le statique, et dans l'humain
est le dynamique. Rien de plus clair.

Secondement, c'est un fait que, parmi les explications des
théologiens, il en est qui sont non seulement superficielles,
pures tautologies plutôt qu'elucidations, mais encore erronées
et même puériles. Si M. R. n'avait fait, dans ses griefs contre
les Pères, que relever ce fait en en donnant des preuves
plausibles, c'eût été parfait; par exemple, lorsque, tout en
reconnaissant « le puissant génie » d'Augustin (p. 248), il constate
que cependant il n'a jamais expliqué le « comment » du mystère

(p. 252). Mais il ne s'est pas borné à cela. Il a jugé les
Pères d'après une fausse norme, la norme anselmienne; il a
mesuré avec un mètre faux. C'est un de ses principaux torts ;

tort d'autant plus grand qu'il en a fait la base d'un nouveau
raisonnement non moins erroné, en disant : les Pères ont été

superficiels et incohérents, donc c'est nous, moyen âge, qui
avons le vrai dogme Non. Le moyen âge a été superficiel
d'une autre superficialité, la superficialité de la systématisation

étroite et du littéralisme aA'eugle. Le vrai dogme n'est ni
dans les explications de droite, ni dans celles de gauche ; il
est uniquement dans les enseignements purs et simples du
seul Maître et Saiureur, Jésus-Christ.

Troisièmement, c'est un fait que tout l'échafaudage,
prétendu dogmatique, des anselmiens et autres, ne repose que sur
les trois métaphores de l'esclavage à rompre, de la dette à

payer et de la colère à apaiser, métaphores que la sottise
humaine a prises peu à peu littéralement; et c'est sur ce
littéralisme enfantin que, délaissant le vrai réalisme spirituel de
la A-raie rédemption, on a construit le faux réalisme de la
théorie diabolique, de la théorie juridique, etc. Sur ces trois
métaphores faussement interprétées, que d'erreurs, que de
superstitions, que de terreurs et de tourments, que d'exploitations,

que d'indulgences Arendues, que de vaines chimères,
que d'illusions et de rèA'es ont pris pied Que d'âmes
tourmentées et malheureuses à leur suite Quand donc la théologie

sortira-t-elle du littéralisme étroit et matériel qui l'étreint
et l'étouffé Quand les théologiens deviendront-ils assez
psychologues et assez philologues pour saA^oir ce qu' est le langage
humain, ce qu'est un mot, une image, le rôle exact de la
métaphore dans toutes les langues, surtout dans les langues des



- 461 —

pays trop ensoleillés, non seulement en poésie, mais aussi dans
les choses les plus usuelles de la vie Quand s'attacheront-ils
à l'esprit et à l'Esprit, aux réalités spirituelles, les seules qui
aient une valeur en religion, aux idées, les seules forces
morales, mères des sentiments vrais, des vertus fécondes, de la
piété solide Quand les fausses visions, diaboliques et autres,
les fausses conceptions, les fausses imaginations, en un mot
tous les quiproquo néfastes, quand disparaîtront-ils de la
Scolastique théologique pour faire place à la vérité, et pour glorifier

vraiment Celui qui a dit : Je suis la voie, la vérité et la
vie Combien la religion serait plus grande, si elle était
enfin débarrassée de toutes les petitesses de la superstition
Combien plus réelle, si elle était enfin délivrée du matérialisme
dont l'ont affublée les intelligences encore matérielles, et si
elle consentait à redevenir enfin « esprit et vérité »

E. Michaud.


	Le dogme de la rédemption d'après Mr. J. Rivière

