Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Des principes de variété et de changement dans les choses religieuses
et ecclésiastiques

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

403 —

DES

PRINCIPES DE VARIETE ET DE CHANGEMENT
DANS LES CHOSES RELIGIEUSES ET ECCLESIASTIQUES.

I. La variété et le changement sont deux notions qu'il ne
faut pas confondre. Les choses qui ne sont pas la méme chose
répétée ou reproduite, sont des choses variées; les choses va-
riées qui restent toujours les mémes ou dans le méme état,
ne changent pas. Qui dit variété, ne dit donc pas pour cela
changement. De plus, les choses qui sont variées, mais qui
changent, peuvent changer de manieére a4 perdre leur variété
et a devenir semblables les unes aux autres; il y a alors chan-
gement, mais il n'y a plus variété.

La variété, qui ne détruit pas l'unité nécessaire et qui en
fait ressortir la beauté, est un bien d’autant plus nécessaire
que, si elle n’existait pas, il y aurait monotonie ; mais la variété
qui nuit a I'unité nécessaire, est un mal. De méme, le change-
ment du mal en bien, du bien en mieux, du mieux en parfait,
est un bien; tandis que le changement du parfait en imparfait,
du bien en mal, du mal en trés mal, est un mal.

Les esprits timides ont généralement peur de tout chan-
gement, comme les intelligences figées dans la contemplation
du méme objet ne peuvent admettre qu'il varie. Changement
et variété leur apparaissent comme un commencement de des-
truction.

Et cependant que serait l'unité sans la variété? Et que
serait le monde sans le changement? C'est seulement l'absolu,
I'infini, le parfait — ici ces termes sont synonymes — qui ne
saurait changer, parce qu’il ne peut ni rien perdre, ni rien
acquérir. Mais tout étre contingent, fini, imparfait, doit changer,
parce que, pour lui, agir c’est se modifier ou étre modifié.



o424 —

Donc T'univers entier, la totalité des étres créés, doit changer.
Et, de fait, tout change, non seulement les choses (mared os1),
mais les personnes, les mots, les points de vue, les godts, les
sentiments, les opinions, les sciences, les moeeurs, les institutions,
a politique, la vie sociale, les associations, la philosophie,
donc aussi la théologie comme science, les rites comme expres-
sions des sentiments, les formules comme généralisations de
choses particulieres toujours en mouvement, etc., etc. Qu'on
le veuille ou non, il en est ainsi. Regardons, en effet, en nous
et autour de nous.

Regardons en nous: quel est 'homme qui n'a pas changé,
qui ne s’est pas amélioré ou détérioré? Notre individualité
n'est qu'une entité relative; or toute relativité est sujette au
changement; donc un homme qui ne changerait pas, ne serait
pas un homme.

Regardons autour de nous. Les iof/s changent de forme,
de prononciation, d’orthographe, et méme de signification, sui-
vant les époques. Par exemple, le mot «pitioresque», au dix-
huitieme siécle (dans les «Réflexions critiques sur la poésie
et la peinture» de 'abbé Dubos), signifiait la «description »
dans toute sa sécheresse analytique, tandis qu'au dix-neuvieme
siecle il signifiait 'image ou la métaphore vivante. De méme,
la formule: «limitation de la réalité», a signifi€é des choses
treés diverses selon les époques.

L’agriculteur qui voudrait aujourd’hui cultiver la terre
comme on la cultivait il y a cent ans, se ruinerait. Le tisseur
qui s’obstinerait & tisser d’apreés les procédés d'il y a un siécle,
mourrait de faim. L'astronomie, la physique, la chimie, la mé-
canique, l'industrie, le commerce, les voies de communication
ont changé. Si les questions ontologiques sont toujours les
mémes, si 'on demande toujours: guis, quid, ubi, quibius auxi-
liis, cur, quomodo, quando, etc., toujours est-il que la position
des questions n'est plus la méme, et qu'on a une autre con-
ception de la vie, du temps, des droits et des devoirs. Telle
chose qui paraissait de premier ordre autrefois ne parait méme
plus nécessaire aujourd’hui et peut étre négligée; au contraire,
des choses nouvelles s'imposent, et celui qui n'en veut pas
tenir compte, se trompe, se paralyse, s'inutilise,

Personne ne s’avise aujourd’hui d’écrire un traité de phy-
sique fondé sur le principe que la nature a horreur du vide;



— 425 —

ou un traité de chimie, fondé sur la théorie des quatre ¢lé-
ments, ou sur la prétendue affinité de l'argent avec la lune;
ou un traité de linguistique, fondé sur les affinités convention-
nelles des mots et des concepts, en ce sens que les lettres f/,
par exemple, sont irrésistiblement, comme affirmait de Brosses,
associées a l'idée de couler.

De méme que, dans une ville, la disparition des vieilles
masures donne plus de lumiére, d'air et d’hygiéne, ainsi, dans
la cité religieuse, les mauvais abris, les arguments sophistiques,
les documents controuvés, doivent disparaitre et faire place a
la vérité. Un savant médecin a dit que tout clinicien qui ne
réclamerait pas tous les dix ans la réforme de sa clinique,
mériterait d’étre renvoyé, parce que les instruments, les con-
ditions et les procédés d’opération, les diagnostics, les théories,
les formules, les remédes, changent et se perfectionnent; de
méme, les formules scientifiques, philosophiques, donc aussi les
théologiques, doivent se perfectionner. Des théologiens immua-
bles et des savants immuables feraient rire.

Louis XIV disait: Je veux l'unité du pouvoir, donc aussi
l'unité de la religion et de U'Eglise. Ce donc aujourd’hui n’est
plus de mise, parce que 'unité du pouvoir peut trés bien se
concilier avec la pluralité des croyances, des religions et des
Eglises. Ce sont des ordres de choses différents, comme la
religion differe de la race et de la nation. Les néo-scolastiques
eux-mémes n'osent se réclamer de la scolastique qu'a la con-
dition de la renouveler. Les sciences naturelles d’Aristote n’ont
plus de valeur. Le monisme et 1'évolutionnisme, qui autrefois
passaient pour des hérésies, peuvent aujourd’hui s'interpréter
correctement. La morale aussi s’épure; la bienfaisgnce rejette
de plus en plus la forme humiliante de 'aumdne, et s’exerce
avec plus de délicatesse et de vraie charité; les vieilles haines
elless-mémes tendent & disparaitre, et les évéques qui, comme
I’'évéque Abbet, de Sion, lancent des lettres pastorales pour
interdire a leurs ouailles la lecture des journaux protestants,
n'apparaissent plus que comme des revenants d'un monde fini.
Les vieux proces se révisent; on a tant abusé de l'anathéme
que le public aujourd’hui prend, presque toujours, fait et cause
pour les victimes. En 1903, les protestants genevois ont élevé
un monument a4 ce méme Michel Servet que leurs ancétres
avaient bralé en 1553; et un protestant frangais, M. J-E. Ro-



e 405 =

berty a écrit & ce sujet: «Nous tenons a dire la satisfaction
des protestants francais en apprenant qu'un monument exp/a-
toire allait étre élevé sur le lieu méme du supplice de Servet
4 seule fin de condamner publiquement l'intolérance religieuse
et de désolidariser la Réforme frangaise des agissements cri-
minels du dogmatisme». J'ai déja dit que les mots en 7swie,
comme tous les blocs, nous apparaissent de plus en plus dis-
crédités par les excés et les exclusivismes qu’ils recouvrent.
De méme qu’aucun protestant n'oserait actuellement soutenir
le protestantisme des XVI® et XVII® siecles, ainsi aucun admi-
rateur de Port-Royal n’oserait se solidariser compléetement avec
certains écrits d’Arnauld ou de Nicole. L’angle sous lequel la
société actuelle regarde les choses de la conscience, n’est ma-
nifestement plus le méme qu'autrefois.

Si quelques théologiens, murés au fond de leurs cloitres,
essaient encore de soutenir quelques théses ultramystiques ou
apocalyptiques, tirées d’apocryphes sans valeur, ils restent sans
écho dans le monde qui pense et qui raisonne. Sans doute
les questions d’ensemble restent toujours les mémes, mais les
aspects sous lesquels on les consideére, sont changés, parce que
Pesprit humain, dans son mouvement de rotation autour des
choses de ce monde, les aperc¢oit a travers d'autres relativités.
Autant ce serait méconnaitre le réel que de nier les aspects
sous lesquels les problemes ont apparu a nos ancétres, autant
il serait erroné de s'insurger contre les aspects nouveaux et
de refuser aux générations présentes le droit de satisfaire leurs
exigences intellectuelles, morales et religieuses. La preuve qu'il
en est ainsi, c’est que, si 'on donnait aux meilleurs théologiens
de notre temps un sujet a traiter, sujet qui l'aurait été déja
par les Basile, les Photius, les Thomas d’'Aquin, les Bossuet,
ils le traiteraient sans aucun doute autrement, et laisseraient
de coté ce qui leur paraitrait superfluité dans Basile, lenteur
dans Photius, subtilité dans Thomas d'Aquin, sonorité dans
Bossuet. lls diraient autre chose.

Déja en 1861, Guettée écrivait, a propos de la maxime
« Hors de I'Eglise pas de salut»: « Nous sommes 4 une époque
ou il faut aborder franchement les questions; les réticences ne
sont plus de saison. L’esprit de parti, dans les choses religieu-
ses, n'a plus de raison d'étre; on ne se paie plus ni de mots
vagues, ni d'injures plus ou moins spirituelles. Il faut savoir



427 —

exposer nettement ce que l'on croit vrai, et écouter les raisons
de ceux qui ont des croyances contraires. Il ne convient a
personne de se poser en docteur, surtout lorsqu’on n'a pas
donné de preuves incontestables de capacité et de science.
Combien rencontre-t-on de gens qui, en petit cercle, se posent
en infaillibles, taxent sans facon d'erreur ou d’hérésie ceux
qui ne pensent pas comme eux, et qui parlent avec un aplomb
que rien ne justifie! D’autres font de méme a I'égard de ces
tnfatllibles et les condamnent, a leur tour, comme des jansé-
nistes, par exemple. C'est ainsi que les préjugés s’enracinent,
que les ténebres prennent la place de la lumiére, que l'esprit
de parti supplante 'amour de la vérité. »

Donc Guettée, déja en 1861, ne voulait plus de l'arrogance
des ultramontains qui posaient et s’imposaient en infaillibles,
et il leur reprochait de traiter de jansénistes leurs adversaires.
Il repoussait énergiquement l'esprit de parti et réclamait la
vraie science, la clarté dans les mots, la sincérité dans la dis-
cussion. Toutes ces choses sont encore des actualités, et méme
la situation est plus urgente en 1906 qu'en 1861.

Sans tomber dans les erreurs de Newman, on peut dire
cependant que les énonciations théologiques qui paraissent les
plus absolues ont, comme toutes choses, leurs vicissitudes et
leurs saisons. En théologie comme en littérature, il y a trans-
formation. Citons quelques faits.

En littérature, on a vu plusieurs fois les questions de gofit
et de bienséance prendre le pas sur la vérité des choses, méme
quand d'autre part on ne parlait que de vérité et de nature.
De méme, en théologie, on a maintes fois subi le courant et
le goQit du jour, qui étaient les bienséances du milieu ou 'on
vivait, et tout en ne jurant en théorie que sur la vérité, sur
l'orthodoxie, on suivait le faux gofit qui dominait, on altérait
l'orthodoxie. De méme qu’au XVIII® siecle, sous l'empire du
faux gofit littéraire, on a altéré Boileau et son code orthodoxe,
I'Art poélique, en n’'y voyant plus que les parties qui semblaient
favoriser le gofit du XVIII® siecle, de méme, sous l'empire de
tel courant théologique auquel on était habitu€, on altérait les
Peres qu’on lisait peu ou mal, on n'y voyait plus que ce qu'on
cherchait soi-méme pour prouver sa propre theése, on n'y cher-
chait plus la vérité objective, la vraie tradition orthodoxe, qui
contredisait et condamnait.



— 428 —

De méme gqu'en littérature on oublie quelquefois les idées
et les sentiments pour ne plus s’attacher qu'aux mots et qu'au
formalisme étroit, ainsi certains dévots croient gagner le ciel
par des formules verbales et par des actes physiques, sans
I'élan du cceur et sans l'amour; ainsi certains théologiens
croient servir la vérité en n'étudiant que les mots, en les pre-
nant a la lettre contrairement & 'esprit qui vivifie, et en tombant
dans un littéralisme matériel qui n'est qu'un contresens général.

Le monde interpréte les régles selon l'esprit mondain; il
y voit des convenances dont il n'y a pas & demander la raison,
et qui sont souveraines parce qu'elles sont. LLe monde fait ce
qui se fait, et seulement parce que cela se fait; c'est sa loi,
c’est tout son esprit. De méme, il y a des théologiens qui
interpretent les reégles selon leurs convenances a eux, ou selon
les convenances de leur monde. Ne leur demandez pas pour-
quoi. C'est ainsi parce que c'est ainsi. Ils ne voient pas autre-
ment. Ils portent les lunettes qui leur ont été livrées par 1'op-
ticien de leur choix, et ceux qui ne voient pas comme eux
se trompent. C'est indiscutable! Ils se croiraient apostats, s’ils
ne maintenaient pas l'absoluité de leurs verres de couleur et
la rigoureuse exactitude de leur patrologie!

Et quand un vrai et pur classique, un André Chénier, pur
exemple, apparait au milieu des faux classiques, ceux-ci, ne le
comprenant pas, le prennent pour un révolutionnaire, parce
qu'ils ne sont eux-mémes que les faux représentants du vrai
classicisme. Ainsi, quand un véritable orthodoxe remet la véri-
table orthodoxie en lumiére au milieu des pseudo-orthodoxes,
ceux-ci le traitent de faux orthodoxe, de révolutionnaire, de
protestant, etc.

II. Si 'on veut introduire quelque ordre dans cette ques-
tion, il faut simplement remettre en lumiére le principe élé-
mentaire trop oublié: que tout ce qui est de sa nature variable
et changeable, doit varier et changer toutes les fois qu'un
motif réel et 1égitime 1'exige. Telle est 1a loi des choses humaines.

Et, par conséquent, il faut rappeler aussi que ce qui n'est
pas de sa nature variable et changeable, ne doit ni varier, ni
changer. Telle est la loi des choses divines.

Il vy a dans le christianisme une partie divine & laquelle
nul homme ne saurait toucher: Christus heri et hodie, ipse et
in saecula (Hebr. 13, 8). Il y a aussi une partie humaine, I'ap-



e §95 =

plication des enseignements divins 4 chaque génération qui
doit en vivre. Chaque génération a ses conditions de milieu,
son caractére propre, ses besoins particuliers; donc elle doit
s’appliquer a elle-méme les ¢éléments divins communiqués par
le Christ, et cette application doit manifestement varier. Em-
pécher cette variation, c’est vouloir traiter 'homme mfr comme
I'entfant, le savant comme l'ignorant, et réciproquement. Lors-
que plusieurs artistes ont a interpréter le méme morceau d’élo-
quence ou de musique, chacun ne peut le faire que selon son
tempérament, son intelligence, sa voix, ses moyens d’'expression,
etc., et il serait déraisonnable d’exiger de tous une uniformité
gui serait aussi antihumaine qu'impossible. Il en est de méme
des préceptes et des enseignements évangéliques: chaque chré-
tien ne peut les comprendre qu'avec son intelligence propre,
et ne peut, de méme, les mettre a4 exécution que selon sa
propre conscience. Or les intelligences et les consciences ne
sont nullement identiques; chacune doit étre respectée, chacune
étant 'ceuvre de Dieu.

Tous les savants savent que la science positive, qui est
toute en faits et en lois, n'est pas explicative par elle-méme;
qu’elle peut suggérer 4 nos esprits des explications ou inter-
prétations de ces faits et de ces lois; mais que c'est nous qui
faisons ces interprétations d’aprés nos propres connaissances,
C'est 12 notre philosophie des sciences: elle est au-dela du
cercle des faits et des lois, elle est de nous, elle est subjec-
tive; elle doit progresser, comme tout ce qui vient de nous.
De méme, en théologie. Il y a, d’'une part, les faits et les lois,
c’est-a-dire la révélation méme du Christ; c’est la partie sta-
tique, absolue, immuable; c’est le dogme. Et, d’'autre part, il
y a notre fagon de concevoir et d'interpréter ces faits, ces
lois, ces dogmes. C’est la théologie proprement dite, relative
et mobile comme tout ce qui est de nous. De la ce mot si juste
de St. Augustin (in Joann. Tr. 97, 2): Non 2sequaliter mente per-
cipitur etiam quod in fide pariter ab utrisque recipitur.

Oui, certes, on oublie trop que, si la parole méme de J.-C.
(le dogme) est divine et doit étre stable, la théologie, explica-
tion humaine du dogme, est toujours humaine, donc sujette
au temps et a I'espace, donc variable comme toutes les sciences?).

1) Voir mon 7Z7raité de I’ Eglise chrétienne, Ch. X. § IV; Revue internat. de Th.,
1903, p. 689-69z.



e HGH

On oublie trop que les dogmes, éléments divins, donc spi-
rituels, sont essentiellement des vérités, des idées, des forces
morales, et non des mots ni des formules. Que les vérités res-
tent vérités, cela doit étre; mais les emprisonner éternellement
dans des mots et des formules qui n'ont rien d'éternel, c'est
confondre le divin et 'humain, c’est altérer la nature de 1'un
et de l'autre. Encore une fois, tenons le divin pour éternel,
mais ne cherchons pas a éterniser 1’humain, le matériel, le
variable. Respectons les mots et les formules tant que ce sont
des expressions exactes, claires et radieuses de la vérité; mais
deés que ces expressions ne remplissent plus leur office digne-
ment, dés qu'elles ne satisfont plus les esprits, améliorons-les:
c'est la meilleure maniére de les respecter, sans trahir le vrai
dogme captif en elles.

Quelques détails démontreront la sagesse de ces observations.

On se représentait autrefois le créateur comme un méca-
nicien qui tient son ceuvre a distance et qui la fait mouvoir
autour de lui dans le lointain des espaces; ou encore comme
un ouvrier, portant dans sa main puissante le globe qu’il a
créé¢ d'une parole. Aujourd’hui cette notion parait anthropo-
morphique et infime. Nous préférons voir en Dieu I'Energie
absolue et infinie, la Force premieére et la Loi supréme, diri-
geant les énergies secondes, contingentes et créées, agissant
sur le monde et dans le monde, Energie parfaite, a la fois
transcendante et immanente 4 son ceuvre, donc agissant dans,
par et pour les énergies relatives et participées, celles-ci sans
cesse en ¢évolution selon les lois de 1'éternelle Sagesse.

Autrefois, le «jour» de la création biblique passait pour
notre jour actuel de vingt-quatre heures; maintenant nous le
considérons comme une €époque, dont nous n'osons méme in-
diquer la durée.

Autrefois, le probléme de l'accord de la raison et de la
foi €tait posé de telle sorte que Leibniz lui-méme ne cherchait
qu'a montrer la possibilité des mystéres ou des vérités réveé-
lées. Aujourd’hui, nous voulons constater le vrai sens des
vérités révélées et démontrer qu'il s'agit en elles non seule-
ment de possibilités, mais de wvérités véelles.

Autrefois on prenait plaisir a discuter & perte de vue sur
la nature de la grace suffisante et de la grace efficace, sur le
quiétisme et les états d’oraison. Aujourd’hui, nous envisageons
ces questions autrement.



— 8 -

Au XVII® siécle, le jésuite Cazrée écrivait a Gassendi:
« Notre philosophie ne peut ni ne doit s'écarter de la foi chré-
tienne ... En conséquence, songe, non a4 ce que peut-étre tu
juges toi-méme, mais a ce que pensent la plupart des autres,
qui, séduits soit par ton autorité, soit par tes raisons, se per-
suaderont que le globe de la terre se meut parmi les planétes:
puis, comme elle a ses habitants, il sera facile de croire qu’il
y a aussi des habitants dans les autres planétes, et que méme
il n'en manque pas dans les étoiles fixes, et qu'ils y sont aussi
supérieurs 4 nous que les autres astres surpassent la terre en
grandeur et en perfection. Il s'ensuivra qu'on mettra en doute
la Geneése, lorsqu’elle dit que la terre a été faite avant les
autres astres et que ces derniers ont été créés le quatriéme
jour pour éclairer la terre et pour mesurer les temps et les
années. Par 1a toute 'économie du Verbe incarné et la vérité
des Evangiles seront rendues suspectes; bien plus, toute la
foi chrétienne le sera, car elle suppose et enseigne que tous
les astres ont été produits par le Dieu créateur, non pour
I'habitation d'hommes ou d'autres créatures, mais uniquement
pour éclairer la terre de leur lumiére et la féconder. Tu vois
donc combien il est dangereux que ces choses soient divul-
guées en public et surtout par des hommes qui, par leur au-
torité, paraitront en faire foi, et que c’est & bon droit que déja,
depuis le temps de Copernic, /'Eglise (sic) s’est toujours oppo-
sée a cette erreur; et que, récemment encore, non quelques
cardinaux comme tu le dis, mais le chef supréme de 1'Eglise,
par un décret pontifical, I'a condamnée dans la personne de
Galilée et a défendu trés saintement qu'elle fiit enseignée &
I'avenir, soit verbalement, soit par écrit » (Fuvres de Gassends,
1727; T. VI, p. 416). Aujourd’hui, combien plus grande, plus
belle, plus sinceére est notre doctrine sur la création, sur lin-
carnation, sur la maniére dont il faut interpréter la Bible!

Rome elleméme, qui a prétendu si longtemps étre immua-
ble, est bien contrainte maintenant de changer et d'avouer
qu'elle a changé. «Plus d’une doctrine, d’abord mal qualifi¢e,
dit le P.F. Girard, a acquis ensuite un droit de cité» ). Ques-
tion subordinatienne, question du sort des enfants morts sans
baptéme, question du nombre des ¢€lus, question du feu de
l'enfer et des peines éternelles, question du taux 2a intérét,

Y Revue du clergé frangais, 1°F avril 1go4, p. 33I.



s 8D ==

question des mariages clandestins, question du mouvement de
la terre, question de la grace efficace, question du probabilisme,
question du siége de linfaillibilité dans 1'Eglise, question de
l'immaculée-conception, question de l'inspiration des Ecritures,
etc., etc.; dans toutes ces matieres Rome a changé. En 1668,
la congrégation des rites a déclaré que la présence des fioles
dans les cercueils des catacombes démontre le martyre; au-
jourd’hui, des théologiens romanistes le nient?). Autrefois, des
apologistes prouvaient la valeur de 1'Eglise par celle du chris-
tianisme; au XIX*® sieécle, Lacordaire a tenté de prouver, au
contraire, la divinité du christianisme par celle de 1'Eglise; et
aujourd’hui des infaillibilistes représentent l'infaillibilité du pape,
qui était autrefois un scandale, comme nécessaire 2 linfailli-
bilité de I’Eglise! Et, toujours dans l'intérieur de 1'Eglise ro-
maine, qui les toleére, des théologiens enseignent sur la Bible,
sur la foi, sur le dogme, sur la tradition, sur les conciles, sur
la confession, sur l'eucharistie, etc., des doctrines qu'il est im-
possible de concilier avec I'enseignement officiel de la papauté.

Loin de moi de présenter ces palinodies romanistes comme
des preuves qu'il faille admettre des variétés et des change-
ments dans les choses religieuses et ecclésiastiques. Les preu-
ves de cette vérité sont autres; je les ai suffisamment indiquées.
Si je mentionne les palinodies de Rome, c'est pour constater
que 'Eglise romaine elle-mé&me, malgré ses prétentions a l'unité,
a l'immutabilité, & l'infaillibilité, est obligée de varier et de
changer, et que la fameuse thése que Bossuet croyait si vic-
torieuse, git aujourd’hui dans la poussiére.

Bref, s'il est vrai qu'il n'yv a qu'un seul bercail du Christ,
il est vrai aussi qu'il y a plusieurs demeures dans la maison
du Pére céleste: demeures a droite, demeures a gauche, demeures
au centre, etc. C'est la variété dans l'unité, C’est la relativité
dans l'absoluité. Je l'ai déja dit, I’Absolu absolument considéré
est Dieu seul ; 'absolu dans les choses humaines, n’est pas absolu-
ment absolu comme I'est Dieu; nous 'appelons absolu par rapport
aux choses que nous appelons relatives. Or les enseignements
du Christ sont absolus pour les chrétiens, du moins ceux qu'il
a énoncés comme étant la parole divine qui ne passera pas,
c'est pourquoi nous disons que les dogmes sont absolus, les
dogmes chrétiens n’étant que les enseignements mémes du

1) Rewvue du clergé frangais, 1°* mars 190§, p. §7-61,



— 433 —

Christ. Mais la théologie, ou explication de ces dogmes, est chose
relative, ainsi que la rédaction humaine des symboles et des for-
mules conciliaires. Telle est la place du relativisme en théologie.
Or tout ce qui est relatif est changeable. En un mot, les élé-
ments divins du christianisme sont immutables, et nul ne peut
les changer, pas méme un ange descendu du ciel. Au contraire,
les éléments Zumains sont tous, de leur nature, variables et
changeables. Il importe donc souverainement de distinguer
nettement les uns et les autres. Le critérium orthodoxe ou
catholique rend cette distinction tres facile.

Ainsi orientés, les théologiens sincéres doivent: sacrifier
les mots compromettants, afin de sauver les vérités compro-
mises; ne pas chercher 4 mettre le vin nouveau dans les
vieilles outres; ne pas essayer de maintenir ce qui ne tient
plus debout; défendre I'Eglise méme et non les membres de
la hiérarchie qui ne sont pas I'Eglise et qui la compromettent ;
défendre la foi méme, et non les systémes théologiques qui
donnent une fausse idée des dogmes; suivre les mouvements
tournants de l'histoire et des sciences, pour empécher qu'ils
ne tournent contre le christianisme; &tre a la hauteur des cir-
constances et des périls, pour conjurer ceux-ci et pour rendre
celles-12 favorables a l'extension de la vérité et du régne de
Dieu sur la terre.

Il en est des théologies comme des philosophies. Les unes
et les autres, a-t-on dit, ont le destin qu’elles méritent. Leur
influence se maintient ou méme va croissant, quand elles sui-
vent 1'esprit humain, a plus forte raison quand elles le stimu-
lent et le guident dans la marche continue vers la réalisation
des principes impérissables de vérité et de justice. Au con-
traire, c'est le déclin, c'est la mort qui les attend quand
elles s'immobilisent dans des formules traditionnelles, qui ont
cessé d'étre en concordance avec les conceptions objectives
et les aspirations morales des sociétés?).

C'est aux clergés que s’adresse cette parole des Ecritures:
Custos, quid de nocte? (/saie, XX7, 11). Malheur & ces préten-
dus fils de la lumiere qui ne distinguent dans les ténébres de
la nuit aucune étoile. Quant aux simples fidéles, ils doivent
reprendre conscience de leurs devoirs, redevenir membres

1) E. Combes, — Voir aussi L'Expérience veligieuse de W, James (trad. Abau-
zit), pp. 287, 406-408; Paris, Alcan.

Revue intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 29



o434 —

actifs de I'Eglise, gardiens vigilants du dép6t divin, témoins
intrépides des vérités chrétiennes contre les prévaricateurs qui
les alterent, défenseurs de la parole du Christ contre les théo-
ries et les formules des faux disciples. Qu'ils méditent le sage
conseil suivant d’'un laique orthodoxe, Mr. Pobédonostzeff (Ques-
tions religieuses, p. 153-154) :

« N'est-ce pas se tromper soi-méme que... de placer sa
croyance en des fhéories et des formules, de les honorer comme
une idole, de leur sacrifier sa propre personne, le monde que
renferme son ame, sa liberté et son prochain? Aucune théorie
ni aucune formule, quelles qi’elles soient, ne peuvent embrasser
U'infini; chacune d’elles a germé dans Uesprit humain, c'est
pourquoi elle représente nécessairement quelque chose d'incom-
plet, d'incertain, de conditionnel et de faux... Ce qui est in-
variable et infini, voild ce a4 quoi je veux croire comme a une
vérité absolue... On ne peut enfermer en une formule de
logique linfini de l'univers et le principe de la vie... Celui
qui prend sa formule pour guide 2 travers le chaos de l'exis-
tence, sera englouti par ce chaos, lui et sa misérable formule.
La conscience de son moi immortel, la foi en Dieu seul, le
sentiment du péché, la recherche de la perfection, 'esprit
d'abnégation, le sentiment du devoir, voila les vérités aux-
quelles I’ame croit sans craindre de se tromper, sans se rendre
coupable d'idoldtrie envers la formule et la théorie. »

Donc n'adorons que Dieu seul, n’ayons foi qu’en sa parole;
quant aux théories humaines et aux formules verbales rédigées
par les hommes, elles sont forcément relatives et changeantes.
Soyons uns dans le divin, multiples el variés dans l'humain.
Telle est la double loi de la raison et de la révélation. Toutes
les Eglises doivent s’y soumettre, celles surtout qui, jusqu’a
présent, n'ont pas compris suffisamment la nécessité des va-
riétés nécessaires et des libertés nécessaires. C'est en vain
qu'elles opposeraient le prétexte que la science est négative
de la foi et la liberté destructive de I’Eglise. Non, la vraie
science ne nie pas la foi; au contraire, elle la démontre et la
solidifie, en la purifiant de la superstition et de la crédulite;
et la vraie liberté a son juste contrepoids dans l'unité de la
foi, unité basée sur l'infaillible critérium: quod wubique, qiod
semper, quod ab ommnibus creditum est.

E. MicHAaUD.



	Des principes de variété et de changement dans les choses religieuses et ecclésiastiques

