
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Des principes de variété et de changement dans les choses religieuses
et ecclésiastiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


423 —

DES

PRINCIPES DE VARIÉTÉ ET DE CHANGEMENT

DANS LES CHOSES RELIGIEUSES ET ECCLÉSIASTIQUES.

I. La variété et le changement sont deux notions qu'il ne
faut pas confondre. Les choses qui ne sont pas la même chose

répétée ou reproduite, sont des choses variées ; les choses
variées qui restent toujours les mêmes ou dans le même état,
ne changent pas. Qui dit variété, ne dit donc pas pour cela
changement. De plus, les choses qui sont variées, mais qui
changent, peuvent changer de manière à perdre leur variété
et à devenir semblables les unes aux autres ; il y a alors
changement, mais il n'y a plus variété.

La variété, qui ne détruit pas l'unité nécessaire et qui en
fait ressortir la beauté, est un bien d'autant plus nécessaire
que, si elle n'existait pas, il y aurait monotonie ; mais la variété
qui nuit à l'unité nécessaire, est un mal. De même, le changement

du mal en bien, du bien en mieux, du mieux en parfait,
est un bien ; tandis que le changement du parfait en imparfait,
du bien en mal, du mal en très mal, est un mal.

Les esprits timides ont généralement peur de tout
changement, comme les intelligences figées dans la contemplation
du même objet ne peuvent admettre qu'il varie. Changement
et variété leur apparaissent comme un commencement de
destruction.

Et cependant que serait l'unité sans la A-ariété? Et que
serait le monde sans le changement C'est seulement l'absolu,
l'infini, le parfait — ici ces termes sont synonymes — qui ne
saurait changer, parce qu'il ne peut ni rien perdre, ni rien
acquérir. Mais tout être contingent, fini, imparfait, doit changer,
parce que, pour lui, agir c'est se modifier ou être modifié.



— 424 —

Donc l'univers entier, la totalité des êtres créés, doit changer.
Et, de fait, tout change, non seulement les choses (ot'ito qsî),
mais les personnes, les mots, les points de vue, les goûts, les
sentiments, les opinions, les sciences, les mœurs, les institutions,
a politique, la vie sociale, les associations, la philosophie,
donc aussi la théologie comme science, les rites comme expressions

des sentiments, les formules comme généralisations de
choses particulières toujours en mouvement, etc., etc. Qu'on
le veuille ou non, il en est ainsi. Regardons, en effet, en nous
et autour de nous.

Regardons en nous : quel est l'homme qui n'a pas changé,
qui ne s'est pas amélioré ou détérioré? Notre individualité
n'est qu'une entité relative; or toute relativité est sujette au
changement; donc un homme qui ne changerait pas, ne serait
pas un homme.

Regardons autour de nous. Les mots changent de forme,
de prononciation, d'orthographe, et même de signification,
suivant les époques. Par exemple, le mot «pittoresque», au dix-
huitième siècle (dans les « Réflexions critiques sur la poésie
et la peinture » de l'abbé Dubos), signifiait la « description »

dans toute sa sécheresse analytique, tandis qu'au dix-neuvième
siècle il signifiait l'image ou la métaphore vivante. De même,
la formule : « l'imitation de la réalité», a signifié des choses
très diverses selon les époques.

L'agriculteur qui voudrait aujourd'hui cultiver la terre
comme on la cultivait il y a cent ans, se ruinerait. Le tisseur
qui s'obstinerait à tisser d'après les procédés d'il y a un siècle,
mourrait de faim. L'astronomie, la physique, la chimie, la
mécanique, l'industrie, le commerce, les voies de communication
ont changé. Si les questions ontologiques sont toujours les

mêmes, si l'on demande toujours : quis, quid, ubi, quibus auxi-
liis, cur, quomodo, quando, etc., toujours est-il que la position
des questions n'est plus la même, et qu'on a une autre
conception de la vie, du temps, des droits et des devoirs. Telle
chose qui paraissait de premier ordre autrefois ne paraît même
plus nécessaire aujourd'hui et peut être négligée; au contraire,
des choses nouvelles s'imposent, et celui qui n'en veut pas
tenir compte, se trompe, se paralyse, s'inutilise.

Personne ne s'avise aujourd'hui d'écrire un traité de
physique fondé sur le principe que la nature a horreur du vide;



— 425 —

ou un traité de chimie, fondé sur la théorie des quatre
éléments, ou sur la prétendue affinité de l'argent avec la lune;
ou un traité de linguistique, fondé sur les affinités conventionnelles

des mots et des concepts, en ce sens que les lettres//,
par exemple, sont irrésistiblement, comme affirmait de Brosses,
associées à l'idée de couler.

De même que, dans une ville, la disparition des \rieilles
masures donne plus de lumière, d'air et d'hygiène, ainsi, dans
la cité religieuse, les mauvais abris, les arguments sophistiques,
les documents controuvés, doivent disparaître et faire place à

la vérité. Un savant médecin a dit que tout clinicien qui ne
réclamerait pas tous les dix ans la réforme de sa clinique,
mériterait d'être renvoyé, parce que les instruments, les
conditions et les procédés d'opération, les diagnostics, les théories,
les formules, les remèdes, changent et se perfectionnent; de

même, les formules scientifiques, philosophiques, donc aussi les
théologiques, doivent se perfectionner. Des théologiens immuables

et des savants immuables feraient rire.
Louis XIV disait : Je veux l'unité du pouvoir, donc aussi

l'unité de la religion et de l'Eglise. Ce donc aujourd'hui n'est
plus de mise, parce que l'unité du pouvoir peut très bien se

concilier avec la pluralité des croyances, des religions et des

Eglises. Ce sont des ordres de choses différents, comme la
religion diffère de la race et de la nation. Les néo-scolastiques
eux-mêmes n'osent se réclamer de la scolastique qu'à la
condition de la renouveler. Les sciences naturelles d'Aristote n'ont
plus de valeur. Le monisme et l'évolutionnisme, qui autrefois
passaient pour des hérésies, peuArent aujourd'hui s'interpréter
correctement. La morale aussi s'épure ; la bienfaisance rejette
de plus en plus la forme humiliante de l'aumône, et s'exerce
avec plus de délicatesse et de vraie charité ; les vieilles haines
elles-mêmes tendent à disparaître, et les évêques qui, comme
l'évêque Abbet, de Sion, lancent des lettres pastorales pour
interdire à leurs ouailles la lecture des journaux protestants,
n'apparaissent plus que comme des revenants d'un monde fini.
Les vieux procès se révisent; on a tant abusé de l'anathème
que le public aujourd'hui prend, presque toujours, fait et cause

pour les victimes. En 1903, les protestants genevois ont élevé
un monument à ce même Michel Servet que leurs ancêtres
avaient brûlé en 1553; et un protestant français, M. J-E. Ro-



— 426 —

berty a écrit à ce sujet : « Nous tenons à dire la satisfaction
des protestants français en apprenant qu'un monument expiatoire

allait être élevé sur le lieu même du supplice de Servet
à seule fin de condamner publiquement l'intolérance religieuse
et de désolidariser la Réforme française des agissements
criminels du dogmatisme». J'ai déjà dit que les mots en tsme,
comme tous les blocs, nous apparaissent de plus en plus
discrédités par les excès et les exclusivismes qu'ils recouvrent.
De même qu'aucun protestant n'oserait actuellement soutenir
le protestantisme des XVI" et XVIIe siècles, ainsi aucun
admirateur de Port-Royal n'oserait se solidariser complètement avec
certains écrits d'Arnauld ou de Nicole. L'angle sous lequel la
société actuelle regarde les choses de la conscience, n'est
manifestement plus le même qu'autrefois.

Si quelques théologiens, murés au fond de leurs cloîtres,
essaient encore de soutenir quelques thèses ultramystiques ou
apocalyptiques, tirées d'apocryphes sans valeur, ils restent sans
écho dans le monde qui pense et qui raisonne. Sans doute
les questions d'ensemble restent toujours les mêmes, mais les

aspects sous lesquels on les considère, sont changés, parce que
l'esprit humain, dans son mouvement de rotation autour des

choses de ce monde, les aperçoit à travers d'autres relativités.
Autant ce serait méconnaître le réel que de nier les aspects
sous lesquels les problèmes ont apparu à nos ancêtres, autant
il serait erroné de s'insurger contre les aspects nouA'eaux et
de refuser aux générations présentes le droit de satisfaire leurs
exigences intellectuelles, morales et religieuses. La preuve qu'il
en est ainsi, c'est que, si l'on donnait aux meilleurs théologiens
de notre temps un sujet à traiter, sujet qui l'aurait été déjà

par les Basile, les Photius, les Thomas d'Aquin, les Bossuet,
ils le traiteraient sans aucun doute autrement, et laisseraient
de côté ce qui leur paraîtrait superfiuité dans Basile, lenteur
dans Photius, subtilité dans Thomas d'Aquin, sonorité dans
Bossuet. Ils diraient autre chose.

Déjà en 1861, Guettée écrivait, à propos de la maxime
« Hors de l'Eglise pas de salut » : « Nous sommes à une époque
où il faut aborder franchement les questions ; les réticences ne
sont plus de saison. L'esprit de parti, dans les choses religieuses,

n'a plus de raison d'être; on ne se paie plus ni de mots

vagues, ni d'injures plus ou moins spirituelles. Il faut savoir



— 427 —

exposer nettement ce que l'on croit vrai, et écouter les raisons
de ceux qui ont des croyances contraires. Il ne convient à

personne de se poser en docteur, surtout lorsqu'on n'a pas
donné de preuves incontestables de capacité et de science.
Combien rencontre-t-on de gens qui, en petit cercle, se posent
en infaillibles, taxent sans façon d'erreur ou d'hérésie ceux
qui ne pensent pas comme eux, et qui parlent avec un aplomb
que rien ne justifie D'autres font de même à l'égard de ces
infaillibles et les condamnent, à leur tour, comme des jansénistes,

par exemple. C'est ainsi que les préjugés s'enracinent,
que les ténèbres prennent la place de la lumière, que l'esprit
de parti supplante l'amour de la vérité. »

Donc Guettée, déjà en 1861, ne voulait plus de l'arrogance
des ultramontains qui posaient et s'imposaient en infaillibles,
et il leur reprochait de traiter de jansénistes leurs adversaires.
Il repoussait énergiquement l'esprit de parti et réclamait la
vraie science, la clarté dans les mots, la sincérité dans la
discussion. Toutes ces choses sont encore des actualités, et même
la situation est plus urgente en 1906 qu'en 1861.

Sans tomber dans les erreurs de NeAATman, on peut dire
cependant que les énonciations théologiques qui paraissent les

plus absolues ont, comme toutes choses, leurs vicissitudes et
leurs saisons. En théologie comme en littérature, il y a
transformation. Citons quelques faits.

En littérature, on a vu plusieurs fois les questions de goût
et de bienséance prendre le pas sur la vérité des choses, même
quand d'autre part on ne parlait que de vérité et de nature.
De même, en théologie, on a maintes fois subi le courant et
le goût du jour, qui étaient les bienséances du milieu où l'on
vivait, et tout en ne jurant en théorie que sur la vérité, sur
l'orthodoxie, on suivait le faux goût qui dominait, on altérait
l'orthodoxie. De même qu'au XVIIIe siècle, sous l'empire du
faux goût littéraire, on a altéré Boileau et son code orthodoxe,
l'Art poétique, en n'y voyant plus que les parties qui semblaient
favoriser le goût du XVIIIe siècle, de même, sous l'empire de
tel courant théologique auquel on était habitué, on altérait les
Pères qu'on lisait peu ou mal, on n'y voj7ait plus que ce qu'on
cherchait soi-même pour prouver sa propre thèse, on n'y cherchait

plus la vérité objective, la vraie tradition orthodoxe, qui
contredisait et condamnait.



— 428 —

De même qu'en littérature on oublie quelquefois les idées
et les sentiments pour ne plus s'attacher qu'aux mots et qu'au
formalisme étroit, ainsi certains dévots croient gagner le ciel
par des formules verbales et par des actes physiques, sans
l'élan du cœur et sans l'amour; ainsi certains théologiens
croient servir la vérité en n'étudiant que les mots, en les
prenant à la lettre contrairement à l'esprit qui vivifie, et en tombant
dans un littéralisme matériel qui n'est qu'un contresens général.

Le monde interprète les règles selon l'esprit mondain; il
y voit des convenances dont il n'y a pas à demander la raison,
et qui sont souveraines parce qu'elles sont. Le monde fait ce

qui se fait, et seulement parce que cela se fait; c'est sa loi,
c'est tout son esprit. De même, il y a des théologiens qui
interprètent les règles selon leurs convenances à eux, ou selon
les convenances de leur monde. Ne leur demandez pas pourquoi.

C'est ainsi parce que c'est ainsi. Ils ne voient pas autrement.

Ils portent les lunettes qui leur ont été livrées par
l'opticien de leur choix, et ceux qui ne voient pas comme eux
se trompent. C'est indiscutable! Ils se croiraient apostats, s'ils
ne maintenaient pas l'absoluité de leurs \rerres de couleur et
la rigoureuse exactitude de leur patrologie

Et quand un vrai et pur classique, un André Chénier, par
exemple, apparaît au milieu des faux classiques, ceux-ci, ne le

comprenant pas, le prennent pour un révolutionnaire, parce
qu'ils ne sont eux-mêmes que les faux représentants du A^rai

classicisme. Ainsi, quand un véritable orthodoxe remet la
véritable orthodoxie en lumière au milieu des pseudo-orthodoxes,
ceux-ci le traitent de faux orthodoxe, de révolutionnaire, de

protestant, etc.

II. Si l'on veut introduire quelque ordre dans cette question,

il faut simplement remettre en lumière le principe
élémentaire trop oublié : que tout ce qui est de sa nature variable
et changeable, doit Avarier et changer toutes les fois qu'un
motif réel et légitime l'exige. Telle est la loi des choses humaines.

Et, par conséquent, il faut rappeler aussi que ce qui n'est
pas de sa nature variable et changeable, ne doit ni varier, ni
changer. Telle est la loi des choses divines.

Il y a dans le christianisme une partie divine à laquelle
nul homme ne saurait toucher : Christus heri et hodie, ipse et
in saecula (Hebr. 13, 8). Il y a aussi une partie humaine, l'ap-



— 429 —

plication des enseignements divdns à chaque génération qui
doit en vivre: Chaque génération a ses conditions de milieu,
son caractère propre, ses besoins particuliers ; donc elle doit
s'appliquer à elle-même les éléments divins communiqués par
le Christ, et cette application doit manifestement varier.
Empêcher cette variation, c'est vouloir traiter l'homme mûr comme
l'entant, le savant comme l'ignorant, et réciproquement. Lorsque

plusieurs artistes ont à interpréter le même morceau
d'éloquence ou de musique, chacun ne peut le faire que selon son
tempérament, son intelligence, sa voix, ses moyens d'expression,
etc., et il serait déraisonnable d'exiger de tous une uniformité
qui serait aussi antihumaine qu'impossible. Il en est de même
des préceptes et des enseignements évangéliques: chaque chrétien

ne peut les comprendre qu'avec son intelligence propre,
et ne peut, de même, les mettre à exécution que selon sa

propre conscience. Or les intelligences et les consciences ne
sont nullement identiques; chacune doit être respectée, chacune
étant l'œuvre de Dieu.

Tous les savants savent que la science positive, qui est
toute en faits et en lois, n'est pas explicative par elle-même;
qu'elle peut suggérer à nos esprits des explications ou
interprétations de ces faits et de ces lois ; mais que c'est nous qui
faisons ces interprétations d'après nos propres connaissances.
C'est là notre philosophie des sciences : elle est au-delà du
cercle des faits et des lois, elle est de nous, elle est subjective;

elle doit progresser, comme tout ce qui vient de nous.
De même, en théologie. Il y a, d'une part, les faits et les lois,
c'est-à-dire la révélation même du Christ; c'est la partie
statique, absolue, immuable; c'est le dogme. Et, d'autre part, il
y a notre façon de concevoir et d'interpréter ces faits, ces
lois, ces dogmes. C'est la théologie proprement dite, relative
et mobile comme tout ce qui est de nous. De là ce mot si juste
de St. Augustin (in Joann. Tr. 97, 2) : Non œqualiter mente per-
cipitur etiam quod in fide pariter ab utrisque recipitur.

Oui, certes, on oublie trop que, si la parole même de J.-C.
(le dogme) est divine et doit être stable, la théologie, explication

humaine du dogme, est toujours humaine, donc sujette
au temps et à l'espace, donc variable comme toutes les sciences J).

J) Voir mon Traité de l'Eglise chrétienne, Ch. X. § IV; Revue internat, de Th.,
1903, p. 689-692.



-- 430 —

On oublie trop que les dogmes, éléments divins, donc
spirituels, sont essentiellement des vérités, des idées, des forces
morales, et non des mots ni des formules. Que les vérités
restent vérités, cela doit être; mais les emprisonner éternellement
dans des mots et des formules qui n'ont rien d'éternel, c'est
confondre le divin et l'humain, c'est altérer la nature de l'un
et de l'autre. Encore une fois, tenons le divin pour éternel,
mais ne cherchons pas à éterniser l'humain, le matériel, le
variable. Respectons les mots et les formules tant que ce sont
des expressions exactes, claires et radieuses de la vérité; mais
dès que ces expressions ne remplissent plus leur office dignement,

dès qu'elles ne satisfont plus les esprits, améliorons-les :

c'est la meilleure manière de les respecter, sans trahir le vrai
dogme captif en elles.

Quelques détails démontreront la sagesse de ces observations.
On se représentait autrefois le créateur comme un

mécanicien qui tient son œuvre à distance et qui la fait mouvoir
autour de lui dans le lointain des espaces ; ou encore comme
un ouvrier, portant dans sa main puissante le globe qu'il a
créé d'une parole. Aujourd'hui cette notion paraît anthropo-
morphique et infime. Nous préférons voir en Dieu l'Energie
absolue et infinie, la Force première et la Loi suprême,
dirigeant les énergies secondes, contingentes et créées, agissant
sur le monde et dans le monde, Energie parfaite, à la fois
transcendante et immanente à son œuvre, donc agissant dans,
par et pour les énergies relatives et participées, celles-ci sans
cesse en évolution selon les lois de l'éternelle Sagesse.

Autrefois, le «jour» de la création biblique passait pour
notre jour actuel de vingt-quatre heures; maintenant nous le
considérons comme une époque, dont nous n'osons même
indiquer la durée.

Autrefois, le problème de l'accord de la raison et de la
foi était posé de telle sorte que Leibniz lui-même ne cherchait
qu'à montrer la possibilité des mystères ou des vérités révélées.

Aujourd'hui, nous voulons constater le vrai sens des
A^érités révélées et démontrer qu'il s'agit en elles non seulement

de possibilités, mais de vérités réelles.
Autrefois on prenait plaisir à discuter à perte de vue sur

la nature de la grâce suffisante et de la grâce efficace, sur le
quiétisme et les états d'oraison. Aujourd'hui, nous envisageons
ces questions autrement.



— 431 —

Au XVII8 siècle, le jésuite Cazrée écrivait à Gassendi:
« Notre philosophie ne peut ni ne doit s'écarter de la foi
chrétienne En conséquence, songe, non à ce que peut-être tu
juges toi-même, mais à ce que pensent la plupart des autres,
qui, séduits soit par ton autorité, soit par tes raisons, se
persuaderont que le globe de la terre se meut parmi les planètes :

puis, comme elle a ses habitants, il sera facile de croire qu'il
y a aussi des habitants dans les autres planètes, et que même
il n'en manque pas dans les étoiles fixes, et qu'ils y sont aussi
supérieurs à nous que les autres astres surpassent la terre en

grandeur et en perfection. Il s'ensuivra qu'on mettra en doute
la Genèse, lorsqu'elle dit que la terre a été faite avant les
autres astres et que ces derniers ont été créés le quatrième
jour pour éclairer la terre et pour mesurer les temps et les
années. Par là toute l'économie du Verbe incarné et la vérité
des Evangiles seront rendues suspectes ; bien plus, toute la
foi chrétienne le sera, car elle suppose et enseigne que tous
les astres ont été produits par le Dieu créateur, non pour
l'habitation d'hommes ou d'autres créatures, mais uniquement
pour éclairer la terre de leur lumière et la féconder. Tu vois
donc combien il est dangereux que ces choses soient
divulguées en public et surtout par des hommes qui, par leur
autorité, paraîtront en faire foi, et que c'est à bon droit que déjà,
depuis le temps de Copernic, l'Eglise (sic) s'est toujours opposée

à cette erreur ; et que, récemment encore, non quelques
cardinaux comme tu le dis, mais le chef suprême de l'Eglise,
par un décret pontifical, l'a condamnée dans la personne de
Galilée et a défendu très saintement qu'elle fût enseignée à

l'avenir, soit verbalement, soit par écrit » {Œuvres de Gassendi,
1727; T. VI, p. 416;. Aujourd'hui, combien plus grande, plus
belle, plus sincère est notre doctrine sur la création, sur
l'incarnation, sur la manière dont il faut interpréter la Bible

Rome elle-même, qui a prétendu si longtemps être immuable,

est bien contrainte maintenant de changer et d'avouer
qu'elle a changé. « Plus d'une doctrine, d'abord mal qualifiée,
dit le P. F. Girard, a acquis ensuite un droit de cité » '). Question

subordinatienne, question du sort des enfants morts sans
baptême, question du nombre des élus, question du feu de
l'enfer et des peines éternelles, question du taux à intérêt,

') Revue du clergé français, I" avril I904, p. 331.



— 432 —

question des mariages clandestins, question du mouvement de
la terre, question de la grâce efficace, question du probabilisme,
question du siège de l'infaillibilité dans l'Eglise, question de
l'immaculée-conception, question de l'inspiration des Ecritures,
etc., etc.; dans toutes ces matières Rome a changé. En 1668,
la congrégation des rites a déclaré que la présence des fioles
dans les cercueils des catacombes démontre le martyre ;

aujourd'hui, des théologiens romanistes le nient1). Autrefois, des

apologistes prouvaient la valeur de l'Eglise par celle du
christianisme; au XIXe siècle, Lacordaire a tenté de prouver, au
contraire, la divinité du christianisme par celle de l'Eglise ; et
aujourd'hui des infaillibilistes représentent l'infaillibilité du pape,
qui était autrefois un scandale, comme nécessaire à l'infaillibilité

de l'Eglise Et, toujours dans l'intérieur de l'Eglise
romaine, qui les tolère, des théologiens enseignent sur la Bible,
sur la foi, sur le dogme, sur la tradition, sur les conciles, sur
la confession, sur l'eucharistie, etc., des doctrines qu'il est
impossible de concilier avec l'enseignement officiel de la papauté.

Loin de moi de présenter ces palinodies romanistes comme
des preuves qu'il faille admettre des variétés et des changements

dans les choses religieuses et ecclésiastiques. Les preuves

de cette vérité sont autres ; je les ai suffisamment indiquées.
Si je mentionne les palinodies de Rome, c'est pour constater
que l'Eglise romaine elle-même, malgré ses prétentions à l'unité,
à l'immutabilité, à l'infaillibilité, est obligée de varier et de

changer, et que la fameuse thèse que Bossuet croyait si Adc-

torieuse, gît aujourd'hui dans la poussière.
Bref, s'il est vrai qu'il n'y a qu'un seul bercail du Christ,

il est vrai aussi qu'il y a plusieurs demeures dans la maison
du Père céleste : demeures à droite, demeures à gauche, demeures
au centre, etc. C'est la variété dans l'unité. C'est la relativité
dans l'absoluité. Je l'ai déjà dit, l'Absolu absolument considéré
est Dieu seul ; l'absolu dans les choses humaines, n'est pas absolument

absolu comme l'est Dieu ; nous l'appelons absolu par rapport
aux choses que nous appelons relatives. Or les enseignements
du Christ sont absolus pour les chrétiens, du moins ceux qu'il
a énoncés comme étant la parole divine qui ne passera pas;
c'est pourquoi nous disons que les dogmes sont absolus, les

dogmes chrétiens n'étant que les enseignements mêmes du

') Revue du clergéfranfais, 1er mars Ï905, p. 57-61.



— 433 —

Christ. Mais la théologie, ou explication de ces dogmes, est chose
relative, ainsi que la rédaction humaine des symboles et des
formules conciliaires. Telle est la place du relativisme en théologie.
Or tout ce qui est relatif est changeable. En un mot, les
éléments divins du christianisme sont immutables, et nul ne peut
les changer, pas même un ange descendu du ciel. Au contraire,
les éléments humains sont tous, de leur nature, variables et
changeables. Il importe donc souverainement de distinguer
nettement les uns et les autres. Le critérium orthodoxe ou
catholique rend cette distinction très facile.

Ainsi orientés, les théologiens sincères doivent : sacrifier
les mots compromettants, afin de sauver les vérités compromises;

ne pas chercher à mettre le vin nouveau dans les
vieilles outres; ne pas essayer de maintenir ce qui ne tient
plus debout; défendre l'Eglise même et non les membres de
la hiérarchie qui ne sont pas l'Eglise et qui la compromettent ;

défendre la foi même, et non les systèmes théologiques qui
donnent une fausse idée des dogmes; suivre les mouvements
tournants de l'histoire et des sciences, pour empêcher qu'ils
ne tournent contre le christianisme ; être à la hauteur des

circonstances et des périls, pour conjurer ceux-ci et pour rendre
celles-là favorables à l'extension de la vérité et du règne de
Dieu sur la terre.

Il en est des théologies comme des philosophies. Les unes
et les autres, a-t-on dit, ont le destin qu'elles méritent. Leur
influence se maintient ou même va croissant, quand elles
suivent l'esprit humain, à plus forte raison quand elles le stimulent

et le guident dans la marche continue vers la réalisation
des principes impérissables de vérité et de justice. Au
contraire, c'est le déclin, c'est la mort qui les attend quand
elles s'immobilisent dans des formules traditionnelles, qui ont
cessé d'être en concordance avec les conceptions objectives
et les aspirations morales des sociétés ').

C'est aux clergés que s'adresse cette parole des Ecritures:
Custos, quid de nocte? {Isaie, XXI, 11). Malheur à ces prétendus

fils de la lumière qui ne distinguent dans les ténèbres de

la nuit aucune étoile. Quant aux simples fidèles, ils doivent
reprendre conscience de leurs devoirs, redevenir membres

*) E. Combes. — Voir aussi 12Expérience religieuse de W. James (trad. Abau-
zit), pp. 287, 406-408 ; Paris, Alcan.

Kevue intern, de Théologis. Heft 55, 1906. 29



— 434 —

actifs de l'Eglise, gardiens vigilants du dépôt divin, témoins
intrépides des vérités chrétiennes contre les prévaricateurs qui
les altèrent, défenseurs de la parole du Christ contre les théories

et les formules des faux disciples. Qu'ils méditent le sage
conseil suivant d'un laïque orthodoxe, Mr. Pobedonostzeff {Questions

religieuses, p. 153-154) :

« N'est-ce pas se tromper soi-même que... de placer sa

croyance en des théories et des formules, de les honorer comme
une idole, de leur sacrifier sa propre personne, le monde que
renferme son âme, sa liberté et son prochain? Aucune théorie
ni aucune formule, quelles qu'elles soient, ne peuvent embrasser
l'infini; chacune d'elles a germé dans l'esprit humain; c'est
pourquoi elle représente nécessairement quelque chose d'incomplet,

d'incertain, de conditionnel et de faux... Ce qui est
invariable et infini, voilà ce à quoi je veux croire comme à une
vérité absolue... On ne peut enfermer en une formule de

logique l'infini de l'univers et le principe de la vie. Celui
qui prend sa formule pour guide à travers le chaos de l'existence,

sera englouti par ce chaos, lui et sa misérable formule.
La conscience de son moi immortel, la foi en Dieu seul, le
sentiment du péché, la recherche de la perfection, l'esprit
d'abnégation, le sentiment du devoir, voilà les vérités
auxquelles l'âme croit sans craindre de se tromper, sans se rendre
coupable d'idolâtrie envers la formule et la théorie, »

Donc n'adorons que Dieu seul, n'ayons foi qu'en sa parole;
quant aux théories humaines et aux formules verbales rédigées
par les hommes, elles sont forcément relatives et changeantes.
Soyons uns dans le divin, multiples et variés dans l'humain.
Telle est la double loi de la raison et de la révélation. Toutes
les Eglises doivent s'y soumettre, celles surtout qui, jusqu'à
présent, n'ont pas compris suffisamment la nécessité des
variétés nécessaires et des libertés nécessaires. C'est en vain
qu'elles opposeraient le prétexte que la science est négatiAre
de la foi et la liberté destructive de l'Eglise. Non, la vraie
science ne nie pas la foi ; au contraire, elle la démontre et la
solidifie, en la purifiant de la superstition et de la crédulité;
et la vraie liberté a son juste contrepoids dans l'unité de la
foi, unité basée sur l'infaillible critérium : quod ubique, quod
semper; quod ab omnibus creditum est.

E. Michaud.


	Des principes de variété et de changement dans les choses religieuses et ecclésiastiques

