
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Binden und lösen

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 404

BINDEN UND LÖSEN.

Auch die katholischen Ausleger deuten die Binde- und
Lösegewalt, die der Herr dem Apostel Petrus (Matth. 16, 19)
und allen Aposteln (Matth. 18, 18) zugesichert hat, in sehr
verschiedenem Sinne. Man kann aber eine ältere und eine
neuere Richtung unterscheiden. Die altern Ausleger gehen von
der Voraussetzung aus, Jesus rede von einer apostolischen
Befugnis, die der persönlichen Heiligung der Gläubigen dienen
soll; die neuern Exegeten hingegen sind in der Regel der
Meinung, es handle sich um eine Vollmacht, die auf die Ver-
icaltung der kirchlichen Gemeinschaft Bezug hat. So umschreibt
noch Erasmus (Paraphr. in Evang. Matth. z. d. St.) die an den
Apostel Petrus gerichteten Worte mit folgenden Sätzen: In-
gredietur (homo in regnum cœlorum) si apud te professus, quod
tu profiteris, per baptismum solvatur a peccatis atque ita te duce,
teque fores reserante, ingredietur regnum cœlorum. Heec mea
peculiaris est potestas, conclonare peccata. Sed hanc potestatem
tibi quadantenus impartiam, ut quod tu meis clavibus acceptis
solveris super terram apud homines, solutum sit et in cœlis
apud Deum ; contra quod tu in terris alligaris, alligatum sit et
in cœlis. Die gleiche Auffassung wird auch zu Matth. 18, 18

geltend gemacht, hier jedoch selbstverständlich nicht auf die
Sündenvergebung durch die Taufe, sondern auf die kirchliche
Bussdisziplin bezogen. Erasmus fügt ausdrücklich bei: Hse ni-
mirum sunt claves, quas Petro me profitenti — Jesus, dessen
Worte umschrieben werden, ist der Sprechende — daturus sum,
quibus quod ligatum fuerit in terris, ligatum erit et in cœlis,
et quod solutum fuerit in terris, solutum erit et in cœlis. Ea
potestas tametsi primoribus maxime competat, tamen omnibus
a me dabitur, si modo consensus accesserit, non humanus, sed

in meo nomine. Mit dieser letztern Bemerkung wird daran
erinnert, dass die „Kirche", d. h. die ganze Gemeinde die
letzte Instanz bildet.



— 405 —

Mit Erasmus stimmt Quesnel (Réflexions Morales. Amsterdam,

1736) vollkommen überein. Auch er nimmt ohne weiteres

an, dass es sich an den fraglichen Stellen um die Gewalt der
Sündenvergebung handle, und identifiziert dabei die Schlüsselgewalt

mit der Binde- und Lösegewalt. Er sagt darüber zu
Matth. 16, 19: Comme il n'y a que les péchés qui ferment à

l'homme le royaume du ciel, c'est aussi par la rémission des

péchés qu"il leur est ouvert dans le baptême et dans la pénitence.
Die Erklärung der Verse Matth. 18, 18—20 wird überschrieben
mit pouvoir des clefs, das Binden und Lösen aber von der
Exkommunikation und der Wiedereinsetzung in die kirchlichen
Rechte verstanden.

Von dieser Auffassung weicht Döllinger (Christentum und
Kirche, Regensburg, 2. Aufl., 1868, S. 344) insofern ab, als er
zwischen der Schlüsselgewalt und der Gewalt, zu binden und zu
lösen, scharf unterscheidet; „Die Gewalt der Schlüssel, die dem
Petrus allein gegeben worden, ist eine Gewalt, zu öffnen und
zu schliessen, die Gewalt eines Hausverwalters; die Binde- und
Lösegewalt aber, welche allen Aposteln verliehen worden, ist
die richterliche Vollmacht in der Kirche, die Gewalt, Sünden
zu vergeben und zu behalten."

Der Exegete Bisping hingegen (Erkl. des Evang. nach
Matth., Münster, 1864) ist wieder der Meinung, dass die beiden
Bilder synonym seien; nur versteht er sowohl die Schlüsselgewalt

wie die Gewalt, zu binden und zu lösen, „von der höchsten

Verwaltungs- und Regierungsvollmacht ;" die Ausdrücke âs'eiv und
Xveiv seien nach einem rabbinischen Sprachgebrauch gleichbedeutend

mit „verbieten und erlauben", oder, wie Schegg (Evang.
nach Matth., München, 1857) meint, so viel wie: als verbindlich
und nichtverbindlich erklären. Dem Apostel Petrus wird nach
Bisping mit der Binde- und Lösegewalt „die Entscheidung in
Glaubensfragen, die Handhabung der kirchlichen Disziplin und die
kirchliche Gesetzgebung, endlich die richterliche Gewalt über die
Gewissen, das Behalten und Vergeben der Sünden"- überwiesen.
Zu Matth. 18, 18 aber bemerkt er: „Hier bezeichnen die
bildlichen Ausdrücke ,binden und lösen' speziell die richterliche
Gewalt, den hartnäckigen Sünder aus dem Gemeindeverbande
auszuschliessen und ihn, wenn er Busse tut, wieder in denselben
aufzunehmen." Warum hier in den beiden Ausdrücken weniger
enthalten sein soll als bei Matth. 16, 19, wird nicht angegeben.



— 406 —

In der römischkatholischen Kirche ist die von Bisping
gebilligte Erklärung heute, wie ich später beweisen will, die
alleingültige. Sie gestattet, die Worte des Herrn auf jede Form
der höchsten Gewalt anzuwenden, die der Papst in Anspruch
nimmt. Die umfangreiche Literatur, die über die verschiedenartigen

Auffassungen der fraglichen Stellen und die Begründung
der betreffenden Erklärungen Aufschluss gibt, ist in jedem
grössern Bibelkommentar namhaft gemacht.

Wer, ohne auf die Geschichte der Auslegung Rücksicht zu
nehmen und auf den erwähnten rabbinischen Sprachgebrauch
zu achten, die Verse Matth. 16, 17—19 unbefangen liest, wird
zunächst darauf Gewicht legen, dass sich Jesus die Gemeinschaft

seiner Gläubigen als ein Bauwerk vorstellt, dessen
Errichtung vorerst noch in der Zukunft liegt (olxoao/u^aw ßov xr)v

sxxliioiav). Fragt er sich, wann Christi Wort in Erfüllung
gegangen sei, so wird er an die Zeit denken, in der die Jünger
anfangen durften zu sagen, dass Jesus der Xqiotóc sei (vgl. V. 20).
Das ist Pfingsten nach Jesu Tod und Auferstehung. Die
Errichtung des Gebäudes war aber durch zwei apostolische
Handlungen bedingt, mit welchen Petrus den Anfang machte, erstens
durch die Predigt: „So erkenne nun das ganze Haus Israel mit
Gewissheit, dass Gott Ihn zum Herrn und Christus gemacht
hat, diesen Jesus, welchen ihr gekreuzigt habt" (Apg. 2, 36),
und zweitens durch die Taufe „auf den Namen von Jesus
Christus zur Vergebung der Sünden" (V. 38). Die Kirche trat
damit als ein sichtbares Gebäude in die Erscheinung, weil
diejenigen, die das Wort des Apostels annahmen, sich taufen
liessen und so an demselben Tage „bei dreitausend Seelen
hinzugetan wurden" (V. 41) und in der Folge beharrten „bei der
Lehre der Apostel und bei der Gemeinschaft, beim Brotbrechen
und bei den Gebeten" (V. 42).

Da das die Erfüllung der Verheissung ist, die der Herr in
den an Petrus gerichteten Worten seinen Jüngern gegeben
hat, wird es nicht vermessen sein, die zwei bildlichen
Äusserungen über das, was Petrus zu tun haben werde, auf die zwei
Handlungen zu beziehen, durch die die Erfüllung der Verheissung

bedingt war, also auf die Predigt und die Taufe. Petrus
konnte aber seine Volksgenossen auffordern, zu erkennen, dass
Jesus der erwartete Christus sei, weil „er den Schlüssel der
Erkenntnis"- (vgl. Luk. 11, 52; Mt. 23, 13) besass und nunmehr



— 407 —

befugt war, ihn zu gebrauchen. Dass Jesus die Befähigung der
Schriftgelehrten, andern durch Belehrung den Eingang in das

Reich Gottes zu ermöglichen, mit dem Besitz des Schlüssels

verglichen hat, mit dem ein Haus geöffnet werden kann, ist
unbestritten; warum sollten nicht auch die Schlüssel, deren
sich der Apostel Petrus zu bedienen hatte, von der Erkenntnis
verstanden werden dürfen, die er selbst besass und von der
er im gegebenen Augenblick Gebrauch zu machen hatte? Was
Jesus in jener Unterredung dem genannten Apostel zur
Auszeichnung anrechnete, war ja doch gerade die Erkenntnis der

Wahrheit, die ihm nicht Fleisch und Blut, sondern der himmlische

Vater geoffenbart hatte, die Erkenntnis derselben Wahrheit,

die er am Pfingstfest zu predigen begann und von deren
gläubigen Aufnahme der Eintritt in das Gebäude der Kirche
abhing.

Ist diese Auffassung der „Schlüsselgewalt" richtig, so halte
ich es für natürlich, das zweite Bild òésiv und Xveiv mit der
zweiten Handlung in Zusammenhang zu bringen, durch die der
Eintritt in die Kirche bedingt war, also mit der Taufe zur
Vergebung der Sünden. Dass die gleichen Ausdrücke Mt. 18,
18 nur von der Sündenvergebung verstanden werden können,
wird niemand bestreiten, der den Zusammenhang massgebend
sein lässt, in welchem die Worte stehen. Nur unterscheiden
sich die beiden Stellen, an denen der Herr ausdrücklich von
èxxlrfiîu redet, besonders dadurch voneinander, dass Mt. 16,
18 von der Kirche gesprochen wird, die in der Zukunft gebaut
werden soll, Mt. 18, 15—20 hingegen von der Kirche, die als
eine bereits bestehende, organisierte und über die eigenen
Mitglieder eine disziplinare Gewalt ausübende Gemeinschaft
gedacht ist. Redet Jesus von der Erbauung der Kirche, so muss
er sich an den Jünger wenden, der zu Pfingsten vor allen
handelnd hervortrat; redet er von der bereits in die Erscheinung

getretenen Kirche, so muss er sich an alle wenden, die
als Organe der Gemeinschaft der Gläubigen gelten können,
zumal die Kirche an jedem Ort den ganzen Christus besitzt,
seine ganze Gnade und Wahrheit vermittelt, seine ganze
Gewalt zur Geltung bringt. Auch kann das ds'siv und Xveiv, das

an den Mitgliedern der Gemeinschaft geübt wird, nicht mehr
auf die Sündenvergebung in der Form der Taufe bezogen,
sondern nach dem Zusammenhang nur noch von der reconci-



— 408 —

liatio verlorner und wieder gewonnener „Brüder" verstanden
werden.

Ich gestehe aber, nirgendwo einen vollkommen befriedigenden
Aufschluss darüber gefunden zu haben, warum

Sündenbehalten und Sündenerlassen bildlich als âs'siv und Ivsiv
bezeichnet werden kann. Döllinger erinnert (a. a. 0., S. 344) zwar
auch an den rabbinischen Sprachgebrauch und erklärt die
Ausdrücke mit „verbieten und erlauben" oder allgemein mit
„Gesetze in der Kirche geben", spielt dann aber sofort auf die
Fesseln an, mit denen der Missetäter gebunden wird. Die
Apostel, sagt er, „sollten auch binden, indem sie dem unbuss-

fertigen Frevler, dem Irrlehrer, die Freiheit nehmen, die
Gemeinde zu verführen und zu zerrütten, ihm die Fessel des
Bannes, der Ausschliessung aus der kirchlichen Gemeinschaft,
der Entziehung kirchlicher Vorrechte anlegten. Sie sollten
lösen, indem sie dem Bussfertigen das Entzogene wieder
gewährten". Das tertium comparationis wäre also der Entzug,
bezw. die Wiedergewährung von Rechten. Diese Erklärung
passt zu Mt. 18, 15—20, ist aber nicht genügend für Mt. 16, 19,

wenn hier von der Sündenvergebung in der Form der Taufe
die Rede ist : solchen, die noch gar nicht Mitglieder der christlichen

Gemeinde sind, können keine Rechte entzogen werden,
da sie solche noch gar nicht besitzen. Das „Binden" wird also
hier bloss die Bedeutung einer Verweigerung des „Lösens" im
Sinne von xcaveiv, Joh. 20, 23, haben. Tatsächlich ist ja der
Gedanke, dass sich der unerlöste Mensch in einem Zustande der
Gebundenheit befinde, dem Neuen Testament sehr geläufig ; er
bildet die Voraussetzung der Lehre, dass der neue Zustand, in
den der Christ eingetreten ist, Freiheit sei (vgl. Joh. 8, 32. 34.

36; Röm. 6, 18. 22; 8, 2. 21; Gal. 5, 1 etc.). Wer sich noch im
Zustand der Gottentfremdung und unter der Herrschaft der
Sünde befindet, der ist „gebunden". Das „Binden" hat eigentlich

der Satan bewirkt. Es verhält sich mit dem Menschen im
allgemeinen ungefähr wie mit dem kranken Weibe, rjv sôrfiev
o oaxavàç, und von dem der Herr sagt, dass es ein Anrecht
darauf gehabt habe, XvUrjvai dna tov ôsfffxov tomov (Luk. 13, 16).
Die Sünde ist ja auch ein Übel, das der Mensch zwar selbst
verschuldet hat, von dem er sich aber nicht selbst befreien
konnte ; weist er die angebotene Heilung von sich, so muss ihn
auch der Diener des Erlösers in seinem Zustande lassen, ihm



— 409 —

die Sünde „behalten" und insofern ihn „binden" ; nimmt er
aber die ihm vom Erlöser anerbotene Hülfe in Anspruch, so
kann er „gelöst", von dem Übel befreit werden. Das entspricht
genau der Weisung, die der Heiland seinen Jüngern mit auf
den Weg gibt. Würden sie irgendwo nicht aufgenommen, so

sollten sie weitergehen und den Unbussfertigen die
Verantwortlichkeit überlassen; es werde diesen am Tage des
göttlichen Gerichtes schlimmer ergehen als Sodom und Gomorrha
(Mt. 10, 14 f.; 11, 24; Mc. 6, 11; Luk. 9, 5; 10, 11; vgl. Apg.
13, 51 ; 18, 6). Eine weitere Massregel, die Unbussfertigen zu
„binden", war nicht notwendig.

Die alte Kirche gebraucht ôsscv und Xvsiv unzähligemal im
Sinne von Sündenbehalten und Sündenvergeben, ohne sich
veranlasst zu sehen, die Entstehung dieser bildlichen Ausdrucksweise

zu erläutern und zu rechtfertigen : sobald von religiösen
und kirchlichen Dingen die Rede war, wurden die beiden
Ausdrücke niemals in einem andern Sinne verstanden.

Schon Ignatius kennt diesen Sprachgebrauch. Im Brief an
die Philadelphier (Ad Philad. c. 8) stellt er bussfertigen Ge-

meindemitgliedern, die sich von der Irrlehre abwenden und
zu der durch den Bischof repräsentierten Gemeinschaft zurückkehren,

Vergebung in Aussicht mit den Worten: thotsvm zfj
X<xgiTi 'IrjOov Xqiotov, óg Xiosi dip' v(j,wv nâvxa asOfióv. Da Ignatius

mit diesem Satz die unmittelbar vorhergehende Äusserung
erläutert: nàoiv (.isravoovGiv dipiei è xvgiog, kann über den Sinn
von Xvsiv und aeo/xog kein Zweifel bestehen: der apostolische
Vater denkt sich die Sünde, infolge deren die Betreffenden aus
der Gemeinde ausgeschieden waren, als eine Fessel, die
Sündenvergebung aber als ein Lösen dieser Fessel. Bemerkenswert ist,
dass Ignatius zwar die Rückkehr slg evorrjTa dsov xal avréôçiov
tov ETxioxÓTiov für unerlässlich hält, aber das dipiévca eben doch
vom xvgiog und das Xvsiv von der %dçg 'Irjoov Xqiotov erwartet.

Wesentlich die gleiche Anschauung hat der berühmte Brief
Firmilians an Cyprian zur Voraussetzung. Während Firmilian
(Caillau, collect, ss. patr. t. 14, p. 296) mit Nachdruck geltend
macht, dass er sich mit seinen Gesinnungsgenossen innerhalb
der einen katholischen Kirche befinde (unius catholicce ecclesiœ,

in qua nos sumus), erhebt er gegen den römischen Bischof
Stephanus den Vorwurf, er habe sich mit der Aufhebung der
Kirchengemeinschaft selbst exkommuniziert (excidisti te ipsum,



— 410 —

p. 301). Aber er hält daran fest, dass nur in der einen Kirche
Christi, die auf den Felsen (Christus) gegründet sei,
Sündenvergebung erlangt werden könne ; das sei zu schüessen aus der
Tatsache, dass Christus allein zu Petrus sage : Qucecunque liga-
veris super terram etc., und wiederum nur die Apostel anhauchend

(et iterum in solos apostolos insufflavit) spreche : Accipite
spiritum sanctum. Si cujus rémiser itis peccata etc. (p. 296). Daher
sei die Gewalt der Sündenvergebung „den x4posteln übertragen
und den Kirchen, welche sie, von Christus gesandt, gegründet
haben". Indessen ist doch auch Firmilian nicht der Meinung,
dass die Bischöfe nach eigenem Gutfinden Sünden behalten und
Sünden vergeben könnten. Er bemerkt, dass sich die Bischöfe
Kappadociens, zu denen er gehörte, jedes Jahr zu versammeln
pflegten, um gemeinschaftlich zu beraten, wie gegen solche,
die nach der Taufe in schwere Vergehen zurückgefallen waren,
vorzugehen sei, non quasi a nobis remissionem peccatorum con-
sequantur, sed ut per nos ad intelligenttarn delictorum suorum
convertantur et Domino plenius satisfacere cogantur (p. 288).

Wie Firmilian, so lehrt auch Ambrosius, class die an Petrus
gerichteten Worte Mt. 16, 19 allen Aposteln, bezw. der ganzen
Kirche gelten. Quod Petro dicitur, Apostolis dicitur (En. in Ps. 38,
n. 37). Im Alten Bunde sei man der Meinung gewesen, ut qui se

ligasset in terris, vinctus mìgraret a corpore. Im Gegensatz zu
dieser trostlosen Aussicht habe der Herr seinen Aposteln gesagt :

„Tibi dabo claves regni cœlorum" etc. Mit diesen Äusserungen
gibt Ambrosius zu verstehen, dass er sich den Eintritt des Zu-
standes der Gebundenheit einfach als Wirkung der Sünde denkt
(qui se ligasset), und dass er zwischen der Schlüsselgewalt
und der Gewalt, zu binden und zu lösen, keinen Unterschied
kennt. Ähnlich deutet er die beiden Bilder Expos. Ev. sec. Luc.
X, 67 ; De pœnit. I, 33. Wie er sich das Gebundenwerden
vorstellt, ergibt sich auch aus dem Tadel, dass Büsser dann
und wann der Meinung seien, sie erhielten sofort nach der
Unterwerfung unter die Kirchenbusse wieder das Recht der
Teilnahme an der Kommunion ; solche gedächten nicht so fast,
sich zu lösen, als vielmehr den Bischof zu binden. Hi non tarn
se solvere cupiunt, quam sacerdotem ligare; suam enim conscien-

tiam culpa non exuunt, et sacerdotis induunt. Das solvere ist
also dem hl. Ambrosius die Entlastung, das ligare die Belastung
des Gewissens



— 411 —

Der zuverlässigste Zeuge der theologischen Entwicklung,
die sich in der abendländischen Kirche der vier ersten
Jahrhunderte vollzogen hat, ist Augustin. In seinen zahlreichen und
umfangreichen Schriften sieht er sich so häufig veranlasst, die
Stellen Matth. 16, 18—20 und 18, 15—20 anzuwenden und zu
erläutern, dass über die Anschauung der Kirche seiner Zeit in
dieser Hinsicht die vollste Klarheit zu erlangen ist. Ich stelle
hier die wesentlichsten Punkte zusammen.

1. Zwischen der Schlüsselgewalt und der Binde- und
Lösegewalt wird nicht unterschieden. — „Diese Schlüssel, sagt
Augustin, gab er seiner Kirche, damit, was sie auf Erden löste,
auch im Himmel gelöst sei ; was sie auf Erden band, auch im
Himmel gebunden sei. Wer nämlich nicht glaubt, dass ihm in
seiner (Christi) Kirche die Sünden erlassen werden, dem werden
sie auch nicht erlassen" (De doctr. christ. I, 18). — „Deswegen
sagte der Herr : Auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen,
weil Petrus gesagt hatte : du bist Christus, der Sohn des lebendigen
Gottes. Auf diesen Felsen also, den du bekannt hast, will ich meine
Kirche bauen, denn der Fels war Christus; auf diesem
Fundament ist auch Petrus erbaut; denn niemand kann einen
andern Grund legen Die Kirche also, die auf Christus
gegründet ist, hat in Petrus die Schlüssel des Himmelreiches
erhalten, das heisst, die Gewalt, Sünden zu binden und zu lösen"

(id est potestatem ligandi, solvendique peccata. In Joh. Ev.
tract. 124). — „Wo Sündenvergebung ist, da ist die Kirche.
Wieso die Kirche? Ihr ist gesagt: dir werde ich die Schlüssel
des Himmelreiches geben, und was du lösen wirst auf Erden,
wird gelöst sein im Himmel, und was du binden wirst auf Erden,
wird gebunden sein im Himmel" (In Ep. Joh. ad Parth. tr. 5).

2. Die Schlüsselgewalt ist nicht einem einzelnen Apostel, sondern
der Kirche übergeben. — Darüber bemerkt Augustin u. a.: „Hätten
wir in Petrus nicht das Geheimnis der Kirche zu sehen, so

würde der Herr zu ihm nicht sagen : dir werde ich die Schlüssel
des Himmelreiches übergeben ; was du binden wirst Wenn
das bloss zu Petrus gesagt ist, so tut es die Kirche nicht
Geschieht es aber auch in der Kirche, so hat Petrus, als er die
Schlüssel empfing, die Kirche versinnbildet" (ecclesiam sanctam
significavit. In Joh. Ev. tr. 50, 13). — „An vielen Stellen der
hl. Schrift erscheint Petrus als Repräsentant der Kirche, ganz
besonders aber da, wo es heisst: dir werde ich die Schlüssel



— 412 —

des Himmelreiches übergeben; was du binden wirst Hat
etwa nur Petrus diese Schlüssel empfangen, nicht auch Johannes
und Jakobus und die übrigen Apostel Oder sind die Schlüssel
nicht in der Kirche, in der täglich Sünden nachgelassen werden
Aber weil Petrus die Kirche, repräsentierte, wurde das, was
ihm gegeben wurde, der Kirche gegeben" (Serm. 148, 7). —
„Diese Schlüssel hat nicht ein einzelner Mensch, sondern die
Einheit der Kirche erhalten (Has claves non homo unus, sed
imitas accepit ecclesiœ) Damit ihr nämlich Avisset, dass die
Kirche die Schlüssel erhalten hat, so vernehmet, was der Herr
an einem andern Ort zu allen Aposteln sagt: Empfanget den
heiligen Geist, und sogleich darauf: wem ihr die Sünden
erlasset, dem werden sie erlassen; wem ihr sie behaltet, dem
werden sie behalten. Das bezieht sich auf die Schlüssel, von
denen es heisst : Was ihr auf Erden löset, das wird auch gelöst
sein im Himmel..." (Serm. 295, 2). — „Es gibt geAvisse Aussprüche,
die sich speziell auf den Apostel Petrus zu beziehen scheinen,
aber erst dann einen klaren Sinn bekommen, Avenn sie auf die
Kirche bezogen Averden So verhält es sich mit dem : dir
werde ich die Schlüssel des Himmelreiches übergeben" (En. in
Ps. 108, 1 ; vgl. De agone ehr. 1, 32).

3. Die Organe der Kirche sind die Bischöfe. — Die Kirche
besteht zwar „aus allen Heiligen, die unzertrennlich zum Leibe
Christi gehören" (In Joh. Ev. tr. 124, 7); „allen heiligen
Gläubigen" (omnibus fidelibus Sanctis) gelten die Worte : Wenn dein
Bruder gesündigt hat... (Matth. 18, 15 ff.); das Gebäude auf
dem Felsen „bindet und löst" (œdificium supra petram ligat et
soMt, Serm. 295, 2 ; universa ecclesia ligat solvitque peccata.
In Joh. Ev. tr. 124, 7) ; allein die berufenen Organe der Kirche
sind die Bischöfe, per quos in Ecclesia claves ministrantur
(Serm. 351, 9). Es wäre falsch, zu sagen : von Menschen werden
in der Kirche Sünden erlassen (ab hominibus) ; wohl aber
geschieht die Sündennachlassung durch Menschen (per homines),
nämlich durch die Bischöfe (Contra epist. Parm. 2, 24). Als der
Erlöser zu den Aposteln sprach : Empfanget den heiligen Geist ;

welchen ihr die Sünden erlasset repräsentierten die Apostel
die Kirche ; der hl. Geist wurde der Kirche verliehen (De bapt.
contra Donat. 3, 23) ; aber er wirkt in der Kirche durch die
Bischöfe, wenn diese ihrem Berufe entsprechen (Contra ep.
Parm. 2, 24). Übrigens dürfen die Bischöfe bei ihren Funktionen



— 413 —

nicht willkürlich verfahren; sondern sie haben im Namen der
Gemeinden die liturgischen Gebete zu sprechen. Diese Gebets-
Avorte sind gut und finden Erhörung, auch Avenn die Bischöfe
schlecht Avaren — nicht auf Grund der Verkehrtheit der
Kirchenvorsteher, sondern auf Grund der Frömmigkeit des zum Gottesdienst

versammelten Volkes (non pro perversitate preepositorum,
sed pro devotione populorum. Contra ep. Parm. 2, 17). „Daher
kann Augustin kurzweg sagen : columba tenet, columba dimittit.
Die „Seufzer der Taube" (des hl. Geistes) sind die Gebete der
Heiligen (De bapt. contra Don. 3, 23 ; Serm. 295, 2).

4. Gebunden wird der Gläubige dadurch, dass er für ein
verübtes Vergehen haftbar gemacht und bis zur Genugtuung der
kirchlichen Rechte beraubt wird. — Dass das „Binden" in diesem
Sinne zu verstehen sei, setzt Augustin z. B. mit folgender, schon
oben erwähnter Äusserung als allgemein bekannt voraus : „
Geschieht es auch in der Kirche, dass, AATas auf Erden gebunden
wird, auch im Himmel gebunden Avird, und was auf Erden
gelöst wird, auch im Himmel gelöst wird, loeil, wenn die Kirche
exkommuniziert, der Exkommunizierte im Himmel gebunden wird,
wenn er von der Kirche rekonziliiert wird, der Rekonziliierte im
Himmel gelöst wird — ich sage: geschieht das auch in der
Kirche, so versinnbildete Petrus, als er die Schlüssel empfing,
die heilige Kirche" (In Joh. Ev. tr. 50, 12). Die Kirche „bindet"
den Frevler durch Verhängung der Exkommunikation. Daher
beschreibt Augustin in einer Ansprache an Katechumenen (Serm.
56, 12) die Vergehen mit „tödlichem Ausgang" als solche, infolge
derer der Frevler „vom Altare geschieden und auf Erden
gebunden werden müsse, damit er im Himmel gebunden Avird,

sogar sehr gefährlich und tödlich gebunden wird, falls nicht
wieder auf Erden gelöst wird, was im Himmel gelöst Avird".
Wenn diese Vergehen offenkundig sind (quorum crimina manifesta

sunt, Ep. 153, 6 ad Macedon.), so Averden die FreAder auch
dann vom Altare ferngehalten (a societate removemus altaris),
wenn sie von keinem bürgerlichen Gerichtshof verurteilt Avorden

Avaren. Freilich muss sich in der Regel der Sünder zunächst
selbst exkommunizieren (Serm. 351, 7). Der Bischof hat nicht
das Recht, jemand von der Kommunion fernzuhalten (a com-
munione prohibere), Avenn dieser nicht freiAvillig ein Bekenntnis
ablegt oder von einem weltlichen oder geistlichen Gerichtshof
förmlich verurteilt worden ist (nisi aut sponte confessum, aut



— 414 —

in aliquo sive sœculari sive ecclesiastico judicio nominatimi
atque convictum; 1. c. n. 10). Das Urteil, das der Frevler über
sich selbst zu fällen hat, soll dahin gehen, dass er unwürdig
sei der Teilnahme am Leibe und Blute des Herrn (se indignum
homo judicet participatione corporis et sanguinis Domini ; 1. c.
n. 7). Von dieser Strenge gegen sich selbst darf sich der Sünder
nicht abhalten lassen durch die Wahrnehmung, dass so viele
Missetäter (multi scelerati) zur Kommunion gehen, ohne sich
vorher einer Busse zu unterwerfen (1. c). Wenn Missetäter nicht
durch ein gerichtliches Verfahren überführt werden können, so
müssen sie geduldet werden (1. c. n. 10). BisAveilen leben ja
sogar die Kirchenvorsteher nicht dem göttlichen Worte und den
Geheimnissen gemäss, die von ihnen' für die Gemeinden ver-
Avaltet werden (quœ per eos populis ministrantur ; 1. c. n. 11). —
Zur Zeit des hl. Augustin gab es freilich katholische Theologen,
die der Meinung waren, auch unbussfertige Christen, die ein
ganz schändliches Leben führten (scelestissime turpissimeque
viventibus), könnten selig werden, wenn sie nur an Christus
glaubten und an der Kommunion teilnähmen (De fide et op. 1,

49). Augustin selbst hält das für eine sehr gefährliche Ansicht.
Mit Recht beruft er sich auf 1. Kor. 5, 3—5 zum Beweise dafür,
dass schon nach apostolischer Anschauung in geAvissen Fällen
die Exkommunikation einzutreten habe (1. c. n. 48) ; als mortifera
peccata, die excommunicationibus punienda seien, nennt er im-
pudicitia, idololatria und homicidium (1. c. 34). Für die humilior
pœnitentia, die in solchen Fällen nötig ist, gibt der Bischof die
Zeit an (ab iis, qui ecclesiis preesunt, tempora pœnitentiœ con-
stituuntur. Enchirid. de fide, spe et Charit. 1, 17) ; an ihn haben
sich diejenigen, qui proprie pœnitentes vocantur (De fide et op.
1, 48) zu wenden, um über den modus satisfactionis, der ihren
Verhältnissen entspricht, unterwiesen zu werden (Serm. 351, 9).

Hält der Bischof öffentliche Bussübungen für angemessen, so

soll sich der Frevler nicht weigern, sich denselben zu
unterziehen (1. c). Augustin klagt freilich darüber, dass die Kirchenbusse

aus Menschenfurcht meistens auch dann nicht einmal
übernommen Averde, Avenn dazu genug Grund vorhanden Aväre

(pœnitentia, quando digna causa est secundum morem ecclesiœ

cur agatttr, plerumque infirmitate non agitur. Enchirid. 1, 22).
Und doch können infanda crimina (1. c. 19) mit Almosen und
Gebet allein nicht wohl gesühnt werden. Indessen muss Augustin



— 415 -
anerkennen, dass es sehr schAver sei, die Grenze zwischen den

Vergehen, die vom Reiche Gottes ausschliessen, und den Sünden,
die durch das Gebet des Herrn gesühnt Averden können, genau
anzugeben; er selbst habe oft darüber nachgedacht, sei aber
zu keinem bestimmten Resultat gelangt. Das sei vielleicht gut,
weil man eben sonst gewisse Sünden ohne Scheu immer wieder
begehen Avurde (De civit. Dei, 21, 5). Auch übe die öffentliche
Sitte auf die Kirchendisziplin unter Umständen einen Einfluss

aus, dem man sich nicht entziehen könne. So seien zu seiner
Zeit gewisse Sünden so geAvöhnlich geAvorden, dass er selbst,
der hl. Augustin, es nicht Avage, ihretwegen einen Laien zu
exkommunizieren oder einen Geistlichen zu degradieren (Nostris
temporibus multa mala in apertam consuetudinem jam Arenerunt,
ut pro his non solum excommunicare aliquem laicum non au-
deamus, sed nec clericum degradare. Enchirid. 1, 21). Daher
fordert der Bischof seine Zuhörer gelegentlich auf, ihrerseits
die Exkommunikation über einen notorischen Sünder zu
verhängen. Er erinnert dabei an die Weisung des Herrn, Matth.
18, 15 ff.: Hat dein Bruder gesündigt Hört er auch die

Zeugen nicht, so bringe es Aror die Kirche (refer ad ecclesiam).
Hört er auch sie nicht, so sei er dir Arie ein Heide und Zöllner.
„Ein Heide ist, wer nicht an Christus glaubt. Hört er die Kirche
nicht, so betrachte ihn als einen Toten (mortuum computa).
Aber sieh, er lebt. Sieb, er kommt herein. Sieh, er macht das
Kreuz. Sieh, er beugt das Knie. Sieh, er betet. Sieh, er kommt
zum Altar (um zu kommunizieren). Gleichviel, er gelte dir als
Heide und Zöllner. Achte nicht auf diese Zeichen; sie sind
falsch. Er ist tot" (Serm. 17, 6). Eine ähnliehe Belehrung und
unter Benutzung des gleichen Textes gibt er seinen Zuhörern
Serm. 82, 7. Nur wird hier deutlicher gesagt, wer ein Ethnicus
ist und in Avelchem Sinne dieser als ein mortuus anzusehen ist.
„Rechne ihn nicht mehr", heisst es da, „zur Zahl der Brüder",
d. h. zu den aktiven Gemeindemitgiiedern. Aber sein Seelenheil
sei gleichwohl nicht zu \œrnachlassigen ; das \~erbiete die Binde-
und Lösegewalt. „Hast du angefangen, deinen Bruder für
einen Zöllner zu halten, so bindest du ihn auf Erden; aber
siehe zu, dass du ihn gerechtenveise bindest. Denn ungerechte
Fesseln zerbricht die Gerechtigkeit. Hast du aber den Bruder
gebessert und dich mit ihm versöhnt, so hast du ihn gelöst auf
Erden. Hast du ihn gelöst auf Erden, so wird er gelöst sein
im Himmel."



— 416 —

5. Gelöst wird der Gebundene durch die kirchliche
Rekonziliation. — Augustin kennt drei Arten der kirchlichen Sünden-
ATergebung : „Einmal werden wir gereinigt in der Taufe ; täglich
Averden AAir gereinigt im Gebet. Aber verübet keine Vergehen,
infolge deren ihr von Christi Leib geschieden werden müsstet ;

denn die Leute, die ihr Busse tun seht, haben Missetaten (sce-
lera) verübt, Ehebruch oder andere abscheuliche Dinge. Daher
tun sie Busse. Wären ihre Sünden leicht, so genügte zu deren
Tilgung das tägliche Gebet. Also Averden auf drei Arten in der
Kirche Sünden erlassen (ergo tribus modis dimittuntur peccata
in Ecclesia, in baptismate, in oratione, in humilitate majore
pœnitentiœ. De symb. Serm. 1, 15). Von diesen drei modi
handeln ausführlich die Abhandlungen in Serm. 351 und 352,
wo auch von très actiones pœnitentiœ, einer triplex consideratio
agendee pœnitentiœ gesprochen wird. Die gleiche
Unterscheidung finden Avir auch Serm. 56, 12 und an anderen Stellen.
Die dritte Art der Sündemergebung ist das dem „Binden"
entsprechende ^Lösen", also die Aufhebung der Exkommunikation
und die Wiedereinsetzung des Missetäters in die kirchlichen
Rechte. Eine nochmalige Durchsicht der bezüglichen
Äusserungen des hl. Augustin hat mir nur bestätigt, Avas ich in der
Schrift „Die kirchliche Sündenvergebung nach der Lehre des
hl. Augustin" (Bern, K. J. Wyss, 1902) gesagt habe. Indem ich mich
auf diese Schrift berufe, beschränke ich mich hier darauf,
insbesondere daran zu erinnern, dass nach Augustin die Sünclen-

nachlassung in der Form der Rekonziliation in der kirchlichen
Fürbitte für den reuigen Sünder besteht. Obwohl nämlich auch
durch die Taufe eine „Lösung" von Sünden stattfindet (baptismus,
ubi peccata solvuntur. In Joh. Ev. tr. 4, 13) und der Christ
durch das tägliche Gebet des Herrn von den täglichen Sünden
„gelöst" wird (per hoc quotidie solvitur, quod Aœraciter in
oratione dicimus: dimitte nobis De peccat. merit, et rem. 3, 23),
so ist doch die Binde- und Lösegewalt oder, Avas nach Augustin
dasselbe ist, die Schlüsselgewalt der Kirche insbesondere dazu
gegeben, die mit schweren und todbringenden Vergehen
belasteten Gläubigen A^on den Banden der Sünden zu befreien.
Die gravia et mortifera peccata Averden nach einer A'ehemen-
tissima molestia humiliationis cordis et contrltionis spiritus et
tribulationis pœnitentiœ erlassen per claves ecclesiœ (Serm. 278,
n. 12). Da nun der Bischof der Schlüsselverwalter ist, so lag



— 417 —

das Missverständnis nahe, ihn für einen Mittler zwischen Gott
und dem gläubigen Volk zu halten. In diesem Sinne erhoben
die Donatisten das bischöfliche Amt. Augustin aber verurteilt
diese Lehre als eine arge Häresie. Auch der Apostel Paulus,
der doch ein so vorzügliches Glied am Leibe Christi sei,
empfehle sich seinerseits den Gebeten der Kirche und mache sich
nicht zu einem Mittler ZAvischen Gott und dem gläubigen Volke
(nec mediatorem se facit inter populum et Deum. Contra Ep.
Parmen. 2, 16), sondern lehre bestimmt : „Es ist Ein Gott und
Ein Mittler zwischen Gott und Mensch, der Mensch Christus
Jesus" (1. Tim. 2, 5). Dieser Eine Mittler bedarf keiner Fürbitte,
sondern ist der Fürsprecher aller, die gesündigt haben. Wer
anders lehrt, ist ein „Antichrist" (I.e. n. 15). Die gegenseitige
Fürbitte der Gläubigen aber (oratio pro invicem membrorum
omnium) steigt empor zum Haupte, der das Sühnopfer ist für
unsere Sünden, zum wahren Hohenpriester (maximum et verissi-
mum sacerdotem) im Allerheiligsten des Himmels (1. c. n. 16).

Kein Bedenken soll den Sünder abhalten, sich an ihn zu wenden
und die Fürbitte der Kirche für sich in Anspruch zu nehmen.
Wer vom Kaiser begnadigt zu werden wünscht, scheut keine
Kosten, keine Reisen, keine Gefahren und nimmt gern menschliche

Fürsprache in Anspruch. „Und doch sind die Schlüssel
der Kirche viel zuverlässiger als das Herz der Könige ; durch
diese Schlüssel wird der Verheissung gemäss auch im Himmel
gelöst, was auf Erden gelöst wird. Und viel ehrenhafter ist
die Demut, mit der sich der Sünder vor der Kirche demütigt"
(Serm. 351, n. 12). Es fehlte freilich nicht an Vorwürfen, die
Rekonziliation der Exkommunizierten lockere die Sitten. (En.
in Ps. 101, Serm. 1, n. 10; Serm. 352, n. 9). Ein derartiges
Bedenken äusserte dem hl. Augustin auch der Präfekt Macedonius.
Der dadurch veranlasste Briefwechsel ist besprochen in der
oben erwähnten Schrift „Die kirchliche Sündenvergebung",
S. 76 ff. Augustin rechtfertigt das kirchliche Verfahren mit
dem NachAveis, dass es dem Geist der christlichen Religion ganz
entspreche, für reuige Sünder mit Fürbitten einzutreten. Es
komme ja freilich vor, dass ein Fre\der nach der Rekonziliation
wieder in die gleichen oder noch schlimmere Vergehen zurückfalle

und dann nicht mehr zur Kirchenbusse zugelassen werde;
aber auch in solchen Fällen dürfe er sich noch vertrauensvoll
an Gottes Barmherzigkeit Avenden (Ep. 153, n. 7). Daher ge-

Revne intern, de Théologie. Heft 55, 1906. 28



— 418 —

zieme es sich dem Christgläubigen, der selbst nicht ohne Sünde
sei, für einen Sünder zu beten. Zwischen einem Verteidiger
(defensor) und einem Fürsprecher (intercessor) sei ein grosser
Unterschied; letzterer bestreite die Schuld nicht, sondern er
erkenne sie an und beschränke sich darauf, um Gnade zu bitten.
Fürsprecher für die Sünder sind die Gerechten; zur Fürbitte
fordert sie der Apostel auf mit den Worten : „Bekennet einander
eure Sünden und betet füreinander" (1. c. n. 10). Daher ist es
die Gemeinschaft der Heiligen, die bindet und löst. Ihr gelten
die Worte: „Empfanget den hl. Geist; welchen ihr die Sünden
erlasset, denen werden sie erlassen ; welchen ihr sie behaltet,
denen Averden sie behalten." Ausserhalb dieser Gemeinschaft
kann Aveder etAvas gebunden noch gelöst Averden, Aveil es an
dem fehlt, der binden und lösen kann. Der hl. Geist aber
Avirkt durch die Gebete der geistbegabten Heiligen; die orationes
sanctorum spiritualium sind die Seufzer der „Taube" (De bapt.
contra Donat. 3, 22 ss.).

6. Das Lösen der Gebundenen lässt sich vergleichen mit dem

Auflösen der Leichenbinden des wiedererweckten Lazarus. — Mit
dieser Vergleichung beschreibt der hl. Augustin die Ausübung
der Schlüsselgewalt z. B. an folgenden Stellen : In Joh. EArang.
tr. 22, 7; tr. 49, 3 ss.; Serm. 67, 3; Serm. 352, 8; En. in Ps. 101,
Serm. 2, 3. Der Wortlaut dieser Stellen ist im wesentlichen
mitgeteilt und erläutert in der Schrift „Die kirchliche
Sündenvergebung", S. 86 ff. Augustin betont regelmässig, dass nur
Gott den dem Tod anheimgefallenen Sünder wieder zum Leben
erwecken und zu einem lebendigen Mitglied seiner Kirche
machen könne. Sobald sich der Exkommunizierte aufrichtig
der Busse untenverfe, zeige er, dass er ins Leben zurückgekehrt

sei ; damit er sich aber wieder als Gemeindemitgiied frei
bewegen könne, müsse ihm die Kirche (in der Rekonziliation)
die Binden abnehmen, mit denen sie ihn gebunden hatte.

7. Diese Auffassung der kirchlichen Schlüsselgewalt suchten
die mittelalterlichen Theologen in unterschobenen Schriften möglichst
zu verbessern. — Einen analogen Satz habe ich in der Avieder-
holt zitierten Schrift „Die kirchliche Sündenvergebung", S. 91 ff.,
in bezug auf die Beichtlehre im allgemeinen mit den nötigen
Beispielen belegt. Hier sei zunächst auf drei Predigten
aufmerksam gemacht, in Avelchen insbesondere die Schlüsselgewalt,
oder die Binde- und LösegeAvalt so dargestellt wird, wie das



- 419 —

heute ein römischkatholischer Theologe, der das „Binden" und
„Lösen" wenigstens noch von der Bussdisziplin und nicht von
der Regierungsgewalt versteht, etwa tun musste. Die Reden
sind unter den Sermones inediti im t. 24bis der Ausgabe Caillau
der Werke Augustins vom Jahr 1842, S. 116 ff., gedruckt. Der
Herausgeber findet, die Predigten seien sehr schön, und erklärt
sich den Umstand, dass darin der venerabilis papa, sanctus

papa, beatissimus papa angeredet ist, mit der Vermutung,
Augustin habe sie gehalten, als er noch Priester Avar; angeredet

sei also sein Vorgänger, der Bischof Valerius. Doch wird
in einer Anmerkung ausdrücklich gesagt : Hœc insinuare vide-
rentur pontificem Romanum. Diese letztere Vermutung dürfte
richtig sein. Der Fälscher stellt sich vor, Augustin rede
— mündlich oder schriftlich — den Papst an und sage diesem,
Avelche Befugnis ihm den Sündern gegenüber zustehe. Pseudo-
Augustin führt folgende Sprache: „Siehe, ehrwürdiger Papst,
die Sünder werfen sich nicht bloss vor Gottes Angesicht, sondern
auch \Tor deinen Augen nieder. Sie bitten, sie suchen, sie

klopfen an. Du bist voll der Gnade, geAvähre sie den
Bussfertigen ; du strahlest Licht aus, gib Helligkeit den Suchenden ;

du hast die Schlüssel, öffne den Anklopfenden. Sie kehren zurück
und Avollen durch deine Fürbitte dem Herrn zurückgegeben
werden. Dich rühre das Weinen der Brüder, das Seufzen der
Versammelten, die für gefallene Brüder beten. Du bist erhoben
auf den apostolischen Stuhl; sie liegen hingestürzt am Boden.
In ihren Sünden kamen sie bis zu den Pforten der Hölle, die
aber den nicht überwältigen, dessen Stuhl du inne hast. Der
Herr hat den Lazarus aus dem Grabe herausgeführt. Noch
war er mit Grabesbinden umwickelt, da sagte der Herr : Löset
ihn und lasset ihn gehen. Zu dir werden die Sünder gebracht,
damit du sie lösest, namentlich weil du sitzest, auf dem Throne
des Apostels, dem gesagt loorden ist: Was du lösest auf Erden,
wird gelöst sein im Himmel. So tue nun, Avas du deiner Hirtensorge

über die ganze Herde schuldig bist, damit der Herr tue,
Avas er verheissen."

Einer ZAveiten Predigt (1. c. p. 121 ss.) entnehme ich folgende
Sätze.- „Mögen dich rühren, heiliger Vater, die Tränen der
Büsser, die durch dich Vergebung wünschen von dem, der in
dir wohnt. Sie haben ihr Taufgelübde nicht gehalten. Nun
kommen sie mit dem Sündenbekenntnis gleichsam aus dem



_ 420 —

Grabe hervor. Löse sie und lass sie gehen. Denn du hast ja
die Schlüssel; was du damit lösest auf Erden, soll gelöst sein im
Himmel. Sie tun, wie der Prophet gesagt: Bekennet dem
Herrn, denn er ist gütig. Einem menschlichen Richter fürchten
sie sich zu bekennen, denn bei ihm Avurde das Bekenntnis die
Verurteilung zur Folge haben; wer aber der Güte Gottes
bekennt, dem nichts verborgen ist, kann sich durch sein Bekenntnis

Aron allem reinigen. Bestehe für sie bei dem, der in dir
wohnt, darauf, dass er gnädig sei allen ihren Vergehen."

In der dritten Predigt (1. c. p. 125 ss.) heisst es wieder:
„Wie aus einem Grabe kommen sie her\-or, um Genugtuung
zu leisten. Wie der Herr in bezug auf Lazarus sagt : Löse ihn
und lass ihn gehen, so nimm ihnen nun die Fesseln ab, mit
denen sie gebunden sind, denn Avas du lösest auf Erden, wird
gelöst sein im Himmel. Wir sind Tempel des lebendigen Gottes,
sagt der Apostel. Wenn das von allen guten Gläubigen gilt,
so doch ganz besonders von dir, der du den Gläubigen
vorstehst, und zwar an dem Orte, wo der seinen Sitz hatte, dem

gesagt worden ist: dir werde ich die Schlüssel des Himmelreiches
übergeben. Freue dich, du bester aller Kirehem-nrsteher, denn
die Söhne, die tot Avaren, sind wieder lebendig geworden; die
verloren Avaren, sind wieder gefunden; gib ihnen Avieder das
Mahl des gemästeten Kalbes."

Es fehlt aber auch nicht an unterschobenen Predigten, in
denen die SchlüsselgeAvalt bereits in dem umfassenden Sinne
gedeutet Avird, in welchem das heute gewöhnlich geschieht.
Hier ein Beispiel: „Wie wunderbar ist doch die Macht, wie
unaussprechlich die Gnade des Erlösers! Wer hätte geglaubt,
class der gemeine Fischer der Fürst der Apostel AA-erden könnte,
Königen Widerstand leisten, Könige salben, allen Reichen
befehlen, die Welt mit Gesetzen Aœrbessern, die Teufel mit Füssen

treten, den Mächten gebieten werde, — dass er den Menschen
den Himmel öffne, wenn er wolle, ihn verschliese, icenn es ihm
gefalle, den Bekehrten das Reich der Unsterblichkeit schenke, den
Verstockten es versage, die Verdienste der Welt kenne, den Menschen
Schuld und Missetaten erlasse! Siehe, nun öffnen sich auf Petri
Wink die Tore des Himmelreiches; denn von Christus empfing
er die Schlüssel des Himmelreiches. In unmittelbarer Nähe hat
die Welt das Reich Gottes, wenn sie zu Petrus geht. Den
Schlüsselträger Petrus hat Christus in der Welt zu seinem



— 421 —

Stellvertreter gemacht, damit niemand glaube, der Zugang zu
ihm sei schwierig" (1. c. p. 42).

Das klingt ein wenig überschAvengiich, ist aber gar keine
Übertreibung, wenn die heutige römische Kirche die Stelle Matth. 16,
18 f. richtig deutet. Mit dieser Stelle rechtfertigt Pius X. in dem

Katechismus, den er am 14. Juni 1905 als obligatorisch erklärt
hat, S. 116 f. die Lehre, dass der römische Papst il pastore
universale della Chiesa sei ; Aver ihn als solchen nicht anerkennt,
gehöre gar nicht alla Chiesa di Gesù Cristo, sei also eigentlich
gar kein Christ. Denn, so heisst es, als Haupt der Kirche
besitzt der Papst die autorità medesima di Gesù Cristo (S. 125).
Diese Autorität schliesst natürlich jede Befähigung und jede
Befugnis in sich, die der Papst als solcher überhaupt in
Anspruch nimmt. Er ist unfehlbar (S. 125 ff.) und il fonte di tutta
la giurisdizione (S. 394). Daher sind auch die Bischöfe nur
dann legitime Hirten, wenn sie sich sotto la dipendenza del
Romano Pontefice befinden (S. 127); die mit dem Papst
verbundene Hierarchie hat ihre GeAvalt unicamente da Dio; es

wäre Häresie, zu sagen, die GeAvalt stamme vom Volk, sei also
zunächst der Kirche gegeben (S. 124). Es ist nämlich überhaupt
zu beachten, dass die Kirche, wie auch in der Bulle vom
11. Februar 1906 sehr bestimmt gesagt wird, eine societas in-
œqualis ist, die nicht bloss ihre rechtmässigen Organe hat, sondern
aus zwei verschiedenen Klassen von Mensehen zusammengesetzt
ist: die einen sind ausgerüstet mit der plena perfectaque regendi,
docendi, judicandi potestas, die andern sind verpflichtet, sich
belehren, regieren und richten zu lassen ; die erste Klasse besteht
aus den Mitgliedern der Hierarchie, die ihrerseits ihre Gewalt
vom Papst haben, welcher ist il fonte di tutta la giurisdizione
und als Stellvertreter Christi seine Autorität unicamente da Dio
hat. Daher kann auf Erden im Grunde einzig und allein der
Papst Sünden vergeben, weil er solo possiede la pienezza di tale

potestà (S. 133). Nur der in der Gnade und Gemeinschaft des

apostolischen Stuhles stehende Bischof kann dem Beichtvater
die nötige Jurisdiktion, cioè la facoltà di giudicare (S. 228),
erteilen ; denn die Lossprechung ist ein richterliches Urteil (S. 230).
Auch ist nun völlig selbstverständlich, Avas S. 253 erklärt Avird :

Il potere di concedere le indulgenze lo ha solo il Papa in tutta la.

Chiesa; denn er allein hat vermöge seiner Schlüssel Zugang
zum tesoro della Chiesa, der aus den überfliessenden Verdiensten



— 422 -
(soddisfazioni sovrabbondanti) Christi und der Heiligen gebildet
wird.

So also deutet der Papst die Binde- und Lösegewalt im
Jahre 1905 und 1906; seine Deutung stimmt überein mit der
Anschauung der mittelalterlichen Fälscher, steht aber in schroffem
Widerspruch mit der Lehre der hl. Schrift und der alten Kirche.

Die Trienter Synode hat in der vierten Sitzung verordnet,
at nemo contra unanimem consensum patrum ipsam scripturam
sacram interpretavi aucleat. Dass sich der Papst selbst an diese

Verordnung nicht hält, zeigt seine Auslegung der Schriftstellen
Matth. 16, 19 und 18, 18.

Eduard Herzog.


	Binden und lösen

