Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 14 (1906)

Heft: 55

Artikel: Binden und I6sen

Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 404 —

BINDEN UND LOSEN.

Auch die katholischen Ausleger deuten die Binde- und
Losegewalt, die der Herr dem Apostel Petrus (Matth. 16, 19)
und allen Aposteln (Matth. 18, 18) zugesichert hat, in sehr
verschiedenem Sinne. Man kann aber eine iltere und eine
neuere Richtung unterscheiden. Die #ltern Ausleger gehen von
der Voraussetzung aus, Jesus rede von einer apostolischen
Befugnis, die der persionlichen Heiligung der Glaubigen dienen
soll; die neuern Exegeten hingegen sind in der Regel der
Meinung, es handle sich um eine Vollmacht, die auf die Ver-
waltung der kirchlichen Gemeinschaft Bezug hat. So umschreibt
noch Erasmus (Paraphr. in Evang. Matth. z. d. St.) die an den
Apostel Petrus gerichteten Worte mit folgenden Sitzen: In-
gredietur (homo in regnum ccelorum) si apud te professus, quod
tu profiteris, per baptismum solvatur a peccatis atque ita te duce,
teque fores vreserante, ingredietur regnum ccelorum. Heec mea
peculiaris est potestas, condonare peccata. Sed hanc potestatem
tibi quadantenus impartiam, ut quod tu meis clavibus acceptis
solveris super terram apud homines, solutum sit et in ccelis
apud Deum; contra quod tu in terris alligaris, alligatum sit et
in ceelis. Die gleiche Auffassung wird auch zu Matth. 18, 18
geltend gemacht, hier jedoch selbstverstindlich nicht auf die
Stindenvergebung durch die Zaufe, sondern auf die kirchliche
Bussdisziplin bezogen. FErasmus fiigt ausdriicklich bei: Hee ni-
mirum sunt claves, quas Petro me profitenti — Jesus, dessen
Worte umschrieben werden, ist der Sprechende — daturus sum,
quibus quod ligatum fuerit in terris, ligatum erit et in ccelis,
et quod solutum fuerit in terris, solutum erit et in ccelis. Ea
potestas tametsi primoribus maxime competat, tamen omnibus
a me dabitur, si modo consensus accesserit, non humanus, sed
in meo nomine. Mit dieser letztern Bemerkung wird daran
erinnert, dass die ,Kirche“, d. h. die ganze Gemeinde die
letzte Instanz bildet.



Mit Erasmus stimmt Quesnel (Réflexions Morales. Amster-
dam, 1736) vollkommen iiberein. Auch er nimmt ohne weiteres
an, dass es sich an den fraglichen Stellen um die Gewalt der
Stindenvergebung handle, und identifiziert dabei die Schliissel-
gewalt mit der Binde- und Losegewalt. Er sagt dariiber zu
Matth. 16, 19: Comme il n’y a que les péchés qui ferment &
I’homme le royaume du ciel, c’est aussi par la rémission des
péchés qu'il leur est ouvert dans le baptéme et dans la pénitence.
Die Erkldrung der Verse Matth. 18, 18—20 wird iiberschrieben
mit pouwvoir des clefs, das Binden und Losen aber von der Ex-
kommunikation und der Wiedereinsetzung in die Kkirchlichen
Rechte verstanden.

Von dieser Auffassung weicht Dallinger (Christentum und
Kirche, Regensburg, 2. Aufl.,, 1868, S. 344) insofern ab, als er
zwischen der Schliisselgewalt und der Gewalt, zu binden und zu
16sen, scharf unterscheidet: ,Die Gewalt der Schliissel, die dem
Petrus allein gegeben worden, ist eine Gewalt, zu o6ffnen und
zu schliessen, die Gewalt eines Hausverwalters; die Binde- und
Losegewalt aber, welche allen Aposteln verliechen worden, ist
die richterliche Vollmacht in der Kirche, die Gewalt, Siinden
zu vergeben und zu behalten.“

Der Exegete Bisping hingegen (Erkl. des Evang. nach
Matth., Miinster, 1864) ist wieder der Meinung, dass die beiden
Bilder synonym seien; nur versteht er sowohl die Schliissel-
gewalt wie die Gewalt, zu binden und zu l6sen, ,von der hochsten
Verwaltungs- und Regierungsvollmacht ;* die Ausdriicke d<sv und
Avaww seien nach einem rabbinischen Sprachgebrauch gleichbe-
deutend mit ,verbieten und erlauben®, oder, wie Schegg (Evang.
nach Matth., Miinchen, 1857) meint, so viel wie: als verbindlich
und nichtverbindlich erkliren. Dem Apostel Petrus wird nach
Bisping mit der Binde- und Losegewalt ,die Entscheidung in
Glaubensfragen, die Handhabung der kirchlichen Disziplin und die
kirchliche Gesetzgebung, endlich die richterliche Gewalt iiber die
Gewissen, das Behalten und Vergeben der Siinden® iiberwiesen.
Zu Matth. 18, 18 aber bemerkt er: ,Hier bezeichnen die bild-
lichen Ausdriicke ,binden und losen‘ speziell die richterliche
Gewalt, den hartnickigen Siinder aus dem Gemeindeverbande
auszuschliessen und ihn, wenn er Busse tut, wieder in denselben
aufzunehmen.“ Warum hier in den beiden Ausdriicken weniger
enthalten sein soll als bei Matth. 16, 19, wird nicht angegeben.



e A5 ==

In der romischkatholischen Kirche ist die von Bisping
gebilligte Erklarung heute, wie ich spéiter beweisen will, die
alleingiiltige. Sie gestattet, die Worte des Herrn auf jede Form
der hochsten Gewalt anzuwenden, die der Papst in Anspruch
nimmt. Die umfangreiche Literatur, die iliber die verschieden-
artigen Auffassungen der fraglichen Stellen und die Begriindung
der betreffenden Erklarungen Aufschluss gibt, ist in jedem
grossern Bibelkommentar namhaft gemacht.

Wer, ohne auf die Geschichte der Auslegung Riicksicht zu
nehmen und auf den erwihnten rabbinischen Sprachgebrauch
zu achten, die Verse Matth. 16, 17—19 unbefangen liest, wird
zunéichst darauf Gewicht legen, dass sich Jesus die Gemein-
schaft seiner Glaubigen als ein Bauwerk vorstellt, dessen Er-
richtung vorerst noch in der Zukunft liegt (oixodourow pov zry
gxxdioiev). Fragt er sich, wann Christi Wort in Erfiilllung ge-
gangen sei, so wird er an die Zeit denken, in der die Jiinger
anfangen durften zu sagen, dass Jesus der Xowzog sei (vgl. V., 20).
Das ist Pfingsten nach Jesu Tod und Auferstehung. Die Er-
richtung des Gebdudes war aber durch zwei apostolische Hand-
lungen bedingt, mit welchen Petrus den Anfang machte, erstens
durch die Predigt: ,So erkemne nun das ganze Haus Israel mit
Gewissheit, dass Gott Thn zum Herrn und Christus gemacht
hat, diesen Jesus, welchen ibhr gekreuzigt habt* (Apg. 2, 36),
und zweitens durch die Taufe ,auf den Namen von Jesus
Christus zur Vergebung der Siinden“ (V. 38). Die Kirche trat
damit als ein sichtbares Gebdude in die Erscheinung, weil die-
jenigen, die das Wort des Apostels annahmen, sich taufen
liessen und so an demselben Tage ,bei dreitausend Seelen hin-
zugetan wurden“ (V. 41) und in der Folge beharrten ,.bei der
Lehre der Apostel und bei der Gemeinschaft, beim Brotbrechen
und bei den Gebeten® (V. 42),

Da das die Erfiillung der Verheissung ist, die der Herr in
den an Petrus gerichteten Worten seinen Jiingern gegeben
hat, wird es nicht vermessen sein, die zwei bildlichen Ausse-
rungen iiber das, was Petrus zu tun haben werde, auf die zwei
Handlungen zu beziehen, durch die die Erfillung der Verheis-
sung bedingt war, also auf die Predigt und die Taufe. Petrus
konnte aber seine Volksgenossen auffordern, zu erkennen, dass
Jesus der erwartete Christus sei, weil ,er den Schliissel der
Erkenntnis“ (vgl. Luk. 11, 52; Mt. 23, 13) besass und nunmehr



— 407 —

befugt war, ihn zu gebrauchen. Dass Jesus die Befahigung der
Schriftgelehrten, andern durch Belehrung den Eingang in das
Reich Gottes zu ermoglichen, mit dem Besitz des Schliissels
verglichen hat, mit dem ein Haus geotffnet werden kann, ist
unbestritten; warum sollten nicht auch die Schliissel, deren
sich der Apostel Petrus zu bedienen hatte, von der Erkenntnis
verstanden werden diirfen, die er selbst besass und von der
er im gegebenen Augenblick Gebrauch zu machen hatte? Was
Jesus in jener Unterredung dem genannten Apostel zur Aus-
zeichnung anrechnete, war ja doch gerade die FErkenntnis der
Wahrheit, die ihm nicht Fleisch und Blut, sondern der himm-
lische Vater geoffenbart hatte, die Erkenntnis derselben Wahr-
heit, die er am Pfingstfest zu predigen begann und von deren
glaubigen Aufnahme der Eintritt in das Gebdude der Kirche
abhing.

Ist diese Auffassung der ,Schliisselgewalt“ richtig, so halte
ich es fiir natiirlich, das zweite Bild d¢av und Averr mit der
zweiten Handlung in Zusammenhang zu bringen, durch die der
Eintritt in die Kirche bedingt war, also mit der Taufe zur
Vergebung der Siinden. Dass die gleichen Ausdriicke Mt. 18,
18 nur von der Siindenvergebung verstanden werden kénnen,
wird niemand bestreiten, der den Zusammenhang massgebend
sein lasst, in welchem die Worte stehen. Nur unterscheiden
sich die beiden Stellen, an denen der Herr ausdriicklich von
exxAyoice redet, besonders dadurch voneinander, dass Mt. 16,
18 von der Kirche gesprochen wird, die in der Zukunft gebaut
werden soll, Mt. 18, 15—20 hingegen von der Kirche, die als
eine bereits bestehende, organisierte und tiber die eigenen Mit-
glieder eine disziplindre Gewalt ausiibende Gemeinschaft ge-
dacht ist. Redet Jesus von der Erbauung der Kirche, so muss
er sich an den Jiinger wenden, der zu Pfingsten vor allen
handelnd hervortrat; redet er von der bereits in die Erschei-
nung getretenen Kirche, so muss er sich an alle wenden, die
als Organe der Gemeinschaft der Gliubigen gelten koénnen,
zumal die Kirche an jedem Ort den ganzen Christus besitzt,
seine ganze Gnade und Wahrheit vermittelt, seine ganze Ge-
walt zur Geltung bringt. Auch kann das désw und Avew, das
an den Mitgliedern der Gemeinschaft geiibt wird, nicht mehr
auf die Siindenvergebung in der Form der Taufe bezogen,
sondern nach dem Zusammenhang nur noch von der reconci-



— 408 —

liatio verlorner und wieder gewonnener ,Briider“ verstanden
werden.

Ich gestehe aber, nirgendwo einen vollkommen befriedigen-
den Aufschluss dariiber gefunden zu haben, warum Siinden-
behalten und Silindenerlassen bildlich als désir und Avsr be-
zeichnet werden kann. Dgllinger erinnert (a. a. O., S. 344) zwar
auch an den rabbinischen Sprachgebrauch und erklart die Aus-
driicke mit ,verbieten und erlauben“ oder allgemein mit ,Ge-
setze in der Kirche geben“, spielt dann aber sofort auf die
Fesseln an, mit denen der Missetiter gebunden wird. Die
Apostel, sagt er, ,sollten auch binden, indem sie dem unbuss-
fertigen Frevler, dem Irrlehrer, die Freiheit nehmen, die Ge-
meinde zu verfihren und zu zerritten, ihm die Fessel des
Bannes, der Ausschliessung aus der kirchlichen Gemeinschaft,
der Entziehung Kkirchlicher Vorrechte anlegten. Sie sollten
losen, indem sie dem Bussfertigen das Entzogene wieder ge-
wiahrten“. Das tertium comparationis wire also der Entzug,
bezw. die Wiedergewdhrung von Rechten. Diese FErkldarung
passt zu Mt. 18, 15—20, ist aber nicht gentigend fiir Mt. 16, 19,
wenn hier von der Sindenvergebung in der Form der Taufe
die Rede ist: solchen, die noch gar nicht Mitglieder der christ-
lichen Gemeinde sind, kénnen keine Rechte entzogen werden,
da sie solche noch gar nicht besitzen. Das ,Binden* wird also
hier bloss die Bedeutung einer Verweigerung des ,Losens“ im
Sinne von xgarely, Joh. 20, 23, haben. Tatséchlich ist ja der Ge-
danke, dass sich der unerldste Mensch in einem Zustande der
Gebundenheit befinde, dem Neuen Testament sehr geliufig; er
bildet die Voraussetzung der Lehre, dass der neue Zustand, in
den der Christ eingetreten ist, Freiheit sei (vgl. Joh. 8, 32. 34.
36; Rom. 6, 18. 22; 8, 2. 21; Gal. 5, 1 etc.). Wer sich noch im
Zustand der Gottentfremdung und unter der Herrschaft der
Stinde befindet, der ist ,gebunden“. Das ,Binden“ hat eigent-
lich der Satan bewirkt. Es verhélt sich mit dem Menschen im
allgemeinen ungefihr wie mit dem kranken Weibe, 7v &dyoev
0 Garavig, und von dem der Herr sagt, dass es ein Anrecht
darauf gehabt habe, Avdirar @mo vov dsauot Tovrov (Luk, 13, 16).
Die Siinde ist ja auch ein Ubel, das der Mensch zwar selbst
verschuldet hat, von dem er sich aber nicht selbst befreien
konnte; weist er die angebotene Heilung von sich, so muss ihn
auch der Diener des Erlosers in seinem Zustande lassen, ihm



— 409 —

die Siinde ,behalten“ und insofern ihn ,binden“; nimmt er
aber die ihm vom Erloser anerbotene Hiilfe in Anspruch, so
kann er ,gelost*, von dem Ubel befreit werden. Das entspricht
genau der Weisung, die der Heiland seinen Jiingern mit auf
den Weg gibt. Wiirden sie irgendwo nicht aufgenommen, so
sollten sie weitergehen und den Unbussfertigen die Verant-
wortlichkeit liberlassen; es werde diesen am Tage des gott-
lichen Gerichtes schlimmer ergehen als Sodom und Gomorrha
(Mt. 10, 14 f.; 11, 24; Mec. 6, 11; Luk. 9, 5; 10, 11; vgl. Apg.
13, 51; 18, 6). Eine weitere Massregel, die Unbussfertigen zu
»binden“, war nicht notwendig.

Die alte Kirche gebraucht déew und Aderw unzihligemal im
Sinne von Stindenbehalten und Siindenvergeben, ohne sich ver-
anlasst zu sehen, die Entstehung dieser bildlichen Ausdrucks-
weise zu erlautern und zu rechtfertigen: sobald von religisen
und kirchlichen Dingen die Rede war, wurden die beiden Aus-
driicke niemals in einem andern Sinne verstanden.

Schon Ignatius kennt diesen Sprachgebrauch. Im Brief an
die Philadelphier (Ad Philad. c. 8) stellt er bussfertigen Ge-
meindemitgliedern, die sich von der Irrlehre abwenden und
zu der durch den Bischof reprisentierten Gemeinschaft zurick-
kehren, Vergebung in Aussicht mit den Worten: miorevw 7
yctort Incot Xoworob, og AGe dg’ vudy mdvia deopdr. Da Igna-
tius mit diesem Satz die unmittelbar vorhergehende Ausserung
erlautert: maow ueravoovow dgist 0 xvpg, Kann liber den Sinn
von Adsw und Jdesouoc kein Zweifel bestehen: der apostolische
Vater denkt sich die Siinde, infolge deren die Betreffenden aus
der Gemeinde ausgeschieden waren, als eine Fessel, die Stinden-
vergebung aber als ein Lidsen dieser Fessel. Bemerkenswert ist,
dass Ignatius zwar die Riuckkehr sis évitnra Js00 xai gvvsdotov
rov émgxomrov fur unerlidsslich hélt, aber das egisvar eben doch
vom xdgiog und das Adew von der yagps ‘Invoi Xpiworod erwartet.

Wesentlich die gleiche Anschauung hat der berithmte Brief
Firmilians an Cyprian zur Voraussetzung. Wéahrend Firmilian
(Caillau, collect. ss. patr. t. 14, p. 296) mit Nachdruck geltend
macht, dass er sich mit seinen Gesinnungsgenossen innerhalb
der einen katholischen Kirche befinde (unius catholicee ecclesice,
in qua nos sumus), erhebt er gegen den roémischen Bischof
Stephanus den Vorwurf, er habe sich mit der Aufhebung der
Kirchengemeinschaft selbst exkommuniziert (excidisti te ipsum,



410 —

p. 301). Aber er hilt daran fest, dass nur in der einen Kirche
Christi, die auf den Felsen (Christus) gegriindet sei, Stinden-
vergebung erlangt werden konne; das sei zu schliessen aus der
Tatsache, dass Christus allein zu Petrus sage: Quecunque liga-
veris super terram etc.,, und wiederum nur die Apostel anhau-
chend (et iterum in solos apostolos insufflavit) spreche: Accipite
spiritum sanctum. Si cujus remiseritis peccata ete. (p. 296). Daher
sei die Gewalt der Siindenvergebung ,den Aposteln iibertragen
und den Kirchen, welche sie, von Christus gesandt, gegriindet
haben“. Indessen ist doch auch Firmilian nicht der Meinung,
dass die Bischéfe nach eigenem Gutfinden Siinden behalten und
Stinden vergeben konnten. Er bemerkt, dass sich die Bischofe
Kappadociens, zu denen er gehorte, jedes Jahr zu versammeln
pflegten, um gemeinschaftlich zu beraten, wie gegen solche,
die nach der Taufe in schwere Vergehen zuriickgefallen waren,
vorzugehen sei, non quasi a nobis remissionem peccatorum con-
sequantur, sed ut per mnos ad intelligentiam delictorum suorum
convertantur et Domino plenius satisfacere cogantur (p. 288).

Wie Firmilian, so lehrt auch Ambrosius, dass die an Petrus
gerichteten Worte Mt. 16, 19 allen Aposteln, bezw. der ganzen
Kirche gelten. Quod Petro dicitur, Apostolis dicitur (En. in Ps. 38,
n. 37). Im Alten Bunde sei man der Meinung gewesen, ut qui se
ligasset in terris, vinctus migraret a corpore. Im Gegensatz zu
dieser trostlosen Aussicht habe der Herr seinen Aposteln gesagt:
,Tibi dabo claves regni ccelorum* etc. Mit diesen Ausserungen
gibt Ambrosius zu verstehen, dass er sich den Eintritt des Zu-
standes der Gebundenheit einfach als Wirkung der Siinde denkt
(qui se ligasset), und dass er zwischen der Schliisselgewalt
und der Gewalt, zu binden und zu lésen, keinen Unterschied
kennt. Ahnlich deutet er die beiden Bilder Expos. Ev. sec. Luc.
X, 67; De pcenit. I, 33. Wie er sich das Gebundenwerden
vorstellt, ergibt sich auch aus dem Tadel, dass Biisser dann
und wann der Meinung seien, sie erhielten sofort nach der
Unterwerfung unter die Kirchenbusse wieder das Recht der
Teilnahme an der Kommunion; solche gedéichten nicht so fast,
sich zu lésen, als vielmehr den Bischof zu binden. Hi non tam
se solvere cupiunt, quam sacerdotem ligare; suam enim conscien-
tiam culpa non exuunt, et sacerdotis induunt. Das solvere ist
also dem hl. Ambrosius die Entlastung, das ligare die Belastung
des Gewissens



— 411 —

Der zuverldssigste Zeuge der theologischen Entwicklung,
die sich in der abendlindischen Kirche der vier ersten Jahr-
hunderte vollzogen hat, ist Augustin. In seinen zahlreichen und
umfangreichen Schriften sieht er sich so héufig veranlasst, die
Stellen Matth, 16, 18—20 und 18, 15—20 anzuwenden und zu
erldutern, dass tiber die Anschauung der Kirche seiner Zeit in
dieser Hinsicht die vollste Klarheit zu erlangen ist. Ich stelle
hier die wesentlichsten Punkte zusammen.

1. Zwischen der Schliisselgewalt und der Binde- und Lise-
gewalt wird mnicht unterschieden. — ,Diese Schliissel, sagt Au-
gustin, gab er seiner Kirche, damit, was sie auf Erden loste,
auch im Himmel geldst sei; was sie auf Erden band, auch im
Himmel gebunden sei. Wer nédmlich nicht glaubt, dass ihm in
seiner (Christi) Kirche die Siinden erlassen werden, dem werden
sie auch nicht erlassen“ (De doctr. christ. I, 18). — ,Deswegen
sagte der Herr: Auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen,
weil Petrus gesagt hatte: du bist Christus, der Sohn deslebendigen
Gottes. Aufdiesen Felsen also, den dubekannt hast, will ich meine
Kirche bauen, denn der Fels war Christus; auf diesem Fun-
dament ist auch Petrus erbaut; denn niemand kann einen an-
dern Grund legen ... Die Kirche also, die auf Christus ge-
grindet ist, hat in Petrus die Schliissel des Himmelreiches
erhalten, das heisst, die Gewalt, Siinden zu binden und zu losen®
(id est potestatem ligandi, solvendique peccata. In Joh. Ev.
tract. 124). — ,Wo Siindenvergebung ist, da ist die Kirche.
Wieso die Kirche? Ihr ist gesagt: dir werde ich die Schliissel
des Himmelreiches geben, und was du losen wirst auf Erden,
wird gelost sein im Himmel, und was du binden wirst auf Erden,
wird gebunden sein im Himmel“ (In Ep. Joh. ad Parth. tr. 5).

2. Die Schliisselgewalt ist nicht einem einzelnen Apostel, sondern
der Kirche ibergeben. — Dartiber bemerkt Augustin u. a.: ,Hétten
wir in Petrus nicht das Geheimnis der Kirche zu sehen, so
wiirde der Herr zu ihm nicht sagen: dir werde ich die Schliissel
des Himmelreiches {ibergeben; was du binden wirst . .. Wenn
das bloss zu Petrus gesagt ist, so tut es die Kirche nicht ...
Geschieht es aber auch in der Kirche, so hat Petrus, als er die
Schliissel empfing, die Kirche versinnbildet“ (ecclesiam sanctam
significavit. In Joh. Ev. tr. 50, 13). — ,An vielen Stellen der
hl. Schrift erscheint Petrus als Reprisentant der Kirche, ganz
besonders aber da, wo es heisst: dir werde ich die Schliissel



— 412 —

des Himmelreiches iibergeben; was du binden wirst ... Hat
etwa nur Petrus diese Schliissel empfangen, nicht auch Johannes
und Jakobus und die iibrigen Apostel? Oder sind die Schliissel
nicht in der Kirche, in der tiaglich Stinden nachgelassen werden ?
Aber weil Petrus die Kirche repriasentierte, wurde das, was
ihm gegeben wurde, der Kirche gegeben“ (Serm. 148, 7). —
,Diese Schliissel hat nicht ein einzelner Mensch, sondern die
Einheit der Kirche erhalten (Has claves non homo unus, sed
unitas accepit ecclesiee) ... Damit ihr namli¢h wisset, dass die
Kirche die Schliissel erhalten hat, so vernehmet, was der Herr
an einem andern Ort zu allen Aposteln sagt: Empfanget den
heiligen Geist, und sogleich darauf: wem ihr die Siinden er-
lasset, dem werden sie erlassen; wem ihr sie behaltet, dem
werden sie behalten. Das bezieht sich auf die Schliissel, von
denen es heisst: Was ihr auf Erden loset, das wird auch gelost
sein im Himmel...* (Serm. 295, 2). — _Es gibt gewisse Ausspriiche,
die sich speziell auf den Apostel Petrus zu beziehen scheinen,
aber erst dann einen klaren Sinn bekommen, wenn sie auf die
Kirche bezogen werden ... So verhilt es sich mit dem: dir
werde ich die Schliissel des Himmelreiches iibergeben“ (En. in
Ps. 108, 1; vgl. De agone chr. 1, 32). |

3. Die Organe der Kirche sind die Bischife. — Die Kirche
besteht zwar ,aus allen Heiligen, die unzertrennlich zum Leibe
Christi gehoren“ (In Joh. Ev. tr. 124, 7); ,allen heiligen Glau-
bigen“ (omnibus fidelibus sanctis) gelten die Worte: Wenn dein
Bruder gesiindigt hat ... (Matth. 18, 15 ff.); das Gebdude auf
dem Felsen ,bindet und lost“ (sedificium supra petram ligat et
solvit, Serm. 295, 2; universa ecclesia ligat solvitque peccata.
In Joh. Ev. tr. 124, 7); allein die berufenen Organe der Kirche
sind die Bischofe, per quos in Ecclesia claves ministrantur
(Serm. 351, 9). Es wiire falsch, zu sagen: von Menschen werden
in der Kirche Sinden erlassen (ab hominibus); wohl aber ge-
schieht die Siindennachlassung durch Menschen (per homines),
ndmlich durch die Bischofe (Contra epist. Parm. 2, 24). Als der
Erloser zu den Aposteln sprach: Empfanget den heiligen Geist;
welchen ihr die Stinden erlasset ..., reprasentierten die Apostel
die Kirche; der hl. Geist wurde der Kirche verliehen (De bapt.
contra Donat. 3, 23); aber er wirkt in der Kirche durch die
Bischéfe, wenn diese ihrem Berufe entsprechen (Contra ep.
Parm. 2, 24). Ubrigens diirfen die Bischife bei ihren Funktionen



— 413 —

nicht willkiirlich verfahren; sondern sie haben im Namen der
Gemeinden die liturgischen Gebete zu sprechen. Diese Gebets-
worte sind gut und finden Erhoérung, auch wenn die Bischofe
schlecht waren — nicht auf Grund der Verkehrtheit der Kirchen-
vorsteher, sondern auf Grund der Frommigkeit des zum Gottes-
dienst versammelten Volkes (non pro perversitate preepositorum,
sed pro devotione populorum. Contra ep. Parm. 2, 17). ,Daher
kann Augustin kurzweg sagen: columba tenet, columba dimittit.
Die ,Seufzer der Taube® (des hl. Geistes) sind die Gebete der
Heiligen (De bapt. contra Don. 3, 23; Serm. 295, 2),

4, Gebunden wird der Gliubige dadurch, dass er fiir ein ver-
iibtes Vergehen haftbar gemacht und bis zur Genugtuung der kirch-
lichen Rechte beraubt wird. — Dass das ,Binden“ in diesem
Sinne zu verstehen sei, setzt Augustin z. B. mit folgender, schon
oben erwihnter Ausserung als allgemein bekannt voraus: ,Ge-
schieht es auch in der Kirche, dass, was auf Erden gebunden
wird, auch im Himmel gebunden wird, und was auf Erden
gelost wird, auch im Himmel gelost wird, weil, wenn die Kirche
exkommuniziert, der Exkommunizierte im Himmel gebunden wird,
wenn er von der Kirche rekonziliiert wird, der Rekonziliierte im
Himmel gelost wird — ich sage: geschieht das auch in der
Kirche, so versinnbildete Petrus, als er die Schliissel empfing,
die heilige Kirche“ (In Joh. Ev. tr. 50, 12). Die Kirche ,bindet“
den Frevler durch Verhingung der Exkommunikation. Daher
beschreibt Augustin in einer Ansprache an Katechumenen (Serm.
56, 12) die Vergehen mit ,todlichem Ausgang“ als solche, infolge
derer der Frevler ,vom Altare geschieden und auf Erden ge-
bunden werden miisse, damit er im Himmel gebunden wird,
sogar sehr gefihrlich und todlich gebunden wird, falls nicht
wieder auf Erden gelost wird, was im Himmel gelost wird®.
Wenn diese Vergehen offenkundig sind (quorum crimina mani-
festa sunt, Ep. 153, 6 ad Macedon.), so werden die Frevler auch
dann vom Altare ferngehalten (a societate removemus altaris),
wenn sie von keinem biirgerlichen Gerichtshof verurteilt worden
waren. Freilich muss sich in der Regel der Siinder zunéchst
selbst exkommunizieren (Serm. 351, 7). Der Bischof hat nicht
das Recht, jemand von der Kommunion fernzuhalten (a com-
munione prohibere), wenn dieser nicht freiwillig ein Bekenntnis
ablegt oder von einem weltlichen oder geistlichen Gerichtshof
formlich verurteilt worden ist (nisi aut sponte confessum, aut



414 —

in aliquo sive seeculari sive ecclesiastico judicio nominatum
atque convictum; 1. ¢. n. 10). Das Urteil, das der Frevler iiber
sich selbst zu féillen hat, soll dahin gehen, dass er unwiirdig
sei der Teilnahme am Leibe und Blute des Herrn (se indignum
homo judicet participatione corporis et sanguinis Domini; 1. c.
n. 7). Von dieser Strenge gegen sich selbst darf sich der Siinder
nicht abhalten lassen durch die Wahrnehmung, dass so viele
Missetiter (multi scelerati) zur Kommunion gehen, ohne sich
vorher einer Busse zu unterwerfen (1. c.). Wenn Missetidter nicht
durch ein gerichtliches Verfahren iiberfithrt werden kénnen, so
miissen sie geduldet werden (L. c. n. 10). Bisweilen leben ja
sogar die Kirchenvorsteher nicht dem gottlichen Worte und den
Geheimnissen gemaéss, die von ihnen’ fiir die Gemeinden ver-
waltet werden (quee per eos populis ministrantur; 1. ¢. n. 11). —
Zur Zeit des hl. Augustin gab es freilich katholische Theologen,
die der Meinung waren, auch unbussfertige Christen, die ein
ganz schéndliches Leben fithrten (scelestissime turpissimeque
viventibus), konnten selig werden, wenn sie nur an Christus
glaubten und an der Kommunion teilndhmen (De fide et op. 1,
49). Augustin selbst hilt das fiir eine sehr gefiihrliche Ansicht.
Mit Recht beruft er sich auf 1. Kor. 5, 3—5 zum Beweise dafir,
dass schon nach apostolischer Anschauung in gewissen Fillen
die Exkommunikation einzutreten habe (1. ¢. n. 48); als mortifera
peccata, die excommunicationibus punienda seien, nennt er im-
pudicitia, idololatria und homicidium (1. c. 34). Fiir die humilior
peenitentia, die in solchen Fillen nétig ist, gibt der Bischof die
Zeit an (ab iis, qui ecclesiis praesunt, tempora pcenitentize con-
stituuntur. Enchirid. de fide, spe et charit. 1, 17); an ihn haben
sich diejenigen, qui proprie peenitentes vocantur (De fide et op.
1, 48) zu wenden, um {iber den modus satisfactionis, der ihren
Verhéaltnissen entspricht, unterwiesen zu werden (Serm. 351, 9).
Halt der Bischof offentliche Busslibungen fiir angemessen, so
soll sich der Frevler nicht weigern, sich denselben zu unter-
ziehen (1. ¢.). Augustin klagt freilich dariiber, dass die Kirchen-
busse aus Menschenfurcht meistens auch dann nicht einmal
iibernommen werde, wenn dazu genug Grund vorhanden wire
(peenitentia, quando digna causa est secundum morem ecclesie
cur agatur, plerumque infirmitate non agitur. Enchirid. 1, 22).
Und doch kénnen infanda crimina (1. c. 19) mit Almosen und
(Gebet allein nicht wohl gesiihnt werden. Indessen muss Augustin



— 415 —

anerkennen, dass es sehr schwer sei, die Grenze zwischen den
Vergehen, die vom Reiche Gottes ausschliessen, und den Siinden,
die durch das Gebet des Herrn gesihnt werden kénnen, genau
anzugeben; er selbst habe oft dariiber nachgedacht, sei aber
zu keinem bestimmten Resultat gelangt. Das sei vielleicht gut,
weil man eben sonst gewisse Siinden ohne Scheu immer wieder
begehen wiirde (De civit. Dei, 21, 5). Auch iibe die offentliche
Sitte auf die Kirchendisziplin unter Umstédnden einen Einfluss
aus, dem man sich nicht entziehen koénne. So seien zu seiner
Zeit gewisse Siinden so gewdohnlich geworden, dass er selbst,
der hl. Augustin, es nicht wage, ihretwegen einen Laien zu
exkommunizieren oder einen Geistlichen zu degradieren (Nostris
temporibus multa mala in apertam consuetudinem jam venerunt,
ut pro his non solum excommunicare aliquem laicum non au-
deamus, sed nec clericum degradare. Enchirid. 1, 21). Daher
fordert der Bischof seine Zuhorer gelegentlich auf, ihrerseits
die Exkommunikation iiber einen notorischen Siinder zu ver-
hiingen. Er erinnert dabei an die Weisung des Herrn, Matth.
18, 15 ff.: Hat dein Bruder gesiindigt ... Hort er auch die
Zeugen nicht, so bringe es vor die Kirche (refer ad ecclesiam).
Hort er auch sie nicht, so sei er dir wie ein Heide und Zéllner.
»Ein Heide ist, wer nicht an Christus glaubt. Hort er die Kirche
nicht, so betrachte ihn als einen Toten (mortuum computa).
Aber sieh, er lebt. Sieh, er kommt herein. Sieh, er macht das
Kreuz. Sieh, er beugt das Knie. Sieh, er betet. Sieh, er kommt
zum Altar (um zu kommunizieren). (Gleichviel, er gelte dir als
Heide und Zéllner. Achte nicht auf diese Zeichen; sie sind
falsch. Er ist tot“ (Serm. 17, 6). Eine &hnliche Belehrung und
unter Benutzung des gleichen Textes gibt er seinen Zuhérern
Serm. 82, 7. Nur wird hier deutlicher gesagt, wer ein Ethnicus
ist und in welchem Sinne dieser als ein mortuus anzusehen ist.
y,Rechne ihn nicht mehr®, heisst es da, ,zur Zahl der Briider,
d. h. zu den aktiven Gemeindemitgliedern. Aber sein Seelenheil
sei gleichwohl nicht zu vernachlassigen; das verbiete die Binde-
und Losegewalt. ,Hast du angefangen, deinen Bruder fiir
einen Zo6llner zu halten, so bindest du ihn auf Erden; aber
siehe zu, dass du ihn gerechterweise bindest. Denn ungerechte
Fesseln zerbricht die Gerechtigkeit. Hast du aber den Bruder
gebessert und dich mit ihm versohnt, so hast du ihn gelost auf
Erden. Hast du ihn gelost auf Erden, so wird er geldst sein
im Himmel.“



— 416 —

D. Gelist wird der Gebundene durch die kirchliche Rekon-
ziliation. — Augustin kennt drei Arten der kirchlichen Siinden-
vergebung: ,Einmal werden wir gereinigt in der Taufe; tdglich
werden wir gereinigt im Gebet. Aber veriibet keine Vergehen,
infolge deren ihr von Christi Leib geschieden werden miisstet;
denn die Leute, die ihr Busse tun seht, haben Missetaten (sce-
lera) veriibt, Ehebruch oder andere abscheuliche Dinge. Daher
tun sie Busse. Wiren ihre Siinden leicht, so geniigte zu deren
Tilgung das tidgliche Gebet. Also werden auf drei Arten in der
Kirche Siinden erlassen (ergo tribus modis dimittuntur peccata
in Ecclesia, in baptismate, in oratione, in humilitate majore
peenitentize. De symb. Serm. 1, 15). Von diesen drei modi
handeln ausfiihrlich die Abhandlungen in Serm. 351 und 352,
wo auch von tres actiones panitentice, einer triplex consideratio
agendse peenitentiee gesprochen wird, Die gleiche Unter-
scheidung finden wir auch Serm. 56, 12 und an anderen Stellen.
Die dritte Art der Siindenvergebung ist das dem . Binden“ ent-
sprechende ,Losen®, also die Authebung der Exkommunikation
und die Wiedereinsetzung des Missetéiters in die kirchlichen
Rechte. Eine nochmalige Durchsicht der beziiglichen Ausse-
rungen des hl. Augustin hat mir nur bestitigt, was ich in der
Schrift ,Die kirchliche Siindenvergebung nach der Lehre des
hl. Augustin“ (Bern, K. J. Wyss, 1902) gesagt habe. Indemich mich
auf diese Schrift berufe, beschrinke ich mich hier darauf, ins-
besondere daran zu erinnern, dass nach Augustin die Siinden-
nachlassung in der Form der Rekonziliation in der kirchlichen
Firbitte fir den reuigen Siinder besteht. Obwohl nimlich auch
durch die I'aufe eine . Losung* von Siinden stattfindet (baptismus,
ubi peccata solvuntur. In Joh. Ev. tr. 4, 13) und der Christ
durch das tégliche Gebet des Herrn von den tiglichen Siinden
Lgelost® wird (per hoc quotidie solvitur, quod veraciter in
oratione dicimus: dimitte nobis ... De peccat. merit. etrem. 3, 23),
so ist doch die Binde- und Lidsegewalt oder, was nach Augustin
dasselbe ist, die Schlisselgewalt der Kirche insbesondere dazu
gegeben, die mit schweren und todbringenden Vergehen be-
lasteten Gldubigen von den Banden der Stinden zu befreien.
Die gravia et mortifera peccata werden nach einer vehemen-
tissima molestia humiliationis cordis et contritionis spiritus et
tribulationis pcenitentice erlassen per claves ecclesice (Serm. 278,
n. 12). Da nun der Bischof der Schliisselverwalter ist, so lag



M7 —

das Missverstiandnis nahe, ihn fiir einen Mittler zwischen Gott
und dem gldaubigen Volk zu halten. In diesem Sinne erhoben
die Donatisten das bischéfliche Amt. Augustin aber verurteilt
diese Lehre als eine arge Héresie. Auch der Apostel Paulus,
der doch ein so vorziigliches Glied am IL.eibe Christi sei, emp-
fehle sich seinerseits den Gebeten der Kirche und mache sich
nicht zu einem Mittler zwischen Gott und dem gldubigen Volke
(nec mediatorem se facit inter populum et Deum. Contra Ep.
Parmen. 2, 16), sondern lehre bestimmt: ,Es ist Ein Gott und
Ein Mittler zwischen Gott und Mensch, der Mensch Christus
Jesus“ (1. Tim. 2, 5). Dieser Eine Mittler bedarf keiner Fiirbitte,
sondern ist der Firsprecher aller, die gesiindigt haben. Wer
anders lehrt, ist ein ,Antichrist (l.c. n. 15). Die gegenseitige
Fiirbitte der Gldubigen aber (oratio pro invicem membrorum
omnium) steigt empor zum Haupte, der das Siithnopfer ist fir
unsere Siinden, zum wahren Hohenpriester (maximum et verissi-
mum sacerdotem) im Allerheiligsten des Himmels (l.c. n. 16).
Kein Bedenken soll den Sitinder abhalten, sich an ihn zu wenden
und die Fiirbitte der Kirche fiur sich in Anspruch zu nehmen.
Wer vom Kaiser begnadigt zu werden wiinscht, scheut keine
Kosten, keine Reisen, keine Gefahren und nimmt gern mensch-
liche Fursprache in Anspruch. ,Und doch sind die Schliissel
der Kirche viel zuverlissiger als das Herz der Koénige; durch
diese Schliissel wird der Verheissung geméss auch im Himmel
gelost, was auf Erden gelost wird. Und viel ehrenhafter ist
die Demut, mit der sich der Siinder vor der Kirche demiitigt“
(Serm. 351, n. 12). Es fehlte freilich nicht an Vorwiirfen, die
Rekonziliation der Exkommunizierten lockere die Sitten. (En.
in Ps. 101, Serm. 1, n. 10; Serm. 352, n. 9). Ein derartiges Be-
denken iusserte dem hl. Augustin auch der Prifekt Macedonius.
Der dadurch veranlasste Briefwechsel ist besprochen in der
oben erwihnten Schrift ,Die kirchliche Siindenvergebung®,
S. 76 ff. Augustin rechtfertigt das kirchliche Verfahren mit
dem Nachweis, dass es dem Geist der christlichen Religion ganz
entspreche, fiir reuige Siinder mit Firbitten einzutreten. Es
komme ja freilich vor, dass ein Frevler nach der Rekonziliation
wieder in die gleichen oder noch schlimmere Vergehen zuriick-
falle und dann nicht mehr zur Kirchenbusse zugelassen werde;
aber auch in solchen Féllen diirfe er sich noch vertrauensvoll
an Gottes Barmherzigkeit wenden (Ep. 153, n. 7). Daher ge-

Revue intern. de Théologie. Heft 55, 1906, 28



e NS,

zieme es sich dem Christglaubigen, der selbst nicht ohne Siinde
sei, fiir einen Siinder zu beten. Zwischen einem Verteidiger
(defensor) und einem Fiirsprecher (intercessor) sei ein grosser
Unterschied; letzterer bestreite die Schuld nicht, sondern er
erkenne sie an und beschrinke sich darauf, um Gnade zu bitten.
Fursprecher fiir die Stinder sind die Gerechten; zur Fiirbitte
fordert sie der Apostel auf mit den Worten: ,Bekennet einander
eure Stinden und betet fiireinander® (1. ¢. n. 10). Daher ist es
die Gemeinschaft der Heiligen, die bindet und 16st. TIhr gelten
die Worte: ,Empfanget den hl. Geist; welchen ihr die Siinden
erlasset, denen werden sie erlassen; welchen ihr sie behaltet,
denen werden sie behalten.“ Ausserhalb dieser Gemeinschaft
kann weder etwas gebunden noch geldst werden, weil es an
dem fehlt, der binden und lésen kann. Der hl. Geist aber
wirkt durch die Gebete der geistbegabten Heiligen; die orationes
sanctorum spiritualium sind die Seufzer der ,Taube“ (De bapt.
contra Donat. 3, 22 ss.).

6. Das Lisen der Gebundenen ldsst sich vergleichen mit dem
Auflisen der Leichenbinden des wiedererweckten Lazarus. — Mit
dieser Vergleichung beschreibt der hl. Augustin die Ausiibung
der Schlisselgewalt z. B. an folgenden Stellen: In Joh., Evang.
tr. 22, T7; tr.49, 3 ss.; Serm. 67, 3; Serm. 352, 8; En. in Ps. 101,
Serm. 2, 3. Der Wortlaut dieser Stellen ist im wesentlichen
witgeteilt und erliutert in der Schrift ,Die kirchliche Stinden-
vergebung®, S. 86 ff. Augustin betont regelmissig, dass nur
Gott den dem Tod anheimgefallenen Stinder wieder zum Leben
erwecken und zu einem lebendigen Mitglied seiner Kirche
machen konne. Sobald sich der Exkommunizierte aufrichtig
der Busse unterwerfe, zeige er, dass er ins Leben zuriickge-
kehrt sei; damit er sich aber wieder als Gemeindemitglied frei
bewegen konne, miisse ihm die Kirche (in der Rekonziliation)
die Binden abnehmen, mit denen sie ihn gebunden hatte.

1. Diese Auffassung der kirchlichen Schliisselgewalt suchten
die mittelalterlichen Theologen in unterschobenen Schriften miglichst
2u verbessern. — Einen analogen Satz habe ich in der wieder-
hoit zitierten Schrift ,,Die kirchiiche Siindenvergebung®, 3. 91 ff.,
in bezug auf die Beichtlehre im allgemeinen mit den notigen
Beispielen belegt. Hier sei zunidchst auf drei Predigten auf-
merksam gemacht, in welchen insbesondere die Schliisselgewalt
oder die Binde- und Losegewalt so dargestellt wird, wie das



— 419 —

heute ein rémischkatholischer Theologe, der das ,Binden“ und
,Losen“ wenigstens noch von der Bussdisziplin und nicht von
der Regierungsgewalt versteht, etwa tun misste. Die Reden
sind unter den Sermones inediti im t. 24 ¢ der Ausgabe Caillau
der Werke Augustins vom Jahr 1842, S. 116 ff,, gedruckt. Der
Herausgeber findet, die Predigten seien sehr schon, und erklirt
sich den Umstand, dass darin der venerabilis papa, sanctus
papa, beatissimus papa angeredet ist, mit der Vermutung,
Augustin habe sie gehalten, als er noch Priester war; ange-
redet sei also sein Vorgénger, der Bischof Valerius. Doch wird
in einer Anmerkung ausdriicklich gesagt: Heec insinuare vide-
rentur pontificem Romanum. Diese letztere Vermutung diirfte
richtig sein. Der Falscher stellt sich vor, Augustin rede
— miindlich oder schriftlich — den Papst an und sage diesem,
welche Befugnis ihm den Siindern gegeniiber zustehe. Pseudo-
Augustin fiihrt folgende Sprache: , Siehe, ehrwiirdiger Papst,
die Siinder werfen sich nicht bloss vor Gottes Angesicht, sondern
auch vor deinen Augen nieder. Sie bitten, sie suchen, sie
klopfen an. Du bist voll der Gnade, gewihre sie den Buss-
fertigen; du strahlest Licht aus, gib Helligkeit den Suchenden;
du hast die Schliissel, 6ffne den Anklopfenden. Sie kehren zuriick
und wollen durch deine Fiirbitte dem Herrn zuriickgegeben
werden. Dich rithre das Weinen der Briider, das Seufzen der
Versammelten, die fiir gefallene Brlder beten. Du bist erhoben
auf den apostolischen Stuhl; sie liegen hingestiirzt am Boden.
In ihren Siinden kamen sie bis zu den Pforten der Holle, die
aber den nicht tiberwiltigen, dessen Stuhl du inne hast. Der
Herr hat den Lazarus aus dem Grabe herausgefiihrt. Noch
war er mit Grabesbinden umwickelt, da sagte der Herr: Loset
ihn und lasset ihn gehen. Zu dir werden die Stinder gebracht,
damit du sie losest, namentlich weil du sitzest auf dem Throne
des Apostels, dem gesagt worden ist: Was du losest auf Erden,
wird gelost sein im Himmel. So tue nun, was du deiner Hirten-
sorge liber die ganze Herde schuldig hist, damit der Herr tue,
was er verheissen.“

Einer zweiten Predigt (1. c. p. 121 ss.) entnehme ich folgende
Siatze: Mogen dich riihren, heiliger Vater, die Trénen der
Bisser, die durch dich Vergebung wiinschen von dem, der in
dir wohnt. Sie haben ihr Taufgeliibde nicht gehalten. Nun
kommen sie mit dem Siindenbekenntnis gleichsam aus dem



420 —

Grabe hervor. Ldse sie und lass sie gehen. Denn du hast ja
die Schliissel; was du damit losest auf Erden, soll gelist sein im
Himmel. Sie tun, wie der Prophet gesagt: Bekennet dem
Herrn, denn er ist giitig. Einem menschlichen Richter fiirchten
sie sich zu bekennen, denn bel ihm wiirde das Bekenntnis die
Verurteilung zur Folge haben; wer aber der Giite Gottes be-
kennt, dem nichts verborgen ist, kann sich durch sein Bekennt-
nis von allem reinigen. Bestehe fiir sie bei dem, der in dir
wohnt, darauf, dass er gnadig sei allen ihren Vergehen.“

In der dritten Predigt (l.c.p.12b ss.) heisst es wieder:
,Wie aus einem Grabe kommen sie hervor, um Genugtuung
zu leisten. Wie der Herr in bezug auf Lazarus sagt: Lose ihn
und lass ihn gehen, so nimm ihnen nun die Fesseln ab, mit
denen sie gebunden sind, denn was du losest auf Erden, wird
gelost sein im Himmel. Wir sind Tempel des lebendigen Gottes,
sagt der Apostel. Wenn das von allen guten Gliubigen gilt,
so doch ganz besonders von dir, der du den Glidubigen vor-
stehst, und zwar an dem Orte, wo der seinen Sitz hatte, dem ge-
sagt worden ist: dir werde ich die Schliissel des Himmelreiches
iibergeben. Freue dich, du bester aller Kirchenvorsteher, denn
die Sohne, die tot waren, sind wieder lebendig geworden; die
verloren waren, sind wieder gefunden; gib ihnen wieder das
Mahl des gemiisteten Kalbes.“

Es fehlt aber auch nicht an unterschobenen Predigten, in
denen die Schliisselgewalt bereits in dem umfassenden Sinne
gedeutet wird, in welchem das heute gewdohnlich geschieht.
Hier ein Beispiel: ,Wie wunderbar ist doch die Macht, wie
unaussprechlich die Gnade des Erlosers! Wer hitte geglaubt,
dass der gemeine Fischer der Fiirst der Apostel werden konnte,
Konigen Widerstand leisten, Koénige salben, allen Reichen be-
fehlen, die Welt mit Gesetzen verbessern, die Teufel mit Fiissen
treten, den Michten gebieten werde, — dass er demn Menschen
den Himmel iffne, wenn er wolle, ihn verschliese, wenn es ihm ge-
falle, den Bekehrten das Reich der Unsterblichkeit schenke, den
Verstockten es versage, die Verdienste der Welt kenne, den Menschen
Schuld und Missetaten erlasse! Siehe, nun offnen sich auf Petri
Wink die Tore des Himmelreiches; denn wvon Christus empfing
er die Schliissel des Himmelreiches. In unmittelbarer Nédhe hat
die Welt das Reich Gottes, wenn sie zu Petrus geht. Den
Schliisseltrager Petrus hat Christus in der Welt zu seinem



421 —

Stellvertreter gemacht, damit niemand glaube, der Zugang zu
ihm sei schwierig“ (1. c. p. 42).

Das klingt ein wenig iliberschwenglich, ist aber gar keine
Ubertreibung, wenn die heutige rimische Kirche die Stelle Matth. 16,
18 f. richtig deutet. Mit dieser Stelle rechtfertigt Pius X. in dem
Katechismus, den er am 14. Juni 1905 als obligatorisch erkléirt
hat, S. 116 f. die Lehre, dass der romische Papst il pastore
universale della Chiesa sei; wer ihn als solchen nicht anerkennt,
gehore gar nicht alla Chiesa di Gesi Cristo, sei also eigentlich
gar kein Christ. Denn, so heisst es, als Haupt der Kirche be-
sitzt der Papst die autorita medesima di Gesw Cristo (S. 12D).
Diese Autoritat schliesst natiirlich jede Befidhigung und jede
Befugnis in sich, die der Papst als solcher tiberhaupt in An-
spruch nimmt. Er ist unfehlbar (S. 125 f£.) und il fonte di tutta
la giurisdizione (S. 394). Daher sind auch die Bischéfe nur
dann legitime Hirten, wenn sie sich sotfo la dipendenza del
Romano Pontefice befinden (S. 127); die mit dem Papst ver-
bundene Hierarchie hat ihre Gewalt wnicamente da Dio; es
ware Héresie, zu sagen, die Gewalt stamme vom Volk, sei also
zunichst der Kirche gegeben (S. 124). Es ist namlich tiberhaupt
zu beachten, dass die Kirche, wie auch in der Bulle vom
11. Februar 1906 sehr bestimmt gesagt wird, eine societas in-
equalis ist, die nicht bloss ihre rechtméssigen Organe hat, sondern
aus zwei verschiedenen Klassen von Menschen zusammengesetzt
ist: die einen sind ausgeriistet mit der plena perfectaque regendsi,
docendi, judicandi potestas, die andern sind verpflichtet, sich be-
lehren, regieren und richten zu lassen; die erste Klasse besteht
aus den Mitgliedern der Hierarchie, die ihrerseits ihre Gewalt
vom Papst haben, welcher ist i fonte di tutta la giurisdizione
und als Stellvertreter Christi seine Autoritdt unicamente da Dio
hat. Daher kann auf Erden im Grunde einzig und allein der
Papst Stinden vergeben, weil er solo possiede la pienezza di tale
potesta (S. 133). Nur der in der Gnade und Gemeinschaft des
apostolischen Stuhles stehende Bischof kann dem Beichtvater
die nétige Jurisdiktion, cioé la facolta di giudicare (S. 228), er-
teilen; denn die Lossprechung ist ein richterliches Urteil (S. 230).
Auch ist nun vollig selbstverstdndlich, was S. 253 erklart wird:
Il potere di concedere le indulgenze lo ha solo il Papa in tutta la
Chiesa; denn er allein hat vermoge seiner Schliissel Zugang
zum fesoro della Chiesa, der aus den tiberfliessenden Verdiensten



— 422 —

(soddisfazioni sovrabbondanti) Christi und der Heiligen gebildet
wird.

So also deutet der Papst die Binde- und Losegewalt im
Jahre 1905 und 1906; seine Deutung stimmt tberein mit der
Anschauung dermittelalterlichen Falscher, steht aber in schroffem
Widerspruch mit der Lehre der hl. Schrift und der alten Kirche.

Die Trienter Synode hat in der vierten Sitzung verordnet,
ut memo ... contra unanimem consensum patrum ipsam scripturam
sacram interpretari audeat. Dass sich der Papst selbst an diese
Verordnung nicht hilt, zeigt seine Auslegung der Schriftstellen
Matth. 16, 19 und 18, 18.

Eduard HERZOG.




	Binden und lösen

